5. Versuche einer schulischen Vermittlung
der kulturellen Identitat

Der Schulbesuch von Kindern wird — trotz der auch mit ihm verbun-
denen Veranderungen der dorflichen Lebensweise — nahezu durchgin-
gig als positiv wahrgenommen. Selbst Eltern auf den Dorfern bemii-
hen sich um eine gute Schule fiir ihre Kinder und schicken diese hiufig
zu einer Offentlichen oder auch privaten Schule nach Leh. Da es weder
eine High School noch eine Universitit in Ladakh gibt, werden Jugend-
liche mit guten Schulabschlissen dann haufig auf Privatschulen in In-
dien (Jammu, Chandigarh oder Delhi) geschickt, was mit einem hohen
finanziellen Aufwand verbunden ist. Diese Privatschulen teilen sich in
Indien einen durchaus umkidmpften Markt: Nicht nur Rankings, son-
dern auch ein entsprechendes Marketing zielen auf die Rekrutierung
der Jugendlichen.

Bisher wurde schon vielfach darauf hingewiesen, dass nicht der Schul-
besuch selbst, sondern die Abwesenheit der Jugendlichen und Studie-
renden, die ihre Ausbildung aufserhalb Ladakhs fortsetzen missen, als
Problem angesehen wird. Deshalb wird von vielen die Einrichtung eines
College und auch einer Universitdt in Ladakh gefordert. In dieser Per-
spektive ist es die aufgenotigte Abwesenheit der jungen Ladakhi, die die
Gefahr in sich birgt, dass sich diese von ihrer Heimat, von ihrer Identi-
tat als Ladakhi losen. Dies bedeutet zugleich, dass der Besuch von Schu-
len selbst, die mit ihr einhergehende Hoffnung auf eine moglichst hoch-
dotierte berufliche Karriere und vielleicht auch die damit einhergehende
Titigkeit auflerhalb Ladakhs nicht selbst als zentrale Probleme angese-
hen werden. Eine individuelle Karriereorientierung und die Bindung an
die Familie und damit an die mit dieser verbundenen Beziehungen und
Regeln scheinen sich nicht auszuschliefsen.

Nun hat man allerdings an dieser Stelle hiufig darauf hingewiesen,
dass die moderne Schule als Sozialisationsinstanz mit zumindest zwei
Prinzipien einhergeht, die quer zu eher traditionellen Familienverhalt-
nissen liegen. Es ist dies zunéchst eine Individualisierung sozialer Posi-
tionierungen in einem Raum, der nicht durch andere (familiale, gene-
rationelle, geschlechtliche oder sonstige) Kriterien definiert ist. Fur die
Position des Individuums in der Schule soll gerade die familiale Her-
kunft oder die Stellung in der Geschwisterreihe, die Verpflichtung gegen-
uber den Eltern oder gegeniiber der eigenen Religionsgemeinschaft nicht
zihlen. Was die Position des einzelnen Schulers bestimmt, das sind die
im schulischen Rahmen erbrachten Leistungen, individuell zurechenba-
re Aufgabenerfillungen und deren Bewertung. Diese Bewertung erfolgt
wiederum im Vergleich mit den Leistungen anderer Schiiler. Damit ist

200

https://dol.org/10.5771/0783748906520-200 - am 19.01.2026, 17:48:24. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748906520-200
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SCHULISCHE VERMITTLUNG DER KULTURELLEN IDENTITAT

das zweite zentrale Prinzip fur die Positionierung des individualisierten
Schiilers im schulischen Raum benannt: die Konkurrenz um die besse-
ren Noten.

Beide sich wechselseitig stiitzenden und voraussetzenden Mechanis-
men von Konkurrenzorientierung und Individualisierung sind nicht nur
etwas, das mit der als traditionell beschriebenen Lebensweise in Ladakh
kaum kompatibel ist. Hinzu kommt auch noch ein staatlich festgelegtes
Curriculum, ein Korpus an zu lernenden Inhalten, die ebenfalls nicht auf
die traditionelle Lebensweise vorbereiten, sondern die Voraussetzungen
fur eine mogliche Berufskarriere darstellen.

Man muss diese Analyse nicht weiter vertiefen, um deutlich zu ma-
chen, dass die Logik schulischer Bildung als solche unabhingig von der
je konkreten lokalen Situation, von je konkreten Lebensweisen, Selbst-
verstandnissen und Traditionen zu sein scheint.! Eine solche Unabhin-
gigkeit wird dort vielleicht nicht deutlich, wo die Lebensweise — wie in
modernen kapitalistischen Gesellschaften — selbst einer individualisier-
ten Konkurrenzlogik gehorcht. Dort mag die Schule durchaus als eine
funktionale Sozialisationsagentur angesehen werden. Wenn es aber um
Gesellschaften geht, in denen die Selbstiandigkeit des Individuums immer
nur im Rahmen von Verwandtschaftsstrukturen gesehen wird, in denen
es gar um die Wahrung einer bedrohten kulturellen Identitdt geht, miiss-
te eigentlich die Logik der schulischen Sozialisation selbst — und nicht
nur die Tatsache, dass diese an entfernten Orten stattfindet — zum Pro-
blem werden.

Wenn dies der Fall ist, wenn man etwa beklagt, dass die Kinder und
Jugendlichen in der Schule nichts mehr tiber die Werte und den Wert des
traditionellen Lebens in Ladakh lernen, wenn man kritisiert, dass die mit
dem Schulbesuch verbundene Karriereorientierung die Heranwachsen-
den auf eine 6konomisch-materialistische Perspektive festlegt, dann ge-
rat man allerdings in ein Dilemma. SchliefSlich soll diese Kritik ja nicht
dazu fiihren, die Schule und ihren Besuch durch die Kinder und Jugend-
lichen Ladakhs selbst in Frage zu stellen. Eine Schulkritik, die nicht auf
die Logik der schulischen Ausbildung verzichten will, kann dann ent-
weder nur hoffen, dass die Primérerziehung die grundlegende Bindung

1 Man hat in diesem Zusammenhang von einer >Universalisierung der mo-
dernen Schule« gesprochen und dies an Beispielen aus Westafrika zu zeigen
versucht (vgl. Adick, 1992). Am Beispiel der Batemi in Tansania habe ich
an anderer Stelle untersucht, wie die schulische Logik gerade in der Einfiih-
rungssituation von Schule sich noch mit anderen traditionellen Logiken (wie
jenen der Initiation) verbinden kann (vgl. Schifer, 1999). In Ladakh hinge-
gen wird — wie wohl in Indien generell und in anderen asiatischen Landern,
die im Gegensatz zu vielen afrikanischen Landern tber eine funktionieren-
de Beschiftigungsstruktur verfiigen — die Logik schulischer Auslese nahezu
ungebrochen affirmiert.

201

https://dol.org/10.5771/0783748906520-200 - am 19.01.2026, 17:48:24. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748906520-200
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SCHULISCHE VERMITTLUNG DER KULTURELLEN IDENTITAT

an die Kultur Ladakhs ermoglicht und soweit stirkt, dass diese auch
im Laufe der Schulkarriere nicht verlorengeht. Oder man erwartet von
den Schulen selbst, dass diese neben der Erfiillung ihres Curriculums
und der Durchsetzung einer leistungsorientierten Konkurrenz zusatz-
lich auch noch die Vermittlung des festzuhaltenden Wertes der traditio-
nellen Kultur Ladakhs iibernehmen. Und in der Tat gibt es Privatschul-
grundungen in Ladakh, die genau diese Absicht verfolgen, neben dem
ublichen schulischen Programm auch die Vermittlung einer Wertschat-
zung der eigenen Kultur und Identitdt anzustreben. Allerdings zeigt sich
zugleich gerade an dieser Stelle die Bedeutsamkeit jener Segregation der
Religionsgemeinschaften, die als solche eine vorausgesetzte kulturelle
Einheit aufrechterhalten sollte. Die Schulgriindungen, die im Folgenden
in ihrer jeweiligen Doppelprogrammatik analysiert werden sollen, sind
solche, die von den jeweiligen Religionsgemeinschaften oder von Initi-
ativen, die sich in ihrem Rahmen und auf der Basis ihres Verstandnis-
ses gebildet haben, verfolgt wurden. Und obwohl diese Schulgriindun-
gen — schon allein, um eine staatliche Anerkennung zu erreichen — allen
Schiilern und Schulerinnen unabhingig von der religiosen Zugehorigkeit
offen stehen, ist der Anteil von Kindern, die einer anderen Religion zu-
gehoren, an diesen Schulen verschwindend gering. Damit ergibt sich zu-
gleich eine Tendenz, in der kulturellen Tradition und Identitit den je ei-
genen religionsspezifischen Akzent zu betonen — und damit die Gefahr,
die religiose Segregation als eine Bedingung der Erhaltung der Idee ei-
ner kulturellen Einheit zu vertiefen. Es besteht — zumindest fur die an
der Bewahrung des kulturellen Erbes Ladakhs orientierten Schulen - die
Gefahr, dass sich die religiose in eine kulturelle Segregation verwandelt.

Die Perspektiven auf zwei solcher Schulen mit einer religiésen Bin-
dung sollen im Folgenden untersucht werden.> 2001 wurde von der
Drukpa-Richtung des tibetischen Buddhismus, die ihr spirituelles Zen-
trum in Ladakh im groflen Hemis-Kloster hat, die Druk Padma Karpo
School gegriindet. Neben dem vorgeschriebenen Curriculum zielt diese
Schule auf die Vermittlung der kulturellen Uberlieferung Ladakhs: der
buddhistischen Tradition und einer im Buddhismus griindenden Haltung
sowie Identitat der Ladakhi, auf die Weitergabe traditioneller Lieder,
Tanze und Lebensweisen (5.2). In Chuchot, jenem Dorf im Industal, in
dem etwa 80 % der Bewohner der islamischen Shia-Richtung angehoren,
wurde mit Unterstiitzung der >Imamiya Mission< die Imamiya School

2 Wie praktisch alle lokalen Initiativen steht auch hinter solchen Schulgriin-
dungen nicht nur eine lokale religiose Organisation, sondern ein nationales
und internationales Geflecht von Unterstiitzern, die die jeweilige Program-
matik fiir wichtig halten. Das, was firr Ladakh wichtig ist, wird immer schon
im Spannungsfeld lokaler Initiativen, nationaler und internationaler NGOs,
staatlicher Unterstiitzung und einer nicht zuletzt tiber den professionellen
Internet-Auftritt ermoglichten Spendenakquise verhandelt.

202

https://dol.org/10.5771/0783748906520-200 - am 19.01.2026, 17:48:24. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748906520-200
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE PROBLEME DER VERMITTLUNG EINER ALTERNATIVEN LEBENSFORM

gegrindet, deren Ziel (neben der Forderung des Schulbesuchs muslimi-
scher Madchen) in der Vermittlung einer dem Koran verpflichteten Mo-
ralerziehung liegt. Diese Vermittlung der Grundlagen des schiitischen
Islam soll dabei die als ungentigend wahrgenommene religiose Bildung
in herkommlichen Koranschulen ablosen, aber sie kann und soll (schon
wegen des Alters der Kinder) kein Studium der Religion selbst ersetzen
(5.3). Zunichst aber soll eine 1988 (also vor den politisch motivierten
religiosen Auseinandersetzungen) gegriindete Initiative untersucht wer-
den. Diese zielte angesichts der tiberwiegenden Zahl von Schiilern, die
keinen erfolgreichen Abschluss der Primarschule erreichten, einerseits
auf Inhalte, die mit der Lebenswelt Ladakhs in Verbindung standen, und
auf Lehrer, die dies vermitteln konnten. Andererseits ging es um die Ak-
zeptanz der Bedeutung der Schulbildung in den Dérfern, die durch Auf-
klarungsveranstaltungen und die Zusammenarbeit mit Verantwortlichen
in den Dorfern erreicht werden sollte. Zugleich sollte mit einer alternati-
ven Schule ein Gegenmodell zur westlich orientierten Schule entwickelt
werden. SECMOL (Students’ Educational and Cultural Movement of
Ladakh) entwickelte das Konzept einer >Schules, in der es fur jene, die
nach der 1o. Klasse ihre regulare Schullaufbahn beenden, die Moglich-
keit einer Eintibung in eine okologische Landwirtschaft und damit eine
verdnderte Bindung an das Leben auf den Dérfern Ladakhs gibt. Es ist
das Leben auf dem gemeinsamen Schulcampus, das praktische Arbeiten
und unterstitzende Kurse, die diese Perspektive vermitteln sollen (5.1).

5.1 SECMOL: Die Probleme der Vermittlung
einer alternativen Lebensform

Die Logik der schulischen Sozialisation zielt auf ein Weiterkommen.
Uben, Stiitzkurse oder Klassenwiederholungen suggerieren, dass es doch
jeder schaffen kann. Angesichts dieser Logik wird es fiir jene schwierig,
die das Ziel des Weiterkommens nicht erreichen. Das wird dort relati-
viert, wo fiir jeden Schulabschluss entsprechende Anschlussmoglichkei-
ten im Beschaftigungssystem gegeben sind. Schwieriger erscheint eine
solche Situation sowohl fiir das individuelle Selbstbewusstsein wie auch
fur die Lebensperspektive, wenn — wie im Fall Ladakhs — in solchen
Fillen die Ruckkehr auf das Dorf naheliegt, um dort sein Auskommen
zu finden. Damit ist der Ansatzpunkt fir die von SECMOL betriebene
Schule genannt. In ihr geht es nicht um die Weiterqualifikation im Sinne
der weiteren Schulkarriere. Im Zentrum steht die Aufwertung der tradi-
tionellen Landwirtschaft durch ein modernes 6kologisches Wissen und
entsprechende Methoden und Verfahren. Kurse und Ubungen, die die-
sem Ziel dienen, sollen zugleich das Selbstwertgefiihl der Schulabgianger

203

https://dol.org/10.5771/0783748906520-200 - am 19.01.2026, 17:48:24. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748906520-200
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SCHULISCHE VERMITTLUNG DER KULTURELLEN IDENTITAT

starken. » What SECMOL is trying to do is, it wants, it keeps the tra-
dition of keeping dropout-students, so that they, like students who are
studying in government schools, they still — yeah, keeping their confi-
dence and making them think, they can do better. [ mean better in terms
like not just according to the government job, their race but maybe
they begin to think differently ... And then also on — they conduct small
courses, they studied since last year, I think, on earth building and solar
housing, these are mainly the techniques to reduce energy«.> Die Kur-
se folgen dabei keinem festen Lehrplan. Obwohl Nachhaltigkeit, das
Einsparen von Energie oder auch die Miillvermeidung fir SECMOL
wichtige Ziele sind, so konnen die dort Studierenden auch selbst Ziele
wahlen. »1 think, that the campus, we have the choice of let them teach
whatever they want«. Neben der Vermittlung des okologischen Wissens
gibt es einen Bereich, indem eine Vorbereitung auf das Leben im mo-
dernen Ladakh und damit eine Selbstsicherheit angestrebt wird. » Our
aim is trying to do good for the earth, maybe, or saving ecology or like,
or maybe keeping the healthy ecology — that is what our aim is. One
half. The other half is like improving their own. Serve students like in
speaking or confidence in everything about. So there we focus on En-
glish conversation, public speaking, dances or other cultural stuff. And
the other half is just part of their living here. Because the way we live,
they will understand«.

Das Konzept sieht vor, durch die Teilnahme an 6kologisch motivier-
ten Aktivititen auf dem Gelinde des Campus und die ergianzende Ver-
mittlung eines entsprechenden Wissens eine verbindliche Haltung bei
den Heranwachsenden zu erzeugen, die dann auch in der Lage sein soll-
ten, ihre Ansichten im 6ffentlichen Raum zu vertreten. Es zeigt sich nun
aber, dass die Studierenden — sowohl jene, die nur ein Jahr als externe
die Veranstaltungen auf dem Campus besuchen wie auch jene, die fiir
drei Jahre dort wohnen — kaum Interesse an der Theorie, aber auch an
der Praxis einer nachhaltigen okologischen Lebensweise haben. Sie in-
teressieren sich vor allem fur die Englischkurse — und damit letztlich
fiir den Wert eines konventionellen schulischen Wissens, das ihnen bei
der Bewiltigung eines (wie es scheint) unproblematischen modernen Le-
bens weiterhelfen kann. » These roth class dropout students only for one
year. But then now we have college students, who will stay here for three
years. And I will say, even among these people only few actually under-
stand SECMOLs ideology or the campus ideology, which is really, may-
be zero waste creation. Most would just focus on the English part, on
the confidence building part, but not all«.

3 Die folgende Analyse referiert auf ein Leitfadeninterview, das mit Rinchen
Dolkar gefiihrt wurde, die frither selbst Schiilerin am SECMOL-Campus
und zum Zeitpunkt des Interviews nun dort als Lehrerin titig war.

204

https://dol.org/10.5771/0783748906520-200 - am 19.01.2026, 17:48:24. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748906520-200
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE PROBLEME DER VERMITTLUNG EINER ALTERNATIVEN LEBENSFORM

Das padagogische Konzept SECMOLs beruht auf der Vorstellung,
dass eine gemeinsame Lebensweise, in der es immer auch um bestimm-
te Ziele geht, eine Selbstverstandlichkeit erzeugt, die dann nur noch mit
dem entsprechenden Wissen unterlegt werden muss — ein Wissen, dessen
Wert sich fur die Adressaten gleichsam aus der gelebten Praxis ergibt.
Ein solches Konzept versucht — wie hiufig in der Tradition reformpada-
gogischer Projekte — eine Verbindlichkeit zu erzeugen, die vor der Ein-
fiihrung der modernen Schule durch das mitgangige und daher selbst-
verstandliche Lernen im jeweiligen Lebenskontext erfolgte. Die Schule
als Institution steht nun aber nicht nur fiir einen Bruch mit der Selbst-
verstiandlichkeit solchen Lernens; sie steht auch fir die Vermittlung eines
kognitiven Wissens, dessen Bedeutsamkeit fiir ein spateres Leben weder
unmittelbar einsichtig noch vielleicht jemals gegeben sein wird. Was man
mit dem in der Schule Gelernten einmal wird anfangen konnen, ist nicht
sicher; aber ohne die mit ihm verbundene und sich in formalen Quali-
fikationsschritten zeigende Gegebenheit verschliefSen sich nicht zuletzt
die eigenen Zukunftsperspektiven. Eine Schule nun, die aufSerhalb des
normalerweise gelebten sozialen Zusammenhangs situiert wird und den-
noch — als Schule — den Anspruch erhebt, die Verbindlichkeit eines sol-
chen selbstverstandlichen sozialen Zusammenhangs erreichen zu kon-
nen, scheitert moglicherweise an jenem schulischen Sozialisationseffekt,
den man eine Vergleichgiiltigung der Inhalte nennen konnte. Es sind die
Englischkenntnisse, die Befihigung zur englischen Konversation, die in
dieser Konstellation einen besonderen Stellenwert beanspruchen kon-
nen: Ihr Erwerb auf dem SECMOL-Campus unterliegt nicht der schuli-
schen Konkurrenzlogik und verspricht zugleich — gerade auch unabhin-
gig von schulischen Zertifikaten — eine Beschaftigungsmoglichkeit im
modernen Tourismussektor.

Doch selbst diese Orientierung ist nicht bei allen Studierenden voraus-
zusetzen. Das padagogische Konzept von SECMOL macht die Voraus-
setzung, dass jenseits des normalen Schulbetriebs und vor dem Hinter-
grund einer gemeinsamen Praxis sich das Problem der Lernmotivation
auflosen wiirde. Doch auch das ist nicht notwendig der Fall. » Maybe
he was dropped out, but someone who has the drive to learn ... But the
thing is, they should be willing to learn things, willing to learn. Because
if you are not willing to learn, then I don’t know-«.

Doch selbst wenn die Bereitschaft gegeben ist, sich 6kologisches Wis-
sen anzuhoren, so ist damit noch nicht die Einsicht verbunden, dass dem
dann eine entsprechende Verhaltensinderung folgen miisste. Dies mag
bei jenen, die nach der 1o. Klasse zu Hause wohnen und den Campus
fiir ein Jahr aufsuchen, auch eine Frage des Alters und anderer Orien-
tierungen sein, mit denen sie auflerhalb des Campus konfrontiert wer-
den. Dennoch scheinen die Mittel, mit deren Hilfe man ihnen gegeniiber
eine praktisch folgenreiche Einsicht zu erreichen vermag, sehr begrenzt

205

https://dol.org/10.5771/0783748906520-200 - am 19.01.2026, 17:48:24. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748906520-200
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SCHULISCHE VERMITTLUNG DER KULTURELLEN IDENTITAT

zu sein. » And also the students are mostly roth dropouts. So they were
very young ... and many things happen outside the campus ... something
is very weired here, because we talk about creating less waste and gar-
bage and doing these things. But then they go to the market, they just
get all the packed food, everything. So it’s like you don’t understand
why we are, like you know, and where we stay. They miss the point. And
it’s, just preaching does not work«. Weder die Vermittlung eines kogni-
tiven Wissens noch Predigten, die sich auf eine entsprechende Einsicht
und verbindliche Handlungskonsequenzen richten, scheinen etwas be-
wirken zu konnen.

Bei den College-Studierenden, also jenen, die fiir bis zu drei Jahren
auf dem Campus leben, ist allerdings eine dhnliche Frustration der pada-
gogischen Ambitionen festzustellen. Hier fillt eine Erklarung schwerer,
weil sie in die Lebensweise des Campus und die in ihr gegebenen Ver-
bindlichkeiten eingespannt sind, weil also die 6kologische Praxis Teil ih-
res Lebens ist. Eine sinnvolle Erklarung fur das Scheitern der padagogi-
schen Hoffnungen kann dann nur sein, dass diese Studierenden sich auf
die ihnen nahegebrachte Lebensweise nicht einlassen, dass sie den Cam-
pus nicht als ihr Zuhause ansehen. Vielleicht war das friher anders, als
die Aufenthaltsdauer auf dem Campus langer wahrte. » Earlier students
who were here, actually they were here so long. They had become part
of it, because it was their life«. Frither, als der Fokus von SECMOL noch
nicht so stark auf der 6kologischen Lebensweise, sondern gleichzeitig auf
der Forderung eines gelingenden Schulbesuchs fiir die noch nicht an das
Schulsystem gewohnten Kinder Ladakhs lag, gab es auch Heranwach-
sende, die auf dem Campus lebten und dort Stiitzkurse in Englisch er-
hielten, die aber gleichzeitig eine reguldre Schule auflerhalb des Campus
besuchten. Fiir diese Schiller fielen aufSerhalb ihrer Schulzeit auf dem
Campus Aufgaben und Verantwortlichkeiten an. Hier lernten sie auch
etwas iiber Okologie — etwas, das sie dann nach dem Ende ihres Schulbe-
suchs und dem Verlassen des Campus in anderen NGOs einsetzen konn-
ten. Im Gegensatz zu jener Zeit und dem veranderten Konzept leben die
Jugendlichen nun auf dem Campus und finden trotzdem nicht zu jenem
Zugehorigkeits- und Verantwortungsgefiihl. » Even now the college stu-
dents who are here for two, three years, they don’t show much commit-
ment. If some food goes for waste, they don’t care, for example, they
don’t care much. That’s not good. I think because they should think it is
their house«. Die Hilflosigkeit der padagogischen Ambition gegentiber
der Gleichgiiltigkeit der Schiiler, die mit einer 6kologischen Lebensweise,
der Trennung des Miills oder der Vermeidung von Abfillen keinen Sinn
verbinden konnen, zeigt sich etwa darin, dass man zur Stiitzung der eige-
nen >Predigten« glaubt, auf das Argument der Bewahrung der alten Kul-
tur Ladakhs zuriickgreifen zu mussen. » But maybe, 1 don’t know, may-
be we should focus more on preservation, or maybe saying how the old

206

https://dol.org/10.5771/0783748906520-200 - am 19.01.2026, 17:48:24. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748906520-200
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE PROBLEME DER VERMITTLUNG EINER ALTERNATIVEN LEBENSFORM

Ladakh was«. Die Berufung auf die nachhaltige Lebensweise im alten
Ladakh soll hier als moglicherweise hilfreiche und unterstiitzende Stra-
tegie fiir jene okologische Lebensweise dienen, die auf moderne Bedin-
gungen reagiert, die so im alten Ladakh nicht gegeben waren.

Doch nicht nur bei den eigenen Studierenden stofSt das okologische
Programm von SECMOL auf Vorbehalte. Angeboten werden auch 6ko-
logische Kurse, die sich an eine interessierte Offentlichkeit in Ladakh
richten sollen. Allerdings wird dieses Kursangebot weniger von den Ein-
heimischen als von Auslindern, von Touristen wahrgenommen. » Now-
adays we are getting only outsiders. We wanted for Ladakhis but I think,
Ladakbis find it too expensive ... [ don’t know. But maybe next year they
will not think it’s expensive, if it catches their interest«. Die mangeln-
de Resonanz der Kurse bei einem einheimischen Publikum wird mit den
Kursgebithren begriindet, die wohl zu hoch erscheinen — zumindest so-
lange, bis man sich uberhaupt erst fur den Inhalt der Kurse interessiert.
Auch die ladakhische Offentlichkeit scheint (bisher) so wenig an den von
SECMOL angebotenen Kursen interessiert zu sein, dass sie nicht bereit
ist, dafiir Geld auszugeben.

Hinzu kame, dass ein 6kologisches Leben, wenn man sich denn auf die
vorgeschlagenen Konzepte einlassen wiirde, nicht billig ware. Der Bau
energiesparender Hauser oder gar der Kauf und die Installierung von
Solaranlagen verlangt Fachkrifte, die bisher in Ladakh nicht einfach zu
finden sind, und vor allem Geld. » Like some of the Ex-students who are
building it ... they charge a lot and it’s actually expensive. It costs a lot of
money to make a house like that ... We have to be rich in terms of mon-
ey to be able to invest in a house like that. I don’t know if, if like more
students who would start building houses like that, whatever. Because
it’s not actually easy«.

Innerhalb des nun gegebenen Lebens in Ladakh scheint die SEC-
MOL-Initiative keinen rechten Ort zu finden. Ihr Fokus, eine praktizier-
te okologische Lebensweise, scheint weder mit dem traditionellen Le-
ben im dorflichen Ladakh noch mit der modernen Lebensweise, fiir die
das Erreichen von Reichtum oder eine Karriereorientierung kennzeich-
nend sind, kompatibel zu sein. Aus der ladakhischen AufSenperspektive
scheint es sich bei SECMOL um eine Blase (»a bubble«), ein fiir sich be-
stehendes soziales Gebilde von Idealisten zu handeln, denen die Realisie-
rung ihrer Idee wichtiger ist als etwa ein gutes finanzielles Auskommen.
»1 think SECMOL is a really good idea. I actually think. Personally. But
it is difficult. We really have to take a big decision to adapt to this. Be-
cause my parents had been really disappointed that I'm working here ...
Big tale. Because they don’t agree with that, because it is like you get-
ting paid so less and you you just going to SECMOL. What is that? That
is nothing. Why don’t you work in another organisation. But I like the
idea of living here, because I'm not creating any waste«. Im Unterschied

207

https://dol.org/10.5771/0783748906520-200 - am 19.01.2026, 17:48:24. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748906520-200
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SCHULISCHE VERMITTLUNG DER KULTURELLEN IDENTITAT

zu anderen NGOs, die sich um neue Projekte auch im 6kologischen Be-
reich bemiithen und dafir eine Unterstiitzung durch nationale oder inter-
nationale Geldgeber erfahren, die es ihnen erlaubt, ihre Mitarbeiter ad-
dquat zu entlohnen, scheint es SECMOL nur um die Realisierung einer
alternativen Lebensform zu gehen — um den Nachweis, dass eine solche
Lebensform moglich und attraktiv sein kénnte. Dabei scheint die Bin-
nenperspektive von SECMOL kaum an jene vermittelbar zu sein, die als
Ladakhi von aufen auf das Projekt blicken.

Aber es erscheint immerhin moglich, dass von jenen, die das Cam-
pus-Leben kennengelernt und es als einen schwierigen, aber sinnvol-
len Lebensentwurf erfahren haben, manche versuchen, diese Idee auch
auflerhalb, etwa in einem Dorf, zumindest fiir sich selbst zu realisie-
ren. »But I first stay here in between ... [ might have an idea, I have an
idea. But I need to think it through, properly. So right now I am learn-
ing here. Living the way I want to live ... I want to — we have a house
in a village ... I could always live there«. Nun ist allerdings die Reali-
sierung einer okologischen Lebensweise nicht nur etwas, das Investiti-
onen an einem Haus erfordert; zugleich bildet sie eine Perspektive, die
als solche noch kein hinreichendes Einkommen sichert. Die Moglichkeit
eines solchen Einkommens wird nun auf eine Weise anvisiert, die einer-
seits an bereits giangige Projekte wie jene der WAL anschliefSt, die sich
von der Fertigung von Handarbeiten auf den Dérfern ein Einkommen
fuir die Frauen versprechen. Vergleichbar den Projekten der WAL geht es
dabei auch hier um eine Entwicklungsmission: » Than I can work with
the women over there and maybe I would go into textiles ... Clothing.
Wool«. Andererseits aber schreibt sich hier auch die spezifische (idea-
listische) Orientierung SECMOLs ein: Diese Handarbeiten sollen eine
reinere Wolle verwenden und gleichzeitig >natiirlich< sein. Zudem sollen
die »organischen« Produkte nicht fiir einen touristischen Markt, sondern
zu erschwinglichen Preisen fiir die lokale Bevolkerung angeboten wer-
den. »I want the woolen products in a really, really different touch. Not
what we find right now. But 1 want to be much more cleaner, more well
finished. You know like — and then colours ... maybe I could make dif-
ferent colours. I would actually like all of it — very idealistic. I will do all
of it really natural ... But I want all the things to be really cheap. So that
everyone can afford it ... Organic, I want to make local organic prod-
ucts, but for local people«.

Die okologische Lebensweise, die von SECMOL angestrebt wird und
auf dem Campus auch in ihrer Realisierbarkeit demonstriert werden soll,
legitimiert sich nicht primar tiber das Bild eines 6kologisch und nachhal-
tig wirtschaftenden alten Ladakh. Zwar mag es sein, dass auch im alten
dorflichen Ladakh auf Nachhaltigkeit geachtet wurde, dass man kaum
etwas weggeworfen hat. Der Grund dafiir aber lag nicht in einer Vor-
stellung von Nachhaltigkeit, sondern schlicht in der Notwendigkeit des

208

https://dol.org/10.5771/0783748906520-200 - am 19.01.2026, 17:48:24. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748906520-200
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE PROBLEME DER VERMITTLUNG EINER ALTERNATIVEN LEBENSFORM

Uberlebens in einer mit der Knappheit ringenden Subsistenzwirtschaft.
»The thing is, I think, in old, in olden times they actually just wanted to
survive. They did not think much about destroying, they did not think
in these ways ... They would reuse and recycle most of the things. That’s
what 1 would say«. Wenn man daher die 6kologische Lebensweise und
die Perspektive der Nachhaltigkeit als eine in der Tradition Ladakhs lie-
gende verstehen will, dann ergibt sich eine solche Sichtweise nur un-
ter zwei Voraussetzungen. Zum einen muss man iiber das Konzept der
Nachhaltigkeit und Okologie verfiigen, um iiberhaupt eine solche Kon-
tinuitit konstruieren zu konnen. Da die um ihr Uberleben ringenden
Ladakhi in fritherer Zeiten nicht tiber eine solche normative Sinnbestim-
mung ihres Lebens verfugten, kann das Kriterium einer 6kologischen
Nachhaltigkeit nur nachtriglich fir sie postuliert werden. Damit geht
— zum zweiten — einher, dass man die Verschiedenheit der Lebenswei-
sen nivelliert, dass man dazu neigt, eine Mangelwirtschaft zu idealisie-
ren, um von ihr her normative Kriterien zur kritischen Bewertung einer
Uberflussgesellschaft zu gewinnen. Vor einem solchen Hintergrund kann
man dann dazu neigen, die in der so konstruierten Traditionslinie iden-
tifizierbaren (6kologisch orientierten) Ladakhi als >wahre< Ladakhi zu
etikettieren und jene, die sich nicht daran halten, als -moderne« Ladakhi
zu bezeichnen. Ein »wahrer Ladakhi« zu sein, wird dann zu einem Maf3-
stab, der auf der fragwiirdigen Konstruktion einer historischen Konti-
nuitit beruht: »a modern — not a real Ladakhbi. I am a real Ladakhi, but
still I am not. I am a bad Ladakhi, I think, I would say 1 am a bad La-
dakbi. Because I create lots of waste. So if I see the environment of Leb,
then it won’t be able to sustain us«.

Die Konstruktion einer Kontinuitdt zwischen dem alten und dem ge-
genwirtigen Ladakh unter dem idealisierten Gesichtspunkt einer 6ko-
logischen Nachhaltigkeit mag so eine Legitimationsperspektive fiir eine
alternative Lebensform unter gegenwirtigen Bedingungen sein. Zugleich
aber bildet die Berufung auf das alte Ladakh kein generelles Kriterium
zur Beurteilung der gegenwartigen Entwicklungen. Es kann nicht darum
gehen, das Neue deshalb zu problematisieren, weil es den Bestand des
Alten, der traditionellen Lebensweise Ladakhs, bedroht. Die Bewahrung
der alten Lebensweise, ihrer kulturellen Praktiken, kann nicht zum zen-
tralen Kriterium stilisiert werden. » Preservation is like saying something
is wrong and something is right. Like saying the new thing is bad and
we should — or old ones are really good and the best ones. I think you
can’t say something is better than something else. I think, if the soci-
ety is changing they have to adapt to new things. So if you like the new
things, so good. But you can’t forget — you should not«. Wenn die Ju-
gendlichen auf dem SECMOL-Campus so etwa indische oder westliche
Musik horen und moderne Tédnze bevorzugen, so ist die Vermittlung tra-
ditionellen Musizierens, traditioneller Lieder und Tanze bedeutsam, um

209

https://dol.org/10.5771/0783748906520-200 - am 19.01.2026, 17:48:24. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748906520-200
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SCHULISCHE VERMITTLUNG DER KULTURELLEN IDENTITAT

eine Tradition zu bewahren. So findet etwa einmal in der Woche eine
traditionelle Tanzparty statt oder man singt traditionelle Lieder in den
Abendstunden. Dabei legt man durchaus Wert auf eine akkurate Auf-
fiihrung der traditionellen Tanzschritte; man greift auf Referenten zu-
rick, die etwa das Spielen traditioneller Instrumente wie Trommeln ver-
mitteln. Diese Bewahrung traditionellen Musizierens und Tanzens hat
einen bedeutsamen Stellenwert. Aber das Ziel besteht dabei nicht darin,
die Heranwachsenden auf diese Tradition zu verpflichten und moderne
Formen abzulehnen. » Every two months we have a presentation, so we
make sure that they do Ladakhi songs and dances ... It’s not like activi-
ly preserving these dances. But it’s like, we do not give preference to the
non-Ladakhi-songs or western music. We don’t prefer that. Like if you
have a choice, why not do the Ladakbi«. Die Vermittlung und Eintibung
traditioneller Lieder und Tdnze dient so keiner Sakralisierung der Tra-
dition und der damit einhergehenden Abwertung des Neuen. Eroffnet
werden soll eine Wahlmoglichkeit fiir die Studierenden — und damit eine
weder durch die Tradition noch durch die Moderne determinierte sou-
verine Entscheidungsposition.

Dass, was an der Tradition bewahrenswert ist und was an Neuerun-
gen zu begriiffen ist, wird damit zu einer offenen Frage. Man mag die
Restaurierung der alten Lehmhauser (dsthetisch) fur eine sinnvolle An-
gelegenheit halten, muss das aber nicht im gleichen Sinne fiir die Bei-
behaltung der traditionellen Kleidung annehmen. Auch was die Wei-
terentwicklung von Kunsthandarbeitstechniken angeht, kann es hier
Entwicklungen geben, die man nach dem Kriterium einer zu bewahren-
den Tradition oder jenem der >organischen Produktion« unterschiedlich
gewichten kann. Uberhaupt setzt die Anwendung eines Kriteriums wie
desjenigen einer Bewahrung der Tradition voraus, dass es einen Ver-
gleich gibt — und dass damit gerade die Bewahrung der Tradition nicht
mehr selbstverstandlich ist, sondern sich Entscheidungsmoglichkeiten
andeuten. »I think it’s better to compare and then to choose which one
you want to preserve«.

Eine solche Vergleichs- und Wahlmoglichkeit ergibt sich dabei nicht
nur im Hinblick auf einzelne Praktiken, sondern sie bertihrt letztlich
auch noch das Selbstverstiandnis als Ladakhi, die Frage der eigenen Iden-
titat. Deren Uberlieferte Selbstverstandlichkeit wird nun selbst zu einer
Frage individueller Positionierungen, die bestimmte Aspekte aufnehmen
mégen, gleichzeitig aber Uberschneidungen mit anderen Lebensentwiir-
fen akzeptieren konnen, die man mit Menschen aufSerhalb Ladakhs ge-
meinsam hat. In einer solchen Konstellation mag die Berufung auf eine
Identitdt als Ladakhi zwar wichtig sein, um sich von anderen zu unter-
scheiden. Aber die Kriterien fiir eine solche Unterscheidung bleiben dann
doch eher ambivalent und unzuverlissig. »I am very confused because
a — it’s like I want to say: I am a Ladakhi. But there sometimes I think,

210

https://dol.org/10.5771/0783748906520-200 - am 19.01.2026, 17:48:24. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748906520-200
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE DRUK PADMA KARPO SCHOOL

I don’t — we should not separate us from others. But somehow we still
need this identity, somehow I need my identity of being Ladakhi — so
I take it, I keep it with me ... So I put a tag on every idea: Look this is
Ladakbi«.

5.2 Die Druk Padma Karpo School: Die Orientierung
an einer buddhistischen Identitit Ladakhs

Mit Unterstutzung des Klosters Hemis, des wohl reichsten Klosters in
Ladakh, das der Drukpa Richtung des tibetischen Buddhismus und hier
der Kargyu-Linie zuzurechnen ist, wurde die Druk Padma Karpo School
in Shey als Primar- und Sekundarschule gegriindet. Zum Zeitpunkt ihrer
Grundung im Jahr 20071 belief sich die Schiilerzahl auf 88; 2016 hat sich
diese Zahl auf etwa 8oo erhoht und die Schule verfiigt uber einen Lehr-
korper von etwa 70 Personen. Den Hintergrund und die Motivation der
Schulgriindung, die durch den obersten Wiirdentrager der Drukpa-Rich-
tung erfolgte, bildete eine Krisendiagnose. Diese stellte eine zunehmende
Orientierung der heranwachsenden Ladakhi an der westlichen Lebens-
weise und eine damit in Verbindung gebrachte Vernachlissigung der ei-
genen Tradition und der sie tragenden buddhistischen Werte fest. Diese
Situation wird zusitzlich noch dadurch dramatisch, dass die westliche
Kultur, an der die Kinder und Jugendlichen sich orientieren, selbst in sich
als duflerst problematisch angesehen wird.

Die Problematik der westlichen Kultur wird dabei nicht nur darin ge-
sehen, dass sie nahezu weltweit dominiert und sich die unterschiedlichs-
ten Kulturen angleicht. »So because you can see nowadays in Ladakbh,
also in the world abroad, also the people, their own culture is diminis-
hing«.* Der Einfluss der westlichen Kultur erscheint geradezu unwider-
stehlich. Fur Ladakh mag man sicherlich sagen, dass hier der Einfluss
westlicher Touristen wesentlich ist. Aber dass die heranwachsende Ge-
neration die westliche Kultur unkritisch kopiert (»they copy the Wes-
tern culture«), liegt wohl vor allem am gestiegenen Einfluss westlicher
Medien. » Another point is the media, this television. Because in the last
twenty years the television industry is grown a lot. So we have a lot of
these things, what we say television channel. Around three to fourbun-
dred you can see. So for many it means eyecatching, this thing. The cloth
and all these things. And our children find out, they measure very good
these things ... And they don’t see our own culture as a good one. They
find it very old«. Ein Vorschlag, traditionelle Kleidung wie die Goncha

4 Analysiert wird hier ein Leitfadeninterview, das mit dem Office Coordina-
tor, einem Kunstlehrer der Druk Padma Karpo School und einem der Schu-
le verbundenen Reiseveranstalter gefithrt wurde.

21T

https://dol.org/10.5771/0783748906520-200 - am 19.01.2026, 17:48:24. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748906520-200
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SCHULISCHE VERMITTLUNG DER KULTURELLEN IDENTITAT

zu tragen, muss unter diesen Umstianden eher wie eine Zumutung wahr-
genommen werden.

Das Problem besteht dabei nicht nur darin, dass die Heranwachsen-
den den Sinn fiir die Bedeutung der eigenen Kultur, ihrer Einzigartigkeit
und der Notwendigkeit ihrer Bewahrung verlieren. » That means our cul-
ture is very — what? Unique. And we have to preserve it. Otherwise in — if
we don'’t, in the next twenty, thirty years, it means, we don’t know what
is our culture and tradition«. Der durch den Einfluss der westlichen Kul-
tur auf die heranwachsenden Ladakhi drohende Identitatsverlust ist da-
bei jedoch zusitzlich gefahrlich, weil er nicht nur junge Ladakhi in eine
Identitatskrise fiihrt, sondern weil die gesuchte westliche Identitit selbst
bereits in der Krise ist, weil sie also als solche kein Modell einer gelunge-
nen Identitdt darstellen kann. » Now in a lot of cities, in the big cities in
Europe, people have an identity crisis. You must have heard about it ...
People are, they — but they don’t have an origin where they come from.
They live in the big societies, but there is a big crisis of identification«.
Vor diesem Hintergrund muss es als durchaus problematisch angesehen
werden, wenn zunehmend Schiiler aus Ladakh auf weiterfithrende Schu-
len oder Universitaten aufSerhalb Ladakhs geschickt werden. Dies mag
zwar zum Teil dadurch zu entschuldigen sein, dass es in Ladakh weder
ein College noch eine Universitat gibt. Zugleich wire das aber vielleicht
auch nicht notwendig, wenn fiir lokale Anstellungen bei der Regierung
oder jede Bewerbung nicht immer schon ein (auswirtiges) Studium vo-
rausgesetzt wiirde. » At least everybody knows who will apply for a go-
vernment job or at any competetive — at least you have the gradual and
the post-gradual. We don’t have it bere. So that’s why people go out«.
Und es kommt dann nicht selten zu Spannungen in den Familien, weil die
extern Ausgebildeten auf ihre Geschwister herabblicken. All dies fiihrt
zu einem schleichenden Niedergang in der Akzeptanz der traditionellen
Kultur. » There is a slightly decline in the culture acceptance, right. Why?
Because they have in favour of four to five to six years of living in the
big cities«. Zwar werden an den Studienorten studentische Assoziatio-
nen gegrundet, die Lamas oder auch Vertreter der LBA einladen, um den
Kontakt zur heimischen Kultur zu halten und damit ein Gegengewicht
zum Einfluss der grofSen Stadte zu bilden.

Neben dem Leben in den grofsen Stidten auflerhalb Ladakhs und
der mit diesem verbundenen Gefahr, die eigene Herkunft und deren Le-
bensweise zu vergessen, erscheint eine weitere Gefihrdung durch die
westliche Lebensweise als noch bedrohlicher. Es handelt sich um das in
westlichen Kulturen zentrale Verstiandnis einer individuellen Freiheit. In
dieser Sichtweise soll das Individuum jede soziale Gegebenheit, jede An-
forderung durch andere hinterfragen und sich dazu verhalten konnen,
ohne auf die Eltern oder andere Autoritaten Riicksicht nehmen zu miis-
sen. Eine solche individualistische Form der Freiheit bildet geradezu das

212

https://dol.org/10.5771/0783748906520-200 - am 19.01.2026, 17:48:24. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748906520-200
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE DRUK PADMA KARPO SCHOOL

Gegenteil eines ladakhischen Selbstverstandnisses, in dem die individu-
elle Orientierung und Entscheidung immer nur im Rahmen einer sozia-
len Gemeinschaft erfolgt. Beide Sichtweisen stehen so kontrir zueinan-
der, dass sie fiireinander jeweils nicht nachvollziehbar erscheinen. Fiir
die ladakhische Perspektive bedeutet das westliche Freiheitsverstandnis
das Ende jeder sozialen Gemeinschaft und Verbindlichkeit; das westli-
che Freiheitsverstindnis kann eine Gesellschaft wie die Ladakhs nur un-
ter dem Gesichtspunkt der Unterdriickung individueller Freiheiten wahr-
nehmen. » We live in a very small society. We don’t have that much of
an open house to take our own decision. Here we have — we have listen
to our old people, forefathers, elders, which is very important for us ...
It looks very crazy sometimes to see some of the decisions, right? The
same thing for us also is, we see a lot of European people, they have a
different culture. We also think it’s a very crazy thing they do ... Our
children meet the American children or the European children. They are
so amazed to see like how much freedom they have. How much choices
they have because we don’t have that. Because we live — we were born
and brought up in a society where everything is so secured from every-
body. Even if I'm freely doing, parents will come and stop«. Wenn die
Kinder Ladakhs sich an der Freiheit der westlichen Kinder, mit denen
sie vielleicht in Kontakt kommen oder die sie im Fernsehen sehen, er-
freuen, dann wird damit ein anderes Verhiltnis der Generationen vor-
stellbar. Unter diesen Bedingungen scheinen auch die Eltern in Ladakh
einen grofSeren Wert auf die Freiwilligkeit und die Einsicht ihrer Kinder
legen zu miissen. Nur auf diese Weise scheint man noch damit rechnen
zu konnen, dass iiberkommene Verhaltensweisen und Sinnbestimmun-
gen weiterhin akzeptiert werden.

Damit ein solches Bedrohungsszenario durch eine attraktive und iiber-
michtige westliche Lebensweise nicht einfach nur zu einem unabwend-
baren Schicksal wird, bedarf es der Gegengewichte. Diese konnen nun
nicht nur im blofSen Insistieren auf dem Wert der traditionellen Kultur
Ladakhs bestehen. Diesen Wert muss man wahrscheinlich nicht nur der
nachwachsenden Generation nahebringen, sondern auch einer Eltern-
generation, die moglicherweise diese Gefahren gar nicht wahrnimmt,
weil sie vorwiegend die schulische und berufliche Karriere ihrer Kinder
im Blick hat. Ein solches Unternehmen ist nun deshalb nicht aussichts-
los, weil trotz der als fehlend beklagten Sensibilitat fir die Gefihrdung
der eigenen Kultur dennoch diese noch nicht verschwunden ist. Hinzu
kommt eine Hoffnung, die sich an der Ambivalenz jener Erfahrungen
festmacht, die ladakhische Studierende bei ihren Aufenthalten aufler-
halb Ladakhs machen. Auf der einen Seite sind diese Studierenden auf
sich selbst gestellt und daher auch anfillig fiir Neues: Sie kleiden sich
westlich, folgen vielleicht der westlichen Jugendkultur, sie haben tiberle-
gene Kenntnisse in der Verwendung von Computern, was wiederum fiir

213

https://dol.org/10.5771/0783748906520-200 - am 19.01.2026, 17:48:24. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748906520-200
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SCHULISCHE VERMITTLUNG DER KULTURELLEN IDENTITAT

die Jingeren, die noch in Ladakh leben und zur Schule gehen, attraktiv
ist. Zugleich sind sie aber auch einem enormen Leistungs- und Konkur-
renzdruck ausgesetzt: » Now the competition level is very high. In our
time we did our like junior school or high school, we are not so interest-
ed in marks«. Ein solcher Leistungs- und Konkurrenzdruck fiihrt nicht
nur dazu, dass alles andere gegeniiber den schulischen Verpflichtungen
in den Hintergrund riickt. Er fithrt auch zu einer grofSeren Selbstandig-
keit: » Now the students are very smart and very active«. Sie folgen nicht
mehr einfach nur dem, was andere ihnen sagen oder dem, was ihre dl-
teren Geschwister getan haben. Sie handeln auf der Grundlage der eige-
nen Einsicht: » The people who are following, they understand and then
they follow«.

Damit gerat man in die Nihe einer freien Entscheidung, die an das
westliche Modell erinnrt. Die jungen Ladakhi, die in den Stadten stu-
diert haben, orientieren sich an dem, was sie als Individuen einsehen. Auf
der anderen Seite aber — und das macht die Ambivalenz der auswirts ge-
machten Erfahrungen aus — werden nicht nur Erfahrungen mit einer Welt
aufserhalb Ladakhs gemacht, sondern diese werden zugleich in ein Ver-
hiltnis zur eigenen Kultur gesetzt, wie man sie in der Kindheit erfahren
hat. Hervorgebracht wird so ein Verhiltnis der anderen und der einhei-
mischen Lebensweise und damit eine Alternative, in der sich die jungen
und nun selbstindigen Ladakhi entscheiden konnen. Dieser erlangten
Selbstindigkeit ist es geschuldet, dass man den Ausgang dieser Entschei-
dung nicht vorhersehen kann. Aber eine frithkindliche Sozialisation, die
die traditionellen Werte vermittelt und eine Einrichtung wie Druk Pad-
ma Karpo School, die diese auch im Rahmen des Schulbesuchs zu einem
Programmpunkt macht, konnen hier zugunsten einer Entscheidung fiir
die Wertschitzung der ladakhischen Identitdt wirksam sein. » And I'm
sure like if an institute like this, right all the other institutes, if they can
have a proper session for the — to have the traditional classes also. Yes,
that all would be wonderful, right?«. Wenn andere Schulen das an der
Druk Padma Karpo Schule eingefiihrte Konzept iibernehmen und der
Tradition einen Bestandteil im Schulleben einrdumen wiirden, dann wiir-
de das helfen, auch die Entscheidung der gut und auswirts ausgebildeten
Ladakhi fur den zu erhaltenden Wert der eigenen traditionellen Kultur
und Identitit zumindest wahrscheinlicher zu machen.

Die traditionelle Kultur Ladakhs, die durch die westlichen Einfliis-
se bedroht ist, wird dabei nicht als eine spezifische soziale Organisati-
onsform oder tiber eine bestimmte Wirtschaftsweise und auch nicht als
durch die Hegemonie einer bestimmten Religion definierte angegeben.
Thr Charakteristikum besteht in bestimmten moralischen Werten, die das
Gemeinschaftsleben regeln: » Love and harmony and peace«. Wechselsei-
tige Zuneigung, die Orientierung hin auf ein harmonisches Zusammen-
leben, in dem man einander hilft und in dem Konflikte friedlich und in

214

https://dol.org/10.5771/0783748906520-200 - am 19.01.2026, 17:48:24. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748906520-200
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE DRUK PADMA KARPO SCHOOL

wechselseitigem Respekt gelost werden — damit wird eine in sich ruhen-
de Lebensform beschrieben, die als solche ein idealisiertes Gegenbild zu
den geschilderten Charakteristika der westlichen Zivilisation bildet. Hier
drohen weder die Anonymitit der Masse noch die Verabsolutierung der
individuellen Freiheit und damit der Verfall gemeinsamer Werte; weder
das Streben nach materiellen Vorteilen noch die Konkurrenz im Rahmen
einer kapitalistischen Industrialisierung sind hier anzutreffen. Nun er-
innert ein solches Ladakh-Bild mit der Betonung der Abwesenheit von
Konflikten, Neid oder auch einer individuellen Zerrissenheit — der weit-
gehenden Abwesenheit von Leid — an eine buddhistische Idealvorstellung
dessen, was in der menschlichen Welt anzustreben ist. Die traditionel-
le Kultur Ladakhs erscheint damit — jenseits der Wechselfille ihrer Ge-
schichte bis in die Gegenwart hinein — als eine wesentlich buddhistische.

Es liegt daher nahe, dass, wenn sich eine buddhistische Schulgriindung
die Bewahrung der Kultur und Tradition Ladakhs zur Aufgabe macht,
sie dabei keine Differenz von Kultur und Buddhismus einzieht. »So the
school was started by, you can see, His Holiness the Gyalwang Druk-
pa, who is one of the Tibetan Buddhism sect, the Drukpa sect. He is the
head of that sect. So he started — his vision was for the school to pre-
serve our culture and tradition of Ladakh. And along with that we can
get the modern education. So that was his main aim«. Wenn aber Kultur
und Tradition Ladakhs durch eine Ubereinstimmung mit buddhistischen
Werten gekennzeichnet sind, deren Weitergabe als eine auch schulische
Aufgabe betrachtet wird, dann stellen sich damit zumindest zwei Fra-
gen. Die erste dieser Fragen richtet sich darauf, wie man mit der religi-
osen Differenz zwischen Buddhisten und Muslimen umgeht, die als sol-
che nicht fir die Gegenwart, sondern auch firr die Geschichte Ladakhs
kennzeichnend ist: Wie also integriert man die Muslime in eine buddhis-
tische Kulturvorstellung? Die Antwort wird sein, dass die Muslime fri-
her ein kaum zu unterscheidender Teil der harmonischen Kultur waren
und dass nach 1989, nach der religiosen Segregation, die Zugehorigkeit
zu einer Religion nur als sekundar gegentiber jener Zugehorigkeit zu ei-
ner gemeinsamen (durch die Tradition verbiirgten) Kultur zu betrachten
ist. Die zweite Fragestellung, die sich an die Vision einer schulisch ver-
mittelten Bindung an die traditionelle und buddhistisch gepragte Kultur
richtet, betrifft die Art der angestrebten Vermittlung selbst. Wenn man
die Schule als Ort einer zunehmend verstarkten Auslese und einer damit
einhergehenden Konkurrenz, als Ort wahrnimmt, an dem jedes Indivi-
duum nur fiir sich selbst verantwortlich ist, dann kénnte man fragen, ob
sich eine solche Institution eignet, die traditionellen Werte weiterzuge-
ben. Die Antwort hier wird sein, dass man die moderne Logik der Schu-
le und die Vermittlung jener Werte, die auf eine Wahrung der Identitét
als Ladakhi zielen, nicht nur zeitlich, sondern auch in der Form vonei-
nander trennen muss.

215

https://dol.org/10.5771/0783748906520-200 - am 19.01.2026, 17:48:24. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748906520-200
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SCHULISCHE VERMITTLUNG DER KULTURELLEN IDENTITAT

Fur die Vergangenheit Ladakhs wird nicht nur eine kulturelle, son-
dern auch eine religiose Harmonie postuliert. » The religious harmony
is there in Ladakh«. Im alten Ladakh scheinen religiose Unterscheidun-
gen keine Bedeutung fiir ein harmonisches Zusammenleben gehabt zu
haben. Seit den Auseinandersetzungen, die 1989 begannen, hat sich dies
allerdings verandert. »It’s not like the past ... This is what I said like we
learn a lesson in 1989. The consequencies we faced later on, we face a
lot of distraction within the society«. Die Lektion, die nach den Kon-
flikten zwischen Buddhisten und Muslimen gelernt wurde, besteht darin,
dass man von nun an nicht mehr von einem problemlosen und harmoni-
schen Verhiltnis zwischen den Religionen ausgehen kann. Es gibt weiter-
hin Boykotte: » Even like if I'm a Buddhist, I'm not supposed to buy any
goods from the Muslim shop. If a Muslim is not supposed to buy — from
the Buddbists«. Konflikte drohen auch bei interreligiosen Heiraten, die
frither tiblich waren. Und dies liegt nicht nur daran, dass die jeweils be-
teiligten Familien sich hier gegen den Willen ihrer Kinder stellen wiirden.
Vielmehr sehen sie sich — selbst wenn sie im konkreten Fall kaum etwas
gegen die Wahl ihrer Kinder einzuwenden hatten — dazu veranlasst, weil
sie sonst Konsequenzen, vielleicht eine soziale Achtung durch die eigene
Religionsgemeinschaft, fiirchten mussen. »I don’t want to be mess with
any unwanted issue which gonna take away my family happiness. Which
gonna take away my image in the society«. Die Vermeidung interreligi-
oser Heiraten, mit deren Erlaubnis man sich gleichsam aus der eigenen
religiosen Gemeinschaft ausschliefSt, wird dabei selbst noch traditionell
begriindet: » We are humans. We’re built up in a society. We live in a so-
cial world ... These ... things we learned from our forefathers«. Die regu-
lierende und verbindliche Kraft der Gemeinschaft wird damit allerdings
zu einer, die eine religiose Gemeinschaft gegen eine andere profiliert. Die
Einheit der Kultur Ladakhs ist dann nur noch aufrechtzuerhalten, wenn
die Religionen und damit auch die religiosen Gemeinschaften voneinan-
der getrennt bleiben. Und als Einzelner muss man froh sein, dass die je-
weiligen religiosen Organisationen verhindern, dass es zu gefahrlichen
Problemen kommt. » Now we have Ladakh Buddhist Association, Mus-
lim association. They are very active now. So that means if anything hap-
pens they just cover it up. So that can’t go — yeah «. Die religiosen Orga-
nisationen, die selbst in ihrem gegenwirtigen Verstandnis Resultate der
religiosen Spaltung Ladakhs sind, werden damit zugleich zu Instanzen,
die einen auf der Trennung beruhenden Frieden garantieren. Sie geben
mit ihren Schlichtungen aber zugleich zunichst klein erscheinenden Kon-
flikten (wie etwa jenen um die interreligiose Heirat) eine gesamtgesell-
schaftliche Bedeutung. »It not only affects my family ... It will impact
the whole society«. Dennoch konnen religiose Konflikte eskalieren. In
solchen Fillen kommt, wenn eine Schlichtung méglich sein soll, es nicht
primér auf eine gute Schulbildung an, sondern auf das, was man eine

216

https://dol.org/10.5771/0783748906520-200 - am 19.01.2026, 17:48:24. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748906520-200
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE DRUK PADMA KARPO SCHOOL

zivilisierte Person nennen konnte: » Education is very important, but to
become a civilized person in a society is more important«.

Wenn man unter der Voraussetzung, dass die Aufrechterhaltung der
religiosen Segregation die Voraussetzung fiir die Einheit Ladakhs ist,
doch noch an der Vorstellung einer kulturellen Einheit Ladakhs festhal-
ten will, dann setzt dies voraus, dass fiir diese die Religionszugehorig-
keit nicht entscheidend sein darf. » Religion also comes under culture and
tradition«. Die Betonung der Nachrangigkeit von Religion gegentiber ei-
ner gemeinsamen kulturellen Tradition erscheint notwendig, wenn man
angesichts der religiosen Spannungen an der Vorstellung einer kulturel-
len Einheit festhalten will. Berticksichtigt man allerdings, dass jene fiir
die ladakhische Kultur als zentral aufgerufenen Werte (Liebe, Harmo-
nie, Frieden) zugleich Leitformeln eines buddhistischen Selbstverstand-
nisses sind, dann wird die Betonung der Nachrangigkeit der Religion
zumindest zweideutig. Es ist dann eine Sache, aus einer buddhistischen
Perspektive auf die Nachrangigkeit der Religion zu verweisen, wenn die
postulierten kulturellen Werte mit jenen der eigenen Religion tiberein-
stimmen. Eine andere Sache ist es, aus einer segregierten muslimischen
Perspektive diesen Werten zuzustimmen, weil man damit zumindest in-
direkt der Dominanz der buddhistischen Religion zustimmt.

Diese Differenz, die damit immer auch eine ist, die mit Fragen der
Uber- bzw. Unterlegenheit zu tun hat, zeigt sich auch im artikulierten
Selbstverstandnis der Druk Padma Karpo School. Dieses rickt die Reli-
gion (und damit auch die buddhistische) zugunsten einer gemeinsamen
Tradition an eine zweite Stelle. Man will nicht als buddhistische Schule
wahrgenommen werden, weil man (im Namen der gemeinsamen Kultur)
offen fiir Kinder aller Religionen ist. »So it’s very important ... everybody
means, they see our school as a religious school, but it’s not. It is pu-
rely —what we say — for all religions«. Und zu Beginn gab es auch weni-
ge muslimische Lehrer im IT-Bereich und etwa 1o-15 Schiiler. Aber ob-
wohl man offen fir alle Kinder ist (und aufgrund staatlicher Vorschriften
auch sein muss), besuchen nahezu ausschlieflich buddhistische Kinder
die Schule. Der Grund dafiir wird nun nicht in der Ausrichtung der ver-
mittelten Tradition gesehen, sondern einer Entscheidung der Muslime
zugeschrieben, die ihre Kinder auf eine — im Gegensatz zur eigenen nun
religios ausgerichteten und damit partikularen — Schule schicken wollen.
» But unfortunately the admission, which comes to our school is mostly
Buddbist students. Because for — there are Muslims in Ladakh also but
they have their own institute. They prefer to go to their own institute,
like Islamia School, like all this Imamiya School«. Selbst wenn muslimi-
sche Kinder die Druk Padma Karpo School besuchen wollen, wird sie
der Druck der Eltern daran hindern. » Maybe I think they have their own
pressure. The family, that they must go to their own school«. Die Of-
fenheit gegentiber anderen Religionen, die im Namen einer von diesen

217

https://dol.org/10.5771/0783748906520-200 - am 19.01.2026, 17:48:24. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748906520-200
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SCHULISCHE VERMITTLUNG DER KULTURELLEN IDENTITAT

Religionen unabhingigen ladakhischen Kultur gesehen wird, wird also
— zumindest zur Zeit — von Seiten der Muslime nicht angenommen, weil
fir sie die eigene Religionszugehorigkeit wichtiger zu sein scheint und
weil sie aus dieser Perspektive heraus die Druk Padma Karpo School als
buddhistisch orientierte Schule misszuverstehen scheinen.

Dabei liegt — wie schon angedeutet — jede Vermittlung einer kulturel-
len Tradition, die ein gemeinsames und harmonisches Zusammenleben
in den Vordergrund riickt, in einem Spannungsverhaltnis zu einer Schu-
le, die eine individualisierte Leistungszurechnung, die Konkurrenz um
gute Noten und den Gesichtspunkt der Selektion betont. Wenn man die
Notwendigkeit der modernen Schule fir ein erfolgreiches Leben unter
modernen Bedingungen akzeptiert und gleichzeitig an der Vermittlung
eben jener traditionellen Werte festhalten will, dann scheint eine Per-
spektive wenig erfolgversprechend zu sein, die diese Vermittlung selbst
als Teil des Schulunterrichts sieht: als etwas, das unter Konkurrenzbe-
dingungen als ein kognitives Wissen unter anderen Wissensinhalten an-
geeignet wird und fur das es dann eine entsprechende Benotung gibt. Als
einziger traditioneller Inhalt, der sich fiir die Ubersetzung in ein Unter-
richtsfach eignet, scheint sich nur die traditionelle Sprache Bothi anzu-
bieten. Eine solche Vermittlung erscheint notwendig, da aufgrund auch
medialer Einflisse die jungen Ladakhi kaum noch iiber ein entsprechen-
des sprachliches Ausdrucksvermogen verfiigen. » They don’t know the
pure language, Ladakbi language. They always use to mix: Hindi, En-
glish and everything, you know, influenced by the TV and all«. Die Ver-
mittlung der eigenen Sprache erfordert eine systematische Eintibung, wie
sie der normale Schulunterricht bietet: » We have a subject called Bothi,
which is our own language, and so that means there are a lot of subjects
which are related to our own culture and tradition«. Die Vermittlung des
Bothi im Rahmen eines Unterrichtsfachs eroffnet nicht nur Zugange zu
den mit dieser Sprache gleichzeitig vermittelten Inhalten, sondern auch
zu bestimmten Praktiken und Kunstformen, die in anderen Unterrichts-
fachern aufgegriffen werden konnen: etwa im Umgang mit traditionellen
Musikinstrumenten und dem Erlernen traditioneller Lieder und Tanze,
im Aufgreifen von Geschichten und Legenden in anderen Fachern oder
im Anfertigen von (buddhistischen) Masken im Kunstunterricht. Dabei
legt man Wert auf regionale Verschiedenheiten, auf die regionale Vielfalt
einer einheitlichen Kultur Ladakhs.

Um symbolisch die Selbstverpflichtung auf die Bewahrung des kultu-
rellen Erbes zu betonen und gleichzeitig einen Akzent gegen das Bevor-
zugen einer westlichen Kleidung unter den Heranwachsenden zu setzen,
hatte man zunichst das verbindliche Tragen der Goncha als Schulklei-
dung vorgesehen. Aber praktische Probleme (wie Teilnahme am Sport-
unterricht oder auch die allmihliche Verschmutzung der Kleidung) fithr-
ten dazu, dass man die Verpflichtung, die Goncha zu tragen, auf den

218

https://dol.org/10.5771/0783748906520-200 - am 19.01.2026, 17:48:24. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748906520-200
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE DRUK PADMA KARPO SCHOOL

Mittwoch als >culture day« beschriankte. » Earlier we started with wear-
ing our dress. We had every day that students had to wear. And then
there were a lot of problems ... And they are going to sports. They had
to wear all the thing then. And it is dirty and so after two years we have
set up one day for this ... So now the children are happy«. Das bis zu den
Fuflen reichende Gewand der Goncha ist am >culture day« verpflichtend
fur beide Geschlechter, fiir Lehrer wie Schiiler. Die Lehrenden miissen
hier mit einem guten Beispiel vorangehen: » They have to set an exam-
ple to their students that they are comfortable with their own«. Vor dem
Hintergrund der Betonung der regionalen Verschiedenheit einer einheit-
lichen Kultur ist es den Lehrpersonen auch freigestellt, ein in ihrer Regi-
on ubliches traditionelles Gewand zu tragen.

Die Goncha schrankt den kindlichen Bewegungsdrang ein und wird
deshalb von den Kindern nicht gerne getragen. Aber bei den haufigen re-
ligiosen (buddhistischen) Zeremonien (pujas) ist das Tragen der Goncha
Pflicht: » And we have a lot of pujas also where they love to wear the tra-
ditional dress«. Das Tragen der Goncha, die weitgehend aus dem Alltag
der Kinder verschwunden ist, regt auch zu Fragen an, die mit Verweisen
auf die Tradition beantwortet werden konnen. » He has a lot of ques-
tions. Like why am I wearing this? ... Why the buttons are so round ...
Then question goes to another question, then to another question, then
definitely finally end up to like what our forefathers are ... And which is
mixed with the tradition, culture and religion also«. Den Fluchtpunkt
der Fragen nach der eigenen Identitit bildet damit die Einheit von Tra-
dition, Kultur und (buddhistischer) Religion.

Wenn neben dem Bothi-Unterricht, bestimmten Unterrichtseinheiten
in den Fachern Kunst und Musik so auch das Tragen der Goncha eine
herausgehobene symbolische Bedeutung fur die Vermittlung der traditi-
onellen Kultur erhilt, so liegt doch deren Fokus auf den drei Kulturta-
gen, die jahrlich veranstaltet werden. An diesen Tagen bieten die Schu-
ler und Schulerinnen Auffithrungen und Prisentationen zu einem vorher
gestellten Thema vor einem Publikum dar, das nicht zuletzt aus ihren El-
tern besteht. Dabei sind diese Auffithrungen und Prisentationen, bei de-
nen es sich um Lieder, kurze Theaterstiicke, Sketche, Rezitationen, das
Vorfithren von Kleidung oder auch Demonstrationen von Kulturtechni-
ken handeln mag, als ein Wettbewerb zwischen den vier Internatsgebau-
den organisiert, die sich auf dem Schulgelande befinden. Eine Jury, zu
der normalerweise auch der Abt des Hemis-Klosters gehort, pramieren
dann die beste Prasentation. » Last year we celebrated on culture day —
we have four houses in our school like sharmony«, >courage«, swisdoms«
and »unitys, four houses and each house — last year we had food competi-
tion. Whole Ladakh area, we distributed the area like Changtang to one
house, Nubra area to one house, Sham area to one house and Zanskar
area to one house. And they have means, we had given the topic to them

219

https://dol.org/10.5771/0783748906520-200 - am 19.01.2026, 17:48:24. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748906520-200
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SCHULISCHE VERMITTLUNG DER KULTURELLEN IDENTITAT

one month before. So the children prepare themselves with the help of
the house teacher«. In einer Art Projekt bereiten die Schiiler des jeweili-
gen Hauses — jenseits des regularen Unterrichts — Speisen der ihnen zuge-
teilten Region zu. Dabei soll das Essen in einem fiir die jeweilige Region
typischen Raum serviert werden. » On the food day they have to create a
room like it must be — If Changtang food, they have created Changtang
people how the live«. Um beides — die Kiiche und einen typischen Raum
— prisentieren zu konnen, mussen die Heranwachsenden Informationen
uber die Region, die dortigen klimatischen und landschaftlichen Lebens-
bedingungen, Wirtschaftsformen, Traditionen oder auch Legenden und
religiose Herkunftsgeschichten, die sich auf diese Region beziehen, sam-
meln. Entsprechende Materialien und Informationen werden teilweise
von der Schule bereitgestellt; da auch Kinder aus diesen Regionen im In-
ternatsbetrieb der Druk Padma Karpo School prisent sind, konnen die-
se oder auch Verwandte aus der Region befragt werden. Obwohl es sich
bei den vier Regionen um buddhistisch dominierte Teile Ladakhs han-
delt, sind die entsprechenden Informationen doch nicht einfach vorhan-
den. Selbst fur die Lehrer ergeben sich in solchen Nachforschungen neue
Einsichten. Die Projekte bringen dabei nicht nur ein Wissen uiber die je-
weilige Region und die dortige Lebensweise hervor; in der Zusammen-
schau dokumentieren sie ebenso die Vielgestaltigkeit einer dennoch kul-
turellen Einheit des (buddhistischen) Ladakh. »So by doing all this we
are giving students education on their own culture and tradition, what
it is and why we need to mean it’s very wealthy«.

Die Auffiihrungen und Reprisentationen, in denen die Gruppen ihre
jeweilige Region vorstellen, bestehen dabei aus unterschiedlichen Be-
standteilen und Formen. In ihnen wird nicht nur ein selbst erworbenes
Wissen dargestellt, sondern lebenspraktische Bedeutsamkeit inszeniert.
Der Wettbewerb mit den konkurrierenden Gruppen und die 6ffentliche
Auffihrung sollen dabei eine Auseinandersetzung mit dem Gegenstand
verstarken und ein auch emotionales Engagement sichern. Zugleich ha-
ben diese Auffithrungen aber auch noch fiir die Eltern der Kinder, die
weitgehend das Publikum bilden, haufig einen aufklarenden Effekt. » Yes,
the guests also. So the parents also. They can see their child perform and
they can say: >Ob. This is our means wealthy culture and tradition<. So
by doing that, we are educating the parents also, yeah. So their involve-
ment is very good in this event and culture day-«.

Der im Rahmen dieser Projekte eingesetzte Wettbewerbsgedanke folgt
nicht der schulischen Logik. Weder geht es um eine individualisierte Leis-
tungszurechnung noch gibt es Noten. Der Wettbewerb wird als Mittel
eingesetzt, um die emotionale Bindung an den zu erarbeitenden Inhalt zu
stiarken. Die Prasentation im Wettbewerb ist dabei vor allem eine Doku-
mentation, dass eine bedrohte vielfaltige Kultur auch in der heranwach-
senden Generation noch eine Verkorperung finden kann. Und auch die

220

https://dol.org/10.5771/0783748906520-200 - am 19.01.2026, 17:48:24. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748906520-200
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE IMAMIYA SCHOOL

Preisvergabe folgt keinen strengen MafSstaben, sondern bildet eher eine
asthetische Einschitzung, bei der ganz verschiedene Faktoren eine Rol-
le spielen konnen. So hat bei dem Wettbewerb um die Prasentation re-
gionaler Speisen eine Gruppe fur ihre Idee die Auszeichnung erhalten,
neben der regionalen auch eine moderne, bei den Schiilern beliebte Kii-
che anzubieten.

Das Konzept des >culture day« als einer projektbezogenen padagogi-
schen Vermittlungsform, die weder der tiblichen Logik schulischer Wis-
sensvermittlung folgt noch an ein staatlich vorgegebenes Curriculum
gebunden ist, die zugleich das schulische Leistungs- und Selektionsprin-
zip aufSer Acht ldsst, gilt als eine erfolgreiche Moglichkeit, den Kindern
die traditionelle Kultur Ladakhs niherzubringen. Der Erfolg zeigt sich
auch in einer offentlichen Resonanz. Diese reicht von der Etablierung
einer Abteilung fur die Bewahrung der Kultur (»cultural academy«) bei
der Regionalregierung des Hill Councils bis zur Ausrichtung eines ge-
meinsamen >culture day< mit der in Leh ansidssigen Lamdon School. Die
Lamdon School ist eine Sekundarschule, die ebenso wie die Druk Pad-
ma Karpo School prinzipiell offen, de facto aber eine buddhistisch ori-
entierte Schule ist.

5.3 Die Imamiya School: Die Bewahrung einer schiiti-
schen Tradition Ladakhs

Mit der Griindung der (prinzipiell auch fur alle Kinder offenen) Imamiya
School in Chuchot, einem hauptsichlich von Schiiten bewohnten Ort im
Industal, wurden gleichzeitig zwei unterschiedliche Ziele verfolgt. Zum
einen sollte die Perspektive auf einen erfolgreichen Schulbesuch mus-
limischer Kinder und hier vor allem der Madchen verbessert werden.
Den Hintergrund bildete eine Defizitanalyse, die hier einen Nachholbe-
darf der muslimischen gegentiber buddhistischen Kindern konstatierte.
Zum anderen aber sollte diese Schule auch die religiose Unterweisung
der Kinder verbessern, die bisher hauptsachlich in den Familien oder Ko-
ranschulen erfolgt war.s

Der jetzige Direktor startete die Schulinitiative nach seinem Ingeni-
eursstudium in Kashmir im Jahr 1982 mit damals 20 Schiilern. Chuchot
erschien ihm zu jener Zeit als eine gegentiber der tibrigen Entwicklung in
Ladakh zuriickgebliebene Gegend, was sich auch im geringen Schulbe-
such (und hier besonders der Madchen) zeigte. »1 started the institution
1982 by twenty students. At that time this village was very backward and

5 Die folgende Diskursanalyse stiitzt sich auf Leitfadeninterviews mit Sayeed
Naqueesha Razvi, dem Direktor der Imamiya School, und Kaneez Fatima,

einer Lehrerin, die frither selbst die Imamiya School besucht hat.

221

https://dol.org/10.5771/0783748906520-200 - am 19.01.2026, 17:48:24. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748906520-200
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SCHULISCHE VERMITTLUNG DER KULTURELLEN IDENTITAT

remote, especially in education. And my focus here was on female edu-
cation. Due to some problems, almost the girls are not going to school
that time«. Muslimische Miadchen gingen zu jener Zeit nur fiir eine kur-
ze Zeit oder gar nicht zur Schule. » They were not going. Maybe they
will left school within two years, three years, five years. After that there
was even not a single girl who had completed 10th standards«. Mit Un-
terstitzung der Imamiya Mission, die sich als NGO um Erziehung und
soziale Angelegenheiten kiimmerte, konnte dann die Schule eingerich-
tet werden. Die Imamiya Mission, die nach ihrer nationalen Registrie-
rung im Jahr 2000 auch international Spenden akquirieren kann, hat
Kooperationen mit einer indischen und einer franzosischen NGO er-
reicht, mit deren Hilfe auf dem Schulgeldnde jeweils eine Internatsun-
terkunft fiir Jungen und Madchen errichtet werden konnten. In ihnen,
die nach okologischen Gesichtspunkten gebaut wurden, werden Schu-
ler und Schiilerinnen aus entlegenen Gebieten wie Nubra untergebracht.
Der Aufenthalt wie auch die Finanzierung von Lernmaterialien fur diese
gegenwartig 60 Kinder wird durch die tiber die Imamiya Mission einge-
worbenen Spenden finanziert.®

Wenn das Schulprojekt schlieSlich erfolgreich war (die Schule hat heu-
te etwa 450 Schiiler bzw. Schiilerinnen), dann mag dies zwar einerseits an
der zunehmenden Einsicht auch muslimischer Eltern in die Notwendig-
keit des Schulbesuchs ihrer Kinder gelegen haben. Andererseits aber wa-
ren — gerade mit Blick auf die Madchen - religios motivierte Hiirden zu
uberwinden. So hatten die Eltern ihre Tochter hdufig nicht auf die staat-
lichen Schulen geschickt, weil die dortige Schulkleidung nicht vorsah,
dass die Midchen in diesem offentlichen Raum ihren Kopf bedecken.
»S8o, we have given some kind of modification to this system. That kind
of modification, that most of the students think, that in Muslim faith,
they should not go outside bareheaded, like that. They should use a veil
or wear hijab like that. We gave them some kind of modernization rules
— you can learn with your own faith, with religious values and religious
whatever you have. You can keep it also, but you can get education both
sides. So we have given concentration on that in that time. This was not
only for the girls term. We started coeducation«.

Es war die Schulkleidung der Madchen, die das Tragen des Hijab
vorsah, und eine dezidiert religiose Ausrichtung der Schule, die neben
dem allgemein verpflichtenden Lehrplan auch eine moralische Erziehung
im muslimischen Sinne vorsah, die der Schule die Akzeptanz durch die

6  Eine Verbindung der Schule zum oder eine Unterstiitzung durch den schii-
tisch regierten Iran wird im Interview nicht erwahnt. Auf der Homepage der
Schule ist allerdings im Rahmen einer Bilderfolge der Besuch schiitischer
Wirdentrager mit einem Umzug der Kinder durch den Ort dokumentiert,
bei dem die Bilder der iranischen Revolutionsfiihrer getragen werden.

222

https://dol.org/10.5771/0783748906520-200 - am 19.01.2026, 17:48:24. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748906520-200
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE IMAMIYA SCHOOL

Eltern sicherte. In der >traditionellen< Ausrichtung dieser Schule geht es
nicht um die Vermittlung einer wie auch immer vorgestellten kulturellen
Einheit und Identitit Ladakhs, sondern um die Sicherung und Weiter-
gabe der Werte der schiitischen Religionsgemeinschaft unter modernen
Bedingungen. Unter der Bedingung der Verpflichtung des Nachwuchses
auf die religiosen Werte konnen nun auch Madchen eine Bildungskarrie-
re verfolgen. »So many girls have completed their Graduation, Post-Gra-
duated even. Professionals, engineers and even medicine ... And we have
a number of teachers of our students here«.

Die Schul- und Berufsausbildung von Madchen, die sich damit nicht
von ihrer Religion abwenden, ist jedoch nur eine Perspektive, mit der
der Schulbesuch ihrer Tochter fiir die muslimischen Eltern attraktiv ge-
macht wurde. Die andere Uberzeugungsstrategie argumentierte mit der
traditionellen Frauenrolle im Islam. Wenn die Madchen spater nach ih-
rem Schulbesuch heiraten und Kinder bekommen wiirden, dann miisse
man berticksichtigen, dass es unter den aktuellen modernen Bedingun-
gen auch zur Pflicht solcher Frauen und Miitter, die ihren traditionell de-
finierten Wirkungsbereich im Haus sehen, gehort, ihre Kinder wahrend
ihres Schulbesuchs zu fordern. » And mostly we — awareness was given to
the parents and the villagers that important female education is most im-
portant. That is what we think. If you have a well educated girl, it means
you have educated the whole family ... Actually the female have to look
after the family. A mother has to look after the child. So if a mother is ed-
ucated, then your child will be mostly educated. If a mother is illiterate,
then it will create problems for the development of the child. If you well
educate a girl, then you will educate the whole family. When you educate
a boy, then you will educate a person only«. Eine solche Argumentation
lasst die traditionelle Frauenrolle unangetastet und setzt sich dabei nicht
dem erwartbaren Einwand aus, man wolle die traditionelle Familie zer-
storen. Zugleich weist sie dieser Rolle eine Modernisierungsfunktion zu,
von der nicht die Frau selbst, wohl aber ihre Kinder profitieren werden.

Die zweite erwihnte Verinderung gegentuber dem offentlichen Schul-
wesen besteht darin, dass der vorgeschriebene Lehrplan durch eine mus-
limisch basierte Moralerziehung erginzt wird. Doch auch ein solcher
Unterricht kann nicht einfach nur als eine Fortsetzung einer traditionel-
len religiosen Erziehung gesehen werden, wie sie etwa im Alltag von Fa-
milien stattfindet. Und sie ist auch nicht das, was man unter einer davon
unterschiedenen >klassischen religiosen Unterweisung« versteht, wie sie
in Koranschulen (Maktab) iiblich war. Aus einer schulischen Vermitt-
lungsperspektive ist diese Unterweisung in Koranschulen nicht nur sehr
einfach, sondern auch sehr beschriankt, weil sie nicht im Kontext mit
anderen Wissensinhalten gesehen wird. » Especially in Muslim society
they are teaching only Koranic, Arabic, Koran basic, Koran — very small.
Little like the bible for education and some ritual things, basic things.

223

https://dol.org/10.5771/0783748906520-200 - am 19.01.2026, 17:48:24. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748906520-200
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SCHULISCHE VERMITTLUNG DER KULTURELLEN IDENTITAT

And most of them do not learn more than that. They do not learn En-
glish language or other languages, foreign languages not, exept Arabic
and his own language «. Die Kritik einer solchen rudimentiren und nur
auf religiose Texte und Rituale konzentrierten Erziehung in den Koran-
schulen durch den Verweis auf die Notwendigkeit eines breiteren Spek-
trums schulischer Bildung wirft aber zugleich die Frage nach dem Ort
und der Art der religiésen Bildung im Rahmen der Schule auf. Es ist
dies nicht nur die Frage, wie bedeutsam die religiose Bildung im Rah-
men eines breiten Facherspektrums in der Schule noch sein kann. Es ist
zugleich die Frage, ob eine solche religiose Unterweisung in der Schule
noch die Verbindlichkeit des Glaubens erreichen kann, die man den Ko-
ranschulen zuschreibt. Eine solche Schulerziehung, die in einem breiten
Kontext der Wissensvermittlung stattfindet, kann kaum die Fraglosig-
keit eines einfachen Glaubens vermitteln. Als Moralerziehung verstan-
den, bleiben zugleich die Bezuge zur Religion nicht ganz eindeutig. Wenn
also auch immer wieder eine Referenz der Moralerziehung in der fami-
lialen und klassischen religiosen Erziehung aufgerufen wird, so ist die-
se doch eben nicht in einer einfachen Verlangerung dieser Vermittlungs-
praktiken zu sehen.

Zudem - und dies mag die Bedeutsamkeit der Fragen nach dem Stel-
lenwert der Moralerziehung und ihrer religiosen Einbindung verstarken
— haben sich die Lebensbedingungen auch in muslimischen Familien ver-
andert. So kann etwa nicht mehr davon ausgegangen werden, dass die
Midchen, die die Imamiya School besuchen, auch in ihrer Freizeit den
Hijab tragen. Sie werden westliche oder vor allem indische Bekleidung
bevorzugen. » In my class most of the girls are wearing jeans, pants and
a lot of —if I go to the market, I don’t think this is an Ladakhi Bazar«.
Das Tragen des Hijab reduziert sich damit fiir die wohl meisten Schii-
lerinnen auf eine blofSe Pflicht, die offensichtlich von den Eltern ihnen
gegenuiber in dieser Form nicht mehr durchgesetzt wird. Und auch die
traditionelle Unterweisung in den Familien ist aufgrund der Berufs- und
Erwerbstatigkeit der Eltern nicht mehr in der gleichen Form gegeben.
Sie erwarten diese religiose Erziehung ihrer Kinder nun stirker von der
Schule. Damit hat sich die urspriingliche Befiirchtung, dass die Schule
die religiose Erziehung der Familien nicht adiaquat fortsetzen konnte,
in eine Erwartung und Hoffnung verwandelt. »So I think a majority of
the parents also think, that we are sending our child to school so that it
would learn something about our religion also. Because the parents, they
don’t have the time, they don’t find time to spend with the children to
tell them about religion much more«. Damit wachsen der Schule jedoch
nicht nur Aufgaben der Vermittlung religiosen Wissens zu, die von vie-
len Eltern nicht mehr wahrgenommen wird. Die moralische Erziehung,
die von der Schule gefordert wird, kann dabei nun nicht mehr einfach
davon ausgehen, dass die Kinder gewisse Leitorientierungen mitbringen.

224

https://dol.org/10.5771/0783748906520-200 - am 19.01.2026, 17:48:24. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748906520-200
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE IMAMIYA SCHOOL

Das Resultat sind Disziplinprobleme. » That is why when a child goes
away from religion, they become — ehm — more indiscipline. Because it
is only the religion, where moral discipline, moral education and dis-
cipline is taught. And they also teach about the good, bad sins, okay«.
Spatestens im Umgang mit Disziplinproblemen stellen sich wiederum
die Fragen nach dem Charakter der Moralerziehung und ihrer Bindung
an die Religion.

Zur Beantwortung dieser Fragen kann man zunichst darauf verwei-
sen, dass religiose Inhalte und Belehrungen in der Imamiya School eine
herausgehobene Bedeutung besitzen. » Yeah, religious influences are
much more in our school«. Dies betrifft nicht nur theoretische Hinfiih-
rungen, sondern auch Koranlektiiren, fir die Arabisch unterrichtet wird,
oder Unterweisungen in den Praktiken des Islam. »Religion is also im-
portant, because since it is in the name of Muslims, so. Islamic teach-
ings are also taught here as a subject, like Arabic. But the rest subjects
also teach equally important. So students are also taught about their re-
ligion also, like compulsatory things that are necessary for Muslims. Like
prayer, like reading Koran, like rules in the religion of Islam«. Eine sol-
che starke Ausrichtung der Schule auf den Islam, der altersgemafS ver-
mittelt und in seinen verbindlichen Praktiken gelehrt wird, will zugleich
auch eine moralische Orientierung schaffen. Und doch wird auch die-
se Orientierung die modernen Bedingungen berticksichtigen miissen. Sie
findet im Rahmen eines fiir alle verbindlichen Schulsystems mit wissen-
schaftlich gestiitzten Inhalten statt; die Welt, auf die die Kinder nicht nur
mit Hilfe der angestrebten Qualifikationen vorbereitet werden sollen, ist
nicht mehr einfach nur mit einer muslimischen Binnenperspektive zu be-
waltigen; in ihr trifft man auf andere Religionen und Moralauffassun-
gen — auch wenn man diese (wie etwa die westliche) ablehnen mag. Zu
einer modernen Moralerziehung, auch wenn diese auf schiitischer Basis
stattfinden mag, scheint daher immer schon die Frage zu gehoren, wie
man diese Moral im Kontext anderer Moralauffassungen verortet. Dies
ist nicht nur eine Frage, die den padagogischen Begriindungszusammen-
hang betrifft. Es ist zugleich eine praktische Frage danach, wie man in
der moralischen Erziehung der schiitischen Kinder den Wert der eigenen
Moral betont. Dies kann (idealtypisch betrachtet) auf eine Einbettung
der eigenen (religios fundierten) Moralauffassung in ein umfassenderes
Moralverstandnis hinauslaufen oder auf eine Bekraftigung der Heraus-
gehobenheit der eigenen religiosen Moralauffassung. Beide Positionie-
rungen finden sich im vorliegenden Material. Mit ihnen verbunden ist
jeweils auch eine unterschiedliche Positionierung zum Verstandnis und
zum eigenen Ort in einer ladakhischen Kultur.

Die erste der hier unterschiedenen Herangehensweisen bewegt sich in
einem Spannungsfeld. Auf der einen Seite wird man die moralische Be-
deutung der islamischen Religion betonen; auf der anderen Seite aber

225

https://dol.org/10.5771/0783748906520-200 - am 19.01.2026, 17:48:24. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748906520-200
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SCHULISCHE VERMITTLUNG DER KULTURELLEN IDENTITAT

wird man darauf hinweisen, dass die Regeln selbst sich inhaltlich kaum
von anderen moralischen Auffassungen unterscheiden. Die Vermittlung
einer religionsbasierten Moral erscheint von hierher dann eher als Bei-
trag zu einer allgemeinen, menschlichen Moral, die sich als solche aus
verschiedenen Quellen speisen mag. Die moralische Erziehung, die heute
angesichts der modernen Welt und der zunehmenden Selbstbezogenheit
und einer Tendenz zum Egoismus geboten erscheint, ist die zu einer Ver-
antwortung fur die anderen Menschen. » But we have, our goal is not like
that. Okay, you need, you must get money, you must earn good money,
good — as per your need is. But meanwhile you have some responsabili-
ties ... It means you have to work for your brothers, your sister. You have
parents, your village, you have nation. This is main important. This is the
main important«. Mit der notwendigen Erwerbsorientierung und dem
gleichzeitig zu erwerbenden Verantwortungsbewusstsein sind zugleich
die beiden Hauptziele der schulischen Erziehung benannt. » Firstly you
must — You have to get good education, then you will get a good posi-
tion. Bothly, then you have some responsability. You have the respons-
ability to work for your village, for your community, for your area, for
the people, not for your own people only, but for the whole community.
This is the responsability, such kind, for that purpose, we are giving spe-
cial classes here«. Die hier genannte Art der moralischen Verpflichtung
— etwa gegentiber den Eltern — ist eine, die von einer allgemeinen Bedeu-
tung ist. Sie ist demnach nicht spezifisch fiir den schiitischen Islam. »So
we want to teach that moral education is: You have to work for human-
ity«. Die Verbindung zu einer spezifischen Religion ist dabei in der Ima-
miya School gegeben: »A Muslim here gets it from bhis own religion —
but this is for — we are linking with that religion ... We are linking moral
education with the religious, but based on different religions. Not only
one religion«. Die moralische Verantwortung, die Bezugspunkt der mo-
ralischen Erziehung ist, kann demnach mit verschiedenen Religionen
verbunden werden: In ihnen allen scheint es die gleiche — universelle —
Orientierung zu geben, womit die Religion selbst unter dem Blickwin-
kel aufgerufen wird, Teil eines umfassenden Humanismus zu sein. Die
Spezifika und Unterschiede zwischen den Religionen, die nicht selten der
Grund von auch kriegerischen Auseinandersetzungen sein konnen, wer-
den auf diese Weise weitgehend abgeblendet. Die Religion, in der man
jeweils aufgewachsen ist, bietet dann einen lebensgeschichtlich notwen-
digen Zugang zu einer sie iibergreifenden Moralitat.

Es ist daher auch moglich, die universale Bedeutung der moralischen
Verantwortung ebenso mit Hilfe von Materialien zu demonstrieren, die
nicht der eigenen religiosen Richtung zuzuordnen sind. So werden etwa
indische Filme im Unterricht eingesetzt, in denen die Bedeutung der Ver-
antwortungsiibernahme — etwa gegeniiber den Eltern — gezeigt wird.
» We have a school cinema especially on classical films of India, this

226

https://dol.org/10.5771/0783748906520-200 - am 19.01.2026, 17:48:24. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748906520-200
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE IMAMIYA SCHOOL

culture. And this think on how you will deal with the parents, how —
this is very important ... In the school cinema we have different films of
such kind, on moral basis. All the films are on moral basis«. In den Win-
terferien erhalten die Kinder zur Aufgabe, fiinf Biicher mit moralischem
Inhalt zu lesen, deren Kenntnis und Interpretation nach den Ferien zum
Gegenstand der Prifung werden.

Auch wenn das, was sich gegenwirtig als z.B. moralische Verpflich-
tung gegeniiber den Eltern darstellt, sich geindert haben mag, wenn
etwa angesichts der Bedeutung der beruflichen Karriere auch die meis-
ten Eltern nicht mehr davon ausgehen, dass die Kinder nach dem Studi-
um nach Ladakh zuriickkehren, so bleibt die moralische Unterweisung
letztlich daran gebunden, dass man die Ge- und Verbote nicht nur ein-
sieht, sondern befolgt. Eine Einsicht in den Sinn solcher Orientierungen
bedeutet noch nicht deren praktische Verbindlichkeit. Und hier liegt eine
andere — funktionale — Bedeutung der Religion fiir die Moral. Es ist die
Drohung mit einem Gott, der nach dem Tod die Befolgung moralischer
Gebote belohnt oder deren Missachtung furchterlich bestraft. » Our be-
lief is that, that you must work for afterwards also. Afterwards means,
that especially Muslims believe that, when you will be dead you have to
account for your dues ... You have to unset your deeds. What you have
done, whether you have done good for the common people or wheth-
er you have done bad for the common — whatever«. Es sind gottliche
Belohnungen und Strafen, die die Befolgung moralischer Normen auch
dann sicherstellen sollen, wenn sie sozial nicht wahrgenommen werden
und keine Konsequenzen zu haben scheinen.

Nun konnte man annehmen, dass die Orientierung an einer universel-
len Moral, an einer Humanitit, die als solche keine geographischen, reli-
giosen oder politischen Einschrankungen kennt, eine Berufung auf eine
ladakhische Identitat oder ein gemeinsames kulturelles Erbe erschwert.
Wer die Bedeutung der kulturellen Herkunft und Identitat betont, der
scheint eine partikulare Zugehorigkeit hervorzuheben, die die angestreb-
te Universalitit des Moralischen spalten konnte. Und doch wird genau
diese Bedeutung der jeweils eigenen Kultur fiir die Identitat der Men-
schen postuliert; ihr Verlust wird mit einer Zerstorung der eigenen Iden-
titdt gleichgesetzt. »I think you must be linked with your own culture ...
You must have some kind of link with any culture, otherwise you — this
is identity for you. You are Indian, you are from Ladakh, then you must
know something about Ladakh. You must know Ladakhi language, you
must have some cultural base, some link. If you will disconnect every-
thing, then it means that you will destroy your identity«. Es ist die sozi-
ale Herkunft, die Zugehorigkeit zu einer kulturellen Gemeinschaft, die
erst den Einzelnen ihren Ort gibt.

Eine solche Perspektive wirft nun verschiedene Probleme auf, die dis-
kursiv bearbeitet werden missen. Das schon erwihnte Problem einer

227

https://dol.org/10.5771/0783748906520-200 - am 19.01.2026, 17:48:24. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748906520-200
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SCHULISCHE VERMITTLUNG DER KULTURELLEN IDENTITAT

universellen Moral und einer partikularen, auf eine kulturelle Gemein-
schaft verpflichteten Identitit scheint sich dann aufzulosen, wenn man
die moralischen Verpflichtungen auf den Aspekt der Verantwortung fiir
eine wie auch immer definierte Gemeinschaft reduziert. In einer solchen
Moralauffassung kommen Konflikte zwischen den Anspriichen der Ge-
meinschaft und denen des Einzelnen nicht vor: Fragen der Gerechtigkeit
oder auch Auseinandersetzungen um das moralisch Gebotene oder noch
Vertretbare — und damit das, was die Frage der moralischen Verpflich-
tungen schwierig machen konnte — werden weitgehend ausgespart. Indi-
viduen werden dann nicht als jene Instanzen adressiert, die selbstandig
moralische Entscheidungen treffen und sich dabei zum Verpflichtungs-
gehalt sozialer Normen in ein Verhaltnis setzen miissen.

Ein zweites Problem, das mit der gleichzeitigen Betonung einer univer-
sellen Moral und einer lokalen Identititsbindung verbunden ist, besteht
darin, wie man das Verhiltnis der unterschiedlichen sozialen Herkiinf-
te zueinander angibt. Denn es wire vorstellbar, dass man diese Unter-
schiedlichkeit zugleich als eine ansieht, die die jeweiligen Kulturen be-
zogen auf das Kriterium der Humanitit unterschiedlich gewichtet. Die
eigene konnte dann mit Blick auf dieses Kriterium als anderen Kulturen
gegeniiber Uiberlegen erscheinen. Vielleicht verfiigt man tiber eine Reli-
gion, die besser als andere die humanen Werte verkorpert. » We think,
that every human means equal and there is, they should not differenti-
ate on the basis of religion and race and cast. But you must keep your
identity there. If you will differ any, it will — like any flower, you would
have different coloured flowers, you will show very beautiful. If only
one type of flower you will see that is not so much of — like that in the
whole world you have different types of people«. Es ist die Gleichheit al-
ler Menschen, die trotz aller kultureller Verschiedenheit und Zugehérig-
keit eine (moralische) Einheit in der Verschiedenheit bewirken soll. Da-
mit dies moglich erscheinen soll, muss die Verschiedenheit der Kulturen
von dem befreit werden, was gegen eine solche Einheit sprechen konnte:
vom determinierenden Einfluss der Religionen, der Rasse oder der sozia-
len Klassen. Anders formuliert wird die »Kultur< damit zu jenem Signifi-
kanten, der als solcher immer schon die Reinigung von allem hinter sich
hat, was eine Spaltung in der Vorstellung einer harmonisch-moralischen
Einheit des Verschiedenen bewirken konnte.

Damit gelangt man zum dritten zu bearbeitenden Problem, das mit der
Unterscheidung von universeller Moral und kultureller Identitat verbun-
den ist. Wenn auf gleichsam menschheitlicher Ebene die Gleichheit des
Verschiedenen angenommen wird, und wenn dafiir schon eine kulturelle
Einheit unterstellt wird, die von internen religiosen, rassischen oder sozi-
alen Spaltungen frei ist, dann wird man notwendig die kulturelle Identi-
tat der Ladakhi als eine solche Einheit stilisieren miissen. Das setzt vor-
aus, dass die religiosen Differenzen in Ladakh, von denen ja nicht zuletzt

228

https://dol.org/10.5771/0783748906520-200 - am 19.01.2026, 17:48:24. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748906520-200
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE IMAMIYA SCHOOL

auch die Einrichtung der Imamiya School zeugt, gegentiber einer gemein-
samen kulturellen Identitit als nachrangig dargestellt werden. Fiir die
Annahme einer gemeinsamen kulturellen Identitdt der Ladakhi diirfen
die unterschiedlichen Religionen keine wesentliche Bedeutung haben.
»No. No. No. We have not a different culture. But we have, there is dif-
ferent faith, different religions. So there is a little difference in the culture
also. For example I will show you. Suppose most of the Buddhist peo-
ple during their function they are using wine. Very openly for example ...
Like chang, a local way. But Muslim people do not allow like that, isn’t
it. So suppose most of the Buddbist people dance and a special classical
dance ... But Muslim people do not have like that. But our food is the
same, our language is the same, our clothes are the same ... You say even
in our religions we have same effects on our culture also«. Unterschiede
zwischen den Religionen mogen von Politikern oder von aufSen geschiirt
werden, aber — bis auf die Unterschiede in einigen Brauchen — scheinen
die religiosen Unterschiede in Ladakh keine Rolle zu spielen. Die kleinen
Unterschiede mogen manchmal fir Differenzen oder Konflikte sorgen,
aber grundsatzlich gilt: » Ladakhi culture is the same«.

Die kleinen Unterschiede und die manchmal auftretenden partiellen
Konflikte sind dabei nicht einmal etwas, das fiir Ladakh spezifisch wire.
Denn wie man auch auf der Ebene einer trotz der Unterschiede gemein-
samen Humanitit sehen kann, sind solche Unterschiede keine Gefihr-
dung der Gemeinsamkeit, sondern konnen durchaus fruchtbar sein. » A
little difference. So if you have a little difference. It shows difference is
a good thing. But what [ mean, that there are different cultures. Whole
the world is like a village, a global village ... I have to deal with other
people ... You cannot keep you separate from other culture. It’s not pos-
sible this time«. Die Einheit Ladakhs trotz kleiner religioser Differenzen
und die Einheit einer humanen Menschheit trotz kleiner kultureller Dif-
ferenzen bilden so die Perspektive auf eine gelingende moralische Welt,
an deren Realisierung jeder auf seine Weise und im Rahmen seiner kul-
turellen Identitit beteiligt ist.

Die moralische Erziehung in dem religiosen Kontext einer schiitischen
Schule kann darauf hinauslaufen, das Moralische hoher zu gewichten als
das Religiose, das als Teil einer hoheren Moral zu dieser hinfithrt und
sie unterstiitzen mag. Es kann aber auch - dies wurde oben als eine im
Material zu findende Alternative angedeutet — dazu fithren, dass man
die moralische Unterweisung geradezu umgekehrt stiarker in eine religi-
ose Grundlage einordnen will. In diesem Fall wird die moralische Un-
terweisung weitgehend mit der Vermittlung der Religion zusammenfal-
len. Unter diesen Voraussetzungen wird die Furcht vor einem strafenden
Gott nicht — wie in der vorangegangenen Sichtweise — nur ein Mittel zur
Durchsetzung allgemeiner moralischer Verpflichtungen sein. Das Nicht-
einhalten dieser moralischen Verpflichtungen wird nun direkt mit einer

229

https://dol.org/10.5771/0783748906520-200 - am 19.01.2026, 17:48:24. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748906520-200
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SCHULISCHE VERMITTLUNG DER KULTURELLEN IDENTITAT

Siinde identifiziert und deshalb, wegen der Ubertretung géttlicher Gebo-
te, wird die Strafe nach dem Tod erfolgen. Die Angst vor der Strafe Got-
tes ist dann der einzige Garant eines moralischen Lebens, denn wer Gott
nicht fiirchtet, der wird sich tiber alle sozialen Regeln hinwegsetzen. »So,
ehm, when a person don’t have a sense of such a kind of feeling, when
he don’t fear God, he will not fear anybody. But the feeling, the fear of
God, protects you from many things. So I think the fear of God should
be in the head, otherwise he will become an arrogant child. So religion
is an important part along with the academic studies, so it will teach you
how to live in future«. Man wird aber berticksichtigen miissen, dass die
religiose Erziehung in der Schule auch ihre Grenzen hat. Das liegt nicht
nur daran, dass das Alter der Kinder noch kein tiefes Verstindnis der Re-
ligion erlaubt. Kinder haben dariiber hinaus noch andere Interessen, die
sie eher von einer ernsthaften Beschiftigung mit der Religion ablenken.
Wenn sie also die Imamiya School beendet haben und eine Schule au-
Berhalb Ladakhs besuchen, dann haben sie allenfalls Grundlagen, aber
noch keine tiefe religiose Bindung. » Yeah, I was not much attached with
my religion. It was simple normal because early childhood we don’t have
that much sense how — how much it is important ... But as we grow old-
er, then that kind of feelings, that kind of responsabilities comes, arises
with responsability, say, that we should protect religion as also our cul-
ture«. Erst im Laufe des Studiums aufSerhalb Ladakhs kann dann neben
dem Heimweh auch der Sinn fiir eine tiefere Beschiftigung mit der Re-
ligion geweckt werden. In diesem Fall entsteht der Wunsch nach einem
vertieften Studium der islamischen Schriften, die wiederum zu einer Be-
schaftigung mit der eigenen Identitat fithrt: » Our religion also tells, you
should know yourself and until, unless you will not know yourself, you
will not know anything ... So knowing the first is important, and you
will also know the God and also other things«. Auf der Grundlage einer
vertieften religiosen Bildung wird dann die Entscheidung fiir das Tragen
des Hijab nicht mehr sozialen Verpflichtung wie im Fall der Schuluni-
form fur die Madchen der Imamiya School, sondern zu einer Entschei-
dung fiir die vom Islam vorgeschriebene Position der Frau im Verhalt-
nis zum Mann. » This is called a completely Hijab ... Because I feel this
is a more save, a more generous dress, a good dress for me. More mod-
est for myself because it covers my whole body parts ... that which Islam
says, that Muslim girls, every girl, not only for Muslims, is a precious
thing. You should protect yourself«. Die Annahme der religios vorge-
schriebenen Bekleidung fithrt dann auch zu einem grofSeren Respek-
terweis der Manner: » But after wearing this dress, they don’t talk non-
sense, they don’t joke much more with me and they start to also give me
respect because they feel: >she has changed now ...<«. Die Einnahme der
traditionell akzeptierten und religios definierten Frauenrolle stiftet damit
zugleich eine moralisch mit der Religion in Ubereinstimmung stehende

230

https://dol.org/10.5771/0783748906520-200 - am 19.01.2026, 17:48:24. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748906520-200
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE IMAMIYA SCHOOL

soziale Respektbeziehung zwischen den Geschlechtern. Zugleich bietet
diese von der Religion vorgeschriebene moralische Beziehung zwischen
den Geschlechtern auch eine innere Befriedigung. Diese verweist auf die
Ubereinstimmung eines moralischen Lebens mit dem Willen Gottes. »So
wearing Hijab is good ... Because a kind of — a feeling will come, that
I'm oweing my religion, I'm oweing my Allah. I'm not doing any kind
of sin«. Es ist die Ubereinstimmung mit der Religion, mit Gott, die hier
die Grundlage fiir einen moralischen Lebenswandel bildet.

Eine solche Perspektive steht nicht nur im Gegensatz zu jener Beto-
nung einer universalen Moral und Humanitit, die in allen Religionen
gleichermaflen gelehrt wird, sondern sie wirft auch die Frage auf, wie
man unter dieser Voraussetzung von einer einheitlichen Kultur Ladakhs
sprechen kann. Aus einer AufSenperspektive erscheint Ladakh als eine
andere Kultur, wobei dies meist an Charaktermerkmalen festgemacht
wird. » OQur culture is something different and special, and most of the
people from outside come here to see our culture. And Ladakhis are also
known for their culture as for their innocent tempered, like earlier — I
think not for today ... Yeah innocence. People were very simple. They
were very kind hearted persons«. Die Kleidung und Gerichte der Ladak-
hi erscheinen AufSenstehenden als fremd. Inder, die in der AufSenbetrach-
tung die Kultur Ladakhs schatzen, fragen sich, wie man etwa solche fet-
ten Speisen zu sich nehmen kann. Die Erklarung — und damit auch eine
Erlauterung der kulturellen Spezifitit Ladakhs — ist eine wissenschaftli-
che, die auf die extremen Lebensbedingungen in Ladakh verweist und
die spezifische Kleidung und das spezifische Essen als Anpassung an die-
se Bedingungen verstindlich macht. » But I say, this is because of our
environment is different. And that is why this food suits us«. In dieser
Sichtweise erscheint die Kultur Ladakhs als ein Passungsverhaltnis von
Umweltbedingungen und Lebensgewohnheiten — und genau darin von
anderen Kulturen verschieden zu sein. So kommt es auch im Unterricht
darauf an, den Kindern die Lebensbedingungen in Ladakh als Grundla-
gen ihrer Kultur naher zu bringen. »I’m a science teacher, so I tell them
about flora and fauna of Ladakh, which is totally different from the rest
of the country ... They should know each and everything about Ladakh,
about national ressources, our culture as well and also about our geog-
raphy ... So that, they come to know about their culture«.

Neben diesem Kulturkonzept, dass eher auf die geographischen und
klimatischen Bedingungen des Lebens in Ladakh, auf Flora, Fauna und
Wirtschaftsformen abhebt, gibt es noch ein anderes Kulturverstandnis,
das sich an traditionellen Liedern, Tanzen oder anderen Darbietungen
orientiert. Hier wird allerdings ein Unterschied zwischen diesen traditio-
nellen Ausdrucksformen, die die anderen praktizieren, und deren Verbot
fur die Muslime gemacht. » Ebb, culture is important, but — ebh — impor-
tant is, that like, that 1 have to sing in Ladakhi culture. Like folkdance,

231

https://dol.org/10.5771/0783748906520-200 - am 19.01.2026, 17:48:24. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748906520-200
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SCHULISCHE VERMITTLUNG DER KULTURELLEN IDENTITAT

like folkmusic. That is not done here, this is, because this is, you know,
a Muslim school«. Die muslimische Religion verbietet die Teilnahme an
solchen kulturellen Ereignissen. Auch bei offentlichen Anldssen, an de-
nen die Schulen mit kulturellen Beitragen vertreten sind, nehmen die
Muslime nur mit religiosen Liedern und Rezitationen teil.

Unter Berticksichtigung der sich an dieser Stelle zeigenden Unter-
schiedlichkeit muss es verdrgern, dass von auslandischen Besuchern
Ladakh fast ausschlieSlich als ein buddhistisches Land wahrgenommen
wird. Sie besuchen keine Orte, die fiir Muslime relevant sind. »So never
some foreigners have visit in Ladakh — they have come to Leh and they
have gone to Hemis Gonpa, Tesmpo Gonpa, Shey Gonpa, Stok. There is
mostly, it is ruled by Buddbists. So they feel, this is a land of Buddbists,
not of Muslims«. Doch selbst eine addquate Beriicksichtigung der Tatsa-
che, dass Ladakh nicht nur ein buddhistisches, sondern auch ein musli-
misches Land ist, wiirde das grundsatzliche Problem, das damit zugleich
aufgerufen ist, nicht l6sen konnen. Dieses besteht in der Beantwortung
der Frage, ob, wenn doch auf den Unterschied der Religionen und deren
Anteil an der Identitit Ladakhs hingewiesen wird, man dann noch von
einer einheitlichen Kultur Ladakhs sprechen kann. Eine positive Beant-
wortung dieser Frage hangt davon ab, ob man — wie in der vorangegan-
genen Perspektive — die Kultur als eine tibergeordnete Kategorie begreift,
die durch unterschiedliche Religionszugehorigkeiten nicht in Frage ge-
stellt werden darf. Hier erfolgt nun eine umgekehrte Argumentation und
auch diese greift auf ein — nun aber verdndertes — Universalitidtskonzept
zurlick. Danach steht die Religion tiber der Kultur, weil es in unterschied-
lichen Kulturen und Nationen die gleiche Religion geben kann: Es ist die
Religion, die dann kulturiibergreifend ist, womit die kulturelle Identitat
zu einer sekunddren GrofSe wird. » Religion is indifferent, because dif-
ferent countries have different cultures. But religion is the same for ev-
erybody. Maybe you are living in Germany, somebody, I say a Muslim
may be living in Germany, a Muslim is living maybe in Canada, Amer-
ica. Somewbhere else maybe in Iran, Afghanistan, but the religion nev-
er changes. The religion is the same for everybody. But culture is differ-
ent. So culture and religion are totally different. Religion never change
but culture maybe change«. Es ist die je eigene Religion, die damit zum
zentralen Bezugspunkt sowohl fiir die eigene Identitat wie auch fur die
damit zusammenhingenden moralischen Regeln wird. Eine kulturelle
Identitit, die mehr sein will als ein Ensemble regionaler Lebensbedin-
gungen und Lebensweisen, wird damit zur Illusion — zumindest aber zu
einer GrofSe, die keine religionsiibergreifenden moralischen Verbindlich-
keiten vertreten kann.

232

https://dol.org/10.5771/0783748906520-200 - am 19.01.2026, 17:48:24. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748906520-200
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	5.1  SECMOL: Die Probleme der Vermittlung einer alternativen Lebensform
	5.2  Die Druk Padma Karpo School: Die Orientierung an einer buddhistischen Identität Ladakhs
	5.3  Die Imamiya School: Die Bewahrung einer schiitischen Tradition Ladakhs

