
Johannes F. Lehmann

»Ändert sich nicht alles um uns herum? Ändern wir uns nicht 
selbst?« 
Zum Verhältnis von Leben, Zeit und Gegenwart um 1770

I.

Tempora mutantur, et nos mutamur in ipsis – die Zeiten ändern sich und wir uns 
in ihnen – so lautet ein lateinisches Sprichwort, das seit dem 16. Jahrhundert 
häufig zitiert wird. Es steht zwar in loser Anlehnung an eine Aussage Ovids 
in dessen berühmtem naturphilosophischen 15. Buch seiner Metamorphosen,1 

wird aber in der Frühen Neuzeit entweder im theologischen Kontext ver-
wendet oder dazu gebraucht, um auf Veränderungen bzw. den Verfall der 
Sitten zu verweisen, oft in apologetischer Absicht desjenigen, der sich auf 
das Sprichwort beruft.2 Dass die Zeiten sich ändern, ist also ein altes Ar-

1	� »Omnia mutantur, nihil interit.« (»Alles verändert sich, nichts geht unter.«) Ovid: Meta-
morphosen. Lateinisch / Deutsch, übers. und hg. von Michael von Albrecht, Stuttgart 
1994, S. 800f. 

2	� So schreibt Gottfried Schultze in seiner Welt-Beschreibung (1679) im Vorwort an den Le-
ser: »So nun etwa einer oder der ander in andern Chroniken / Historien-Büchern / und 
Ländern / von den Sitten / anders / alß hierin berühret / selbst gelesen / oder gesehen 
/ der muß dabey das alte Dictum, Tempora mutantur & nos mutamur in ipsis beobachten / 
auch zusehen / wie man die Sitten alltäglich endere / denn / es kombt wol / was vor al-
ters gebräuchlich gewesen / sich heute zutage nicht practiciren lässet / dagegen /was bei 
ihnen übel ausgeschlagen / hie zu zeiten wolgeräht / darumb das treffliche Kunst Stück-
lein Καιρῷ λατρέυειν [Sich in die Zeit zu schicken] man nicht vergessen sol.« Gottfried 
Schultzens neu-augirte Welt-Beschreibung / Darinn Aller Käyserthümer / Königreichen / 
Republiquen / und der gantzen Welt / Religion / Sitten und Gebräuche; Auch Aller Päbste 
/ Käyser / Könige / und Fürsten auff einander ergangene Succession fein ordentlich und 
kürtzlich begriffen, Franckfurt a.M. 1679, S. 4. In Lessings Der junge Gelehrte (1747) ist es 
der Vater, der das Sprichwort zitiert, um seinem Sohn gegenüber zu begründen, warum 
er vor dem Studium gelehrten Fleiß fordert und danach vor zu viel Gelehrsamkeit warnt: 
»Chrysander: ›Tempora mutantur‹ mein Sohn – Damis: ›Tempora mutantur?‹ Ich bitte 
Sie, legen Sie doch die Vorurteile des Pöbels ab. Die Zeiten ändern sich nicht. Denn lassen 
Sie uns einmal sehen: was ist die Zeit? – – Chrysander: Schweig! Die Zeit ist ein Ding, das 
ich mir mit deinem unnützen Geplauder nicht will verderben lassen. Meine damaligen 
Vorschriften waren nach dem damaligen Maße deiner Erfahrung und deines Verstandes 
eingerichtet.« Gotthold Ephraim Lessing: Der junge Gelehrte, in: Ders.: Werke und Brie-
fe in zwölf Bänden, hg. von Wilfried Barner u.a., Bd. 1: Werke 1743–1750, hg. von Jürgen 
Stenzel, Frankfurt a.M. 1989, S. 139–237, hier S. 146.

Johannes F. Lehmann Zum Verhältnis von Leben, Zeit und 
Gegenwart um 1770

https://doi.org/10.5771/9783968216638-51 - am 16.01.2026, 22:46:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216638-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


52 Johannes F. Lehmann

gument und – dafür spricht die Form des Sprichworts – selbst nichts Neu-
es. Wie und mit welcher Tiefendimension, mit welcher Reichweite und in 
welchem Kontext es allerdings als Argument eingesetzt wird, das ändert sich 
durchaus erheblich, und zwar in der zweiten Hälfte des 18. Jahrhunderts 
durch die Bezugnahme auf solche Veränderungen, die das Leben und seine 
biologischen und seine sozialen Bedingungen betreffen.
In Baron d’Holbachs 1770 erschienenem Buch Das System der Natur ist die 
Diagnose der permanenten Veränderung auf die raumzeitlichen Bedingun-
gen des physischen Lebens bezogen. Es ändern sich nicht einfach die Sitten 
und Gebräuche, es ändern sich die grundlegenden Voraussetzungen, die das 
Leben in den jeweiligen Formen allererst möglich machen. Sowohl die Erde 
als notwendige Umwelt des Menschen als auch der Mensch, als das Produkt 
dieser Umwelt, sind in der radikal atheistischen Perspektive Holbachs dem 
Zufall von Raum und Zeit unterworfen – und nicht Gottes Schöpfungs
plan.3 Holbach schreibt:

So scheint uns alles zu der Annahme zu berechtigen, daß die menschliche Gattung 
ein unserm Erdball in der Lage eigentümliches Produkt ist, in der er sich befindet, 
und daß, wenn diese Lage verändert würde, sich die menschliche Gattung verän-
dern würde oder verschwinden müßte […].4

3	� Vgl. hierzu Johannes F. Lehmann: Welt als Umwelt: zur ästhetischen Erfindung eines wis-
senschaftlichen Konzepts bei Diderot, Goethe und Büchner. Erscheint in: Milieu. Um-
gebungswissen, hg. von Florian Huber und Christina Wessely. Die ältere, theologisch 
fundierte Ansicht von der Unveränderbarkeit der Welt formuliert Lessing in seiner als 
Schüler verfassten Glückwünschungsrede auf 1743: »Niemand leugnet, daß Gott der Schöp-
fer dieser Welt sei; niemand leugnet, daß Gott die Welt sehr gut erschaffen habe; […] 
Hat aber die Welt in ihrer Art die größte Vollkommenheit, so werde ich ohne Bedenken 
sagen können, daß alles was in der Welt zugleich ist und aufeinander folget, mit einander 
übereinstimmen müsse; und daß die Welt, so lange sie nach des Schöpfers Willen Welt 
bleiben soll, keine Hauptveränderung leiden könne.« Gotthold Ephraim Lessing: Glück-
wünschungsrede auf 1743. Bei dem Eintritt des 1743sten Jahres, von der Gleichheit eines 
Jahres mit dem Andern, in: Ders.: Werke, Bd. 1 (wie Anm. 2), S. 9–18, hier S. 11.

4	� Paul Thiry d’Holbach: System der Natur oder von den Gesetzen der physischen und der 
moralischen Welt. Übers. von Fritz-Georg Voigt, Frankfurt a.M. 1978, S. 78. Das Buch 
erschien unter falschem Autornamen: Systême de la nature. Première partie. Ou Des 
loix du monde physique & du monde moral. Par M. Mirabaud, Londres 1770. Vgl. ebd., 
S. 84: »Ainsi tout semble nous autoriser à conjecturer que l’espece humaine est une pro-
duction propre à notre globe, dans la position où il se trouve, & que cette position venant 
à changer, l’espece humaine changeroit, ou seroit forcée de disparoître, vû qu’il n’y a que 
ce qui peut se coordonner avec le tout, ou s’enchaîner avec lui, qui puisse subsister.«

https://doi.org/10.5771/9783968216638-51 - am 16.01.2026, 22:46:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216638-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


53Zum Verhältnis von Leben, Zeit und Gegenwart um 1770

Und weiter: 

Wenn wir also Veränderungen in der Lage unseres Erdballs annehmen, so unter-
schied sich vielleicht der ursprüngliche Mensch mehr vom heutigen Menschen als 
der Vierfüßler vom Insekt. So kann der Mensch ebenso wie alles, was auf unserem 
Erdball und allen anderen Himmelskörpern existiert, als in einem fortwährenden 
Wechsel befindlich angesehen werden. So ist uns der Endpunkt der Existenz des 
Menschen ebenso unbekannt und gleichgültig wie der Anfang. So ist es nicht wi-
dersinnig, zu glauben, daß die Gattungen sich unaufhörlich verändern, und wir 
können unmöglich wissen, was aus ihnen werden wird, noch was sie gewesen sind.5

Der Mensch und alle anderen lebenden Organismen sind das Produkt von 
Lagen (positions), die räumlich und zeitlich variieren und die einen unendli-
chen Prozess von Veränderungen plausibilisieren, dem auch die Gattungen 
des Lebens selbst unterworfen sind. In diesem fundamentalen Sinne ist es 
gemeint, wenn Holbach das alte lateinische Zitat auf Französisch reformu-
liert: »Ändert sich nicht alles um uns herum? Ändern wir uns nicht selbst?«6

Die Blasphemie einer solchen Inanspruchnahme so gewaltiger Zeiträume 
und die damit verbundene Leugnung der Schöpfung (mit ihrer Gesamtdau-
er von 6000 Jahren) und der Konstanz der Arten zugunsten der Möglich-
keit evolutionärer Entwicklungen7 hatte bereits ein Jahr zuvor Diderot in 
seinem Rêve de d’Alembert begangen.8 Während Holbachs Buch nach seinem 

5	� Holbach: System (wie Anm. 4), S. 79; [Holbach]: Systême (wie Anm. 4), S. 85: »En sup-
posant donc des changemens dans la position de notre globe, l’homme primitif diffé-
roit, peut-être, plus de l’homme actuel, que le quadrupede ne differe de l’insecte. Ainsi 
l’homme, de même que tout ce qui existe sur notre globe & dans tous les autres, peut être 
regardé comme dans une vicissitude continuelle. Ainsi le dernier terme de l’existence de 
l’homme, nous est aussi inconnu & aussi indifférent que le premier. Ainsi il n’y a nulle 
contradiction à croire que les especes varient sans cesse, & il nous est aussi impossible de 
sçavoir ce qu’elles deviendront, que de sçavoir ce qu’elles ont été.«

6	� Holbach: System (wie Anm. 4), S. 80; [Holbach]: Systême (wie Anm. 4), S. 86: »Tout 
ne change-t-il pas autour de nous? Ne changeons-nous pas nous-mêmes?« Entsprechend 
kommt das korrespondierende Zitat Ovids (Omnia mutantur etc.) mit der naturphilo-
sophischen Theorie des permanenten Wandels der Natur und aller Lebensformen bei 
Holbach in vollem materialistischen Sinne wieder zu seinem Recht. Vgl. Holbachs An-
merkung 10, ebd., S. 619.

7	� Belege zur biblischen Zeitrechnung und Geschichtskonstruktion in der Frühen Neuzeit 
bei Achim Landwehr: Geburt der Gegenwart. Eine Geschichte der Zeit im 17. Jahrhun-
dert, Frankfurt a.M. 2014, S. 47–89. Siehe auch Helmut Zedelmaier: Der Anfang der 
Geschichte. Studien zur Ursprungsdebatte im 18. Jahrhundert, Hamburg 2003.

8	� Denis Diderot: Le Rêve de d’Alembert, in: Ders.: Œuvres complètes, publ. par Herbert 
Dieckmann, Jacques Proust et Jean Verlot, Paris 1975ff., tome XVII: Le Rêve de d’Alem-
bert. Édition H. Dieckmann et J. Varloot, Paris 1987, S. 115–194. Ich zitiere die deutsche 
Übersetzung: Denis Diderot: Gespräche mit d’Alembert, in: Ders.: Über die Natur, hg. 

https://doi.org/10.5771/9783968216638-51 - am 16.01.2026, 22:46:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216638-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


54 Johannes F. Lehmann

Erscheinen sogleich verboten wurde, verzichtete Diderot auf die Publikati-
on seines Textes, in dem man etwa folgenden Satz daher erst 1830 gedruckt 
lesen konnte:

Warum bin ich so? Weil ich so werden mußte … Hier allerdings, aber anderswo? 
Am Pol, unter dem Äquator, auf dem Saturn? … Wenn schon eine Entfernung von 
einigen tausend Meilen meine Art verändert: was wird dann ein Zwischenraum von 
einigen tausend Erddurchmessern bewirken? … Und wenn alles ein allgemeiner 
Strom ist, wie ihn mir das Schauspiel des Universums überall zeigt: was werden 
dann hier und anderswo die Dauer und die Wandlung einiger Millionen Jahrhunderte nicht 
alles hervorbringen?9

Die Welt als Ort von Möglichkeitsbedingungen zu betrachten, die selbst 
andauernder Veränderung unterworfen sind, und das Leben bzw. die Lebe-
wesen als das Produkt dieser sich zeitlich verändernden Bedingungen, das 
wird seit Mitte des 18. Jahrhunderts in verschiedenen Kontexten auch auf 
die sozialen Bedingungen des Lebens übertragen. Rousseau formuliert es als 
Begründung für sein Unternehmen, die Prinzipien der Erziehung radikal zu 
verändern: »Die Verhältnisse ändern sich ständig, der Geist des Jahrhun-
derts ist unruhig und stürzt von Generation zu Generation alles um.«10 Es 
geht hier also nicht um den sprichwörtlichen Verweis auf die Veränderung 
der Zeiten und Sitten als Rechtfertigung vergangenen Handelns, sondern 
um ein Argument zur Begründung von Innovationen. Rousseau folgert aus 
der Tatsache einer sich permanent verändernden sozialen Umwelt, dass der 
Mensch nicht für einen bestimmten Platz, Stand oder Beruf erzogen wer-
den kann, sondern als ganzer Mensch für alle möglichen Fälle und Rollen, 
denn, so Rousseau wörtlich, »Leben ist ein Beruf, den ich ihn lehren will.«11 
»Vivre est le métier que je lui veux apprendre.«12 Leben impliziert damit die 

und mit einem Essay von Jochen Köhler, aus dem Französischen von Theodor Lücke, 
Frankfurt a.M. 1989, S. 67–143, hier S. 94. 

9	� Ebd., S. 96f. (Herv. J.L.) Auf S. 97, weiter unten, heißt es: »Ich bin nur deshalb so, weil ich 
so werden mußte, verändern Sie das Ganze, so verändern Sie notwendig auch mich.«

10	� Jean-Jacques Rousseau: Emil oder Über die Erziehung, in neuer dt. Fassung besorgt von 
Ludwig Schmidts, 10. Auflage, Paderborn/Wien/Zürich 1991, S. 15. »Mais, vu la mobilité 
des choses humaines, vu l’esprit inquiet & remuant de ce siècle qui bouleverse tout à 
chaque génération, peut-on concevoir une méthode plus insensée que d’élever un enfant 
comme n’ayant jamais à sortir de sa chambre, comme devant être sans cesse entouré de 
ses gens?« Jean Jacques Rousseau: Émile ou De l’èducation. Introduction, bibliographie, 
notes, et index analytique par François et Pierre Richard, Paris 1964, S. 13.

11	� Rousseau: Emil (wie Anm. 10), S. 14. Hervorhebung von mir.
12	� Rousseau: Émile (wie Anm. 10), S. 12. Die Emphase des Lebens formuliert Rousseau 

auch vor dem Hintergrund des Todes: »Il s’agit moins de l’empêcher de mourir que de 
le faire vivre. Vivre, ce n’est pas respirer, c’est agir; c’est faire usage de nos organes, de 

https://doi.org/10.5771/9783968216638-51 - am 16.01.2026, 22:46:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216638-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


55Zum Verhältnis von Leben, Zeit und Gegenwart um 1770

Fähigkeit, sich an sich immer verändernde Umstände anzupassen. Leben 
heißt, immer gegenwärtig sein zu können. In Rousseaus Überlegungen zur 
Erziehung künftiger Generationen spielt daher die ›Gegenwart‹ eine zentrale 
Rolle. Zum einen weil die Erziehung für künftige Gegenwarten vorbereiten 
soll, zum anderen weil Lernen nach Rousseau nur als Prozess in der Gegen-
wart, nämlich als konkrete und reale Gegenwartserfahrung möglich ist. Der 
Zögling soll nicht abstrakt lernen, was die Generationen vor ihm gelernt 
haben, sondern er soll lernen, jeweils das zu bewältigen, was die jeweilige 
Gegenwart von ihm verlangt.13

Jene Ausgangsbeobachtung, dass die Welt, als Sphäre von Bedingungen, in 
ständigem Wandel begriffen sei, erscheint auch bei Diderot als Argument 
für eine Reform. In seiner dramentheoretischen Reformschrift Entretiens sur 
le fils naturel heißt es: »Bedenken Sie, daß täglich neue Stände entstehen.«14 
»Songez qu’il se forme tous les jours des conditions nouvelles.«15 Die condi-
tions, die, wie Lessing hier ganz richtig übersetzt, Stände der Gesellschaft,16 
sind in Bewegung, d.h. in Entwicklung – und deshalb soll das Theater, indem 
es seine Stoffe nicht aus dem endlichen Reservoir der Charaktere, sondern 
aus den unendlichen sich verändernder ›Conditions‹ schöpft, eben diese 
Veränderungen selbst zum Gegenstand der Darstellung machen – es soll die 

nos sens, de nos facultés, de toutes les parties de nous-mêmes, qui nous donnent le senti-
ment de notre existence. L’homme qui a le plus vécu n’est pas celui qui a compté le plus 
d’années, mais celui qui a le plus senti la vie. Tel s’est fait enterrer à cent ans, qui mourut 
dès sa naissance. Il eût gagné d’aller au tombeau dans sa jeunesse, s’il eût vécu du moins 
jusqu’à ce temps là.« Ebd., S. 13. 

13	� »Ein Erwachsener muß vieles wissen, dessen Nutzen ein Kind noch nicht einsehen kann. 
[…] Bemüht euch, das Kind zu lehren, was seinem Alter nützlich ist, und ihr werdet 
sehen, daß seine Zeit mehr als ausgefüllt ist. […]. Aber wird dann noch Zeit sein, das 
zu lernen, was man wissen muß, wenn der Augenblick gekommen ist, sein Wissen auch 
anzuwenden? Ich weiß es nicht. Was ich aber weiß, ist, daß es unmöglich ist, es früher zu 
lernen.« Rousseau: Emil (wie Anm. 10), S. 173. 

14	� Denis Diderot: Unterredungen über den natürlichen Sohn, in: Ders., Lessing: Das Thea-
ter des Herrn Diderot, Stuttgart 1986, S. 81–179, hier S. 159. 

15	� Denis Diderot: Entretiens sur le fils naturel, in: Ders.: Œuvres esthétiques. Textes établis, 
avec introductions, bibliographies, chronologie, notes et relevés de variantes par Paul 
Vernière, Paris 1968, S. 154.

16	� Am Begriff der conditions bzw. der états hängt die gesamte Wirklichkeit des Sozialen, die 
Geburt, die Rechte und Pflichten, die Ausbildung, die Tätigkeiten/Berufe, die familialen 
Beziehungen, die Ökonomie, die Reproduktion der Familie und des Staates, das ganze 
soziale ›Leben‹, das sich permanent verändert. Zum komplexen Verhältnis von genealo-
gischen und ökonomischen Aspekten bei der Differenzierung der ›Stände‹ in der Frühen 
Neuzeit siehe Heinrich Bosse: Gelehrte und Gebildete – die Kinder des 1. Standes, in: 
Ders.: Bildungsrevolution 1770–1830, hg. mit einem Gespräch von Nacim Ghanbari, Hei-
delberg 2012, S. 327–350. 

https://doi.org/10.5771/9783968216638-51 - am 16.01.2026, 22:46:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216638-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


56 Johannes F. Lehmann

Zeit der Gegenwart vergegenwärtigen. Der gesamte apparative Aspekt der 
Theaterreform Diderots, die Gewinnung der Bühne als Raum der Darstel-
lung, das Ensemblespiel und vor allem die sogenannte vierte Wand,17 lässt 
sich so als Effekt einer reflexiven Verzeitlichung verstehen, einer Reflexion 
auf den Menschen als Produkt seiner zeitlichen, je gegenwärtigen Bedin-
gungen, deren konstitutiver Zusammenhang beobachtet werden soll.18 Die 
Sichtbarmachung dieses Zusammenhangs aus Bedingungen und Formen 
verfolgt Diderot über die soziale (und familiale) Sphäre hinaus wiederum 
bis ins Biologische: Jeder lebende Organismus, so sagt es Diderot in sei-
nem Essai sur la peinture, wird durch die Notwendigkeit, sich zu erhalten und 
sich fortzupflanzen, auf spezifische Weise geformt und verformt – und diese 
»Difformitäten« – als die Spuren der Tatsache, dass das Leben nie jenseits 
der es ermöglichenden Bedingungen gedacht werden kann, nie jenseits der 
Zeit – schreiben sich in seinen Körper ein.19 Von dieser biologischen Ein-
sicht in das notwendig bedingende Verhältnis von Lebewesen und Umwelt 
gelangt Diderot wiederum zu den Ständen bzw. den sozialen Unterschie-
den, die aufgrund des verschiedenen Alters und der verschiedenen Bean-
spruchung des Körpers bei der Arbeit auch selbst biologische Unterschiede 
sind.20 Statt nach den akademischen Konventionen zu zeichnen, sollten die 
Maler die biologisch-soziale Vielfalt der gegenwärtigen Menschen beobach-
ten, »Personen von verschiedenem Alter und Geschlecht, aus allen Ständen 
[conditions] der Gesellschaft genommen, genug, alle Arten von Naturen.«21 

17	� Vgl. Johannes F. Lehmann: Der Blick durch die Wand. Zur Geschichte des Theaterzu-
schauers und des Visuellen bei Diderot und Lessing, Freiburg i.Br. 2000.

18	� Dabei ist der Hausvater, dem Diderot bekanntlich selbst ein Drama gewidmet hat, gerade 
deshalb ein so interessanter Stand, weil er im Schnittpunkt der sozialen Differenzierung 
durch Stände selbst steht – und an ihm der soziale Wandel daher besonders sinnfällig 
wird: »Le père de famille! Quel sujet, dans un siècle tel que le nôtre, où il ne parait pas 
qu’on ait la moindre idée de ce que c’est qu’un père de famille!« Diderot: Entretiens (wie 
Anm. 15), S. 154.

19	� Vgl. Denis Diderot: Versuch über die Malerei, in: Ders.: Ästhetische Schriften, hg. von 
Friedrich Bassenge, 2 Bde., Frankfurt a.M. 1968, 1. Bd., S. 635–694, hier S. 636. Diderot 
spricht von der »geheimen Verbindung« und »notwendigen Verkettungen dieser Difformi-
täten.«

20	� »Ich habe niemals gehört, daß man eine Figur übel gezeichnet nenne, wenn sie ihre äußere 
Organisation deutlich sehen läßt, wenn das Alter, die Gewohnheit und die Leichtigkeit, 
tägliche Beschäftigungen [fonctions] auszuüben, wohl ausgedrückt ist. Diese Beschäftigun-
gen bestimmen die vollkommene Größe der Figur, die Proportion jedes Gliedes und des 
Ganzen: daher sehe ich das Kind entspringen, den erwachsenen Mann und den Greis, 
den wilden sowie den gebildeten Menschen, den Geschäftsmann [magistrat], den Soldaten 
und den Lastträger.« Ebd., S. 637.

21	� Ebd., S. 641.

https://doi.org/10.5771/9783968216638-51 - am 16.01.2026, 22:46:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216638-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


57Zum Verhältnis von Leben, Zeit und Gegenwart um 1770

Mit dem Blick auf alle Arten von Naturen geht es Diderot – gleichsam als 
Biologe des Sozialen – darum, die notwendigen Bedingungen der Möglich-
keit des Lebens, wie sie gegenwärtig sichtbar sind, mit zum Gegenstand 
der Kunst zu machen.22 Eine solche Kunst, die nicht von der Akademie 
ausgeht, sondern vom ›Leben‹, heißt wenig später Kunst des Genies. Das 
poetische Genie, wie es seit 1770 auf das ›Leben‹ in Opposition zu Rhetorik, 
›Schrift‹ und gelehrter Überlieferung bezogen wird, wird zugleich durch die 
ihm zugesprochene »Momentaneität«,23 nämlich die Fähigkeit, sich in der 
Gegenwart auf die ›Gegenwart‹ zu beziehen, konturiert. Auf diesen Zusam-
menhang von Gegenwart, Genie und ›Leben‹ komme ich am Ende noch 
einmal ausführlich zurück.

II.

Das Theater als Medium, das die sozialen Veränderungen, die Stände, d.h. 
die conditions als die zeitlichen Bedingungen des Lebens darstellen soll und mit 
ihnen die Zeit der Gegenwart, das ist der Impuls, den Mercier und Her-
der sowie die Stürmer und Dränger, und hier vor allem Lenz, von Diderot 
aufgenommen haben. Besonders deutlich formuliert das Louis-Sébastien 
Mercier in seinem Buch Du Théâtre ou Nouvel essai sur l’art dramatique (1773), 
zu dessen deutscher Übersetzung von 1776 der junge Goethe einen Anhang 
aus seiner Brieftasche beigesteuert hat. Mercier schreibt: »Der Mensch, der 
durch Regierungsformen, Gesetze, Gewohnheiten modificirt wird, wird 
zum ganz andren Wesen als er erst war. Folglich müßen auch die alten Re-
geln des Geschmacks sich ändern, und sich den neuen Gewohnheiten, den 
neuen Begriffen anpaßen laßen.«24

Der Mensch wird – mit und durch die Zeit – zum ganz anderen Wesen als 
er war! Auch hier also, in der Sphäre des Sozialen, erscheint jener Gedanke, 
der die Zeit als Formationskraft reflektiert. Daraus wiederum folgt, dass 

22	� Vgl. Denis Diderot: Aus dem Salon von 1767, in: Ders.: Ästhetische Schriften (wie 
Anm. 19), 2. Bd., S. 14–16.

23	� Johann Caspar Lavater: Physiognomische Fragmente zur Beförderung der Menschen-
kenntniß und Menschenliebe, Vierter Versuch, Leipzig/Winterthur 1778, S. 82. Für die-
sen Hinweis danke ich Peter Schnyder. 

24	� [Louis Sébastien Mercier]: Neuer Versuch über die Schauspielkunst. Aus dem Französi-
schen [von Heinrich Leopold Wagner]. Mit einem Anhang aus Goethes Brieftasche. Fak-
similedruck nach der Ausgabe von 1776, mit einem Nachwort von Peter Pfaff, Heidelberg 
1967, S. 199.

https://doi.org/10.5771/9783968216638-51 - am 16.01.2026, 22:46:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216638-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


58 Johannes F. Lehmann

der Schriftsteller Zeitgenosse sein soll und nicht Gelehrter, dass er sich für 
das Leben seiner Gegenwart interessieren soll. Nur so könne dem Drama 
ein »Karakter von Nützlichkeit für die Gegenwart«25 eingeprägt werden. 
Mercier fordert in diesem Sinne die Beobachtung und die Darstellung der 
Gegenwart:

Man hat die Alten studirt, und hat wohl daran gethan; aber bey ihnen wird man 
keine detallirte Kenntniß der jetzigen Menschen finden. Neue Generationen haben 
in diese moralische Existenz, in diesen Protheus, der, indem er entschlüpft, alle Ge-
stalten annimmt, große Veränderungen gebracht.26

Daraus wiederum folgt der Imperativ, die Darstellung der eigenen Gegen-
wart an einem erkennbaren Zeitindex auszurichten. Es heißt weiter: »Ich 
will schlechterdings erkennen können, in welchem Jahr er [der Schriftsteller] 
sein Werk verfertigt hat.« Und Mercier fährt fort: Ich will, dass der Schrift-
steller »das Interesse des Augenblicks, in dem er schreibt, nicht aus der Acht 
lasse; ich will einen Wiederschein von den Geschäfften, die die Nation in 
Bewegung setzen, bey ihm entdecken; ich will einen Mann hören, der mit 
dem, was um ihn herum vorgeht, bekannt«27 ist. Der hier deutlich werden-
de Zusammenhang zwischen einem zeitlichen Verständnis von Gegenwart 
und ihrer Darstellung als die bedingende Umwelt der jetzt Lebenden findet 
sich auch in den Programmatiken von Herder, Lenz und Goethe.
Sowohl biologisch (nach Holbach/Diderot) als auch sozial (nach Rousseau/
Diderot/Mercier) ist der Mensch ein Proteus, der – je nach seinen zeitlichen 
Bedingungen – ein ganz anderer wird. Im Begriff des Lebens, wie er bei den 
französischen Materialisten jenseits der präformierten Schöpfungsordnung 
gedacht wird, als kontingente, selbstbewegliche und evolutionäre Dynamik, 
und wie er in den Theorien der Epigenese sich in der zweiten Hälfte des 
18. Jahrhunderts durchsetzt,28 spielt die Zeit, und hier insbesondere die Zeit 

25	� Ebd. Im französischen Original heißt es: »Il reste à imprimer au Drame un caractère 
d’utilité présente […].« [Louis Sébastien Mercier:] Du théâtre ou nouvel essai sur l’art 
dramatique, Amsterdam 1773, S. 149.

26	� Mercier: Neuer Versuch (wie Anm. 24), S. 198f. In der Anmerkung zu »moralische Exis-
tenz« schreibt Mercier, ebd.: »Die Buchdruckerkunst, das Schießpulver, die Entdeckung 
der neuen Welt, die Posten, die Wechselbriefe, und das vorgebliche Gleichgewicht Euro-
pens haben das ganze alte System über einen Haufen geworfen.«

27	� Ebd., S. 200.
28	� Vgl. Hubert Thüring: Das neue Leben. Studien zu Literatur und Biopolitik 1750–1938, 

München 2012. Ebenso Helmut Müller-Sievers: Epigenese. Naturphilosophie im Sprach-
denken Wilhelm von Humboldts, Paderborn u.a. 1993, bes. S. 30–54.

https://doi.org/10.5771/9783968216638-51 - am 16.01.2026, 22:46:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216638-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


59Zum Verhältnis von Leben, Zeit und Gegenwart um 1770

der Gegenwart, eine zentrale Rolle.29 An die Stelle der bloßen Wiederho-
lung des Lebens (und der von Gott gesetzten Gattungen) durch die Ausfal-
tung schon bei der Schöpfung präformierter Keime tritt ein Modell, welches 
das Leben im Augenblick der Zeugung jeweils neu einsetzen lässt, tritt ein 
Modell der Bildung, gemäß dem Organismen sich autopoietisch und mittels 
ihrer ›Lebenskraft‹ in der Interaktion mit ihrer Umwelt entwickeln.30 Da 
das, was in der Interaktion zwischen System und Umwelt passiert, nicht 
vorhersehbar ist, da es immer andere Umwelten sind, auf die das System 
in zeitlich immer variierenden Systemzuständen trifft, ist das, was tatsäch-
lich geschieht, gebunden an den jeweiligen Moment der Gegenwart. »Die 
Epigenese ist wahr, insofern alles Besondere zu seiner Zeit entsteht«,31 so 
formuliert rückblickend Karl Friedrich Burdach. Die »innere Lebenskraft«, 
so sagt es Herder in metaphorischer Übertragung auf seelische Kräfte, ist 
selbst gerade definiert als die »Gegenwart des Geistes«.32

III.

Diese neue Rolle der Zeit der Gegenwart innerhalb des so gedeuteten Le-
bensprozesses korrespondiert einer semantischen Verschiebung im Ge-
brauch des Substantivs ›Gegenwart‹ überhaupt. Dieses hatte nämlich bis ins 
letzte Drittel des 18. Jahrhunderts noch gar keine zeitliche, sondern allein 

29	� Vgl. zur Rolle der Zeit im Begriff des Lebens seit dem ausgehenden 18. Jahrhundert 
François Jacob: Die Logik des Lebenden. Eine Geschichte der Vererbung, aus dem Fran-
zösischen von Jutta und Klaus Scherrer, mit einem Nachwort von Hans-Jörg Rheinberger, 
Frankfurt a.M. 2002 (zuerst Paris 1970), S. 145–194. Vgl. auch Michel Foucault: Die Ord-
nung der Dinge. Eine Archäologie der Humanwissenschaften, übers. von Ulrich Köppen, 
Frankfurt a.M. 1994 (zuerst Paris 1966), S. 337: »Aber das Lebendige wird von Anfang 
an mit den Bedingungen gedacht, die ihm eine Geschichte zu haben gestatten.«

30	� Die Lebenskraft bzw. den Bildungstrieb hatte vor allem Johann Friedrich Blumenbach 
in Anschlag gebracht und nach ihm viele andere, siehe hierzu Thüring: Das neue Leben 
(wie Anm. 28), S. 334–359.

31	� Karl Friedrich Burdach: Die Physiologie als Erfahrungswissenschaft, Bd. 1, Leipzig 1826, 
S. 572. 

32	� »Der wachende, gesunde Gebrauch der Sinne, thätiger Verstand in wirklichen Fällen des 
Lebens, muntere Aufmerksamkeit mit reger Erinnerung, mit schnellem Entschluß, mit 
glücklicher Wirkung begleitet; sie allein sind das, was wir Gegenwart des Geistes, innere Le-
benskraft nennen, die sich also auch mit dem Gefühl einer gegenwärtigen wirksamen Kraft, 
mit Glückseligkeit und Freude selbst belohnet.« Johann Gottfried Herder: Ideen zur Phi-
losophie der Geschichte der Menschheit, in: Ders.: Werke in zehn Bänden, Bd. 6, hg. von 
Martin Bollacher, Frankfurt a.M. 1989, S. 329.

https://doi.org/10.5771/9783968216638-51 - am 16.01.2026, 22:46:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216638-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


60 Johannes F. Lehmann

räumliche Bedeutung.33 Die oben zitierte Forderung Merciers, das Drama 
solle einen »Karakter der Nützlichkeit für die Gegenwart« gewinnen, ist ei-
ner der ersten Belege für einen zeitlichen Gebrauch des Substantivs ›Ge-
genwart‹. Bis dahin wird das Wort gebraucht im Sinne von Anwesenheit, 
Präsenz, im selben Raum sein, mit dem eigenen Körper (bzw. der Seele) auf 
die präsente Umgebung wirken können: »Der Zustand, da man durch seine 
eigene Substanz ohne moralische Mittelursachen, ja ohne alle Werkzeuge an 
einem Orte wirken kann, die Anwesenheit«, so fasst Adelung die Bedeutung 
von ›Gegenwart‹ zusammen.34 Bei Zedler ist ›Gegenwart‹ ein Begriff, der 
sich auf die räumliche Position endlicher und nichtnotwendiger Kreaturen 
bezieht: »Gegenwart; in so ferne sie von Creaturen gesagt wird, bestehet sie 
in derjenigen Relation, da eine Sache mit der andern so zugleich existiret, 
daß sie sich mit ihrem Wesen bey derselben entweder nahe oder nicht nahe 
befindet.«35 Erst in Wörterbüchern des 19. Jahrhunderts wird die zeitliche 
Bedeutung dann dominant.36

Dass der Begriff ›Gegenwart‹ etwa seit 1770 in zeitlicher Verwendung be-
legt ist, zeigt, dass hier, über den Kontext der Diskurse des Lebens hinaus, 
offenbar der Bedarf für einen Begriff entsteht, der die eigene bzw. die jetzige 
Zeit zugleich als die Zeit derjenigen beschreibt, die sie als ihre Gegenwart 
erleben. Die Bedeutungsverschiebung im Substantiv ›Gegenwart‹ ist ein 
erklärungsbedürftiges Phänomen, das als Symptom für jenen historischen 

33	� Siehe hierzu schon Niklas Luhmann: Temporalisierung von Komplexität. Zur Seman-
tik neuzeitlicher Zeitbegriffe, in: Ders.: Gesellschaftsstruktur und Semantik. Studien zur 
Wissenssoziologie der modernen Gesellschaft, Bd. 1, Frankfurt a.M. 1980, S. 235–300, 
und auf dieser Basis grundlegend, aber bislang eher folgenlos für die Erforschung der 
Historizität des Begriffs ›Gegenwart‹ Ingrid Oesterle: Der Führungswechsel der Zeithori-
zonte in der deutschen Literatur. Korrespondenzen aus Paris, der Hauptstadt der Mensch-
heitsgeschichte, und die Ausbildung der geschichtlichen Zeit ›Gegenwart‹, in: Studien zur 
Ästhetik und Literaturgeschichte der Kunstperiode, hg. von Dirk Grathoff, Frankfurt 
a.M. 1985, S. 11–76. Sowie dies.: »Es ist an der Zeit!« Zur kulturellen Konstruktions-
veränderung von Zeit gegen 1800, in: Goethe und das Zeitalter der Romantik, hg. von 
Walter Hinderer, Alexander von Bormann und Gerhart von Graevenitz, Würzburg 2002, 
S. 91–121.

34	� Johann Christoph Adelung: Grammtisch-kritisches Wörterbuch der hochdeutschen 
Mundart, Bd. 2, Hildesheim 1970 (= Nachdruck der Ausgabe Leipzig 1796), S. 488.

35	� Johann Heinrich Zedler: Grosses vollständiges Universal-Lexicon aller Wissenschaften 
und Künste, Bd. 10, Graz 1994 (= Nachdruck der Ausgabe Halle 1735), Sp. 594.

36	� Johann Christian Lossius: Neues philosophisches allgemeines Real-Lexikon: oder Wörter-
buch der gesamten philosophischen Wissenschaften, 2. Bd., Erfurt 1804, S. 215: »Gegen-
wart. Metaphys. Die unmittelbare Gemeinschaft wird Gegenwart genannt.« Zumindest 
als zweiter Teil der Bedeutung findet sich die zeitliche Bedeutung bei Johann Heinrich 
Campe: Wörterbuch der Deutschen Sprache, Zweiter Theil, Braunschweig 1808, S. 265: 
»Die gegenwärtige Zeit. In der Vergangenheit und Zukunft, wie in der Gegenwart.«

https://doi.org/10.5771/9783968216638-51 - am 16.01.2026, 22:46:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216638-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


61Zum Verhältnis von Leben, Zeit und Gegenwart um 1770

Wandel ernst zu nehmen ist, innerhalb dessen ›historischer Wandel‹ zur 
Selbstverständlichkeit wird – und zum Begründungsargument für weiteren 
Wandel. Was genau aber leistet das Substantiv ›Gegenwart‹ gegenüber den 
älteren adjektivischen Formen wie ›heutige‹ oder ›jetzige‹ Zeit? Die Gegen-
wart bezeichnet eine solche gegenwärtige Zeit, die sich nicht nur zufälliger-
weise von anderen, vergangenen Gegenwarten unterscheidet, sondern die 
dieses Unterschiedensein im Begriff der Gegenwart immer schon impliziert 
und mit zum Ausdruck bringt. Mit anderen Worten: Die ›jetzige Zeit‹ kann, 
sie muss aber nicht von einer ›früheren‹ Zeit unterschieden sein, die ›Gegen-
wart‹ aber ist immer und notwendig die Gegenwart derer, die sie als ihre 
Gegenwart erleben – und damit auch immer notwendig verschieden von 
vergangenen oder zukünftigen Gegenwarten.
Norbert Elias hat die Syntheseleistung dieses seit dem letzten Drittel des 18. 
Jahrhunderts neuen Zeitbegriffs ›Gegenwart‹ (neben den Substantiven ›Ver-
gangenheit‹ und ›Zukunft‹) dahingehend bestimmt, dass »die Menschen, auf 
die sich diese Begriffe beziehen und deren Erfahrung sie zum Ausdruck 
bringen, ständig im Wandel begriffen sind und daß der Bezug auf Men-
schen, auf ihre Erfahrung, in die Bedeutung dieser Begriffe eingeht.«37 Worte wie 
›früher‹ oder ›später‹, die lediglich Differenzen innerhalb einer Chronologie 
bezeichnen, funktionieren

unabhängig von jeder bestimmten Bezugsgruppe. […] Der Begriff der Gegenwart 
dagegen ist die Zeitbestimmung einer lebenden Menschengruppe, die weit genug 
entwickelt ist, um eine kontinuierliche Geschehensabfolge, gleichgültig ob naturaler, 
sozialer oder persönlicher Art, auf den Wandel zu beziehen, dem sie selbst unter-
worfen ist.38

Das Substantiv ›Gegenwart‹ bringt die Reflexion der subjektiven Erfahrung 
zeitlicher Veränderung zum Ausdruck, indem es sie zugleich auf eine »über-
greifende Vorstellung eines in spezifischem Sinne verstandenen kontinuierli-
chen Zeitverlaufs«39 bezieht. ›Gegenwart‹ meint nicht einfach den Gegensatz 
der jetzigen Zeit zu einer früheren, der modernen, heutigen Zeit zur Zeit der 
Antike, sondern ›Gegenwart‹ ist ein Reflexionsbegriff für ein temporal sich 
dauernd mitverschiebendes Set der jeweils jetzigen Bedingungen und der 
durch sie sich vollziehenden Produktion/Konstitution der jeweils in der Ge-

37	� Norbert Elias: Über die Zeit, Frankfurt a.M. 1988, S. 47 (Herv. J.L.). 
38	� Ebd., S. 49.
39	� Elke Uhl: Gebrochene Zeit? Ungleichzeitigkeit als geschichtsphilosophisches Problem, in: 

Geschichtsphilosophie und Kulturkritik. Historische und systematische Studien, hg. von 
Johannes Rohbeck und Herta Nagl-Docekal, Darmstadt 2003, S. 50–74, hier S. 54.

https://doi.org/10.5771/9783968216638-51 - am 16.01.2026, 22:46:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216638-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


62 Johannes F. Lehmann

genwart Lebenden, die ihrerseits wissen, dass diese Bedingungen morgen 
bereits wieder andere sein werden. Wie sich diese Vorstellung einer Zeit der 
Gegenwart vor dem Hintergrund einer Reflexion auf historischen Wandel 
noch ohne den Zeitbegriff ›Gegenwart‹ artikuliert, zeigt etwa die folgende 
geschichtsphilosophische Überlegung aus Adam Weishaupts »Anrede« an 
die Illuminaten:

Mit jeder dieser Perioden des ganzen Geschlechts lernen die Menschen neue, ihnen 
vorher unbekannte Bedürfnisse kennen. Jedes neue Bedürfniß ist gleichsam der 
Saamen, aus welchem eine neue Veränderung, ein neuer Zustand, ein Besserseyn 
hervor keimt, weil es den Menschen zur Thätigkeit reißt, in ihm den Nisus [die 
Energie, den Schwung] hervorbringt, solches zu befriedigen, hinwegzuschaffen. Aus 
jedem befriedigten Bedürfniß entsteht wieder ein neues, und die Geschichte des 
Menschen Geschlechts ist die Geschichte seiner Bedürfnisse, wie das eine aus dem 
andern entstanden: und diese Geschichte, diese Abstammung, diese Entwickelung 
der Bedürfnisse ist die Geschichte der Vervollkommnung des ganzen Geschlechts; 
denn nach diesen richten sich Kultur, Verfeinerung der Sitten, Entwicklung der 
schlafenden Geisteskräfte: mit der Entwicklung derselben ändert sich zugleich die 
Lebensart, der moralische und politische Zustand, die Begriffe von Glückseligkeit, 
das Betragen der Menschen gegen einander, ihre Verhältnisse unter sich, die ganze 
Lage der jedesmaligen gleichzeitigen Welt.40

Die »ganze Lage der jedesmaligen gleichzeitigen Welt«, das ist der komple-
xe Ausdruck für genau jenen komplexen Sachverhalt einer Gleichzeitigkeit 
von jeweils in einer (jedesmaligen) Zeit miteinander verbundener Elemente 
und Bedingungen einer ›Welt‹, die sich in und durch die Zeit miteinander 
verändern und deren synchroner Zusammenhang als Abfolge jedesmaliger, 
d.h. auch voneinander unterschiedener Gleichzeitigkeiten zu denken ist. Mit 
anderen Worten: als synchrone Schnitte durch einen Zusammenhang von 
Verhältnissen, zu deren Reflexion der Zeitlichkeit ihrer räumlich metapho-
risierten Elemente (Lage, Verhältnisse etc.) der Begriff ›Gegenwart‹ zum 
Zeitbegriff transformiert wird. 

40	� Adam Weishaupt: Anrede an die neu aufzunehmenden Illuminatos dirigentes, in: Nach-
trag von weitern Originalschriften, welche die Illuminatensekte überhaupt, sonderbar 
aber den Stifter derselben Adam Weishaupt, gewesen Professor zu Ingolstadt betreffen 
[...], Zwo Abtheilungen, II, München 1787, S. 44–121, hier S. 53f. 

https://doi.org/10.5771/9783968216638-51 - am 16.01.2026, 22:46:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216638-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


63Zum Verhältnis von Leben, Zeit und Gegenwart um 1770

IV.

Wie aber ist diese Verzeitlichung zu erklären, wie kommt es, dass das Sub-
stantiv ›Gegenwart‹ zeitliche Bedeutung gewinnt, und wie kommt es, dass 
soziale und nichtsoziale (geographische, physikalische, biologische, physio-
logische) »Lagen« als je zeitliche Bedingungen der in ihnen lebenden Men-
schen gedacht werden? Die Denkfigur, die zu erklären ist, besteht aus zwei 
Komponenten, zum einen aus der Vorstellung, der Mensch sei das Produkt 
(sozialer und nichtsozialer) Umweltbedingungen, zum anderen aus der Prä-
misse, diese Umwelt sei selbst zeitlichem Wandel unterworfen. Ein Feld, auf 
dem diese in sich gedoppelte Denkfigur insbesondere Plausibilität gewinnt, 
ist das Nachdenken über Prozesse der Bildung, und zwar der Bildung im 
doppelten Sinne des Wortes: Prozesse der Formation des Lebens (Theorien 
der Epigenese) sowie Prozesse des Lernens und Lehrens (Schule, Universi-
tät, Rede, Schrift und Buchdruck), die nun in enger Analogie zu Prozessen 
des Lebens gedacht werden. In diesem zweiten Feld entsteht im letzten Drit-
tel des 18. Jahrhunderts ein diskursiver Differenzierungsprozess, der Rede 
und Schrift nicht mehr als Repräsentationen gleichsetzt, sondern sie scharf 
zu unterscheiden beginnt und so ein spezifisches »Problem der Schriftlich-
keit«41 entdeckt. Im Rahmen dieser kritischen Schriftreflexion entsteht eine 
Opposition zwischen Schrift und ›Leben‹, die für die Plausibilisierung einer 
Zeit der Gegenwart eine zentrale Rolle spielt.
In seinen Fragmenten über die deutsche Literatur stellt Herder seiner eigenen 
Zeit die kritische Diagnose des Verfalls durch Schriftlichkeit. In der »alten 
sinnlichen Zeit der Welt« dagegen,

in jenen rohen Zeiten, wo noch die Seele der Dichter, die zu sprechen, und nicht zu 
plappern gewohnt war, nicht schrieb, sondern sprach, und auch schreibend lebendige 
Sprache tönete: in jenen Zeiten, wo die Seele des andern nicht las, sondern hörte, und 
auch selbst im Lesen, zu sehen und zu hören wußte, weil sie jeder Spur des wahren und 
natürlichen Ausdrucks offen stand: daher rühren jede Wunder, die die Dichtkunst 
geleistet, über die wir staunen und fast zweifeln; die aber unsre süße Herren ver-
spotten, und närrisch finden: daher rührt alles Leben der Dichtkunst, was ausstarb, 
da der Ausdruck nichts als Kunst wurde, da man ihn von dem, was er ausdrücken sollte, 
abtrennete [...].42

41	� Heinrich Bosse: Der Autor als abwesender Redner, in: Ders.: Bildungsrevolution (wie 
Anm. 16), S. 237–249, hier S. 241.

42	� Johann Gottfried Herder: Über die neuere deutsche Literatur. Fragmente, als Beilagen zu 
den Briefen, die neueste Literatur betreffend. Dritte Sammlung. 1767, in: Ders.: Werke in 
zehn Bänden, hg. von Martin Bollacher u.a., Bd. 1: Frühe Schriften 1764–1772, hg. von 

https://doi.org/10.5771/9783968216638-51 - am 16.01.2026, 22:46:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216638-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


64 Johannes F. Lehmann

Herders Opposition von ›sprechen‹ versus ›schreiben‹ und ›lesen‹ versus 
›hören‹ ist zugleich eine Opposition, die innerhalb des Umgangs mit Schrift 
selbst wiederkehrt: In den alten Zeiten tönte schreibend lebendige Sprache, 
und selbst im Lesen wusste man zu hören und zu sehen. Der »Verfall der 
Dichterei«, den Herder beklagt, liegt darin begründet, dass »man sie der 
Mutter Natur entführte, in das Land der Kunst brachte, und als eine Toch-
ter der Künstelei ansah: der Fluch der auf dem Lesen der Alten ruhet, wenn 
wir bloß Worte lernen [...]«.43

Es geht also nicht gegen das Lesen von Schrift überhaupt, sondern gegen 
eine Weise des Lesens, die das Wort nicht als lebendigen Ausdruck einer 
sich ausdrückenden Seele fasst, sondern als bloßes Zeichen, als rhetorisches 
Kleid und nicht als beseelten Körper. Herder reflektiert diesen Verlust der 
Lebendigkeit durch rhetorischen Umgang mit Schrift auch als Erfahrung 
seines eigenen Lebens. Als er 1769 aus seinem Amt als Rektor in Riga aus-
steigt und sich auf ein Schiff nach Frankreich begibt, blickt er auf sich selbst 
und seinen Bildungsgang kritisch zurück. Zwar habe er früh Karriere als 
Prediger und gelehrter Autor gemacht, gleichwohl wünsche er sich, seine 
Zeit mit einer anderen Art des Wissens gefüllt zu haben:

Ich beklage mich, ich habe gewisse Jahre von meinem Menschlichen Leben verlohren: 
und lags nicht blos an mir sie zu genießen? bot mir nicht das Schicksal selbst die 
ganze fertige Anlage dazu dar? [...] Ich hätte meine Jahre geniessen, gründliche, 
reelle Wißenschaft kennen, und Alles anwenden gelernt, was ich lernte. Ich wäre 
nicht ein Tintenfaß von gelehrter Schriftstellerei, nicht ein Wörterbuch von Küns-
ten und Wißenschaften geworden, die ich nicht gesehen habe und nicht verstehe: 
ich wäre nicht ein Repositorium voll Papiere und Bücher geworden, das nur in die 
Studierstube gehört. Ich wäre Situationen entgangen, die meinen Geist einschlossen 
und also auf eine falsche intensive Menschenkänntniß einschränkten, da er Welt, 
Menschen, Gesellschaften, Frauenzimmer, Vergnügen, lieber extensiv, mit der edlen 
feurigen Neubegierde eines Jünglinges, der in die Welt eintritt, und rasch und uner-
müdet von einem zum andern läuft, hätte kennen lernen sollen. Welch ein andres 
Gebäude einer andern Seele! Zart, reich, Sachenvoll, nicht Wortgelehrt, Munter, 
lebend, wie ein Jüngling! einst ein glücklicher Mann! einst ein glücklicher Greis!44

Ulrich Gaier, Frankfurt a.M. 1985, S. 367–539, hier S. 403. Herder reflektiert in diesem 
hier zitierten sechsten Abschnitt der dritten Sammlung in historischer und zeichentheo-
retischer Perspektive das Verhältnis von Gedanke und Ausdruck. Grundlegend hierzu 
Bosse: Der Autor (wie Anm. 41), S. 237–249. 

43	� Herder: Fragmente (wie Anm. 42), S. 403.
44	� Johann Gottfried Herder: Journal meiner Reise im Jahr 1769, hg. von Katharina Momm-

sen, Stuttgart 1983, S. 9f.

https://doi.org/10.5771/9783968216638-51 - am 16.01.2026, 22:46:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216638-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


65Zum Verhältnis von Leben, Zeit und Gegenwart um 1770

Die Argumentation stellt hier die gelehrte Schriftstellerei, Wörterbuch, Pa-
piere und Bücher auf der einen der gründlichen und reellen Kenntnis von 
Welt und Sachen, der Anwendung und dem Genießen auf der anderen Sei-
te gegenüber. Zugleich verknüpft Herder diese Opposition mit der biologi-
schen von Jüngling versus Greis. Der Jüngling lernt nicht Worte auswendig, 
die er vorfindet und von den Alten übernimmt, sondern er (er)findet, formt 
und bildet seine eigenen Worte aus dem eigenen Kontakt mit der Welt; zu-
mindest ist das der Wunsch, der bis zur Phantasie der Selbstzerstörung alles 
nicht selbst Gelernten führt:

o warum ist man durch die Sprache, zu abstrakten Schattenbildern, wie zu Körpern, 
wie zu existirenden Realitäten verwöhnt? = = Wenn werde ich so weit seyn, um 
alles, was ich gelernt, in mir zu zerstören, und nur selbst zu erfinden, was ich denke 
und lerne und glaube!45

Und am Ende des Tagebuches heißt es: »Jeder Mensch muß sich eigentlich 
seine Sprache erfinden, und jeden Begrif in jedem Wort so verstehen, als 
wenn er ihn erfunden hätte.«46 Die Jugend der Seele, das ist für Herder die 
Fähigkeit, Worte durch Vermittlung der Sinne im gegenwärtigen Moment 
zu finden: »Und wer seine Muttersprache so lebendig lernte, daß jedes Wort 
ihm so zur Zeit käme, als er die Sache sieht und den Gedanken hat: welch 
ein richtiger, philosophisch denkender Kopf! Welch eine junge blühende 
Seele!«47

Im Zentrum von Herders Phantasien einer kommenden Vollkommenheit 
durch Bildung,48 im Kern seiner Phantasie einer Realschule49 und im Kern 
seiner Erfindung des Historismus50 liegt jenes Verhältnis zwischen aufneh-
mender und verarbeitender jugendlicher Seele und umgebender Welt als 
Bildungsfaktor des Lebens – und damit ein Verhältnis, das Herder vom 
Unterricht durch bloße Abstraktionen und Schriftvermittlung gerade un-
terscheidet:

Das ist der Weg, Originale zu haben, nehmlich sie in ihrer Jugend viele Dinge und 
alle für sie empfindbare Dinge ohne Zwang und Präoccupation auf die ihnen eigne 
Art empfinden zu lassen. Jede Empfindung in der Jugendseele ist nicht blos was sie 
ist, Materie, sondern auch aufs ganze Leben Materie: sie wird nachher immer ver-

45	� Ebd., S. 12. 
46	� Ebd., S. 140.
47	� Ebd., S. 140f.
48	� Vgl. ebd., S. 20.
49	� Vgl. ebd., S. 39–77.
50	� Vgl. ebd., S. 30–39.

https://doi.org/10.5771/9783968216638-51 - am 16.01.2026, 22:46:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216638-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


66 Johannes F. Lehmann

arbeitet, und also gute Organisation, viele, starke, lebhafte, getreue, eigne Sensatio-
nen, auf die dem Menschen eigenste Art[,] sind die Basis zu einer Reihe von vielen 
starken, lebhaften, getreuen, eignen Gedanken, und d[as] ist das OriginalGenie: 
Dies ist in allen Zeiten würksam gewesen, wo die Seele mit einer grossen Anzahl 
starker und eigenthümlicher Sensationen hat beschwängert werden können: in den 
Zeiten der Erziehung fürs Vaterland, in grossen Republiken, in Revolutionen, in 
Zeiten der Freiheit, und der Zerrüttungen wars würksam. Diese sind für uns weg: 
wir sind im Jahrhundert der Erfahrungen, der Polizei, der Politik, der Bequemlich-
keit, wo wir wie andre denken müssen, weil wir, was sie sehen, wie sie sehen lernen, 
und man es uns durch Religion, Politik, Gesellschaftston u.s.w. selbst zu denken 
verbeut, wie wir wollen. Wir sehen in unsrer Jugend wenige Phänomena, wenn es 
noch Zeit ist, sie zu sehen, damit sie in uns leben.51

Erfunden wird um 1770 nicht nur in Ansätzen ein zeitlicher Begriff von 
Gegenwart, sondern zugleich der Begriff der Jugend als jene biologisch de-
finierte Lebensphase, deren große physiologische und geistige Energie über-
haupt für einen unvermittelten Bezug auf die »gegenwärtige[n] Züge«52 der 
eigenen lokalen Umwelt qualifiziert. Das problematisiert Herder (zunächst) 
von der biologischen Zeitlichkeit des Subjekts aus: »O Jugend der Seele, die 
so stark spricht, als sie siehet und fühlet! Mit jeder Wiederholung schwindet 
ein Zug der Aufmerksamkeit: mit jeder Wiederholung schwächt sich Bild, 
es wird nur Nachbild, Nachabdruck, und endlich ists die geschwächste Ge-
stalt der Seele.«53

Die »Jugend der Seele« erscheint als Integral der notwendig nachlassenden 
Fähigkeit des Lebens, sinnlich Gegenwärtiges als ein solches Gegenwärtiges 
aufzunehmen und wiederzugeben. Was Herder unermüdlich wiederholt, ist 
jener unwiederholbare Ursprungsaugenblick der Sprachschöpfung, in dem 
die (jugendliche) Seele noch keine Sprache hat, aber aufgrund der unmittel-
baren sinnlich-besonnenen Bezugnahme auf seine lokale Gegenwart Spra-
che findet. Es handelt sich um das Modell einer sensualistisch-vitalistischen 
Semiose: Im Augenblick der intensiv erlebten räumlichen und sinnlichen 
Gegenwart vollzieht sich – als Prozess des Lebens – die Verarbeitung eines 
Eindrucks der Außenwelt (der Materie) zu einem individuellen Ausdruck 
in der Sprache.54

51	� Ebd., S. 143f.
52	� Johann Gottfried Herder: Von deutscher Art und Kunst. Einige fliegende Blätter, in: 

Ders.: Werke (wie Anm. 42), Bd. 2: Schriften zur Ästhetik und Literatur 1767–1781, hg. 
von Gunter G. Grimm, Frankfurt a.M. 1993, S. 443–549, hier S. 486.

53	� Herder: Journal (wie Anm. 44), S. 150. Herder entwickelt die Idee zu einem »Werk über 
die Jugend und Veraltung Menschlicher Seelen«. Ebd., S. 134.

54	� Vgl. hierzu auch Herders Abhandlung über den Ursprung der Sprache (1772). 

https://doi.org/10.5771/9783968216638-51 - am 16.01.2026, 22:46:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216638-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


67Zum Verhältnis von Leben, Zeit und Gegenwart um 1770

Dieser unwiederholbare Augenblick der Zeichenstiftung verdankt sich zu-
nächst einer Emphatisierung der räumlichen Dimension von Gegenwart im 
Sinne eines Bezugs auf das sinnlich Anwesende. Gerade aber weil der Bezug 
als Augenblick gedacht wird, der in zeitlicher Opposition zu jeder weiteren 
Wiederholung steht, kippt die Emphatisierung der räumlichen Dimension 
der Gegenwart schon hier auch ins Zeitliche. Zugleich wird die Intensität 
des räumlichen Gegenwartsbezugs an die individuelle Zeit der Kindheit und 
der Jugend gebunden. Kindheit ist die Zeit, in der die Eindrücke, weil sie 
neu sind, stark wirken, und Jugendlichkeit ist die Fähigkeit, diese lebendige 
Stärke auch über den ersten Eindruck und die Vermittlung der Schrift hin-
aus zu bewahren:

Wem seine ersten Bilder so schwach sind, daß er sie nicht stark und in eben der Stär-
ke von sich geben kann, da er sie empfangen, der ist schwach und alt. So gehts allen 
Vielbelesnen und Zuviellesenden, die nicht Gelegenheit haben, das was sie gelesen, 
Einmal stark und lebendig zu wiederholen: oder die nicht Lebhaftigkeit genug ha-
ben, zu lesen, als ob man sähe, fühlte, sich selbst empfände, oder anwendete [...].55

Man sieht, wie Herder versucht, durch eine Als-ob-Figur jenes ›Leben‹ im 
Sinne eines unmittelbaren Gegenwartsbezug aus Sehen, Fühlen, Selbst
empfinden in die Sphäre des Lesens von Schrift selbst hineinzutragen, die 
ihm aber »eigentlich« entgegensteht. 
Die Jugend, als Manifestation des Lebens und ihrer Kraft schlechthin, muss, 
so sagt es auch Rousseau, vor dem Medium der Schriftlichkeit geschützt 
werden: »Kein anderes Buch als die Welt, kein anderer Unterricht als die 
Tatsachen. Ein Kind, das liest, denkt nicht; es liest nur. Es unterrichtet sich 
nicht, es lernt nur Worte.«56 Die Jugend biologisch als Zeitphase spezifischer 
geistiger Energie zu fassen, die besonders befähigt ist, Gegenwärtiges als 
Gegenwärtiges wahrzunehmen, das hatte bereits vor Herder Claude-Adrien 
Helvétius formuliert, indem er seinerseits, in der Folge Rousseaus, geistige 
Energie an die körperlich fundierten Leidenschaften gebunden hatte, deren 
Intensität im Alter unaufhaltbar nachlasse. Das sei erkennbar daran, dass 
»Greise nicht mehr zu jenen kühnen Unternehmen und erstaunlichen Leis-
tungen des Geistes fähig sind, die für die Leidenschaften charakteristisch 

55	� Herder: Journal (wie Anm. 44), S. 151. ›Jugend‹ als Begriff, der biologisches Alter auf 
die geistigen Fähigkeiten projiziert, ist ein Zentralbegriff des gesamten Textes. Siehe auch 
ebd., S. 134–147.

56	� Rousseau: Emil (wie Anm. 10), S. 159.

https://doi.org/10.5771/9783968216638-51 - am 16.01.2026, 22:46:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216638-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


68 Johannes F. Lehmann

sind.«57 Die Leidenschaften stellen dabei Energie für Gegenwartsbezüge 
(in doppeltem Sinne), d.h. für Aufmerksamkeit, bereit: »Die Stärke unserer 
Aufmerksamkeit entspricht also der Stärke unserer Leidenschaften.«58 Die 
Leidenschaften sind es, die uns befähigen, selbst und vom eigenen Interesse 
getrieben, besonders intensive Beobachtungen und Wahrnehmungen der 
uns umgebenden Welt zu machen. Der junge Goethe erklärt eben dies zur 
Voraussetzung der künstlerischen Produktion: »Nur da, wo Vertraulichkeit, 
Bedürfniß und Innigkeit wohnen, wohnt alle Dichtungskraft, und weh dem 
Künstler, der seine Hütte verläßt, um in den Akademischen Pranggebäuden 
sich zu verflattern!« Und weiter: »Was der Künstler nicht geliebt hat, nicht 
liebt, soll er nicht schildern, kann er nicht schildern. Ihr findet Rubensens 
Weiber zu fleischig! Ich sage euch, es waren seine Weiber [...]«.59

Der Gegenwartsbezug durch die Energie der eigenen Leidenschaft erklärt 
hier auch, warum Ideale der Kunst nicht zeitlos sind, sondern je aktuell die 
eigenen Umwelterfahrungen spiegeln. Und so kippt der emphatisierte sinn-
lich-leidenschaftliche Bezug auf die je gegenwärtige Umwelt ins Zeitliche, 
wenn die Umwelt ihrerseits durch und in der Zeit eine andere wird. Mercier 
schreibt:

Nur die Pedanten, [...] nur Schulfüchse können ausrufen, es leben die Griechen! es leben 
die Griechen! Der verständige Mann wird sagen: ›Seht eure Landsleute, oder schreibt 
nicht; ihr sollt nicht den Menschen überhaupt, den Menschen aus dem Zeitalter, aus 
dem Land sollt ihr schildern.‹ Wer nicht damit anfangen wird die Menschen, mit 
welchen er lebt, kennen zu lernen, wird in der theatralischen Kunst keine großen 
Sprünge machen.60

Gegenwart wird, zeitlich verstanden, zu einer Metonymie des alten Raum-
begriffs, einfach weil er nun die Anwesenheit unter dem Aspekt der zeitli-
chen Veränderung fasst.61

57	� Claude-Adrien Helvétius: Vom Geist, übers. von Theodor Lücke, Berlin/Weimar 1973, 
S. 393.

58	� Ebd., S. 281. 
59	� Johann Wolfgang Goethe: Nach Falkonet und über Falkonet, in: Mercier: Neuer Versuch 

(wie Anm. 24), S. 487–496, hier S. 494.
60	� Mercier: Neuer Versuch (wie Anm. 24), S. 199.
61	� Diese Zeit wird dann in neuer Weise auch wieder an den Raum gebunden, sei es an die 

jeweilige Region oder aber an die Nation bzw. die Welt. Gegenwart als Zeit, die wie ein 
synchroner Schnitt durch alle sozialen Verhältnisse funktioniert, impliziert auch, dass die-
se sozialen Verhältnisse einen ständeübergreifenden (lokalen, regionalen, nationalen oder 
globalen) Zusammenhang bilden und hier alle betreffen. Gerade dieser Punkt wird dann 
zur allgemeinen Erfahrung durch die Französische Revolution. Man kann nicht mehr 
nicht betroffen sein.

https://doi.org/10.5771/9783968216638-51 - am 16.01.2026, 22:46:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216638-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


69Zum Verhältnis von Leben, Zeit und Gegenwart um 1770

V.

Im Diskurs über das Genie wird jene sensualistisch-vitalistische Semiose, 
jene Bildung des Genies durch das ›Leben‹ und jenseits gelehrten Unter-
richts durch Worte und Wissenschaften immer wieder auch auf die spezi-
fischen Lebenserfahrungen des Genies zurückgeführt. Die Vorstellung, dass 
sich das Genie bzw. der wahre Dichter – jenseits einer Ausbildung durch 
das Medium Schrift62 – von früh an auf seine gegenwärtige Umwelt bezie-
hen und diese im Medium der Schrift dann als seine Welt darstellen soll, 
prägt den Diskurs des poetischen Genies um 1770.63 Zum ersten Aspekt: 
Das Genie bezieht seinen Stoff aus der Gegenwart, seine inventio orientiert 
sich nicht an überlieferten Topoi, sondern an der sinnlichen Gegenwart, die 
es selbst gleichsam kreativ verstoffwechselt. Unter der Frage »Was soll der 
Dichter studieren?« polemisiert daher auch Mercier gegen die rhetorische 
Ausbildung des Schriftstellers. Der Dichter soll seine Bücher beiseitelegen 
und die Welt, die ihn umgibt, seine Gegenwart, intensiv beobachten: »Was 
kann mir interessanter seyn als dasjenige, was in dem Augenblick vorgeht, 
in dem ich schreibe!«64

Das Schreiben beginnt nicht mehr beim Lesen der Schriften (der Alten), 
sondern beim Leben: An die Stelle des »gelehrten Schulfuchses« tritt das 
Genie als Autodidakt: Diese Theorie des Genies als Autodidakt formuliert 
in aller Deutlichkeit bereits Christoph Martin Wieland in seiner biographi-

62	� Wenn es immer wieder heißt, Genie sei nicht lernbar, sondern angeboren (vgl. Lavater: 
Physiognomische Fragmente [wie Anm. 23], S. 80), dann arbeitet hier genau jene Op-
position von Schrift und Leben. Das Genie kann Genie nicht durch Schrift werden. Die 
Kategorie des Angeborenen heißt aber nicht, dass sich die Fähigkeiten des Genies nicht 
entwickeln müssten, hier wird Anlage und Entwicklung noch nicht getrennt. Das Genie 
lernt, indem es lebt, mit der Elastizität seiner Seele, seiner Sinne und seines Nervensys-
tems, immer gegenwärtig zu sein (vgl. ebd., S. 81). Vgl. zur fehlenden Unterscheidung 
von Anlage und Entwicklung im 17. und 18. Jahrhundert: Hans-Jörg Rheinberger/Staffan 
Müller-Wille: Vererbung. Geschichte und Kultur eines biologischen Konzepts, Frankfurt 
a.M. 2009, S. 39. 

63	� Das steht im Gegensatz zu noch kurz zuvor formulierten Versuchen, das Genie innerhalb 
der Schönen Wissenschaften zu verorten: »Allein, was vermag das Genie ohne Unterricht, 
ohne Kunst, ohne Uebung? Was wird der größte Geist treffliches hervorbringen, wenn 
er noch nicht durch Wissenschaften gebildet, noch nicht mit einem Vorrathe schöner 
und nützlicher Gedanken ausgerüstet, mit einer Menge lebhafter Bilder ausgeschmückt.« 
Christian Fürchtegott Gellert: Von dem Einflusse der schönen Wissenschaften auf das 
Herz und die Sitten. Eine Rede bey dem Antritte der Profession. Übers. aus dem Latei-
nischen, in: Ders.: Sämtliche Schriften, Siebender Theil, Reuttlingen 1775, S. 76–93, hier 
S. 79.

64	� Mercier: Neuer Versuch (wie Anm. 24), S. 235. 

https://doi.org/10.5771/9783968216638-51 - am 16.01.2026, 22:46:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216638-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


70 Johannes F. Lehmann

schen Skizze zu Shakespeare, die er 1766 seinen Übersetzungen von dessen 
theatralischen Werken beigibt.65 Gerade das Fehlen einer »claßischen Erzie-
hung« ist demnach der Grund dafür, dass Shakespeare ein Genie wurde: 
»Es ist mehr als eine blosse Vermuthung, daß es diesem kleinen Umstand, 
dem Mangel einer claßischen Erziehung, zuzuschreiben ist, daß wir einen 
Shakespear haben.«66 Zwar hätte eine klassische Ausbildung, so Wieland, 
»seinen Geist gebildet [...], aber mit allen diesen Vortheilen würde er nicht 
mehr Shakespear gewesen seyn; nicht mehr der ursprüngliche Genie [...].«67 
Und nun setzt Wieland gegen die Schulausbildung durch Texte eine Le-
benssausbildung durch unmittelbare, nämlich nicht durch Schrift vermittel-
te Erfahrung: 

[E]igne Betrachtungen; scharfe Sinnen, als die Werkzeuge dazu; eine genaue Auf-
merksamkeit auf die unmittelbaren Eindrüke, welche die Gegenstände auf ihn ma-
chen – das ist es, was den Genie entwikelt, was seine Nerven spannt und belebt, 
was ihm durch die reineste Nahrung, die er unmittelbar gleichsam aus der Brust der 
Natur zieht, zu diesem edeln Wuchs und zu dieser gesunden Fülle bringt, welche die 
wahren Genien so stark von den Nachahmern (selbst von denen, welche würklich 
Genie haben) unterscheiden.68

Am weitesten ging in dieser Provokation der alteuropäischen Vorstellung, 
dass man Autorschaft in der Schule im Medium der Schrift lerne, sicher 
Edward Young in seinen Gedanken über das Original-Genie, wenn er be-
hauptet, dass es vielleicht sogar »manches Genie gegeben, welches weder 
lesen noch schreiben konnte«.69

In dem Maße, wie man über die jeweiligen Bedingungen nachdenkt, un-
ter denen das Genie am ehesten erweckt werden kann, entsteht nun, das 

65	� Wieland gibt hier weitgehend eine Übersetzung der Biographie von Rowe, fügt aber 
gerade jene Gedanken über das Genie, um die es im Folgenden geht, selbständig hinzu. 
Christoph Martin Wieland: Einige Nachrichten von den Lebens-Umständen des Herrn 
Willhelm Shakespear, in: Ders.: Gesammelte Schriften, 2. Abt.: Übersetzungen II (3): 
Shakespeares theatralische Werke. Sechster bis achter Teil, hg. von Ernst Stadler, Hildes-
heim 1987 (= Nachdruck der Ausgabe Berlin 1911), S. 558–569.

66	� Ebd., S. 560. 
67	� Ebd. Dieses Argument zur Biographie Shakespeares findet sich auch bei Alexander 

Gerard: Versuch über das Genie. Übers. aus dem Englischen von Christian Garve, 
Leipzig 1776, S. 16f. Für Mercier sind die Gelehrten Gesellschaften allenfalls gut, »eine 
Nation der Unwissenheit zu entreißen, und sie zu Mittelmäßigen zu bringen; aber her-
nach ersticken sie auch alles Genie […] Ein Genie hat jederzeit die Schulen hinter sich 
gelaßen, oder hat sie gar verachtet.« Mercier: Neuer Versuch (wie Anm. 24), S. 402.

68	� Wieland: Einige Nachrichten (wie Anm. 65), S. 561. 
69	� Edward Young: Gedanken über die Original-Werke, aus dem Englischen übers., Heidel-

berg 1977 (= Nachdruck der Ausgabe Leipzig 1760), S. 35. 

https://doi.org/10.5771/9783968216638-51 - am 16.01.2026, 22:46:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216638-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


71Zum Verhältnis von Leben, Zeit und Gegenwart um 1770

betrifft den zweiten Aspekt, die Idee, die Aufgabe des durch solche Bedin-
gungen entstandenen Genies sei wiederum, die Welt als gegenwärtiges Be-
dingungsgefüge abzubilden, d.h. die jedesmalige gleichzeitige Lage der Welt 
darzustellen, wie sie ist, d.h., sie zu dokumentieren. Das formuliert deutlich 
Jakob Michael Reinhold Lenz: »Der wahre Dichter verbindet nicht in seiner 
Einbildungskraft, wie es ihm gefällt, was die Herren die schöne Natur zu 
nennen belieben, was aber mit ihrer Erlaubnis nichts als die verfehlte Natur 
ist. Er nimmt Standpunkt – und dann muß er so verbinden.«70

Vor dem Hintergrund der üblichen Nacherzählungen des Geniediskurses 
ist das eine irritierende Äußerung, denn es handelt sich um eine Unfreiheits-
erklärung. Die Rede ist in ihr nicht von der autonomen Phantasie und der 
absoluten Freiheit des Genies, das sich von allen Regeln abkoppelt, sondern 
Lenz ersetzt eine Regelquelle durch eine andere. An die Stelle der in Bü-
chern überlieferten ästhetischen Beschränkungsregeln für die künstlerische 
Produktion tritt die empirisch erfahrbare gegenwärtige Welt als Beschrän-
kungsregel. Der wahre Dichter ist frei, den Standpunkt zu wählen, von dem 
er die ihm zeitgenössische Welt und die Bedingungsketten in ihr anschaut. 
Einmal gewählt, ist aber das, was er mit seiner besonderen Auffassungs- und 
Zusammenfassungsfähigkeit sieht, die Beschränkungsregel seiner Wieder-
gabe, dann muss er so verbinden!
Der Sinn dieser neuen Beschränkungsregel liegt offenbar darin, den Blick 
und die besondere Wahrnehmungsfähigkeit des Genies auf die Gegenwart 
auszurichten. Auch hier also ist nicht die Schrift und die Überlieferung der 
Vergangenheit Quelle des Schreibens, sondern die gegenwärtige Welt, mit 
ihren komplexen Relationen und Bedingungsverhältnissen, die als gegen-
wärtige dokumentiert werden soll. Nach Kant, der ›Welt‹ als Totalität von 
Bedingungen fasst, ist diese für die Wahrnehmung ein zeitliches Problem, 
denn jene Bedingungstotalität kann eigentlich nur im zeitlichen Nacheinan-
der überhaupt nachvollzogen werden.71 Das Genie aber kann jede Art von 
Komplexität mit besonderer Schnelligkeit in ein Bild zusammenfassen. Bei 
Lenz lautet der entsprechende Gedanke: 

Wir nennen die Köpfe Genies, die alles, was ihnen vorkommt, gleich so durch-
dringen, durch und durch sehen, daß ihre Erkenntnis denselben Wert, Umfang, 
Klarheit hat, als ob sie durch Anschaun oder alle sieben Sinne zusammen wäre er-

70	� Jakob Michael Reinhold Lenz: Anmerkungen übers Theater, in: Ders.: Werke und Briefe, 
hg. von Sigrid Damm, Bd. 2, Frankfurt a.M. 1992, S. 648.

71	� Vgl. hierzu Thomas Khurana: Idee der Welt. Zum Verhältnis von Welt und Bild bei Kant, 
in: Soziale Systeme 18 (2012), H. 1/2, S. 94–118. 

https://doi.org/10.5771/9783968216638-51 - am 16.01.2026, 22:46:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216638-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


72 Johannes F. Lehmann

worben worden. Legt einem solchen eine Sprache, mathematische Demonstration, 
verdrehten Charakter, was ihr wollt, eh ihr ausgeredt habt, sitzt das Bild in seiner 
Seele, mit allen seinen Verhältnissen, Licht, Schatten, Kolorit dazu.72

Bei Lavater: »Nenn’s ungewöhnliche Schnelligkeit des Geistes, entfernte 
Verhältnisse mit glücklicher Ueberspringung der Mittelverhältnisse zusam-
menzufassen.«73 Für diese Erfassung der Welt als eines dynamischen und 
produktiven Lebensbedingungszusammenhanges muss das Genie eine spe-
zifische, nämlich nur durch sich selbst vermittelte Lebenskraft haben, »aller 
Genieen Wesen und Natur ist [...] Selbstleben!«74 Dies wiederum ist physio-
logisch fundiert und auf den Begriff des Lebens bezogen: 

Nenn’s Elastizität der Seele, oder der Sinne und des Nervensystems – die leicht 
Eindrücke annimmt, und mit einem schnell ingerirten Zusatze lebendiger Indivi-
dualität zurückschnellt. [...] Nenn’s lebendigen und lebendig machenden Geist, der 
sein Leben fühlt, und leicht und vollkräftig mittheilt; sich in alles hineinwirft mit 
Lebensfülle, mit Blitzeskraft.75

Für Lavater ist diese Art der lebendigen Wahrnehmung und Darstellung des 
Lebens selbst eine Zeitfigur, insofern das Genie die Gegenwart als Medium 
des Zukünftigen erkennt: »Nenn’s Ahndung des Unsichtbaren im Sichtbaren, 
des Zukünftigen im Gegenwärtigen.«76

VI.

Ich fasse zusammen: Auf zwei Feldern wird Mitte des 18. Jahrhunderts for-
muliert, dass die Bedingungen des Lebens sich in der Zeit wandeln, sowohl 
auf dem Feld der biologischen als auch auf dem der sozialen Bedingungen. 
Die biologischen und die sozialen Formen des Lebens erscheinen so als das 
Produkt dieser Veränderungen in und durch die Zeit. Der Begriff des Le-

72	� Lenz: Anmerkungen (wie Anm. 70), S. 648. Ganz ähnlich bei Holbach: System der Na-
tur (wie Anm. 4), S. 111: »Als Geist bezeichnen wir in der Tat die Fähigkeit, mit der 
einige Wesen unserer Gattung die Gesamtheit der Gegenstände und ihre verschiedenen 
Beziehungen leicht und schnell auffassen. Als Genie bezeichnen wir die Fähigkeit, diese 
Gesamtheit und diese Beziehungen in ausgedehnten, nützlichen und schwer erkennbaren 
Gegenständen leicht zu überblicken.«

73	� Lavater: Physiognomische Fragmente (wie Anm. 23), S. 81.
74	� Ebd., S. 83. 
75	� Ebd., S. 81. 
76	� Ebd.

https://doi.org/10.5771/9783968216638-51 - am 16.01.2026, 22:46:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216638-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


73Zum Verhältnis von Leben, Zeit und Gegenwart um 1770

bens, wie er sich in der zweiten Hälfte des 18. Jahrhundert als epigenetischer 
Begriff etabliert, beschreibt wesentlich einen Prozess, in dem lebendige Or-
ganismen (mit notwendig nachlassender Kraft) in der jeweils gegenwärtigen 
Interaktion mit ihrer Umwelt sich selbst bilden. Der Aspekt der ›Gegenwart‹ 
in dieser Interaktion wird in Diskursen der Bildung zugleich in Opposition 
zur Vermittlung durch Schrift gesetzt und auf die biologische Eigenzeit der 
Individuen (Jugend versus Alter) bezogen. Der intensive Bezug der jugendli-
chen ›Seele‹ auf ihre Außenwelt (als das räumlich Gegenwärtige) geht durch 
Wiederholung und Vermittlung durch Zeichen, die schon da sind, verloren. 
In dem Maße, in dem ›Gegenwart‹ (im Sinn der sinnlichen Präsenz von Er-
fahrungsgegenständen) als Bedingung von Bildungsprozessen gedacht wird, 
wird das Gegenwärtige zur ›Gegenwart‹ verzeitlicht: und zwar zum einen 
auf der Seite des Subjekts und seiner Eigenzeit der biologisch nachlassenden 
Kraft, die ›Gegenwart‹ erfassen zu können, und zum anderen auf der Seite 
des Zusammenhangs von Subjekt und seiner jeweiligen, sich in der Zeit 
verändernden Welt bzw. Umwelt. Das Genie ist durch Kontakt mit dem, 
was seine Gegenwart konstituiert, Genie geworden und daher seinerseits 
befähigt, ›Gegenwart‹ darzustellen. Diese Gegenwart ist – als Summe der 
sich jeweils verändernden Lage – die Zeit der Gegenwart. 

https://doi.org/10.5771/9783968216638-51 - am 16.01.2026, 22:46:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216638-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783968216638-51 - am 16.01.2026, 22:46:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968216638-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

