JOHANNES F. LEHMANN

»Andert sich nicht alles um uns herum? Andern wir uns nicht
selbst?«
Zum Verhaltnis von Leben, Zeit und Gegenwart um 1770

Tempora mutantur, et nos mutamur in 1psis — die Zeiten dndern sich und wir uns
in ihnen - so lautet ein lateinisches Sprichwort, das seit dem 16. Jahrhundert
haufig zitiert wird. Es steht zwar in loser Anlehnung an eine Aussage Ovids
in dessen berithmtem naturphilosophischen 15. Buch seiner Metamorphosen,'
wird aber in der Frithen Neuzeit entweder im theologischen Kontext ver-
wendet oder dazu gebraucht, um auf Veranderungen bzw. den Verfall der
Sitten zu verweisen, oft in apologetischer Absicht desjenigen, der sich auf
das Sprichwort beruft.? Dass die Zeiten sich 4ndern, ist also ein altes Ar-

»Omnia mutantur, nihil interit.« (»Alles verdndert sich, nichts geht unter.«) Ovid: Meta-
morphosen. Lateinisch / Deutsch, tibers. und hg. von Michael von Albrecht, Stuttgart
1994, S. 800f.

So schreibt Gottfried Schultze in seiner Welt-Beschreibung (1679) im Vorwort an den Le-
ser: »So nun etwa einer oder der ander in andern Chroniken / Historien-Biichern / und
Léndern / von den Sitten / anders / alf} hierin bertihret / selbst gelesen / oder gesehen
/ der muf} dabey das alte Dictum, Tempora mutantur & nos mutamur in ipsis beobachten /
auch zusehen / wie man die Sitten alltdglich endere / denn / es kombt wol / was vor al-
ters gebrauchlich gewesen / sich heute zutage nicht practiciren ldsset / dagegen /was bei
ithnen tibel ausgeschlagen / hie zu zeiten wolgerdht / darumb das treffliche Kunst Stiick-
lein Koup@ Aatpéverv [Sich in die Zeit zu schicken] man nicht vergessen sol.« Gottfried
Schultzens neu-augirte Welt-Beschreibung / Darinn Aller Kayserthtimer / Konigreichen /
Republiquen / und der gantzen Welt / Religion / Sitten und Gebriuche; Auch Aller Pibste
/ Kéyser / Konige / und Firsten auff einander ergangene Succession fein ordentlich und
kiirtzlich begriffen, Franckfurt a.M. 1679, S. 4. In Lessings Der junge Gelehrte (1747) ist es
der Vater, der das Sprichwort zitiert, um seinem Sohn gegeniiber zu begriinden, warum
er vor dem Studium gelehrten Fleif} fordert und danach vor zu viel Gelehrsamkeit warnt:
»Chrysander: »Tempora mutantur< mein Sohn — Damis: »Tempora mutantur? Ich bitte
Sie, legen Sie doch die Vorurteile des Pobels ab. Die Zeiten dndern sich nicht. Denn lassen
Sie uns einmal sehen: was ist die Zeit? — — Chrysander: Schweig! Die Zeit ist ein Ding, das
ich mir mit deinem unnitzen Geplauder nicht will verderben lassen. Meine damaligen
Vorschriften waren nach dem damaligen Mafle deiner Erfahrung und deines Verstandes
eingerichtet.« Gotthold Ephraim Lessing: Der junge Gelehrte, in: Ders.: Werke und Brie-
fe in zwolf Béanden, hg. von Wilfried Barner u.a., Bd. 1: Werke 1743-1750, hg. von Jurgen
Stenzel, Frankfurt a.M. 1989, S. 139-237, hier S. 146.

- am 16.01.2026, 22:46:1! [r—



https://doi.org/10.5771/9783968216638-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

52 Johannes F. Lehmann

gument und - dafiir spricht die Form des Sprichworts — selbst nichts Neu-
es. Wie und mit welcher Tiefendimension, mit welcher Reichweite und in
welchem Kontext es allerdings als Argument eingesetzt wird, das dndert sich
durchaus erheblich, und zwar in der zweiten Halfte des 18. Jahrhunderts
durch die Bezugnahme auf solche Verinderungen, die das Leben und seine
biologischen und seine sozialen Bedingungen betreffen.

In Baron d’Holbachs 1770 erschienenem Buch Das System der Natur ist die
Diagnose der permanenten Veranderung auf die raumzeitlichen Bedingun-
gen des physischen Lebens bezogen. Es dndern sich nicht einfach die Sitten
und Gebriuche, es dndern sich die grundlegenden Voraussetzungen, die das
Leben in den jeweiligen Formen allererst moglich machen. Sowohl die Erde
als notwendige Umwelt des Menschen als auch der Mensch, als das Produkt
dieser Umwelt, sind in der radikal atheistischen Perspektive Holbachs dem

Zufall von Raum und Zeit unterworfen — und nicht Gottes Schopfungs-
plan.? Holbach schreibt:

So scheint uns alles zu der Annahme zu berechtigen, daf} die menschliche Gattung
ein unserm Erdball in der Lage eigentiimliches Produkt ist, in der er sich befindet,
und dafi, wenn diese Lage verdndert wiirde, sich die menschliche Gattung veréin-
dern wiirde oder verschwinden miifite [...].*

3 Vgl. hierzu Johannes F. Lehmann: Welt als Umuwelt: zur dsthetischen Erfindung eines wis-
senschaftlichen Konzepts bei Diderot, Goethe und Biichner. Erscheint in: Milieu. Um-
gebungswissen, hg. von Florian Huber und Christina Wessely. Die iltere, theologisch
fundierte Ansicht von der Unveridnderbarkeit der Welt formuliert Lessing in seiner als
Schiiler verfassten Glickwiinschungsrede auf 1743: »Niemand leugnet, dafl Gott der Schép-
fer dieser Welt sei; niemand leugnet, dafl Gott die Welt sehr gut erschaffen habe; [...]
Hat aber die Welt in ihrer Art die grofite Vollkommenheit, so werde ich ohne Bedenken
sagen konnen, daf} alles was in der Welt zugleich ist und aufeinander folget, mit einander
tibereinstimmen miisse; und dafl die Welt, so lange sie nach des Schopfers Willen Welt
bleiben soll, keine Hauptveranderung leiden kénne.« Gotthold Ephraim Lessing: Gliick-
wiinschungsrede auf 1743. Bei dem Eintritt des 1743sten Jahres, von der Gleichheit eines
Jahres mit dem Andern, in: Ders.: Werke, Bd. 1 (wie Anm. 2), S. 9-18, hier S. 11.

Paul Thiry d’'Holbach: System der Natur oder von den Gesetzen der physischen und der
moralischen Welt. Ubers. von Fritz-Georg Voigt, Frankfurt a.M. 1978, S. 78. Das Buch
erschien unter falschem Autornamen: Systéme de la nature. Premicre partie. Ou Des
loix du monde physique & du monde moral. Par M. Mirabaud, Londres 1770. Vgl. ebd.,
S. 84: »Ainsi tout semble nous autoriser a conjecturer que I'espece humaine est une pro-
duction propre a notre globe, dans la position ou il se trouve, & que cette position venant
a changer, I'espece humaine changeroit, ou seroit forcée de disparoitre, vii qu’il n’y a que
ce qui peut se coordonner avec le tout, ou s’enchainer avec lui, qui puisse subsister.«

4

- am 16.01.2026, 22:46:1! [r—



https://doi.org/10.5771/9783968216638-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zum Verhiltnis von Leben, Zeit und Gegenwart um 1770 53

Und weiter:

Wenn wir also Veranderungen in der Lage unseres Erdballs annehmen, so unter-
schied sich vielleicht der urspriingliche Mensch mehr vom heutigen Menschen als
der Vierfufiler vom Insekt. So kann der Mensch ebenso wie alles, was auf unserem
Erdball und allen anderen Himmelskdrpern existiert, als in einem fortwihrenden
Wechsel befindlich angesehen werden. So ist uns der Endpunkt der Existenz des
Menschen ebenso unbekannt und gleichgiiltig wie der Anfang. So ist es nicht wi-
dersinnig, zu glauben, dafl die Gattungen sich unaufhérlich verandern, und wir
kénnen unméglich wissen, was aus thnen werden wird, noch was sie gewesen sind.®

Der Mensch und alle anderen lebenden Organismen sind das Produkt von
Lagen (positions), die rdumlich und zeitlich variieren und die einen unendli-
chen Prozess von Verianderungen plausibilisieren, dem auch die Gattungen
des Lebens selbst unterworfen sind. In diesem fundamentalen Sinne ist es
gemeint, wenn Holbach das alte lateinische Zitat auf Franzosisch reformu-
liert: »Andert sich nicht alles um uns herum? Andern wir uns nicht selbst?<®
Die Blasphemie einer solchen Inanspruchnahme so gewaltiger Zeitraume
und die damit verbundene Leugnung der Schépfung (mit ihrer Gesamtdau-
er von 6000 Jahren) und der Konstanz der Arten zugunsten der Maglich-
keit evolutionirer Entwicklungen’ hatte bereits ein Jahr zuvor Diderot in
seinem Réve de d’Alembert begangen.® Wihrend Holbachs Buch nach seinem

% Holbach: System (wie Anm. 4), S. 79; [Holbach]: Systéme (wie Anm. 4), S. 85: »En sup-
posant donc des changemens dans la position de notre globe, 'homme primitif diffé-
roit, peut-étre, plus de I’homme actuel, que le quadrupede ne differe de I'insecte. Ainsi
I’homme, de méme que tout ce qui existe sur notre globe & dans tous les autres, peut étre
regardé comme dans une vicissitude continuelle. Ainsi le dernier terme de 'existence de
I’homme, nous est aussi inconnu & aussi indifférent que le premier. Ainsi il n’y a nulle
contradiction a croire que les especes varient sans cesse, & il nous est aussi impossible de

~ scavoir ce qu’elles deviendront, que de scavoir ce qu’elles ont été.«

Holbach: System (wie Anm. 4), S. 80; [Holbach]: Systéme (wie Anm. 4), S. 86: »Tout

ne change-t-il pas autour de nous? Ne changeons-nous pas nous-mémes?« Entsprechend

kommt das korrespondierende Zitat Ovids (Omnia mutantur etc.) mit der naturphilo-
sophischen Theorie des permanenten Wandels der Natur und aller Lebensformen bei

Holbach in vollem materialistischen Sinne wieder zu seinem Recht. Vgl. Holbachs An-

merkung 10, ebd., S. 619.

Belege zur biblischen Zeitrechnung und Geschichtskonstruktion in der Frithen Neuzeit

bei Achim Landwehr: Geburt der Gegenwart. Eine Geschichte der Zeit im 17. Jahrhun-

dert, Frankfurt a.M. 2014, S. 47-89. Siche auch Helmut Zedelmaier: Der Anfang der

Geschichte. Studien zur Ursprungsdebatte im 18. Jahrhundert, Hamburg 2003.

Denis Diderot: Le Réve de d’Alembert, in: Ders.: (Euvres complétes, publ. par Herbert

Dieckmann, Jacques Proust et Jean Verlot, Paris 1975ff., tome XVII: Le Réve de d’Alem-

bert. Edition H. Dieckmann et J. Varloot, Paris 1987, S. 115-194. Ich zitiere die deutsche

Ubersetzung: Denis Diderot: Gespriche mit d’Alembert, in: Ders.: Uber die Natur, hg.

- am 16.01.2026, 22:46:1! [r—



https://doi.org/10.5771/9783968216638-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

54 Johannes F. Lehmann

Erscheinen sogleich verboten wurde, verzichtete Diderot auf die Publikati-
on seines Textes, in dem man etwa folgenden Satz daher erst 1830 gedruckt
lesen konnte:

Warum bin ich so? Weil ich so werden mufite ... Hier allerdings, aber anderswo?
Am Pol, unter dem Aquator, auf dem Saturn? ... Wenn schon eine Entfernung von
einigen tausend Meilen meine Art verdndert: was wird dann ein Zwischenraum von
einigen tausend Erddurchmessern bewirken? ... Und wenn alles ein allgemeiner
Strom ist, wie ithn mir das Schauspiel des Universums tberall zeigt: was werden
dann hier und anderswo die Dauer und die Wandlung einiger Millionen Jahrhunderte nicht
alles hervorbringen®

Die Welt als Ort von Moglichkeitsbedingungen zu betrachten, die selbst
andauernder Veridnderung unterworfen sind, und das Leben bzw. die Lebe-
wesen als das Produkt dieser sich zeitlich verandernden Bedingungen, das
wird seit Mitte des 18. Jahrhunderts in verschiedenen Kontexten auch auf
die soualen Bedingungen des Lebens tibertragen. Rousseau formuliert es als
Begriundung fiir sein Unternehmen, die Prinzipien der Erzichung radikal zu
verdndern: »Die Verhiltnisse dndern sich stindig, der Geist des Jahrhun-
derts ist unruhig und stiirzt von Generation zu Generation alles um.«!* Es
geht hier also nicht um den sprichwértlichen Verweis auf die Verdnderung
der Zeiten und Sitten als Rechtfertigung vergangenen Handelns, sondern
um ein Argument zur Begriindung von Innovationen. Rousseau folgert aus
der Tatsache einer sich permanent verdndernden sozialen Umwelt, dass der
Mensch nicht fiir einen bestimmten Platz, Stand oder Beruf erzogen wer-
den kann, sondern als ganzer Mensch fiir alle méglichen Fille und Rollen,
denn, so Rousseau wértlich, »Leben ist ein Beruf, den ich ihn lehren will.«!'!
»Vivre est le métier que je lui veux apprendre.«!* Leben impliziert damit die

und mit einem Essay von Jochen Kéhler, aus dem Franzésischen von Theodor Liicke,
Frankfurt a.M. 1989, S. 67-143, hier S. 94.
9 Ebd., S. 96f. (Herv. J.L.) Auf S. 97, weiter unten, heif3t es: »Ich bin nur deshalb so, weil ich
so werden mufite, verandern Sie das Ganze, so verandern Sie notwendig auch mich.«
JeanJacques Rousseau: Emil oder Uber die Erzichung, in neuer dt. Fassung besorgt von
Ludwig Schmidts, 10. Auflage, Paderborn/Wien/Ziirich 1991, S. 15. »Mais, vu la mobilité
des choses humaines, vu I'esprit inquiet & remuant de ce siécle qui bouleverse tout a
chaque génération, peut-on concevoir une méthode plus insensée que d’élever un enfant
comme n’ayant jamais a sortir de sa chambre, comme devant étre sans cesse entouré de
ses gens?« Jean Jacques Rousseau: Emile ou De I'¢ducation. Introduction, bibliographie,
notes, et index analytique par Francois et Pierre Richard, Paris 1964, S. 13.
1" Rousseau: Emil (wie Anm. 10), S. 14. Hervorhebung von mir.
12 Rousseau: Emile (wie Anm. 10), S. 12. Die Emphase des Lebens formuliert Rousseau
auch vor dem Hintergrund des Todes: »Il s’agit moins de I'empécher de mourir que de
le faire vivre. Vivre, ce n’est pas respirer, c’est agir; c’est faire usage de nos organes, de

10

- am 16.01.2026, 22:46:1! [r—



https://doi.org/10.5771/9783968216638-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zum Verhiltnis von Leben, Zeit und Gegenwart um 1770 55

Fahigkeit, sich an sich immer verdndernde Umstinde anzupassen. Leben
heif}t, immer gegenwirtig sein zu kénnen. In Rousseaus Uberlegungen zur
Erziehung kiinftiger Generationen spielt daher die >Gegenwart« eine zentrale
Rolle. Zum einen weil die Erziehung fiir kiinftige Gegenwarten vorbereiten
soll, zum anderen weil Lernen nach Rousseau nur als Prozess i der Gegen-
wart, namlich als konkrete und reale Gegenwartserfahrung méglich ist. Der
Zogling soll nicht abstrakt lernen, was die Generationen vor ithm gelernt
haben, sondern er soll lernen, jeweils das zu bewdltigen, was die jeweilige
Gegenwart von ihm verlangt.'

Jene Ausgangsbeobachtung, dass die Welt, als Sphire von Bedingungen, in
standigem Wandel begriffen sei, erscheint auch bei Diderot als Argument
fur eine Reform. In seiner dramentheoretischen Reformschrift Entretiens sur
le fils naturel heifit es: »Bedenken Sie, dafl tiglich neue Stinde entstehen.«!*
»Songez qu'il se forme tous les jours des conditions nouvelles.«'® Die condi-
tions, die, wie Lessing hier ganz richtig tibersetzt, Stinde der Gesellschaft,'®
sind in Bewegung, d.h. in Entwicklung — und deshalb soll das Theater, indem
es seine Stoffe nicht aus dem endlichen Reservoir der Charaktere, sondern
aus den unendlichen sich verandernder >Conditions< schépft, eben diese
Verdnderungen selbst zum Gegenstand der Darstellung machen - es soll die

nos sens, de nos facultés, de toutes les parties de nous-mémes, qui nous donnent le senti-
ment de notre existence. Uhomme qui a le plus vécu n’est pas celui qui a compté le plus
d’années, mais celui qui a le plus senti la vie. Tel s’est fait enterrer a cent ans, qui mourut
deés sa naissance. Il etit gagné d’aller au tombeau dans sa jeunesse, sil elit vécu du moins
Jjusqu’a ce temps la.« Ebd., S. 13.

»Ein Erwachsener muf} vieles wissen, dessen Nutzen ein Kind noch nicht einsehen kann.
[...] Bemiiht euch, das Kind zu lehren, was seinem Alter niitzlich ist, und ithr werdet
sehen, dafl seine Zeit mehr als ausgefiillt ist. [...]. Aber wird dann noch Zeit sein, das
zu lernen, was man wissen muf}, wenn der Augenblick gekommen ist, sein Wissen auch
anzuwenden? Ich weif} es nicht. Was ich aber weif}, ist, daf§ es unméglich ist, es frither zu
lernen.« Rousseau: Emil (wie Anm. 10), S. 173.

Denis Diderot: Unterredungen tiber den natiirlichen Sohn, in: Ders., Lessing: Das Thea-
ter des Herrn Diderot, Stuttgart 1986, S. 81-179, hier S. 159.

Denis Diderot: Entretiens sur le fils naturel, in: Ders.: (Euvres esthétiques. Textes établis,
avec introductions, bibliographies, chronologie, notes et relevés de variantes par Paul
Verniére, Paris 1968, S. 154.

Am Begriff der conditions bzw. der états hiangt die gesamte Wirklichkeit des Sozialen, die
Geburt, die Rechte und Pflichten, die Ausbildung, die Tétigkeiten/Berufe, die familialen
Beziehungen, die Okonomie, die Reproduktion der Familie und des Staates, das ganze
soziale >Lebens, das sich permanent verdndert. Zum komplexen Verhéltnis von genealo-
gischen und 6konomischen Aspekten bei der Differenzierung der >Stande< in der Frithen
Neuzeit sieche Heinrich Bosse: Gelehrte und Gebildete — die Kinder des 1. Standes, in:
Ders.: Bildungsrevolution 1770-1830, hg. mit einem Gespréch von Nacim Ghanbari, Hei-
delberg 2012, S. 327-350.

13

14

15

16

- am 16.01.2026, 22:46:1! [r—



https://doi.org/10.5771/9783968216638-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

56 Johannes F. Lehmann

Zeit der Gegenwart vergegenwartigen. Der gesamte apparative Aspekt der
Theaterreform Diderots, die Gewinnung der Bithne als Raum der Darstel-
lung, das Ensemblespiel und vor allem die sogenannte vierte Wand,'” Iisst
sich so als Effekt einer reflexiven Verzeitlichung verstehen, einer Reflexion
auf den Menschen als Produkt seiner zeitlichen, je gegenwirtigen Bedin-
gungen, deren konstitutiver Zusammenhang beobachtet werden soll.'® Die
Sichtbarmachung dieses Zusammenhangs aus Bedingungen und Formen
verfolgt Diderot tiber die soziale (und familiale) Sphére hinaus wiederum
bis ins Biologische: Jeder lebende Organismus, so sagt es Diderot in sei-
nem Fssai sur la peinture, wird durch die Notwendigkeit, sich zu erhalten und
sich fortzupflanzen, auf spezifische Weise geformt und verformt — und diese
»Difformititen« - als die Spuren der Tatsache, dass das Leben nie jenseits
der es ermdglichenden Bedingungen gedacht werden kann, nie jenseits der
Zeit - schreiben sich in seinen Korper ein.'” Von dieser biologischen Ein-
sicht in das notwendig bedingende Verhéltnis von Lebewesen und Umwelt
gelangt Diderot wiederum zu den Stinden bzw. den sozialen Unterschie-
den, die aufgrund des verschiedenen Alters und der verschiedenen Bean-
spruchung des Korpers bei der Arbeit auch selbst biologische Unterschiede
sind.?” Statt nach den akademischen Konventionen zu zeichnen, sollten die
Maler die biologisch-soziale Vielfalt der gegenwirtigen Menschen beobach-
ten, »Personen von verschiedenem Alter und Geschlecht, aus allen Stinden
Jconditions] der Gesellschaft genommen, genug, alle Arten von Naturen.«*!

17 Vgl. Johannes F. Lehmann: Der Blick durch die Wand. Zur Geschichte des Theaterzu-
schauers und des Visuellen bei Diderot und Lessing, Freiburg i.Br. 2000.

Dabei ist der Hausvater, dem Diderot bekanntlich selbst ein Drama gewidmet hat, gerade
deshalb ein so interessanter Stand, weil er im Schnittpunkt der sozialen Differenzierung
durch Stande selbst steht — und an ihm der soziale Wandel daher besonders sinnfillig
wird: »Le pere de famille! Quel sujet, dans un siecle tel que le ndtre, ou il ne parait pas
qu’on ait la moindre idée de ce que c’est qu'un pere de famille!« Diderot: Entretiens (wie
Anm. 15), S. 154.

19 Vgl. Denis Diderot: Versuch tiber die Malerei, in: Ders.: Asthetische Schriften, hg. von
Friedrich Bassenge, 2 Bde., Frankfurt a.M. 1968, 1. Bd., S. 635-694, hier S. 636. Diderot
spricht von der »geheimen Verbindung« und »notwendigen Verkettungen dieser Difformi-
taten.«

»Ich habe niemals gehort, dafy man eine Figur tibel gezeichnet nenne, wenn sie ihre dufiere
Organisation deutlich sehen laflt, wenn das Alter, die Gewohnheit und die Leichtigkeit,
tigliche Beschiftigungen [fonctions] auszuiiben, wohl ausgedriickt ist. Diese Beschiftigun-
gen bestimmen die vollkommene Gréfie der Figur, die Proportion jedes Gliedes und des
Ganzen: daher sehe ich das Kind entspringen, den erwachsenen Mann und den Greis,
den wilden sowie den gebildeten Menschen, den Geschiftsmann /magistrat], den Soldaten
und den Lasttrager.« Ebd., S. 637.

*! Ebd., S. 641.

18

20

- am 16.01.2026, 22:46:1! [r—



https://doi.org/10.5771/9783968216638-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zum Verhiltnis von Leben, Zeit und Gegenwart um 1770 57

Mit dem Blick auf alle Arten von Naturen geht es Diderot — gleichsam als
Biologe des Sozialen — darum, die notwendigen Bedingungen der Méglich-
keit des Lebens, wie sie gegenwirtig sichtbar sind, mit zum Gegenstand
der Kunst zu machen.?? Eine solche Kunst, die nicht von der Akademie
ausgeht, sondern vom >Lebens, heifit wenig spiter Kunst des Genies. Das
poetische Genie, wie es seit 1770 auf das >Leben« in Opposition zu Rhetorik,
»Schriftc und gelehrter Uberlieferung bezogen wird, wird zugleich durch die
ihm zugesprochene »Momentaneitit«,” nimlich die Fihigkeit, sich in der
Gegenwart auf die >Gegenwart« zu bezichen, konturiert. Auf diesen Zusam-
menhang von Gegenwart, Genie und >Leben< komme ich am Ende noch
einmal ausfiihrlich zurtick.

Das Theater als Medium, das die sozialen Veranderungen, die Stande, d.h.
die conditions als die zeitlichen Bedingungen des Lebens darstellen soll und mit
ithnen die Zeit der Gegenwart, das ist der Impuls, den Mercier und Her-
der sowie die Stirmer und Drénger, und hier vor allem Lenz, von Diderot
aufgenommen haben. Besonders deutlich formuliert das Louis-Sébastien
Mercier in seinem Buch Du Théitre ou Nowvel essai sur lart dramatique (1773),
zu dessen deutscher Ubersetzung von 1776 der junge Goethe einen Anhang
aus seiner Brieftasche beigesteuert hat. Mercier schreibt: »Der Mensch, der
durch Regierungsformen, Gesetze, Gewohnheiten modificirt wird, wird
zum ganz andren Wesen als er erst war. Folglich miifien auch die alten Re-
geln des Geschmacks sich dndern, und sich den neuen Gewohnheiten, den
neuen Begriffen anpafien lalen.«**

Der Mensch wird — mit und durch die Zeit -~ zum ganz anderen Wesen als
er war! Auch hier also, in der Sphire des Sozialen, erscheint jener Gedanke,
der die Zeit als Formationskraft reflektiert. Daraus wiederum folgt, dass

= Vel. Denis Diderot: Aus dem Salon von 1767, in: Ders.: Asthetische Schriften (wie
Anm. 19), 2. Bd., S. 14-16.

23 Johann Caspar Lavater: Physiognomische Fragmente zur Beférderung der Menschen-
kenntnifl und Menschenliebe, Vierter Versuch, Leipzig/Winterthur 1778, S. 82. Fir die-
sen Hinweis danke ich Peter Schnyder.

24 [Louis Sébastien Mercier]: Neuer Versuch iiber die Schauspielkunst. Aus dem Franzosi-
schen [von Heinrich Leopold Wagner]. Mit einem Anhang aus Goethes Brieftasche. Fak-
similedruck nach der Ausgabe von 1776, mit einem Nachwort von Peter Pfaff, Heidelberg
1967, S. 199.

- am 16.01.2026, 22:46:1! [r—



https://doi.org/10.5771/9783968216638-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

58 Johannes F. Lehmann

der Schriftsteller Zeitgenosse sein soll und nicht Gelehrter, dass er sich fiir
das Leben seiner Gegenwart interessieren soll. Nur so kénne dem Drama
ein »Karakter von Niitzlichkeit fiir die Gegenwart«®® eingeprigt werden.
Mercier fordert in diesem Sinne die Beobachtung und die Darstellung der
Gegenwart:

Man hat die Alten studirt, und hat wohl daran gethan; aber bey ihnen wird man
keine detallirte Kenntnif3 der jetzigen Menschen finden. Neue Generationen haben
in diese moralische Existenz, in diesen Protheus, der, indem er entschliipft, alle Ge-
stalten annimmt, grofle Verinderungen gebracht.?

Daraus wiederum folgt der Imperativ, die Darstellung der eigenen Gegen-
wart an einem erkennbaren Zeitindex auszurichten. Es heiflt weiter: »Ich
will schlechterdings erkennen kénnen, in welchem Jahr er [der Schriftsteller]
sein Werk verfertigt hat.« Und Mercier fahrt fort: Ich will, dass der Schrift-
steller »das Interesse des Augenblicks, in dem er schreibt, nicht aus der Acht
lasse; ich will einen Wiederschein von den Geschifften, die die Nation in
Bewegung setzen, bey ihm entdecken; ich will einen Mann horen, der mit
dem, was um ihn herum vorgeht, bekannt«*” ist. Der hier deutlich werden-
de Zusammenhang zwischen einem zeitlichen Verstindnis von Gegenwart
und ihrer Darstellung als die bedingende Umwelt der jetzt Lebenden findet
sich auch in den Programmatiken von Herder, Lenz und Goethe.

Sowohl biologisch (nach Holbach/Diderot) als auch sozial (nach Rousseau/
Diderot/Mercier) ist der Mensch ein Proteus, der - je nach seinen zeitlichen
Bedingungen - ein ganz anderer wird. Im Begriff des Lebens, wie er bei den
franzosischen Materialisten jenseits der praformierten Schépfungsordnung
gedacht wird, als kontingente, selbstbewegliche und evolutionére Dynamik,
und wie er in den Theorien der Epigenese sich in der zweiten Halfte des
18. Jahrhunderts durchsetzt,® spielt die Zeit, und hier insbesondere die Zeit

% Fbd. Im franzésischen Original heifit es: »Il reste & imprimer au Drame un caractere

d’utilité présente [...].« [Louis Sébastien Mercier:] Du théitre ou nouvel essai sur 'art

dramatique, Amsterdam 1773, S. 149.

Mercier: Neuer Versuch (wie Anm. 24), S. 198f. In der Anmerkung zu »moralische Exis-

tenz« schreibt Mercier, ebd.: »Die Buchdruckerkunst, das Schieffpulver, die Entdeckung

der neuen Welt, die Posten, die Wechselbriefe, und das vorgebliche Gleichgewicht Euro-

pens haben das ganze alte System tiber einen Haufen geworfen.«

%7 Ebd., S. 200.

28 Vgl. Hubert Thiiring: Das neue Leben. Studien zu Literatur und Biopolitik 1750-1938,
Miinchen 2012. Ebenso Helmut Miiller-Sievers: Epigenese. Naturphilosophie im Sprach-
denken Wilhelm von Humboldts, Paderborn u.a. 1993, bes. S. 30-54.

26

- am 16.01.2026, 22:46:1! [r—



https://doi.org/10.5771/9783968216638-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zum Verhiltnis von Leben, Zeit und Gegenwart um 1770 59

der Gegenwart, eine zentrale Rolle.?® An die Stelle der bloflen Wiederho-
lung des Lebens (und der von Gott gesetzten Gattungen) durch die Ausfal-
tung schon bei der Schépfung praformierter Keime tritt ein Modell, welches
das Leben im Augenblick der Zeugung jeweils neu einsetzen lsst, tritt ein
Modell der Bildung, gemafi dem Organismen sich autopoietisch und mittels
ihrer >Lebenskraft« in der Interaktion mit ihrer Umwelt entwickeln.?* Da
das, was in der Interaktion zwischen System und Umwelt passiert, nicht
vorhersehbar ist, da es immer andere Umwelten sind, auf die das System
in zeitlich immer variierenden Systemzustdnden trifft, ist das, was tatsdch-
lich geschieht, gebunden an den jeweiligen Moment der Gegenwart. »Die
Epigenese ist wahr, insofern alles Besondere zu seiner Zeit entsteht«?! so
formuliert riickblickend Karl Friedrich Burdach. Die »innere Lebenskraft,
so sagt es Herder in metaphorischer Ubertragung auf seelische Krifte, ist
selbst gerade definiert als die »Gegenwart des Geistes«.3

Diese neue Rolle der Zeit der Gegenwart innerhalb des so gedeuteten Le-
bensprozesses korrespondiert einer semantischen Verschiebung im Ge-
brauch des Substantivs >Gegenwart« iiberhaupt. Dieses hatte namlich bis ins
letzte Drittel des 18. Jahrhunderts noch gar keine zeitliche, sondern allein

29 Vgl. zur Rolle der Zeit im Begriff des Lebens seit dem ausgehenden 18. Jahrhundert
Francois Jacob: Die Logik des Lebenden. Eine Geschichte der Vererbung, aus dem Fran-
z6sischen von Jutta und Klaus Scherrer, mit einem Nachwort von Hans-Jérg Rheinberger,
Frankfurt a.M. 2002 (zuerst Paris 1970), S. 145-194. Vgl. auch Michel Foucault: Die Ord-
nung der Dinge. Eine Archiologie der Humanwissenschaften, tibers. von Ulrich Képpen,
Frankfurt a.M. 1994 (zuerst Paris 1966), S. 337: »Aber das Lebendige wird von Anfang
an mit den Bedingungen gedacht, die ihm eine Geschichte zu haben gestatten.«

Die Lebenskraft bzw. den Bildungstrieb hatte vor allem Johann Friedrich Blumenbach
in Anschlag gebracht und nach ihm viele andere, siche hierzu Thiring: Das neue Leben
(wie Anm. 28), S. 334-359.

31 Karl Friedrich Burdach: Die Physiologie als Erfahrungswissenschaft, Bd. 1, Leipzig 1826,
S. 572.

»Der wachende, gesunde Gebrauch der Sinne, thitiger Verstand in wirklichen Fallen des
Lebens, muntere Aufmerksamkeit mit reger Erinnerung, mit schnellem Entschlufi, mit
gliicklicher Wirkung begleitet; sie allein sind das, was wir Gegenwart des Geistes, innere Le-
benskrafi nennen, die sich also auch mit dem Gefiihl einer gegenwirtigen wirksamen Kraft,
mit Gluckseligkeit und Freude selbst belohnet.« Johann Gottfried Herder: Ideen zur Phi-
losophie der Geschichte der Menschheit, in: Ders.: Werke in zehn Banden, Bd. 6, hg. von
Martin Bollacher, Frankfurt a.M. 1989, S. 329.

30

32

- am 16.01.2026, 22:46:1! [r—



https://doi.org/10.5771/9783968216638-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

60 Johannes F. Lehmann

raumliche Bedeutung.33 Die oben zitierte Forderung Merciers, das Drama
solle einen »Karakter der Nitzlichkeit fiir die Gegenwart« gewinnen, ist ei-
ner der ersten Belege fiir einen zeitlichen Gebrauch des Substantivs >Ge-
genwartc«. Bis dahin wird das Wort gebraucht im Sinne von Anwesenbhetit,
Prisenz, im selben Raum sein, mit dem eigenen Kérper (bzw. der Seele) auf
die prasente Umgebung wirken kénnen: »Der Zustand, da man durch seine
eigene Substanz ohne moralische Mittelursachen, ja ohne alle Werkzeuge an
einem Orte wirken kann, die Anwesenheits, so fasst Adelung die Bedeutung
von >Gegenwart< zusammen.>* Bei Zedler ist >Gegenwart« ein Begriff, der
sich auf die rdaumliche Position endlicher und nichtnotwendiger Kreaturen
bezieht: »Gegenwart; in so ferne sie von Creaturen gesagt wird, bestehet sie
in derjenigen Relation, da eine Sache mit der andern so zugleich existiret,
daf} sie sich mit threm Wesen bey derselben entweder nahe oder nicht nahe
befindet.«®® Erst in Worterbiichern des 19. Jahrhunderts wird die zeitliche
Bedeutung dann dominant.

Dass der Begriff >Gegenwart« etwa seit 1770 i zeitlicher Verwendung be-
legt ist, zeigt, dass hier, tiber den Kontext der Diskurse des Lebens hinaus,
offenbar der Bedarf fiir einen Begriff entsteht, der die eigene bzw. die jetzige
Zeit zugleich als die Zeit derjenigen beschreibt, die sie als #re Gegenwart
erleben. Die Bedeutungsverschiebung im Substantiv >Gegenwart« ist ein
erkldrungsbediirftiges Phinomen, das als Symptom fiir jenen historischen

33 Siche hierzu schon Niklas Luhmann: Temporalisierung von Komplexitit. Zur Seman-
tik neuzeitlicher Zeitbegriffe, in: Ders.: Gesellschaftsstruktur und Semantik. Studien zur
Wissenssoziologie der modernen Gesellschaft, Bd. 1, Frankfurt a.M. 1980, S. 235-300,
und auf dieser Basis grundlegend, aber bislang eher folgenlos fir die Erforschung der
Historizitat des Begriffs »Gegenwart« Ingrid Oesterle: Der Fihrungswechsel der Zeithori-
zonte in der deutschen Literatur. Korrespondenzen aus Paris, der Hauptstadt der Mensch-
heitsgeschichte, und die Ausbildung der geschichtlichen Zeit >Gegenwarts, in: Studien zur
Asthetik und Literaturgeschichte der Kunstperiode, hg. von Dirk Grathoff, Frankfurt
a.M. 1985, S. 11-76. Sowie dies.: »Es ist an der Zeitl« Zur kulturellen Konstruktions-
veranderung von Zeit gegen 1800, in: Goethe und das Zeitalter der Romantik, hg. von
Walter Hinderer, Alexander von Bormann und Gerhart von Graevenitz, Wirzburg 2002,
S.91-121.

Johann Christoph Adelung: Grammtisch-kritisches Worterbuch der hochdeutschen

Mundart, Bd. 2, Hildesheim 1970 (= Nachdruck der Ausgabe Leipzig 1796), S. 488.

Johann Heinrich Zedler: Grosses vollstindiges Universal-Lexicon aller Wissenschaften

und Kinste, Bd. 10, Graz 1994 (= Nachdruck der Ausgabe Halle 1735), Sp. 594.

36 Johann Christian Lossius: Neues philosophisches allgemeines Real-Lexikon: oder Worter-
buch der gesamten philosophischen Wissenschaften, 2. Bd., Exfurt 1804, S. 215: »Gegen-
wart. Metaphys. Die unmittelbare Gemeinschaft wird Gegenwart genannt.« Zumindest
als zweiter Teil der Bedeutung findet sich die zeitliche Bedeutung bei Johann Heinrich
Gampe: Worterbuch der Deutschen Sprache, Zweiter Theil, Braunschweig 1808, S. 265:
»Die gegenwirtige Zeit. In der Vergangenheit und Zukuntft, wie in der Gegenwart.«

34

35

- am 16.01.2026, 22:46:1! [r—



https://doi.org/10.5771/9783968216638-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zum Verhiltnis von Leben, Zeit und Gegenwart um 1770 61

Whandel ernst zu nehmen ist, innerhalb dessen >historischer Wandel« zur
Selbstverstandlichkeit wird — und zum Begrindungsargument fiir weiteren
Woandel. Was genau aber leistet das Substantiv >Gegenwart« gegeniiber den
dlteren adjektivischen Formen wie >heutige« oder »jetzige< Zeit? Die Gegen-
wart bezeichnet eine solche gegenwirtige Zeit, die sich nicht nur zufalliger-
weise von anderen, vergangenen Gegenwarten unterscheidet, sondern die
dieses Unterschiedensein im Begriff der Gegenwart immer schon impliziert
und mit zum Ausdruck bringt. Mit anderen Worten: Die »jetzige Zeit« kann,
sie muss aber nicht von einer >fritheren< Zeit unterschieden sein, die >Gegen-
wart< aber ist immer und notwendig die Gegenwart derer, die sie als ihre
Gegenwart erleben — und damit auch immer notwendig verschieden von
vergangenen oder zukiinftigen Gegenwarten.

Norbert Elias hat die Syntheseleistung dieses seit dem letzten Drittel des 18.
Jahrhunderts neuen Zeitbegriffs ~Gegenwart« (neben den Substantiven >Ver-
gangenheit« und >Zukunft dahingehend bestimmt, dass »die Menschen, auf
die sich diese Begriffe bezichen und deren Erfahrung sie zum Ausdruck
bringen, stindig im Wandel begriffen sind und daf§ der Bezug auf Men-
schen, auf ihre Erfahrung, in die Bedeutung dieser Begriffe einge/n‘.«37 Worte wie
frither< oder »spiters, die lediglich Differenzen innerhalb einer Chronologie
bezeichnen, funktionieren

unabhingig von jeder bestimmten Bezugsgruppe. [...] Der Begriff der Gegenwart
dagegen ist die Zeitbestimmung einer lebenden Menschengruppe, die weit genug
entwickelt ist, um eine kontinuierliche Geschehensabfolge, gleichgiiltig ob naturaler,
sozialer oder personlicher Art, auf den Wandel zu bezichen, dem sie selbst unter-
worfen ist.%®

Das Substantiv >Gegenwart« bringt die Reflexion der subjektiven Erfahrung
zeitlicher Verdnderung zum Ausdruck, indem es sie zugleich auf eine »iiber-
greifende Vorstellung eines in spezifischem Sinne verstandenen kontinuierli-
chen Zeitverlaufs<®® bezieht. Gegenwartc meint nicht einfach den Gegensatz
der jetzigen Zeit zu einer fritheren, der modernen, heutigen Zeit zur Zeit der
Antike, sondern >Gegenwart« ist ein Reflexionsbegriff fiir ein temporal sich
dauernd mitverschiebendes Set der jewells jetzigen Bedingungen und der
durch sie sich vollziehenden Produktion/Konstitution der jeweils in der Ge-

37 Norbert Elias: Uber die Zeit, Frankfurt a.M. 1988, S. 47 (Herv. J.L.).

3% Ebd., S. 49.

39 Elke Uhl: Gebrochene Zeit? Ungleichzeitigkeit als geschichtsphilosophisches Problem, in:
Geschichtsphilosophie und Kulturkritik. Historische und systematische Studien, hg. von
Johannes Rohbeck und Herta Nagl-Docekal, Darmstadt 2003, S. 50-74, hier S. 54.

- am 16.01.2026, 22:46:1! [r—



https://doi.org/10.5771/9783968216638-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

62 Johannes F. Lehmann

genwart Lebenden, die ihrerseits wissen, dass diese Bedingungen morgen
bereits wieder andere sein werden. Wie sich diese Vorstellung einer Zeit der
Gegenwart vor dem Hintergrund einer Reflexion auf historischen Wandel
noch ohne den Zeitbegriff >Gegenwart« artikuliert, zeigt etwa die folgende
geschichtsphilosophische Uberlegung aus Adam Weishaupts »Anrede« an

die Illuminaten:

Mit jeder dieser Perioden des ganzen Geschlechts lernen die Menschen neue, ithnen
vorher unbekannte Bediirfnisse kennen. Jedes neue Bediirfnif} ist gleichsam der
Saamen, aus welchem eine neue Veranderung, ein neuer Zustand, ein Besserseyn
hervor keimt, weil es den Menschen zur Thitigkeit reifdt, in ihm den Nisus [die
Energie, den Schwung] hervorbringt, solches zu befriedigen, hinwegzuschaffen. Aus
jedem befriedigten Bedtrfnifl entsteht wieder ein neues, und die Geschichte des
Menschen Geschlechts ist die Geschichte seiner Bediirfnisse, wie das eine aus dem
andern entstanden: und diese Geschichte, diese Abstammung, diese Entwickelung
der Bediirfnisse ist die Geschichte der Vervollkommnung des ganzen Geschlechts;
denn nach diesen richten sich Kultur, Verfeinerung der Sitten, Entwicklung der
schlafenden Geisteskrifte: mit der Entwicklung derselben dndert sich zugleich die
Lebensart, der moralische und politische Zustand, die Begriffe von Gliickseligkeit,
das Betragen der Menschen gegen einander, ihre Verhiltnisse unter sich, die ganze
Lage der jedesmaligen gleichzeitigen Welt*®

Die »ganze Lage der jedesmaligen gleichzeitigen Welt«, das ist der komple-
xe Ausdruck fiir genau jenen komplexen Sachverhalt einer Gleichzeitigkeit
von jewelils in einer (jedesmaligen) Zeit miteinander verbundener Elemente
und Bedingungen einer >Welts, die sich in und durch die Zeit miteinander
verdndern und deren synchroner Zusammenhang als Abfolge jedesmaliger,
d.h. auch voneinander unterschiedener Gleichzeitigkeiten zu denken ist. Mit
anderen Worten: als synchrone Schnitte durch einen Zusammenhang von
Verhiltnissen, zu deren Reflexion der Zeitlichkeit threr raumlich metapho-
risierten Elemente (Lage, Verhiltnisse etc.) der Begriff »Gegenwartc zum
Zeitbegrift transformiert wird.

40" Adam Weishaupt: Anrede an die neu aufzunehmenden Tlluminatos dirigentes, in: Nach-
trag von weitern Originalschriften, welche die Illuminatensekte tiberhaupt, sonderbar
aber den Stifter derselben Adam Weishaupt, gewesen Professor zu Ingolstadt betreffen
[...], Zwo Abtheilungen, II, Miinchen 1787, S. 44-121, hier S. 53f.

- am 16.01.2026, 22:46:1! [r—



https://doi.org/10.5771/9783968216638-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zum Verhiltnis von Leben, Zeit und Gegenwart um 1770 63

V.

Wie aber ist diese Verzeitlichung zu erklaren, wie kommt es, dass das Sub-
stantiv >Gegenwart« zeitliche Bedeutung gewinnt, und wie kommt es, dass
soziale und nichtsoziale (geographische, physikalische, biologische, physio-
logische) »Lagen« als je zeitliche Bedingungen der in ihnen /lebenden Men-
schen gedacht werden? Die Denkfigur, die zu erkliren ist, besteht aus zwei
Komponenten, zum einen aus der Vorstellung, der Mensch sei das Produkt
(sozialer und nichtsozialer) Umweltbedingungen, zum anderen aus der Pra-
misse, diese Umwelt sei selbst zeitlichem Wandel unterworfen. Ein Feld, auf
dem diese in sich gedoppelte Denkfigur insbesondere Plausibilitit gewinnt,
ist das Nachdenken tiber Prozesse der Bildung, und zwar der Bildung im
doppelten Sinne des Wortes: Prozesse der Formation des Lebens (Theorien
der Epigenese) sowie Prozesse des Lernens und Lehrens (Schule, Universi-
tit, Rede, Schrift und Buchdruck), die nun in enger Analogie zu Prozessen
des Lebens gedacht werden. In diesem zweiten Feld entsteht im letzten Drit-
tel des 18. Jahrhunderts ein diskursiver Differenzierungsprozess, der Rede
und Schrift nicht mehr als Reprasentationen gleichsetzt, sondern sie scharf
zu unterscheiden beginnt und so ein spezifisches »Problem der Schriftlich-
keit<*! entdeckt. Im Rahmen dieser kritischen Schriftreflexion entsteht eine
Opposition zwischen Schrift und >Lebens, die fiir die Plausibilisierung einer
Zeit der Gegenwart eine zentrale Rolle spielt.

In seinen Fragmenten iiber die deutsche Literatur stellt Herder seiner eigenen
Zeit die kritische Diagnose des Verfalls durch Schriftlichkeit. In der »alten
sinnlichen Zeit der Welt« dagegen,

in jenen rohen Zeiten, wo noch die Seele der Dichter, die zu sprechen, und nicht zu
plappern gewohnt war, nicht schrieb, sondern sprach, und auch schreibend lebendige
Sprache ténete: in jenen Zeiten, wo die Seele des andern nicht /s, sondern Adrte, und
auch selbst im Lesen, zu sehen und zu hiren wufdte, weil sie jeder Spur des wahren und
natiirlichen Ausdrucks offen stand: daher rithren jede Wunder, die die Dichtkunst
geleistet, iiber die wir staunen und fast zweifeln; die aber unsre sufie Herren ver-
spotten, und nérrisch finden: daher rithrt alles Leben der Dichtkunst, was ausstarb,
da der Ausdruck nichts als Kunst wurde, da man ihn von dem, was er ausdriicken sollte,
abtrennete [...].*2

*1' Heinrich Bosse: Der Autor als abwesender Redner, in: Ders.: Bildungsrevolution (wie
Anm. 16), S. 237-249, hier S. 241.

42 Johann Gottfried Herder: Uber die neuere deutsche Literatur. Fragmente, als Beilagen zu
den Briefen, die neueste Literatur betreffend. Dritte Sammlung. 1767, in: Ders.: Werke in
zehn Bénden, hg. von Martin Bollacher u.a., Bd. 1: Frithe Schriften 1764-1772, hg. von

- am 16.01.2026, 22:46:1! [r—



https://doi.org/10.5771/9783968216638-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

64 Johannes F. Lehmann

Herders Opposition von >sprechen« versus >schreiben< und »lesen< versus
»horenc ist zugleich eine Opposition, die innerhalb des Umgangs mit Schrift
selbst wiederkehrt: In den alten Zeiten tonte schreibend lebendige Sprache,
und selbst im Lesen wusste man zu héren und zu sehen. Der »Verfall der
Dichterei«, den Herder beklagt, liegt darin begriindet, dass »man sie der
Mutter Natur entfiihrte, in das Land der Kunst brachte, und als eine Toch-
ter der Kuinstelei ansah: der Fluch der auf dem Lesen der Alten ruhet, wenn
wir blo Worte lernen [...]J«.*2

Es geht also nicht gegen das Lesen von Schrift iiberhaupt, sondern gegen
eine Weise des Lesens, die das Wort nicht als lebendigen Ausdruck einer
sich ausdriuckenden Seele fasst, sondern als blofies Zeichen, als rhetorisches
Kleid und nicht als beseelten Kérper. Herder reflektiert diesen Verlust der
Lebendigkeit durch rhetorischen Umgang mit Schrift auch als Erfahrung
seines eigenen Lebens. Als er 1769 aus seinem Amt als Rektor in Riga aus-
steigt und sich auf ein Schiff nach Frankreich begibt, blickt er auf sich selbst
und seinen Bildungsgang kritisch zurtick. Zwar habe er frith Karriere als
Prediger und gelehrter Autor gemacht, gleichwohl wiinsche er sich, seine
Zeit mit einer anderen Art des Wissens gefiillt zu haben:

Ich beklage mich, ich habe gewisse Jahre von meinem Menschlichen Leben verlohren:
und lags nicht blos an mir sie zu genieflen? bot mir nicht das Schicksal selbst die
ganze fertige Anlage dazu dar? [...] Ich hitte meine Jahre geniessen, griindliche,
reelle Wiflenschaft kennen, und Alles anwenden gelernt, was ich lernte. Ich wire
nicht ein Tintenfafl von gelehrter Schriftstellerei, nicht ein Worterbuch von Kiins-
ten und Wiflenschaften geworden, die ich nicht gesehen habe und nicht verstehe:
ich wire nicht ein Repositorium voll Papiere und Biicher geworden, das nur in die
Studierstube gehort. Ich wire Situationen entgangen, die meinen Geist einschlossen
und also auf eine falsche intensive Menschenkanntnif} einschriankten, da er Welt,
Menschen, Gesellschaften, Frauenzimmer, Vergntigen, lieber extensiv, mit der edlen
feurigen Neubegierde eines Junglinges, der in die Welt eintritt, und rasch und uner-
miudet von einem zum andern lauft, hitte kennen lernen sollen. Welch ein andres
Gebaude einer andern Seele! Zart, reich, Sachenvoll, nicht Wortgelehrt, Munter,
lebend, wie ein Jiingling! einst ein gliicklicher Mann! einst ein gliicklicher Greis!**

Ulrich Gaier, Frankfurt a.M. 1985, S. 367-539, hier S. 403. Herder reflektiert in diesem
hier zitierten sechsten Abschnitt der dritten Sammlung in historischer und zeichentheo-
retischer Perspektive das Verhiltnis von Gedanke und Ausdruck. Grundlegend hierzu
Bosse: Der Autor (wie Anm. 41), S. 237-249.

3 Herder: Fragmente (wie Anm. 42), S. 403.

“ Johann Gottfried Herder: Journal meiner Reise im Jahr 1769, hg. von Katharina Momm-
sen, Stuttgart 1983, S. 9f.

- am 16.01.2026, 22:46:1! [r—



https://doi.org/10.5771/9783968216638-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zum Verhiltnis von Leben, Zeit und Gegenwart um 1770 65

Die Argumentation stellt hier die gelehrte Schriftstellerei, Worterbuch, Pa-
piere und Biicher auf der einen der griindlichen und reellen Kenntnis von
Welt und Sachen, der Anwendung und dem Geniefien auf der anderen Sei-
te gegeniiber. Zugleich verkniipft Herder diese Opposition mit der biologi-
schen von Jiingling versus Greis. Der Jingling lernt nicht Worte auswendig,
die er vorfindet und von den Alten tibernimmt, sondern er (er)findet, formt
und bildet seine eigenen Worte aus dem eigenen Kontakt mit der Welt; zu-
mindest ist das der Wunsch, der bis zur Phantasie der Selbstzerstérung alles
nicht selbst Gelernten fiihrt:

o warum ist man durch die Sprache, zu abstrakten Schattenbildern, wie zu Kérpern,
wie zu existirenden Realititen verw6hnt? = = Wenn werde ich so weit seyn, um
alles, was ich gelernt, in mir zu zerstéren, und nur selbst zu erfinden, was ich denke
und lerne und glaube!*>

Und am Ende des Tagebuches heifit es: »Jeder Mensch muf sich eigentlich
seine Sprache erfinden, und jeden Begrif in jedem Wort so verstehen, als
wenn er ihn erfunden hitte.«*S Die Jugend der Seele, das ist fiir Herder die
Fihigkeit, Worte durch Vermittlung der Sinne im gegenwirtigen Moment
zu finden: »Und wer seine Muttersprache so lebendig lernte, daf} jedes Wort
thm so zur Zeit kdme, als er die Sache sieht und den Gedanken hat: welch
ein richtiger, philosophisch denkender Kopf! Welch eine junge blithende
Seele!«*

Im Zentrum von Herders Phantasien einer kommenden Vollkommenheit
durch Bildung,48 im Kern seiner Phantasie einer Realschule? und im Kern
seiner Erfindung des Historismus® liegt jenes Verhiltnis zwischen aufneh-
mender und verarbeitender jugendlicher Seele und umgebender Welt als
Bildungsfaktor des Lebens — und damit ein Verhiltnis, das Herder vom
Unterricht durch blofle Abstraktionen und Schriftvermittlung gerade un-
terscheidet:

Das ist der Weg, Originale zu haben, nehmlich sie in ihrer Jugend viele Dinge und
alle fiir sie empfindbare Dinge ohne Zwang und Prioccupation auf die ithnen eigne
Art empfinden zu lassen. Jede Empfindung in der Jugendseele ist nicht blos was sie
ist, Materie, sondern auch aufs ganze Leben Materie: sie wird nachher immer ver-

15 Fbd.,, S. 12.

46 Fbd., S. 140.

4 Ebd., S. 140f.

8 Vgl. ebd., S. 20.

49 Vgl. ebd., S. 39-77.
50 Vgl. ebd., S. 30-39.

- am 16.01.2026, 22:46:1! [r—



https://doi.org/10.5771/9783968216638-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

66 Johannes F. Lehmann

arbeitet, und also gute Organisation, viele, starke, lebhafte, getreue, eigne Sensatio-
nen, auf die dem Menschen eigenste Art[,] sind die Basis zu einer Reihe von vielen
starken, lebhaften, getreuen, eignen Gedanken, und d[as] ist das OriginalGenie:
Dies ist in allen Zeiten wiirksam gewesen, wo die Seele mit einer grossen Anzahl
starker und eigenthiimlicher Sensationen hat beschwingert werden kénnen: in den
Zeiten der Erziehung fiirs Vaterland, in grossen Republiken, in Revolutionen, in
Zeiten der Freiheit, und der Zerriittungen wars wiirksam. Diese sind fiir uns weg:
wir sind im Jahrhundert der Erfahrungen, der Polizei, der Politik, der Bequemlich-
keit, wo wir wie andre denken miissen, weil wir, was sie sehen, wie sie sehen lernen,
und man es uns durch Religion, Politik, Gesellschaftston u.s.w. selbst zu denken
verbeut, wie wir wollen. Wir sehen in unsrer Jugend wenige Phanomena, wenn es
noch Zeit ist, sie zu sehen, damit sie in uns leben.?!

Erfunden wird um 1770 nicht nur in Ansitzen ein zeitlicher Begriff von
Gegenwart, sondern zugleich der Begriff der Jugend als jene biologisch de-
finierte Lebensphase, deren grofie physiologische wnd geistige Energie tiber-
haupt fiir einen unvermittelten Bezug auf die »gegenwirtige[n] Ziige«** der
eigenen lokalen Umwelt qualifiziert. Das problematisiert Herder (zundchst)
von der biologischen Zeitlichkeit des Subjekts aus: »O Jugend der Seele, die
so stark spricht, als sie sichet und fithlet! Mit jeder Wiederholung schwindet
ein Zug der Aufmerksamkeit: mit jeder Wiederholung schwicht sich Bild,
es wird nur Nachbild, Nachabdruck, und endlich ists die geschwichste Ge-
stalt der Seele.«*®

Die »Jugend der Seele« erscheint als Integral der notwendig nachlassenden
Fihigkeit des Lebens, sinnlich Gegenwirtiges als ein solches Gegenwartiges
aufzunehmen und wiederzugeben. Was Herder unermiidlich wiederholt, ist
jener unwiederholbare Ursprungsaugenblick der Sprachschépfung, in dem
die (jugendliche) Seele noch keine Sprache hat, aber aufgrund der unmittel-
baren sinnlich-besonnenen Bezugnahme auf seine lokale Gegenwart Spra-
che findet. Es handelt sich um das Modell einer sensualistisch-vitalistischen
Semiose: Im Augenblick der intensiv erlebten rdumlichen und sinnlichen
Gegenwart vollzieht sich — als Prozess des Lebens — die Verarbeitung eines
Eindrucks der Auflenwelt (der Materie) zu einem individuellen Ausdruck
in der Sprache.>*

°1 Ebd., S. 143f.

52 Johann Gottfried Herder: Von deutscher Art und Kunst. Einige fliegende Blitter, in:
Ders.: Werke (wie Anm. 42), Bd. 2: Schriften zur Asthetik und Literatur 1767-1781, hg.
von Gunter G. Grimm, Frankfurt a.M. 1993, S. 443-549, hier S. 486.

53 Herder: Journal (wie Anm. 44), S. 150. Herder entwickelt die Idee zu einem »Werk tiber
die Jugend und Veraltung Menschlicher Seelen«. Ebd., S. 134.

%% Vgl. hierzu auch Herders Abhandlung iiber den Ursprung der Sprache (1772).

- am 16.01.2026, 22:46:1! [r—



https://doi.org/10.5771/9783968216638-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zum Verhiltnis von Leben, Zeit und Gegenwart um 1770 67

Dieser unwiederholbare Augenblick der Zeichenstiftung verdankt sich zu-
néchst einer Emphatisierung der rdumlichen Dimension von Gegenwart im
Sinne eines Bezugs auf das sinnlich Anwesende. Gerade aber weil der Bezug
als Augenblick gedacht wird, der in zeitlicher Opposition zu jeder weiteren
Wiederholung steht, kippt die Emphatisierung der rdumlichen Dimension
der Gegenwart schon hier auch ins Zeitliche. Zugleich wird die Intensitt
des raumlichen Gegenwartsbezugs an die individuelle Zeit der Kindheit und
der Jugend gebunden. Kindheit ist die Zeit, in der die Eindriicke, weil sie
neu sind, stark wirken, und Jugendlichkeit ist die Fahigkeit, diese lebendige
Starke auch tiber den ersten Eindruck und die Vermittlung der Schrift hin-
aus zu bewahren:

‘Wem seine ersten Bilder so schwach sind, daf} er sie nicht stark und in eben der Stir-
ke von sich geben kann, da er sie empfangen, der ist schwach und alt. So gehts allen
Vielbelesnen und Zuviellesenden, die nicht Gelegenheit haben, das was sie gelesen,
Einmal stark und lebendig zu wiederholen: oder die nicht Lebhaftigkeit genug ha-
ben, zu lesen, als ob man sihe, fiihlte, sich selbst empfinde, oder anwendete [...].%°

Man sieht, wie Herder versucht, durch eine Als-ob-Figur jenes >Leben< im
Sinne eines unmittelbaren Gegenwartsbezug aus Sehen, Fiihlen, Selbst-
empfinden in die Sphire des Lesens von Schrift selbst hineinzutragen, die
thm aber »eigentlich« entgegensteht.

Die Jugend, als Manifestation des Lebens und ihrer Kraft schlechthin, muss,
so sagt es auch Rousseau, vor dem Medium der Schriftlichkeit geschiitzt
werden: »Kein anderes Buch als die Welt, kein anderer Unterricht als die
Tatsachen. Ein Kind, das liest, denkt nicht; es liest nur. Es unterrichtet sich
nicht, es lernt nur Worte.«*® Die Jugend biologisch als Zeitphase spezifischer
geistiger Energie zu fassen, die besonders befihigt ist, Gegenwartiges als
Gegenwirtiges wahrzunehmen, das hatte bereits vor Herder Claude-Adrien
Helvétius formuliert, indem er seinerseits, in der Folge Rousseaus, geistige
Energie an die kérperlich fundierten Leidenschaften gebunden hatte, deren
Intensitit im Alter unaufhaltbar nachlasse. Das sei erkennbar daran, dass
»Greise nicht mehr zu jenen kithnen Unternehmen und erstaunlichen Leis-
tungen des Geistes fihig sind, die fiir die Leidenschaften charakteristisch

% Herder: Journal (wie Anm. 44), S. 151. JJugend: als Begriff, der biologisches Alter auf
die geistigen Fahigkeiten projiziert, ist ein Zentralbegriff des gesamten Textes. Sieche auch
ebd., S. 134-147.

% Rousseau: Emil (wie Anm. 10), S. 159.

- am 16.01.2026, 22:46:1! [r—



https://doi.org/10.5771/9783968216638-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

68 Johannes F. Lehmann

sind.<*” Die Leidenschaften stellen dabei Energie fiir Gegenwartsbeziige
(in doppeltem Sinne), d.h. fir Aufmerksamkeit, bereit: »Die Starke unserer
Aufmerksamkeit entspricht also der Stirke unserer Leidenschaften.<®® Die
Leidenschaften sind es, die uns befihigen, selbst und vom eigenen Interesse
getrieben, besonders intensive Beobachtungen und Wahrnehmungen der
uns umgebenden Welt zu machen. Der junge Goethe erklart eben dies zur
Voraussetzung der kiinstlerischen Produktion: »Nur da, wo Vertraulichkeit,
Bediirfnifl und Innigkeit wohnen, wohnt alle Dichtungskraft, und weh dem
Kiinstler, der seine Hitte verlafit, um in den Akademischen Pranggebauden
sich zu verflattern!« Und weiter: »Was der Kiinstler nicht geliebt hat, nicht
liebt, soll er nicht schildern, kann er nicht schildern. Ihr findet Rubensens
Weiber zu fleischig! Ich sage euch, es waren seine Weiber [...J«.>

Der Gegenwartsbezug durch die Energie der eigenen Leidenschaft erklart
hier auch, warum Ideale der Kunst nicht zeitlos sind, sondern je aktuell die
eigenen Umwelterfahrungen spiegeln. Und so kippt der emphatisierte sinn-
lich-leidenschaftliche Bezug auf die je gegenwiartige Umwelt ins Zeitliche,
wenn die Umwelt ihrerseits durch und in der Zeit eine andere wird. Mercier
schreibt:

Nur die Pedanten, [...] nur Schulfiichse konnen ausrufen, es leben die Griechen! es leben
die Griechen! Der verstandige Mann wird sagen: >Seht eure Landsleute, oder schreibt
nicht; ihr sollt nicht den Menschen tiberhaupt, den Menschen aus dem Zeitalter, aus
dem Land sollt ihr schildern.« Wer nicht damit anfangen wird die Menschen, mit
welchen er lebt, kennen zu lernen, wird in der theatralischen Kunst keine grofien

Spriinge machen.*

Gegenwart wird, zeitlich verstanden, zu einer Metonymie des alten Raum-
begriffs, einfach weil er nun die Anwesenheit unter dem Aspekt der zeitli-
chen Verinderung fasst.”!

57" Claude-Adrien Helvétius: Vom Geist, iibers. von Theodor Liicke, Berlin/Weimar 1973,
S. 393.

58 Ebd., S. 281.

%9 Johann Wolfgang Goethe: Nach Falkonet und iiber Falkonet, in: Mercier: Neuer Versuch
(wiec Anm. 24), S. 487-496, hier S. 494.

60" Mercier: Neuer Versuch (wiec Anm. 24), S. 199.

! Diese Zeit wird dann in neuer Weise auch wieder an den Raum gebunden, sei es an die
jeweilige Region oder aber an die Nation bzw. die Welt. Gegenwart als Zeit, die wie ein
synchroner Schnitt durch alle sozialen Verhéltnisse funktioniert, impliziert auch, dass die-
se sozialen Verhéltnisse einen standetibergreifenden (lokalen, regionalen, nationalen oder
globalen) Zusammenhang bilden und hier alle betreffen. Gerade dieser Punkt wird dann
zur allgemeinen Erfahrung durch die Franzésische Revolution. Man kann nicht mehr
nicht betroffen sein.

- am 16.01.2026, 22:46:1! [r—



https://doi.org/10.5771/9783968216638-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zum Verhiltnis von Leben, Zeit und Gegenwart um 1770 69

Im Diskurs tiber das Genie wird jene sensualistisch-vitalistische Semiose,
jene Bildung des Genies durch das >Leben< und jenseits gelehrten Unter-
richts durch Worte und Wissenschaften immer wieder auch auf die spezi-
fischen Lebenserfahrungen des Genies zuriickgefiihrt. Die Vorstellung, dass
sich das Genie bzw. der wahre Dichter - jenseits einer Ausbildung durch
das Medium Schrift® - von frith an auf seine gegenwirtige Umwelt bezie-
hen und diese im Medium der Schrift dann als seine Welt darstellen soll,
prigt den Diskurs des poetischen Genies um 1770.% Zum ersten Aspekt:
Das Genie bezieht seinen Stoff aus der Gegenwart, seine wventio orientiert
sich nicht an tiberlieferten Topoi, sondern an der sinnlichen Gegenwart, die
es selbst gleichsam kreativ verstoffwechselt. Unter der Frage »Was soll der
Dichter studieren?« polemisiert daher auch Mercier gegen die rhetorische
Ausbildung des Schriftstellers. Der Dichter soll seine Biicher beiseitelegen
und die Welt, die ihn umgibt, seine Gegenwart, intensiv beobachten: »Was
kann mir interessanter seyn als dasjenige, was in dem Augenblick vorgeht,
in dem ich schreibe!«5

Das Schreiben beginnt nicht mehr beim Lesen der Schriften (der Alten),
sondern beim Leben: An die Stelle des »gelehrten Schulfuchses« tritt das
Genie als Autodidakt: Diese Theorie des Genies als Autodidakt formuliert
in aller Deutlichkeit bereits Christoph Martin Wieland in seiner biographi-

2 Wenn es immer wieder heifit, Genie sei nicht lernbar, sondern angeboren (vgl. Lavater:
Physiognomische Fragmente [wie Anm. 23], S. 80), dann arbeitet hier genau jene Op-
position von Schrift und Leben. Das Genie kann Genie nicht durch Schrift werden. Die
Kategorie des Angeborenen heifit aber nicht, dass sich die Fahigkeiten des Genies nicht
entwickeln missten, hier wird Anlage und Entwicklung noch nicht getrennt. Das Genie
lernt, indem es lebt, mit der Elastizitit seiner Seele, seiner Sinne und seines Nervensys-
tems, immer gegenwirtig zu sein (vgl. ebd., S. 81). Vgl. zur fehlenden Unterscheidung
von Anlage und Entwicklung im 17. und 18. Jahrhundert: Hans-Jérg Rheinberger/Staffan
Miiller-Wille: Vererbung. Geschichte und Kultur eines biologischen Konzepts, Frankfurt
a.M. 2009, S. 39.

Das steht im Gegensatz zu noch kurz zuvor formulierten Versuchen, das Genie innerhalb
der Schénen Wissenschaften zu verorten: »Allein, was vermag das Genie ohne Unterricht,
ohne Kunst, ohne Uebung? Was wird der grofite Geist treffliches hervorbringen, wenn
er noch nicht durch Wissenschaften gebildet, noch nicht mit einem Vorrathe schéner
und niitzlicher Gedanken ausgeriistet, mit einer Menge lebhafter Bilder ausgeschmiickt.«
Christian Firchtegott Gellert: Von dem Einflusse der schénen Wissenschaften auf das
Herz und die Sitten. Eine Rede bey dem Antritte der Profession. Ubers. aus dem Latei-
nischen, in: Ders.: Samtliche Schriften, Siebender Theil, Reuttlingen 1775, S. 76-93, hier
S. 79.

64 Mercier: Neuer Versuch (wie Anm. 24), S. 235.

63

- am 16.01.2026, 22:46:1! [r—



https://doi.org/10.5771/9783968216638-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

70 Johannes F. Lehmann

schen Skizze zu Shakespeare, die er 1766 seinen Ubersetzungen von dessen
theatralischen Werken beigibt.®> Gerade das Fehlen einer »clafischen Erzie-
hung« ist demnach der Grund dafiir, dass Shakespeare ein Genie wurde:
»Es ist mehr als eine blosse Vermuthung, dafi es diesem kleinen Umstand,
dem Mangel einer claflischen Erziehung, zuzuschreiben ist, dafy wir einen
Shakespear haben.«®® Zwar hitte eine klassische Ausbildung, so Wieland,
»seinen Geist gebildet [...], aber mit allen diesen Vortheilen wiirde er nicht
mehr Shakespear gewesen seyn; nicht mehr der urspriingliche Genie [...].«<*”
Und nun setzt Wieland gegen die Schulausbildung durch Texte eine Le-
benssausbildung durch unmittelbare, ndmlich nicht durch Schrift vermittel-
te Erfahrung:

[Eligne Betrachtungen; scharfe Sinnen, als die Werkzeuge dazu; eine genaue Auf-
merksamkeit auf die unmittelbaren Eindriike, welche die Gegenstande auf ihn ma-
chen - das ist es, was den Genie entwikelt, was seine Nerven spannt und belebt,
was thm durch die reineste Nahrung, die er unmittelbar gleichsam aus der Brust der
Natur zieht, zu diesem edeln Wuchs und zu dieser gesunden Fille bringt, welche die
wahren Genien so stark von den Nachahmern (selbst von denen, welche wiirklich
Genie haben) unterscheiden.®

Am weitesten ging in dieser Provokation der alteuropdischen Vorstellung,
dass man Autorschaft in der Schule im Medium der Schrift lerne, sicher
Edward Young in seinen Gedanken tiber das Original-Genie, wenn er be-
hauptet, dass es vielleicht sogar »manches Genie gegeben, welches weder
lesen noch schreiben konnte«.%

In dem Mafle, wie man tiber die jeweiligen Bedingungen nachdenkt, un-
ter denen das Genie am ehesten erweckt werden kann, entsteht nun, das

85 Wicland gibt hier weitgehend eine Ubersetzung der Biographie von Rowe, fiigt aber

gerade jene Gedanken tiber das Genie, um die es im Folgenden geht, selbstindig hinzu.
Christoph Martin Wieland: Einige Nachrichten von den Lebens-Umstanden des Herrn
Willhelm Shakespear, in: Ders.: Gesammelte Schriften, 2. Abt.: Ubersetzungen II (3):
Shakespeares theatralische Werke. Sechster bis achter Teil, hg. von Ernst Stadler, Hildes-
heim 1987 (= Nachdruck der Ausgabe Berlin 1911), S. 558-569.

% Ebd., S. 560.

57 Ebd. Dieses Argument zur Biographie Shakespeares findet sich auch bei Alexander
Gerard: Versuch iiber das Genie. Ubers. aus dem Englischen von Christian Garve,
Leipzig 1776, S. 16f. Fiir Mercier sind die Gelehrten Gesellschaften allenfalls gut, »eine
Nation der Unwissenheit zu entreiflen, und sie zu Mittelméfiigen zu bringen; aber her-
nach ersticken sie auch alles Genie [...] Ein Genie hat jederzeit die Schulen hinter sich
gelaflen, oder hat sie gar verachtet.« Mercier: Neuer Versuch (wie Anm. 24), S. 402.

%8 Wicland: Einige Nachrichten (wie Anm. 65), S. 561.

9 Edward Young: Gedanken tber die Original-Werke, aus dem Englischen tibers., Heidel-
berg 1977 (= Nachdruck der Ausgabe Leipzig 1760), S. 35.

- am 16.01.2026, 22:46:1! [r—



https://doi.org/10.5771/9783968216638-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zum Verhiltnis von Leben, Zeit und Gegenwart um 1770 71

betrifft den zweiten Aspekt, die Idee, die Aufgabe des durch solche Bedin-
gungen entstandenen Genies sei wiederum, die Welt als gegenwirtiges Be-
dingungsgefiige abzubilden, d.h. die jedesmalige gleichzeitige Lage der Welt
darzustellen, wie sie ist, d.h., sie zu dokumentieren. Das formuliert deutlich
Jakob Michael Reinhold Lenz: »Der wahre Dichter verbindet nicht in seiner
Einbildungskraft, wie es thm gefillt, was die Herren die schéne Natur zu
nennen belieben, was aber mit ihrer Erlaubnis nichts als die verfehlte Natur
ist. Er nimmt Standpunkt — und dann muf er so verbinden.<”

Vor dem Hintergrund der tiblichen Nacherzihlungen des Geniediskurses
ist das eine irritierende Auflerung, denn es handelt sich um eine Unfreiheits-
erklirung. Die Rede ist in ihr nicht von der autonomen Phantasie und der
absoluten Freiheit des Genies, das sich von allen Regeln abkoppelt, sondern
Lenz ersetzt eine Regelquelle durch eine andere. An die Stelle der in Bi-
chern tiberlieferten dsthetischen Beschrankungsregeln fur die kiinstlerische
Produktion tritt die empirisch erfahrbare gegenwdirtige Welt als Beschrin-
kungsregel. Der wahre Dichter ist frei, den Standpunkt zu wihlen, von dem
er die ihm zeitgenossische Welt und die Bedingungsketten in ihr anschaut.
Einmal gewdhlt, ist aber das, was er mit seiner besonderen Auffassungs- und
Zusammenfassungsfahigkeit sicht, die Beschrankungsregel seiner Wieder-
gabe, dann muss er so verbinden!

Der Sinn dieser neuen Beschriankungsregel liegt offenbar darin, den Blick
und die besondere Wahrnehmungsfihigkeit des Genies auf die Gegenwart
auszurichten. Auch hier also ist nicht die Schrift und die Uberlieferung der
Vergangenheit Quelle des Schreibens, sondern die gegenwartige Welt, mit
ithren komplexen Relationen und Bedingungsverhiltnissen, die als gegen-
wartige dokumentiert werden soll. Nach Kant, der >Welt« als Totalitdt von
Bedingungen fasst, ist diese fir die Wahrnehmung ein zeitliches Problem,
denn jene Bedingungstotalitit kann eigentlich nur im zeitlichen Nacheinan-
der iiberhaupt nachvollzogen werden.”! Das Genie aber kann jede Art von
Komplexitit mit besonderer Schnelligkeit in ein Bild zusammenfassen. Bei
Lenz lautet der entsprechende Gedanke:

Wir nennen die Képfe Genies, die alles, was ihnen vorkommt, gleich so durch-
dringen, durch und durch sehen, dafl ihre Erkenntnis denselben Wert, Umfang,
Klarheit hat, als ob sie durch Anschaun oder alle sieben Sinne zusammen wire er-

" Jakob Michael Reinhold Lenz: Anmerkungen iibers Theater, in: Ders.: Werke und Briefe,
hg. von Sigrid Damm, Bd. 2, Frankfurt a.M. 1992, S. 648.

& Vgl. hierzu Thomas Khurana: Idee der Welt. Zum Verhiltnis von Welt und Bild bei Kant,
in: Soziale Systeme 18 (2012), H. 1/2, S. 94-118.

- am 16.01.2026, 22:46:1! [r—



https://doi.org/10.5771/9783968216638-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

72 Johannes F. Lehmann

worben worden. Legt einem solchen eine Sprache, mathematische Demonstration,
verdrehten Charakter, was ihr wollt, eh ihr ausgeredt habt, sitzt das Bild in seiner
Seele, mit allen seinen Verhiltnissen, Licht, Schatten, Kolorit dazu.”

Bei Lavater: »Nenn’s ungewodhnliche Schnelligkeit des Geistes, entfernte
Verhiltnisse mit gliicklicher Ueberspringung der Mittelverhltnisse zusam-
menzufassen.«’® Fiir diese Erfassung der Welt als eines dynamischen und
produktiven Lebensbedingungszusammenhanges muss das Genie eine spe-
zifische, ndmlich nur durch sich selbst vermittelte Lebenskraft haben, »aller
Genieen Wesen und Natur ist [...] Selbstleben!«’* Dies wiederum ist physio-
logisch fundiert und auf den Begriff des Lebens bezogen:

Nenn’s Elastizitit der Seele, oder der Sinne und des Nervensystems — die leicht
Eindriicke annimmt, und mit einem schnell ingerirten Zusatze lebendiger Indivi-
dualitdt zurtickschnellt. [...] Nenn’s lebendigen und lebendig machenden Geist, der
sein Leben fuhlt, und leicht und vollkraftig mittheilt; sich in alles hineinwirft mit
Lebensfiille, mit Blitzeskraft.”

Fur Lavater ist diese Art der lebendigen Wahrnehmung und Darstellung des
Lebens selbst eine Zeitfigur, insofern das Genie die Gegenwart als Medium
des Zukiinfligen erkennt: »Nenn’s Ahndung des Unsichtbaren im Sichtbaren,
des Zukiinftigen im Gegenwirtigen.«’®

VI.

Ich fasse zusammen: Auf zwei Feldern wird Mitte des 18. Jahrhunderts for-
muliert, dass die Bedingungen des Lebens sich in der Zeit wandeln, sowohl
auf dem Feld der biologischen als auch auf dem der sozialen Bedingungen.
Die biologischen und die sozialen Formen des Lebens erscheinen so als das
Produkt dieser Verdnderungen in und durch die Zeit. Der Begriff des Le-

2 Lenz: Anmerkungen (wie Anm. 70), S. 648. Ganz ihnlich bei Holbach: System der Na-
tur (wie Anm. 4), S. 111: »Als Geist bezeichnen wir in der Tat die Fahigkeit, mit der
einige Wesen unserer Gattung die Gesamtheit der Gegenstinde und ihre verschiedenen
Beziehungen leicht und schnell auffassen. Als Genie bezeichnen wir die Fahigkeit, diese
Gesamtheit und diese Bezichungen in ausgedehnten, niitzlichen und schwer erkennbaren
Gegenstanden leicht zu tiberblicken.«

73 Lavater: Physiognomische Fragmente (wie Anm. 23), S. 81.

7 Fbd., S. 83.

> Ebd., S. 81.

7% Ebd.

- am 16.01.2026, 22:46:1! [r—



https://doi.org/10.5771/9783968216638-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zum Verhiltnis von Leben, Zeit und Gegenwart um 1770 73

bens, wie er sich in der zweiten Hilfte des 18. Jahrhundert als epigenetischer
Begriff etabliert, beschreibt wesentlich einen Prozess, in dem lebendige Or-
ganismen (mit notwendig nachlassender Kraft) in der jeweils gegenwértigen
Interaktion mit ihrer Umwelt sich selbst bilden. Der Aspekt der »Gegenwartc
in dieser Interaktion wird in Diskursen der Bildung zugleich in Opposition
zur Vermittlung durch Schrift gesetzt und auf die biologische Eigenzeit der
Individuen (Jugend versus Alter) bezogen. Der intensive Bezug der jugendli-
chen Seele« auf thre Aulenwelt (als das raumlich Gegenwirtige) geht durch
Wiederholung und Vermittlung durch Zeichen, die schon da sind, verloren.
In dem Mafle, in dem >Gegenwart« (im Sinn der sinnlichen Prasenz von Er-
fahrungsgegenstinden) als Bedingung von Bildungsprozessen gedacht wird,
wird das Gegenwirtige zur »Gegenwartc verzeitlicht: und zwar zum einen
auf der Seite des Subjekts und seiner Eigenzeit der biologisch nachlassenden
Kraft, die >Gegenwart< erfassen zu kénnen, und zum anderen auf der Seite
des Zusammenhangs von Subjekt und seiner jeweiligen, sich in der Zeit
verandernden Welt bzw. Umwelt. Das Genie ist durch Kontakt mit dem,
was seine Gegenwart konstituiert, Genie geworden und daher seinerseits
befihigt, Gegenwart« darzustellen. Diese Gegenwart ist — als Summe der
sich jeweils verandernden Lage — die Zeit der Gegenwart.

- am 16.01.2026, 22:46:1! [r—



https://doi.org/10.5771/9783968216638-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/



https://doi.org/10.5771/9783968216638-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

