44 Peters How to Relate Differently

suggests putting some of the principles and tools of global logistics to the
use of migrants. In the database MANY, which she presented at the Architec-
ture Biennale in Venice in 2018, the African Terminal featured prominently
as one of her examples. The idea of starting to build supply chains based on
migrational expertise seems to be promising. Imagine that migration would
no longer be seen as a journey from beginning to end, as leaving one coun-
try behind to ideally become citizen of another, but as an endless entangle-
ment of people and things in motion. Imagine that migrants would finally be
acknowledged as experts in this regard. Imagine the multitude of alterna-
tive supply chains that people with migrational experience would be able to
build. Imagine that they would not be constantly stopped but supported in
this endeavor.

Imagine that we were able to relate differently. That we might act as if we
were able to relate differently.

It might seem like a wide stretch from performing citizenship within the city
to the negotiations and fights in rebuilding and reclaiming citizenship in the
interconnectedness of transcontinental migration and sea trade. However, I
would like to argue that in order to perform everybody’s right to research in
a city like Hamburg, and in most big cities today, this is exactly the tension
we have to endure — in practice, theory, and research. Even if, for now, the
results of this research will not foster global changes of structures but only
microchanges, experiencing and understanding these changes has an effect
on the collective imagination of what’s possible and worth fighting for — as
the citizen performers and citizen researchers we are today.

Tom Holert
Verkomplizierung der Moglichkeiten:
Gegenwartskunst, Epistemologie,
Wissenspolitik

Wie lasst sich ein Meta-Diskurs iiber situierte Wissen und nichtwestliche Epi-
stemologien im Kontext von Kunst und Kunsttheorie situieren? Vom Stand-
punkt der Standpunktsensibilitit aus zu reflektieren, scheint im Licht einer
solchen Frage gleichermaBen unausweichlich wie iitberaus widerspriichlich
zu sein. Die Probleme, die sich in meinem Fall damit verbinden kénnen, ja
unweigerlich ergeben miissen, sind nicht iiber einen schlichten Sprechakt zu
l6sen, und eine ,Losung’ ist auch nicht anzustreben, nicht nur weil sie aus-
sichtslos erscheint. Im Unterschied, sagen wir, zu einer Forscherin mit einem
Maori- oder Inuit-Hintergrund kann ich als Person, die sich, soweit dies die
Dekonstruktionen des Autorenbegriffs zulassen, auch als Autor dieses Textes

https://dol.org/1014361/9783839457658-004 - am 14.02.2026, 16:57:08. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmm.


https://doi.org/10.14361/9783839457658-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Holert Verkomplizierung der Moglichkeiten 45

versteht, mich nicht oder zumindest nicht mit der gleichen Selbstverstind-
lichkeit auf meine norddeutschen Wurzeln berufen, auf mein europiisches
Weif3- und Mannsein. Und trotzdem sollte ich dies tun: weniger im Interes-
se einer Selbstvergewisserung und Authentifizierung meiner Sprecherpositi-
on in einer tribalen oder anderweitigen, mit Vorstellungen von Autochthonie
durchsetzten Genealogie als im Hinblick auf meine unter anderem von der
westlichen Moderne und westdeutschen Bildungsbegriffen geprigten, struk-
turierten und von mir entsprechend ein- und ausgeiibten Weisen des Wissens.
Dass eine solche selbstreflexive Geste in einem Fall wie dem meinen und in ei-
nem Setting wie dem des Forschungszusammenhangs, zu dem dieser Beitrag
eingeladen wurde, aber automatisch irgendwie eitel, iibertrieben, unange-
bracht und daher unselbstverstindlich anmutet, liasst auf vieles schlieRen —
vor allem auf die Aporie, kritisch mit Privilegien umzugehen; auf Konven-
tionen, die einen affirmativen Bezug auf eine Community im akademischen
Kontext seltsam und unangebracht erscheinen lassen; womoéglich auf die Ah-
nung eines Schuldzusammenhangs, der das Herausstellen von Herkunft im
Fall eines weilen, méannlichen, europiischen Akademikers zu einer Anma-
Bung werden lisst, der Anmafung namlich, sich wie jemand mit dem legiti-
men Anspruch, eine indigene, vom Aussterben bedrohte Bevilkerungsgruppe
zu vertreten, aufzufithren, als unguter Aneignung einer eben nicht nur rituel-
len, sondern auch politischen Positionsbestimmung auf den Feldern des Wis-
sens und der Kunst.1

Die Politiken des Wissens, die auf dem Feld der immer noch so bezeichne-
ten Gegenwartskunst/contemporary art zu beobachten sind, gehéren zu den
genannten Problemen bzw. ergidnzen diese. Denn es gibt nicht nur ein wie
auch immer umstrittenes Wissen davon, was Kunst ist, was eine Kiinstler_in
ist, was eine Kunstausstellung ist, sondern auch ein Wissen oder eine Viel-
zahl von Wissen, die sich in und durch Kunstwerke, das hei3t durch als kiinst-
lerisch anerkannte Formen, Prozesse, Performanzen und Interaktionen, aber
auch durch diskursive Rahmungen aller Art — vom Kurator_innen-Essay iiber
das Interview oder den Vortrag bis zur Pressemitteilung — artikulieren.

Zum einen tragen diese Wissensformen zur fortwihrenden Stabilisierung
eines Glaubenssystems der Gegenwartskunst bei; zum anderen gehért es zum
konzeptualistischen Selbstverstindnis eines wichtigen Teils der machtvollen
Formation der Gegenwartskunst, gegen hegemoniale und konventionalisierte,
vor allem aber gegen als gewaltiormig auftretende, andere Wissensarten ver-
driangende und unterdriickende Wissensformen kritisch-dekonstruktiv vorzu-
gehen — de-instituierend, ent-nennend, dis-identifizierend; womit aber auch,
automatisch, der gesamte problematische Zusammenhang einer weiterhin

1 Scharfsinnig auf die genannten Probleme (inklusive einer kurzen kritischen
Erwihnung der urspriinglichen, hier leicht revidierten Einleitung meines
Vortrags wihrend der ,How to Relate“-Konferenz) gehen ein: Gramlich, Naomie /
Haas, Annika: ,Situiertes Schreiben mit Haraway, Cixous und grauen Quellen®,
in: ZfM. Zeitschrift fiir Medienwissenschaft, Jg. 11, Nr. 1 (Zwanzig. Was uns angeht),
2019, S. 38-52.

https://dol.org/1014361/9783839457658-004 - am 14.02.2026, 16:57:08. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmm.


https://doi.org/10.14361/9783839457658-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

46 Holert Verkomplizierung der Méglichkeiten

von westlich-modernen dichotomischen Vorstellungen geprigten und damit
privilegierten, universalisierenden Rede von der Kunst (und der korrespon-
dierenden Praxis) betroffen sein miisste.

Mit anderen Worten: Die Position der ,Kunst’ im Sinne der globalen Gegen-
wartskunst einzunehmen, ist in der Konsequenz mit einer dhnlichen Wider-
spriichlichkeit und Problematik behaftet wie die Selbsteinfithrung, das dis-
kursive Selfie als weiler, mannlicher Westeuropier. In diesem Sinne wiren
die Politiken des Wissens, wie sie auf dem Feld der Kunst priasent sind, auch —
entweder affirmative oder kritische — Operationen an den ontologischen und
epistemologischen Primissen einer immer weiter in Richtung Welt(markt-)
kunst, global art, neuem Internationalismus tendierenden Entwicklung.

An den Umarmungen, den endorsements, den oft freundlich-gutmeinend da-
herkommenden, aber im Kern fragwiirdigen bis feindlichen Ubernahmen
von nichtwestlichen, nicht- oder paramodernen Formen des Wissens und der
Kunst, die auf diesem Feld stattfinden; an dem bemerkenswerten, aber auch
oft genug problematischen Interesse an der Inklusion von zuvor Jahrzehnte,
Jahrhunderte lang aus dem Kunstield ausgeschlossenen Praktiken und Tra-
ditionen des Wissens: an diesen Annidherungen, Begegnungen und Verein-
nahmungen und dem Umgang mit (und dem Verhalten in) ihnen entschei-
det sich, wie eine Politik des Wissens in den institutionellen, aber eben auch
zunehmend gegen- oder para-institutionellen Kontexten der Kunst angelegt
sein miisste. Und hieran kniipft des Weiteren die Herausforderung an, sich
der Expansionslogik einer Kunstindustrie, die zu einem zentralen, gestal-
tend-einflussreichen Akteur der globalen Wissens6konomie geworden ist, er-
folgreich zu entziehen oder deren Agenden zu durchkreuzen.

Die Frage nach Relation und Relationalitit, nach Bezug und Beziiglichkeit,
genauer: die Formulierung ,,How to relate”, die diesem Band vorangestellt ist,
hat bei mir — déformation professionnelle eines mit der zeitgenossischen bil-
denden Kunst und ihren kuratorischen Konzepten seit Lingerem befassten
Autors — sogleich eine langst triviale Assoziation ausgel6st. Ich dachte an
Esthétique relationnelle, den Titel von Nicolas Bourriauds Buch aus den spiten
1990er Jahren, und die auf diesem Buch basierende Rede von ,relationaler
Kunst“.2 Sie wurde fiir die kunstkritischen Debatten der 2000er Jahre #hn-
lich bedeutsam wie die von Jacques Ranciére — einem Gegner der Kunst, die
von Bourriauds Begriff adressiert werden sollte — eingefithrte ,,Aufteilung des
Sinnlichen® (partage du sensible oder distribution of the sensible).> Ich will hier
nur daran erinnern, dass der Begriff ,relationale Asthetik“ auf einen Typ in-
stallativ-performativer Kunst angewendet wurde, die mageblich um sozia-
le, vorderhand gastireundliche Aktivitit herum aufgebaut ist, etwa um Ko-
chen im Ausstellungsraum oder die Herstellung eines flieBenden Ubergangs

2 Ich verwende hier die engl. Ubersetzung: Bourriaud, Nicolas: Relational
Aesthetics, Dijon 2002 [zuerst Dijon 1998].

3 Ranciere, Jacques: Die Aufteilung des Sinnlichen. Die Politik der Kunst und ihre
Paradoxien, Berlin 2006 [zuerst Paris 2000].

https://dol.org/1014361/9783839457658-004 - am 14.02.2026, 16:57:08. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmm.


https://doi.org/10.14361/9783839457658-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Holert Verkomplizierung der Méglichkeiten 47

zwischen Orten der Kunstbetrachtung, des Diskurses, des Chillens und der
Party. Ranciére (und andere) kritisierten Bourriauds vermeintlich unpoliti-
schen Ansatz, seine angeblich verharmlosend-verniedlichende Vorstellung
von Kunst.4 Bourriaud hitte alle Errungenschaften einer modernen Asthetik,
die auf eine revolutionire und streitbare Neuaufteilung, Entgrenzung und
Unterwanderung traditioneller &dsthetischer Hierarchien aus gewesen sei,
aufgegeben — zugunsten einer nivellierenden, die Verhiltnisse eines millenia-
len Stillstands allenfalls spiegelnden, diese aber nie herausfordernden und in
Frage stellenden Mitmachkunst.

Im Frithjahr 2009 und somit etwa zehn Jahre nach dem Erscheinen von Esthé-
tique relationnelle kuratierte Bourriaud, auch aufgrund seiner theoretischen
AuBerungen lingst zu einem der tonangebenden Kuratoren des globalen
Kunstbetriebs aufgestiegen, in London die Ausstellung ,Altermodern®. Ver-
bliiffend an dieser Ausstellung war nicht nur, dass die Kritik an seinem frii-
heren Konzept offenbar kaum zu Bourriaud durchgedrungen war, sondern
auch, dass er die Erweiterung seines kuratorischen Programms in einer kryp-
to-neokolonialen Art der Globalisierung ohne Globalisierung suchte. Aus-
schlieBlich unter Beteiligung von Kiinstler_innen aus den gut situierten Mi-
lieus Londoner, New Yorker oder Berliner GroRgalerien und weitgehend das
installative Produkt einer prozessualen Praxis vorziehend, stellte Bourri-
aud eine privaten und institutionellen Sammler_innen schmeichelnde Aus-
stellung zusammen, die er itberdies mit einem ,Manifest versah, das seinem
neuen Begriff oder Slogan der ,,Altermoderne” Substanz verleihen sollte.

In Bourriauds Text ist viel von reisenden (bzw. jetsettenden) Kiinstler_innen
und ihren Ubersetzungsproblemen die Rede, von einer Welt, in der man eine
stiefreichende Evolution” der Weltsicht und -wahrnehmung erlebe, von einer
»heuen Moderne”, die nach ebenso neuen ,Typen der Reprisentation” ver-
lange.? Die Postmoderne, so Bourriaud, sei am Ende, Diskurse des Multikul-
turalismus und der Identitit seien itberholt und ersetzt worden durch eine
~planetare Bewegung der Kreolisierung®, die allerdings weiterhin, darin wie-
derum echt postmodern, unterfiittert sei von ,kulturellem Relativismus“ und
»Dekonstruktivismus®, mit denen man sich erfolgreich gegen den Universa-
lismus der Moderne und einen Traditionalismus der Rechten zur Wehr set-
zen konne. Die Kultur der nach-postmodernen ,,Altermoderne” sei nicht lian-
ger ein vor allem westliches Phinomen, sondern erhebe sich zentrumslos und

4 Siehe z.B. Ranciére, Jacques: ,Probleme und Transformationen der kritischen
Kunst®, in: ders.: Das Unbehagen in der Asthetik, Wien 2007 [zuerst Paris 2004].
Fiir einen neueren Uberblick zu der Kontroverse um Bourriaud siehe: Miller,
Jason: ,Activism vs. Antagonism: Socially Engaged Art from Bourriaud to Bishop
and Beyond", in: Field. A Journal of Socially-Engaged Art Criticism, Bd. 3, Winter
2016, S. 165-183.

5 Bourriaud, Nicolas: ,Manifesto” [Ubersetzung d. Vert.], in: Website der Tate
Gallery zur Ausstellung , Altermodern”, Tate Triennial, 3. Februar bis 26. April
2009, https://www.tate.org.uk/whats-on/tate-britain/exhibition/altermodern/
altermodern-explain-altermodern/altermodern-explained (20.08.2019).

https://dol.org/1014361/9783839457658-004 - am 14.02.2026, 16:57:08. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmm.


https://doi.org/10.14361/9783839457658-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

48 Holert Verkomplizierung der Méglichkeiten

spolyglott” aus ,planetaren Verhandlungen®, aus ,Diskussionen zwischen den
Akteuren unterschiedlicher Kulturen; sie kiindige eine Verpflichtung auf
abendldandische Abstraktionen ebenso auf, wie sie sich von einer identitéts-
politisch aufgeladenen Kultur der Postmoderne distanziere. ,Unser Univer-
sum®, schreibt Bourriaud, ,wird zum Territorium, dessen simtliche Dimensi-
onen in Zeit und Raum durchreist werden kénnen.“6

Es geht mir nun nicht darum, die Leere und Vagheit solcher Kuratorenlyrik
zu demaskieren, das wire billig und wenig produktiv. Was hier allein inter-
essieren soll, ist Bourriauds Verschiebung seines Relationalititskonzepts aus
dem Bereich des Begrifis einer Kunst, die ihren ,theoretischen Horizont” statt
in einem ,unabhingigen und privaten symbolischen Raum” in ,menschlichen
Interaktionen” und deren ,sozialem Kontext“ findet,” auf die von Mobiliti-
ten und Kreolisierungen geprigte Biihne ,planetarer” Verhandlungen — wo-
bei insbesondere Informationsverarbeitung, Ubersetzungen und semiotische
Wanderungen betont werden.

Bezeichnenderweise keine Rolle spielte im Zusammenhang der ,Altermo-
dern“-Ausstellung von 2009 und ihrer diskursiven Rahmung jenes Ensem-
ble von Fragen, das knapp zehn Jahre spiter bei dhnlichen Gelegenheiten
kunstinstitutioneller Globalisierungsrhetorik einfach nicht mehr ignoriert
werden kann und von vorneherein ins Zentrum der Debatten um Gegenwarts-
kunst gestellt wird: Keine kuratorische Leitung einer Ausstellung des Typs,
den ,Altermodern” reprisentierte, wiirde Bourriauds Kiinstler_innen-Liste
(die ausschlieflich aus Einzelkiinstler_innen besteht, keine Kollektive oder
Organisationen enthilt) unter dem Schlagwort einer ,anderen“ Moderne und
einer ,anderen” Globalisierung priasentieren konnen, ohne scharfe Kritik an
der iiberwiegend westlichen Perspektive auf das Planetarische und die gera-
dezu unverhohlene Feier 6konomischer Privilegien erwarten zu miissen (und
natiirlich war dies auch 2009 im Grunde nicht mehr moglich). Ein Begriff wie
Bourriauds ,Kreolisierung“ gestikulierte zwar in Richtung einer Neuordnung
der Einflusssphiren und einer Dezentrierung dominanter Sprachformen, aber
von den Intentionen und Argumenten eines Ansatzes der entschiedenen De-
kolonialisierung der Kunstweltverhiltnisse und ihrer Reprisentationsmodi,
wie er allein angemessen gewesen wire und inzwischen, folgerichtig und
zwangsldufig, den internationalen Diskurs bestimmt, war er denkbar weit
entfernt. Die Applikation postkolonialer Konzepte blieb letztlich ornamental.
An einer Geschichte und Gegenwart der Konflikte, auf die eine dezidiert wis-
senspolitische Perspektive reagieren sollte, war Bourriaud nicht interessiert.
Und doch markieren die Jahre um 2009 die Zeit, in der dekoloniale Konzep-
te und ihre Thematisierung globaler epistemischer Asymmetrien und Gewalt-

6 Ebd.

7 Bourriaud 2002, S. 5: , The possibility of a relational art (an art taking as its
theoretical horizon the realm of human interactions and its social context, rather
than the assertion of an independent and private symbolic space), points
to a radical upheaval of the aesthetic, cultural and political goals introduced
by modern art.”

https://dol.org/1014361/9783839457658-004 - am 14.02.2026, 16:57:08. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmm.


https://doi.org/10.14361/9783839457658-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Holert Verkomplizierung der Méglichkeiten 49

verhiltnisse nicht nur endgiiltig die Diskussionen innerhalb der Postcolonial
Studies erreichten, sondern auch an den Orten der zeitgendssischen bilden-
den Kunst zunehmend Beachtung fanden. Der Reihe nach: Die Historikerin
Ann Laura Stoler veréfientlicht 2009 mit Along the Archival Grain. Epistemic
Anxieties and Colonial Common Sense eine wichtige Arbeit zu den ,epistemic
politics“ des Kolonialismus, die auf Vorarbeiten wie dem Aufsatz ,Episte-
mic Politics: Ontologies of Colonial Common Sense“ von 2008 basierte.8 Sto-
lers Studien zu rassistischem Machtwissen in den Kolonien waren zwar nicht
ohne Vorginger. Die Art jedoch, wie hier epistemologische und ontologische
Verfahren zur Herrschaftssicherung zum Untersuchungsgegenstand gemacht
wurden, hatte um 2009 eine besondere Resonanz. Zwei der meistzitierten
Autoren des neuen Dekolonialismus etwa verofientlichten ebenfalls 2009 in
der Zeitschrift Theory, Culture & Society einflussreiche Artikel: Walter Migno-
lo, der argentinische Literaturwissenschaftler und Direktor des Center for
Global Studies an der Duke University, betitelte seinen Beitrag ,Epistemic
Disobedience, Independent Thought and De-Colonial Freedom®, womit er
nicht- oder auch antiwestliche Epistemologie, Widerstand und Dekolonialitit
in einen Artikulationszusammenhang brachte;? und der portugiesische Oko-
nomietheoretiker Boaventura de Sousa Santos fragte im Titel seines Artikels
nach der Denkméglichkeit eines ,Non-Occidentalist West?“ und fiigte in An-
spielung auf Nicolaus Cusanus, Blaise Pascal und Lukian von Samosata den
Untertitel ,Learned Ignorance and Ecology of Knowledge“ an.10

De Sousa Santos ist weniger an neoheroischen Typen wie Bourriauds ,homo
viator” interessiert als an der cusanischen Figur des_der ,gelehrten Unwissen-
den®, die sich seit dem Spitmittelalter und den theologischen Spekulationen
tiber das Verhiltnis des_der Einzelnen zur Unendlichkeit Gottes freilich ge-
wandelt hat: Die_Der gelehrte Unwissende der Gegenwart ist sich einer episte-
mologischen Diversitit bewusst, die potenziell unendlich ist und von jeder ein-
zelnen Wissensform oder -weise nur sehr begrenzt erfasst werden kann. Das
singuldre oder individuelle Nichtwissen im cusanischen Sinne ist durch ein
unendlich plurales Nichtwissen ersetzt worden, das von einer uniiberschauba-
ren Vielzahl der Wissensformen ausgehen muss.!! Der nichtwestliche Okzident

8 Stoler, Ann Laura: Along the Archival Grain. Epistemic Anxieties and Colonial Common
Sense, Princeton, NJ 2009; dies., ,Epistemic Politics: Ontologies of Colonial Common
Sense”, in: The Philosophical Forum 39 (3), Herbst 2008, S. 349-361.

9 Mignolo, Walter D.: ,Epistemic Disobedience, Independent Thought and De-Colonial
Freedom®, in: Theory, Culture & Society, Bd. 26, Nr. 7/8, 2009, S. 159-181.

10 Sousa Santos, Boaventura de: ,,A Non-Occidentalist West? Learned Ignorance
and Ecology of Knowledge*, in: Theory, Culture & Society, Bd. 26, Nr. 7/8, 2009,
S. 103-125.

11 Ebd., S. 115: ,To be a learned ignorant in our time is to know that the epistemological
diversity of the world is potentially infinite and that each way of knowing grasps
it only in a very limited manner. In this respect, too, our condition is very different
from Nicholas of Cusa’s. Whereas the notknowing knowledge he postulates is singular
and hence entails one learned ignorance alone, the learned ignorance appropriate
to our time is infinitely plural, as plural as the possibility of different ways of knowing.”

https://dol.org/1014361/9783839457658-004 - am 14.02.2026, 16:57:08. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmm.


https://doi.org/10.14361/9783839457658-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

50 Holert Verkomplizierung der Méglichkeiten

der Vergangenheit und Gegenwart und die kiinftige Entwestlichung des Wes-
tens, die de Sousa Santos in Erinnerung bringt, in Aussicht stellt und einfor-
dert, sind als das Resultat einer auf die westliche Epistemologie anzusetzen-
den Dekolonialisierung qua Pluralisierung zu verstehen, die auf verschiittete
oder marginalisierte, das heift auch: kolonisierte Denkweisen und Wissens-
formen im Inneren der westlichen Philosophie und Wissenssysteme aufbaut.
Mignolo sieht das alles dhnlich, nur legt er einen stirkeren Akzent auf Begrif-
fe des Politischen im Zusammenhang mit Wissen. Seine Terminologie einer
»politics of knowledge” oder genauer: ,geo- and body-politics of knowledge®,
will itber Donna Haraways Begriff der ,situated knowledges” hinausgehen.
Dabei tut Mignolo ein bisschen so, als bleibe Haraways und andere stand-
ortfeministische Begrifisarbeit dort stehen, wo es eigentlich erst interessant
werde, weil angeblich erst die Frage nach dem Wer, Wann und Warum der
Konstruktion von Wissen gestellt werden miisse, um in Erfahrung zu brin-
gen, weshalb die ,eurozentrierte Epistemologie” ihre ,geohistorischen und
bio-grafischen Verortungen“ so geschickt zugunsten der Behauptung ,univer-
salen Wissens“ und ,universaler Wissenssubjekte* kaschiert habe.l? Nur so,
durch die Offenlegung der ,Illusion einer Nullpunkt-Epistemologie®, kénne
jener ,epistemische Ungehorsam” entstehen, der zu einer efiektiven Ent-Kop-
pelung, zu Mignolos inzwischen berithmtem de-linking als dem zentralen
Manover der Dekolonialisierung fithrt, wie er sie als mageblich epistemologi-
sche Operation versteht.13

Denn ,dekoloniales Denken” setze eine ebensolche Ent- oder Abkoppelung,
eine Ent-Beziehung (oder Ent-ziechung) von modernen, imperialen Wissens-
netzen und der ,kolonialen Macht-Matrix“ voraus, was zugleich eine Abwen-
dung von der abstrakten Entitiat des Kapitalismus und eine Hinwendung zu
»Menschenleben“ bedeute.l4 Die Dekolonialisierung des Wissens geht nach
Mignolo einher mit einer dekolonialen Herstellung, einem dekolonialen
Machen von Wissen, einer Poiesis in Bezug auf Wissen — was iibrigens auch
die Anschlussfihigkeit seiner Argumentation an &dsthetische Reflexion und
Kunsttheorie gewihrleistete.!®

12 Mignolo 20009, S. 160.

13 Ebd.: ,By setting the scenario in terms of geo- and body-politics I am starting
and departing from already familiar notions of ,situated knowledges’. Sure,
all knowledges are situated and every knowledge is constructed. But that is just
the beginning. The question is: who, when, why is constructing knowledges?
Why did eurocentered epistemology conceal its own geo-historical and bio-
graphical locations and succeed in creating the idea of universal knowledge as
if the knowing subjects were also universal? This illusion is pervasive today
in the social sciences, the humanities, the natural sciences and the professional
schools. Epistemic disobedience means to delink from the illusion of the zero
point epistemology.”

14 Ebd., S. 178.

15 Ebd.: ,Decolonial thinking presupposes de-linking (epistemically and politically)
from the web of imperial knowledge (theo- and ego-politically grounded), from
disciplinary management. A common topic of conversation today, after the
financial crisis on Wall Street, is ,how to save capitalism‘. A decolonial question

https://dol.org/1014361/9783839457658-004 - am 14.02.2026, 16:57:08. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmm.


https://doi.org/10.14361/9783839457658-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Holert Verkomplizierung der Moglichkeiten 51

Mignolo hatte damit um 2009 eine Reihe von griffigen Formulierungen,
von catch terms im Angebot, die rasch die Runde machen sollten und nicht
unmafgeblich dazu beitrugen, dass in den Geistes- und Kulturwissenschai-
ten, den humanities, wie im Kunstfeld eine konzeptuelle Neuorientierung
stattfand. Die postkoloniale Kritik wurde gewissermafen rekalibriert, von
der Frage ,Can the Subaltern Speak?” (Gayatri Spivak) in Richtung einer
Vergegenwirtigung, eines Bewusst- und Prisentmachens der anhaltenden
und durch den Neoliberalismus erneuerten Kolonialitdt und deren Gegnerin,
der Dekolonialitit, die gegen Erstere vor allem auf der Ebene des Wissens
und Denkens vorgeht.
Im Jahr 2009 war es auch, dass der kamerunische Biotechnologe, Theoreti-
ker und Kurator Bonaventure Soh Bejeng Ndikung in Berlin den Kunstraum
SAVVY Contemporary: The Laboratory of Form-Ideas griindete, eine Platt-
form fiir Ausstellungen, Performances, Diskursveranstaltungen, Archivie-
rungsarbeit und Residencies, die zunichst in der RichardstrafRe in Neukolln
in einem Ladengeschift, ab 2013 im ehemaligen Umspannwerk in Neukolln
untergebracht war und seit 2016 im silent green Kulturquartier im Wedding
angesiedelt ist. Bonaventure Ndikung verortete SAVVY Contemporary, das
rasch zu einer Organisation mit zahlreichen Kurator_innen und Forscher_
innen angewachsen ist und sich inzwischen auf dem Weg in eine nicht mehr
nur prekire Konsolidierung zu befinden scheint, ,an der Schwelle zwischen
Begrifien und Konzepten von WESTEN und NICHT-WESTEN, vorrangig
um diese zu verstehen und zwischen ihnen zu verhandeln, aber auch, um die
Ideologien und Konnotationen zu dekonstruieren, die solchen Gebilden zu-
grunde liegen“.16 ,Dafiir“, so heiflt es in einem jiingeren programmatischen
Text, ,scheint es angebracht, die kosmogenen Kriite kiinstlerischen Schai-
fens zu beschworen, zusammenzurufen und anzuwenden, um uns von ihnen
leiten zu lassen. Auf diesem Weg setzt SAVVY Contemporary auf die poeti-
sche Kraft kiinstlerischer Praxis, um Identititen zu entnennen und umzube-
nennen, zu deinstituieren und wieder neu [zu] errichten, um auferlegte Stim-
men verstummen zu lassen und unterdriickte Stimmen hoérbar zu machen, in
dem Bemiihen, die Krise der Gefangenschaft zu 16sen.“17

would be: ;Why would you want to save capitalism and not save human beings?

Why save an abstract entity and not the human lives that capitalism is constantly

destroying? In the same vein, geo- and body-politics of knowledge, decolonial

thinking and the decolonial option place human lives and life in general first

rather than making claims for the ,transformation of the disciplines". [...] deco-

lonial options, grounded in geo- and body-politics of knowledge, engage in both

decolonizing knowledge and de-colonial knowledge-making, delinking from

the web of imperial/modern knowledge and from the colonial matrix of power.“

16 Ndikung, Bonaventure Soh Bejeng: ,SAVVY Contemporary. The Laboratory of
Form-Ideas. A Concept reloaded®, in: Website von SAVVY Contemporary, 2017,
https://savvy-contemporary.com/site/assets/files/2811/savvy_concept_2017-1.pdf,
hier zitiert aus der deutschen Ubersetzung der Kurzfassung,
https://savvy-contemporary.com/de/about/concept/#1513199811-3371-1 (20.8.2019).

17 ,Werde ein SAVVY friend”, in: Website von SAVVY Contemporary, 2018,
https://savvy-contemporary.com/de/about/donate/ (20.8.2019).

https://dol.org/1014361/9783839457658-004 - am 14.02.2026, 16:57:08. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmm.


https://doi.org/10.14361/9783839457658-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

52 Holert Verkomplizierung der Méglichkeiten

Aus dem Zitierten wird deutlich, wie weitgehend die Position, von der aus
SAVVY Contemporary operiert, von post- und dekolonialen, aber auch femi-
nistischen und queeren Theoriebildungen geprigt ist, von der Annahme des
Konstruktionscharakters jeder diskursiven und ideologischen Setzung und
der daraus folgenden Moglichkeit dekonstruktiver Verschiebungen und Auf-
hebungen. Die Rolle der Kunst wird dabei in einer Arbeit an der Disidentifi-
zierung und Deinstituierung gesucht, die zugleich eine Arbeit an Befreiung
und Ausbruch sein soll. Formulierungen wie ,kosmogene Krifte kiinstleri-
schen Schaffens” verweisen iiberdies auf eine vor- oder nichtmoderne, eine
nichtwestliche, indigene Auffassung von Kunst als kosmischer, Welten gene-
rierender Potenz.
In einem weiteren Text (von 2017) spricht Ndikung in Anlehnung an de
Sousa Santos iiber SAVVY Contemporary als einen ,Raum fiir epistemologi-
sche Diversitit, in dem ein ,anderes Wissen méglich® sein solle.!8 Haraway
und ihr Begriff vom ,god-trick” westlicher Wissenschaft, dem ein ,verkorper-
tes, kompliziertes, aktiv schauendes Auge” entgegengehalten wird, fithrt zur
Berufung auf ,Politiken und Epistemologien der Verortung, der Positionie-
rung und der Situierung®, in denen anstelle modern-westlicher ,Universali-
tiat” ,Teilhabe”, ,Befangenheit” und ,Parteilichkeit® zur Bedingung des Ge-
hortwerdens und rationaler Wissensbehauptungen werden. Verkérperte, vom
einzelnen und kollektiven Kérper her eingenommene Perspektiven konnten
vor diesem Hintergrund zu ,associated situated knowledges® fiithren, einem
Wissen der Sozial6kologie, d.h. der Beziehungen, der Relationalititen, der
Assoziationen und der Begleitungen, wobei Kunst und Ausstellungsmachen
katalysierend wirken.19
18 Ndikung 2017, siehe auch, fiir eine leicht gekiirzte und iibersetzte Fassung die-

ses in verschiedenen Versionen zirkulierenden Textes: Ndikung, Bonaventure

Soh Bejeng: ,Anmerkungen zum epistemischen Ungehorsam. Oder: Verwirrung

des Verstrickten und Beunruhigung des Besorgten — Fallstudie SAVVY Contem-

porary®, in: Busch, Kathrin et al. (Hg.): Wessen Wissen? Materialitit und Situiert-

heit in den Kiinsten, Paderborn 2018 (Schriftenreihe des DFG-Graduiertenkollegs

»Das Wissen der Kiinste®), S. 29-35, hier: S. 31.

19 Ndikung 2017, S. 2f.: ,,[...] SAVVY Contemporary is a space for epistemological

diversity. A space that embodies and screams out Boaventura de Sousa Santos’

postulation that ,Another Knowledge is Possible’ [...]. By moving away from what

she calls ,god-trick’, i.e. the all-seeing eye of Western science that considers it-

self the omniscient observer, Haraway offers the image of the embodied, compli-

cated, actively seeing eye, which is a split and contradictory observer. Haraway’s

argumentations for politics and epistemologies of location, positioning, and

situating, where partiality and not universality is the condition of being heard to

make rational knowledge claims resonate in our practice. So we appropriate

proposals on viewing from a body — always a complex, contradictory, structuring,

and structured body, against the view from above, from nowhere, or from sim-

plicity — and we push this further to what we will like to call ,Associated Situated

Knowledges® or just ,Associated Knowledges.” While viewing from these bodies,

one also puts them in relation, association and companion with each other

and their sociopolitical ecology. In so doing, one not only puts the bodies, but

also their embodied knowledges, histories, memories in association. In this
respect, art and exhibition-making act as catalysts.”

https://dol.org/1014361/9783839457658-004 - am 14.02.2026, 16:57:08. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmm.


https://doi.org/10.14361/9783839457658-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Holert Verkomplizierung der Méglichkeiten 53

Wihrend Bourriauds Konzepte der ,relationalen Kunst® und ,relationalen
Asthetik” vor etwa 20 Jahren vor allem eine Reaktion auf eine als steril und
akademisch empfundene westliche Moderne und weder an weitergehende
politische noch ontologische Forderungen gekniipft war, hat sich die Lage
seither ganz offensichtlich grundlegend gewandelt. Schon im Jahr 2009 hit-
te diese Verdnderung im Vergleich etwa zwischen Bourriauds Ausstellung
»Altermodern” und der Griitndung einer Institution wie SAVVY Contempo-
rary erkannt werden kénnen, aber natiirlich gab es zu diesem Zeitpunkt auch
schon viele andere Anzeichen fiir eine dezidiert politisch motivierte und 4s-
thetisch argumentierende Infragestellung einer hegemonialen Ordnung des
westlich dominierten Kapitalismus — einer Ordnung, die nicht zuletzt aui-
grund der von Mignolo in seinem Text von 2009 erwihnten globalen Staats-
schulden- und Finanzkrise und deren mit Steuergeldern bezahlten, aber
letztlich nur scheinhaften ,Losung‘ ihre letzten verbliebenen, ihrerseits iiber-
wiegend scheinhaften Legitimititsreserven verbraucht hatte. Neue Bezie-
hungen und Beziiglichkeiten stehen inzwischen auf der Agenda, was durch
die Kollateralschiden neoliberaler Politik und Okonomie zunehmend unum-
gianglich wird. Der Klimawandel betrifit nicht nur die Gegenwart und Zu-
kunft der Menschheit, sondern des gesamten Planeten und seiner menschli-
chen wie nichtmenschlichen Okosysteme und Ressourcen. Zu den wichtigsten
Begriffen der Debatte, etwa im Zusammenhang von Kimpfen um Klimage-
rechtigkeit, soziale Gleichstellung und die Rechte indigener Volker gehort
eben gerade der Begriftf der Bezichung, der Relation — der Beziehung zum
Land, zur Erde, zu Menschen, Tieren, Pflanzen, Bodenschitzen, zu dem, was
gewohnheitsmiRig im Westen immer noch ,Natur’ (im Unterschied zu ,Kultur®)
genannt wird.

Indigene Intellektuelle wie die Maori Linda Tuhiwai Smith in ihrem Buch
Decolonizing Methodologies. Research and Indigenous People von 1999 (einer zen-
tralen Quelle etwa fiir Mignolos decoloniality-Epistemologie) oder die Dakota
Kim TallBear in ihrer Forschung zu Indigenitit, Genetik und Technoscience,
aber auch zum Queering dessen, was sie ,whitestream disciplinary thinking
and ontologies® nennt,20 arbeiten die Epistemologien dieser Relationalitit
(oder Reziprozitit) heraus. Im Vergleich etwa zu Bourriaud erweitern und
vertiefen diese relationalen Epistemologien und reziproken Denkweisen je-
den Begriff von ,relationaler Kunst’. Smith adressiert in ihrem — freilich nicht
auf Kunst im engeren, westlich-modernen Sinne eingehenden — Buch die Not-
wendigkeit eines vollig neuen ethischen Habitus der Forschung. Sie spricht
von ,, Wissensteilung®, von sharing knowledge, im Unterschied zum ,Teilen von
Information®, weil die Verantwortung von Forscher_innen und Akademiker_in-
nen eben darin bestehe, nicht nur ,pamphlet knowledge” zu teilen, sondern die
»~Theorien und Analysen”, mit deren Hilfe Wissen und Information konstruiert

20 TallBear, Kim: ,An Indigenous Reflection on Working beyond the Human/

Not Human®, in: GLQ, Bd. 21, Nr. 2/3 (Theorizing Queer Inhumanisms), 2015,
S. 230-235, hier: S. 230.

https://dol.org/1014361/9783839457658-004 - am 14.02.2026, 16:57:08. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmm.


https://doi.org/10.14361/9783839457658-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

54 Holert Verkomplizierung der Méglichkeiten

und reprisentiert werden. ,The challenge always is to demystify, to decolo-
nize“,21 nur wenn dies geschehe, 6fine sich Wissensproduktion auch Leuten,
die itber keine akademische Bildung verfiigten. Denn theoretisch sei jedes Han-
deln Denken und Tun zugleich — und project workers, community activists oder
Berater_innen seien, weil sie Daten erheben, Informationen sammeln, sich-
ten, organisieren und zur Darstellung bringen, in einem nicht unmafRgebli-
chen Sinne als ,Forscher_innen“ anzusprechen. Smiths ausdriickliche Absicht
besteht daher auch darin, ,to develop indigenous peoples as researchers*.22
Im Kontext des Graduiertenkollegs ,Das Wissen der Kiinste” ist es vielleicht
notwendig, auf die wissenspolitische Differenz zwischen dem Projekt von
Smith, die Anerkennung und Entwicklung indigener Leute als Forscher_in-
nen zu befordern, und einer seit etwa zwei Jahrzehnten an den Kunsthoch-
schulen geforderten Entwicklung von Kiinstler_innen zu Forscher_innen im
Rahmen von artistic-research-Programmen hinzuweisen. Was auf den ersten
Blick eine strukturelle Ahnlichkeit aufweist, erweist sich bei niherem Hin-
sehen als eine optische Tauschung — eine allerdings nicht ganz unschuldi-
ge Tauschung, denn die Adressierung von Kiinstler_innen als Angehérigen
einer von magischen Ritualen und Meistererzihlungen geprigten Stammes-
gesellschaft war lange Zeit nicht uniiblich, weshalb die Bekehrung zu ho-
heren wissenschaftlichen Qualifikationen als kiinstlerische Forscher_innen
gern wie ein sikularer Ausweg oder gar Aufstieg dargestellt wurde, was frei-
lich in vielen Fillen die Perspektive auf die Verwertungsdynamiken und As-
sessment-Realititen einer akademischen Wissenstkonomie versperrte. Die
Anerkennung von Maori community workers als Forscher_innen mit eigenen,
nur eben nicht auf der europiischen Aufklirung fufRenden Methodologien
argumentiert dagegen klar im Widerstand gegen die neoliberale Okonomisie-
rung des Wissens; sie erhebt einen Anspruch auf Forschung und research in
einem sozialen Kampf um Anerkennung, der aber zugleich die Primissen die-
ser Anerkennung in Zweifel zieht.

Auffillig an der Entwicklung seit etwa 2009/10 ist, in welchem MaRe Fragen
des Wissens, einer globalen Wissenspolitik und der Pluralitit oder Diversitit
der Epistemologien, also der nicht linger im Sinne eines universellen abend-
lindischen Rationalitits- und Wissenschaftsverstindnisses abzuhandelnden
nichtwestlichen Wissensformen, auf die Selbstverstindigung der Akteur_in-
nen in weiten Teilen des Feldes der Gegenwartskunst eingewirkt haben und
wie diese Fragen die Debatte seither sehr grundsétzlich formieren und pragen.
Allein in Berlin ldsst sich dies an vielen Stellen beobachten. Neben SAVVY
Contemporary und den vielen Aktivititen, in die die Plattform involviert
ist, konnten (aus dem Blickwinkel des Jahres 2018) die zehnte Ausgabe der
Berlin Biennale, die Konferenz ,Knowledge Entanglements. Beyond Abyssal
Thinking” des DAAD-Kiinstlerprogramms (deren Titel einen Begriff von de

21 Smith, Linda Tuhiwai: Decolonizing Methodologies. Research and Indigenous People,

London 2012, S. 17.
22 Ebd., S.18.

https://dol.org/1014361/9783839457658-004 - am 14.02.2026, 16:57:08. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmm.


https://doi.org/10.14361/9783839457658-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Holert Verkomplizierung der Moglichkeiten 55

Sousa Santos aufnimmt) oder die im Wintersemester 2017/18 vom Graduier-
tenkolleg ,Das Wissen der Kiinste” veranstaltete Vortragsreihe ,Kiinste de-
kolonisieren” genannt werden. Dass die documenta 14 im Jahr 2017 ebenso
wie manche der ihr vorausgegangenen Ausgaben und zahlreiche Biennalen
der vergangenen Jahre ebenfalls unterschiedliche Aspekte und Facetten der
Dekolonialisierung schwerpunktmifig verhandelt haben und dass diese Ver-
handlungen in zunehmendem MafRe auch solche iiber die Rolle der Kunst,
der Kiinstler_innen und anderer im Kunstfeld produzierender Intellektuel-
len, Akademiker_innen, Kurator_innen, Aktivist_innen usw. sind, hingt nicht
zuletzt damit zusammen, dass Wissen und Epistemologie zunehmend als
Funktionen und Produktionsmodi der Kunst begriffien werden und die Frage nach
der Gemachtheit des Wissens in den Blick riickt, die Mignolo in dem Begrift
einer antinormativen poiesis fasst. Der Bezug auf Wissen und Epistemologie
und deren Produktion suspendiert aber nicht die Frage nach deren Okono-
misierung, im Gegenteil. Eine neoliberale Wissens6konomie, in der die Epi-
stemologie des Marktes zur fundamentalen Kategorie jeder Wissensproduk-
tion wird, lasst weder die universitiren noch die Kunst-Institutionen, noch
deren auBer- oder parainstitutionellen Supplemente und Widerlager unan-
getastet.?3 Andererseits kann sich, gerade angesichts der Unausweichlichkeit
wissenskapitalistischer Zugriffe, das Moglichkeitsfeld anderer, alternativer,
postkapitalistischer und/oder am Konzept der Commons orientierten Okono-
mien Offnen. Etwa im Bereich der Kimpfe um Landrechte und nachhaltiges
Wirtschaften gehen Formen von aktivistischer Kollaboration, die sich der
Verwertungslogik entziehen, und kiinstlerisch motivierte Praktiken vermehrt
ineinander iiber.

Kunsthistoriker_innen wie T.]. Demos, die seit Jahren zum Zusammenhang
von wissens- und forschungsbasierten, zumeist prozessual und langfristig an-
gelegten Kunstprojekten und den Méglichkeiten eines dekolonialen, indige-
nen und 6kologischen Aktivismus arbeiten, machen sehr deutlich, in welchem
MaR Kiinstler_innen und ihre Kooperationen zum Widerstand gegen und zur
Kritik an den Ursachen von Zerstorungen von Umwelten und Lebenswelten
beitragen und dass kiinstlerische Praxis in diesen Zonen der Gegenwarts-
kunst von epistemischer Experimentalitit nicht zu trennen sind.

In Vorbereitung auf sein Buch Decolonizing Nature. Contemporary Art and the
Politics of Ecology ko-kuratierte Demos im Jahr 2015 im Nottingham Con-
temporary die Ausstellung ,Rights of Nature: Art and Ecology in the Ame-
ricas“, an der unter anderem Allora & Calzadilla, Eduardo Abaroa, Ala
Plastica, Marcos Avila Forero, Amy Balkin, Subhankar Banerjee, Mabe
Bethonico, Ursula Biemann & Paulo Tavares, Center for Land Use Interpreta-
tion, Minerva Cuevas, Jimmie Durham, The Otolith Group, Fernando Palma
Rodriguez, Claire Pentecost und Abel Rodriguez teilnahmen. Wie Mignolo
und andere bezieht Demos einen entscheidenden Teil seiner theoretischen

23 Dazu weiter im Detail: Holert, Tom: Knowledge Beside Itself. Contemporary Art’s
Epistemic Politics, Berlin 2020.

https://dol.org/1014361/9783839457658-004 - am 14.02.2026, 16:57:08. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmm.


https://doi.org/10.14361/9783839457658-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

56 Holert Verkomplizierung der Méglichkeiten

Basis fiir die Arbeit mit den experimentellen Okologien dieser gegen das An-
thropozin, den Klimawandel und die Zerstorung von Lebensgrundlagen in-
digener Gemeinschaften gerichteten kiinstlerisch-aktivistischen Praktiken
aus den Texten indigener Theoretikerinnen wie Smith, TallBear oder Zoe
Todd. Und er folgert aus der Beschiftigung mit diesen Autorinnen, dass die
Arbeit bei der Dekolonialisierung der eigenen Forschungsmethoden anset-
zen und die Beziehung zu den ,Geschichten der Kimpfe und Perspektiven
der Kolonisierten, einschlieBlich indigener Kosmologien, subalterner Recht-
sprechung und sozialer Bewegungen wo immer angebracht” suchen miisse —
auch in Reaktion auf die Kritik, die von indigener Seite an der Nichtanerken-
nung oder Ausklammerung von First-Nation-Intellektuellen aus den aktuel-
len Debatten um neue Materialismen, Vitalismen und Objekt-orientierte On-
tologien geiibt wird.24

Eine Konsequenz dieser Verbindungen von Umweltaktivismus, indige-
ner Selbstbehauptung, nichtwestlichen Epistemologien, akademischer For-
schung und visueller Praxis ist eine tendenzielle Auflésung oder ersatzlo-
se Substituierung der Kategorie Kunst. Letztere taucht — als ,contemporary
art“ — zwar noch im Untertitel von Demos’ Buch auf, aber ein Netzwerk wie
das global agierende Multimedia-Projekt World of Matter, das eine promi-
nente Rolle in Demos’ Narrativ einer auf die Dramatik der Lage reagieren-
der dekolonialen, umweltaktivistischen und epistemologischen Kooperation
spielt, kommt in seinem mission statement ganz ohne Bezugnahme auf Kunst
aus. Zwar werden die Formate der Ausstellung, der 6ffentlichen Veranstal-
tung, der Publikation und der Online-Plattiorm genannt, aber es geht World
of Matter ansonsten vor allem um die Produktion und Bereitstellung von ,vi-
suellem Quellenmaterial“ als einem ,Instrument fiir Bildungsprozesse, akti-
vistische Arbeit, Forschung und die Anhebung eines allgemeinen 6ffentlichen
Bewusstseins® der Krise.2>

Fir Demos definiert World of Matter die Natur zum Schauplatz einer
asthetisch-konzeptuellen Spekulation um, mit der die sozialen Kiampfe
gegen die Kontrolle durch Konzerne ernst genommen und die Entwicklun-
gen des Natur-Rechte-Diskurses einbezogen wiirden.26 Im Vordergrund stehe
der Beitrag zu einer ,,6kologischen Wissensallmende®, den ecological knowledge
commons. Gefordert werden solle die freie Produktion von geteiltem Wissen,
das offen, kollektiv und zuginglich bleibt — im Widerstand gegen staatlich-
privatwirtschaftliche Uberwachung und proprietire Kontrollen des Internet.2?
Eine dezidiert wissenspolitische Formierung der visuellen und forschenden
Praxis wie bei World of Matter findet sich auch bei dhnlich gelagerten, wenn
auch im inhaltlichen oder strategischen Detail sehr unterschiedlich ausge-

24 Demos, T. J.: Decolonizing Nature. Contemporary Art and the Politics of Ecology,
Berlin 2016, S. 22-25.

25 ,About the project. World of Matter*, in: Website von World of Matter,
https://www.worldofmatter.net/about-project (29.08.2019).

26 Demos 2016, S. 28.

27 Ebd., S.212.

https://dol.org/1014361/9783839457658-004 - am 14.02.2026, 16:57:08. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmm.


https://doi.org/10.14361/9783839457658-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Holert Verkomplizierung der Moglichkeiten 57

richteten Projekten wie Forensic Architecture, Center for Land Use Inter-
pretation, Critical Art Ensemble, The Otolith Group, Casco oder Sarai. Hier
ergidnzen einander juristische Intervention, alternative Padagogik, theore-
tisch-visuelle Spekulation, aktivistische Vernetzung und dekoloniale Per-
spektive in einem MaRe, dass die wissenspolitische und kapitalismuskritische
Dimension dieser Kollektive und Organisationen die Parameter des Astheti-
schen und Kiinstlerischen in eine kritische Randlage zu dringen scheint.

Ein volliger Funktionsverlust des Asthetischen ist dabei sicherlich nur be-
dingt zu diagnostizieren, zu sehr sind fiir die meisten oben genannten Grup-
pen Form-Fragen in Hinblick auf Rhetorik, Kommunikation und Begriindung
der institutionellen Verortung der eigenen Praxis von Bedeutung. Trotzdem
verschieben sich die Gewichtungen, komponiert sich die Praxis in diesen Fil-
len anhand unterschiedlicher, selten von formalen und dsthetischen Prioriti-
ten dominierter Anliegen. Eine entscheidende Rolle spielt die Dringlichkeit
der planetaren Problemlage, aber ein tieferer Grund mag auch in der abjek-
ten Verflechtung von contemporary art mit denselben Agenturen der Finanzi-
alisierung zu finden sein, die auch aus Wildern und Fliissen finanzialisierte
assets machen. Was, wenn die intellektuellen Energien und Ambitionen, die
noch vor nicht allzu langer Zeit in der Kunst eine Wirklichkeit verindern-
de Kraft gesucht und bisweilen gefunden haben, jetzt vermehrt in den Um-
bzw. Abbau eines Rationalitatstyps geleitet werden, der fiir den Schaden ver-
antwortlich ist, den zu reparieren es vielleicht zu spit ist? Was, wenn Kunst
in Wissenspolitik aufgeht? Wissenspolitik sich an die Stelle von Kunst setzt
oder, weniger ultimativ formuliert, Kunst in Wissenspolitik ihre zeitgemifle
Funktion erkennt?

Die Einklammerung des Kunstbegriffs ist nun keine neue Mafnahme, die
Abschaffung der ,Kunst’ ohnehin ein zentrales Anliegen der Avantgarden
des 20. Jahrhunderts. Paradigmatisch an der aktuellen Situation mag da-
her vor allem sein, dass ,Kunst', einer vertrauten diskursiven Strategie des
Postkolonialismus folgend, immer radikaler provinzialisiert wird. Durch die
Gleichsetzung des Kunstbegriffs und der auf ihm griindenden Praktiken und
Institutionen mit dem Projekt der westlichen Moderne, zu dem Siedlerkolo-
nialismus, Sklaverei, Heteropatriarchat, Ausbeutung natiirlicher Ressour-
cen und nicht zuletzt ein bestimmtes, andere Wissensformen ausgrenzendes
Verstindnis von Rationalitdt gezihlt werden, erscheint ,Kunst’ zunehmend
als toxisch, wo ihre ontologischen Voraussetzungen in politische und 6ko-
nomische Verhiltnisse riickiibersetzt werden. Was kiinstlerische Autonomie
angeblich zur Entsprechung aufklirerischer Zielbestimmungen demokrati-
scher Vergesellschaftung macht, erweist sich in post- und dekolonialen Kri-
tiken als Element der umfassenderen Bedrohung nichtmoderner sozialer
und religioser Praktiken und Epistemologien durch den Westen. Zugleich ist
zu beriicksichtigen, dass sich Begrifie von Kunst und vor allem ihren mo-
dernistischen Ausprigungen, wie z.B. Reprisentation und Abstraktion, im
Zuge des Imperialismus global verbreitet und diskursiv abgelagert haben.

https://dol.org/1014361/9783839457658-004 - am 14.02.2026, 16:57:08. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmm.


https://doi.org/10.14361/9783839457658-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

58 Holert Verkomplizierung der Méglichkeiten

Das heift, eine von den Spuren der Moderne und ihren Kunstauffassun-
gen ginzlich freie Asthetik ist allenfalls im Riickgriff auf vor- oder auBer-
moderne Praktiken des Bildes aufzufinden, nicht aber in den multiplen Mo-
dernen einer anders, mithin jenseits jeder Zentrum/Peripherie-Topologie zu
verhandelnden Globalitit. Ahnliches gilt fiir das Verhiltnis zwischen westli-
chen und nichtwestlichen Rationalititen und Wissensformen. Wie soll eine
Befreiung vom Joch der westlich-modernen Rationalitit aussehen, eine Be-
freiung, fiir die in diskursiven Formen und Formaten gekampft wird, die ent-
scheidend von ebendieser Rationalitit gepriagt sind, auch wenn sich diese
zugleich Manévern des Angriffs, der Einklammerung, der Suspendierung
ausgesetzt sieht? Trifit der Befund zu, dass die Legitimitit von Kunst und
die von Wissen zunehmend als in einem Wechselverhiltnis stehend verhan-
delt werden, dass sich also kiinstlerische und epistemologische — und hier
eben vor allem: wissenspolitische — Fragen zunehmend verschrinken, dann
folgt daraus eine Verkomplizierung der Moglichkeiten, iiberhaupt von Kunst
(und vom Standpunkt ,der Kunst’ aus) zu sprechen. Das Sprechen ist auch
fiir diesen Text alles andere als unproblematisch. Darauf verweist schon der
Umstand, dass ein GrofRteil der in ihm zitierten und diskutierten Texte von
minnlichen Autoren stammt. Selbst eine standortpolitische und damit ei-
gentlich feministische Perspektive garantiert also nicht die erfolgreiche Ab-
koppelung von blinden Flecken und lenkenden Pridispositionen. Das betrifft
auch die Schreibweise, die Riickversicherung iiber akademische Gepflogen-
heiten, die Routinen der Diskursprozessierung. Die daher notwendige Ver-
komplizierung allerdings ist kein zu losendes, auf Finalitit und SchlieBung
hin zu steuerndes Problem, sondern eine Chance zur Proliferation, zur Ver-
zweigung und zur Neuverkniipfung — auch und gerade fiir die Diskussion um
situierte Wissen, epistemische Privilegien und Sprechpositionen im Kunstfeld.

Amy Lien
and Enzo Camacho
The Angry Christ

The Angry Christ sits behind the altar of a modernist church founded, like
the Philippine nation that is its setting, in the aftermath of war. The figure’s
arms reach straight outwards, shaping his body into a large, graphic sign —
of unconditional love, or something else. Implanted in the very center of the

scene is the Sacred Heart, wrapped in thorns, fringed in flames, and set atop
Christ’s red and blue robe, which appears less like clothing and more like a
webbed expanse of vein, muscle, and sinew, not covering Christ’s body but
flaying it open, turning it inside out. This is supposed to be a depiction of
the Last Judgement, but there is also something kinky happening here, some
indulgent pleasure in the way iconography as codified communication can be

https://dol.org/1014361/9783839457658-004 - am 14.02.2026, 16:57:08. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmm.


https://doi.org/10.14361/9783839457658-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

