
44 Peters  How to Relate Differently 

suggests putting some of the principles and tools of global logistics to the 
use of migrants. In the database MANY, which she presented at the Architec-
ture Biennale in Venice in 2018, the African Terminal featured prominently 
as one of her examples. The idea of starting to build supply chains based on 
migrational expertise seems to be promising. Imagine that migration would 
no longer be seen as a journey from beginning to end, as leaving one coun-
try behind to ideally become citizen of another, but as an endless entangle-
ment of people and things in motion. Imagine that migrants would finally be 
acknowledged as experts in this regard. Imagine the multitude of alterna-
tive supply chains that people with migrational experience would be able to 
build. Imagine that they would not be constantly stopped but supported in 
this endeavor. 

Imagine that we were able to relate differently. That we might act as if we 
were able to relate differently.

It might seem like a wide stretch from performing citizenship within the city 
to the negotiations and fights in rebuilding and reclaiming citizenship in the 
interconnectedness of transcontinental migration and sea trade. However, I 
would like to argue that in order to perform everybody’s right to research in 
a city like Hamburg, and in most big cities today, this is exactly the tension 
we have to endure – in practice, theory, and research. Even if, for now, the 
results of this research will not foster global changes of structures but only 
microchanges, experiencing and understanding these changes has an effect 
on the collective imagination of what’s possible and worth fighting for – as 
the citizen performers and citizen researchers we are today.

Tom Holert
	 Verkomplizierung der Möglichkeiten: 
Gegenwartskunst, Epistemologie, 
			   Wissenspolitik
Wie lässt sich ein Meta-Diskurs über situierte Wissen und nichtwestliche Epi-
stemologien im Kontext von Kunst und Kunsttheorie situieren? Vom Stand-
punkt der Standpunktsensibilität aus zu reflektieren, scheint im Licht einer 
solchen Frage gleichermaßen unausweichlich wie überaus widersprüchlich 
zu sein. Die Probleme, die sich in meinem Fall damit verbinden können, ja 
unweigerlich ergeben müssen, sind nicht über einen schlichten Sprechakt zu 
lösen, und eine ‚Lösung‘ ist auch nicht anzustreben, nicht nur weil sie aus-
sichtslos erscheint. Im Unterschied, sagen wir, zu einer Forscherin mit einem 
Maori- oder Inuit-Hintergrund kann ich als Person, die sich, soweit dies die 
Dekonstruktionen des Autorenbegriffs zulassen, auch als Autor dieses Textes 

https://doi.org/10.14361/9783839457658-004 - am 14.02.2026, 16:57:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457658-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


45Holert  Verkomplizierung der Möglichkeiten

versteht, mich nicht oder zumindest nicht mit der gleichen Selbstverständ-
lichkeit auf meine norddeutschen Wurzeln berufen, auf mein europäisches 
Weiß- und Mannsein. Und trotzdem sollte ich dies tun: weniger im Interes-
se einer Selbstvergewisserung und Authentifizierung meiner Sprecherpositi-
on in einer tribalen oder anderweitigen, mit Vorstellungen von Autochthonie 
durchsetzten Genealogie als im Hinblick auf meine unter anderem von der 
westlichen Moderne und westdeutschen Bildungsbegriffen geprägten, struk-
turierten und von mir entsprechend ein- und ausgeübten Weisen des Wissens. 
Dass eine solche selbstreflexive Geste in einem Fall wie dem meinen und in ei-
nem Setting wie dem des Forschungszusammenhangs, zu dem dieser Beitrag 
eingeladen wurde, aber automatisch irgendwie eitel, übertrieben, unange-
bracht und daher unselbstverständlich anmutet, lässt auf vieles schließen –  
vor allem auf die Aporie, kritisch mit Privilegien umzugehen; auf Konven-
tionen, die einen affirmativen Bezug auf eine Community im akademischen 
Kontext seltsam und unangebracht erscheinen lassen; womöglich auf die Ah-
nung eines Schuldzusammenhangs, der das Herausstellen von Herkunft im 
Fall eines weißen, männlichen, europäischen Akademikers zu einer Anma-
ßung werden lässt, der Anmaßung nämlich, sich wie jemand mit dem legiti-
men Anspruch, eine indigene, vom Aussterben bedrohte Bevölkerungsgruppe 
zu vertreten, aufzuführen, als unguter Aneignung einer eben nicht nur rituel-
len, sondern auch politischen Positionsbestimmung auf den Feldern des Wis-
sens und der Kunst.1
Die Politiken des Wissens, die auf dem Feld der immer noch so bezeichne-
ten Gegenwartskunst/contemporary art zu beobachten sind, gehören zu den 
genannten Problemen bzw. ergänzen diese. Denn es gibt nicht nur ein wie 
auch immer umstrittenes Wissen davon, was Kunst ist, was eine Künstler_in 
ist, was eine Kunstausstellung ist, sondern auch ein Wissen oder eine Viel-
zahl von Wissen, die sich in und durch Kunstwerke, das heißt durch als künst-
lerisch anerkannte Formen, Prozesse, Performanzen und Interaktionen, aber 
auch durch diskursive Rahmungen aller Art – vom Kurator_innen-Essay über 
das Interview oder den Vortrag bis zur Pressemitteilung – artikulieren. 
Zum einen tragen diese Wissensformen zur fortwährenden Stabilisierung 
eines Glaubenssystems der Gegenwartskunst bei; zum anderen gehört es zum 
konzeptualistischen Selbstverständnis eines wichtigen Teils der machtvollen 
Formation der Gegenwartskunst, gegen hegemoniale und konventionalisierte, 
vor allem aber gegen als gewaltförmig auftretende, andere Wissensarten ver-
drängende und unterdrückende Wissensformen kritisch-dekonstruktiv vorzu-
gehen – de-instituierend, ent-nennend, dis-identifizierend; womit aber auch, 
automatisch, der gesamte problematische Zusammenhang einer weiterhin 
	 1	 Scharfsinnig auf die genannten Probleme (inklusive einer kurzen kritischen  

Erwähnung der ursprünglichen, hier leicht revidierten Einleitung meines  
Vortrags während der „How to Relate“-Konferenz) gehen ein: Gramlich, Naomie /  
Haas, Annika: „Situiertes Schreiben mit Haraway, Cixous und grauen Quellen“,  
in: ZfM. Zeitschrift für Medienwissenschaft, Jg. 11, Nr. 1 (Zwanzig. Was uns angeht),  
2019, S. 38–52.

https://doi.org/10.14361/9783839457658-004 - am 14.02.2026, 16:57:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457658-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


46 Holert  Verkomplizierung der Möglichkeiten

von westlich-modernen dichotomischen Vorstellungen geprägten und damit 
privilegierten, universalisierenden Rede von der Kunst (und der korrespon-
dierenden Praxis) betroffen sein müsste. 
Mit anderen Worten: Die Position der ‚Kunst‘ im Sinne der globalen Gegen-
wartskunst einzunehmen, ist in der Konsequenz mit einer ähnlichen Wider-
sprüchlichkeit und Problematik behaftet wie die Selbsteinführung, das dis-
kursive Selfie als weißer, männlicher Westeuropäer. In diesem Sinne wären 
die Politiken des Wissens, wie sie auf dem Feld der Kunst präsent sind, auch –  
entweder affirmative oder kritische – Operationen an den ontologischen und 
epistemologischen Prämissen einer immer weiter in Richtung Welt(markt-)
kunst, global art, neuem Internationalismus tendierenden Entwicklung. 
An den Umarmungen, den endorsements, den oft freundlich-gutmeinend da-
herkommenden, aber im Kern fragwürdigen bis feindlichen Übernahmen 
von nichtwestlichen, nicht- oder paramodernen Formen des Wissens und der 
Kunst, die auf diesem Feld stattfinden; an dem bemerkenswerten, aber auch 
oft genug problematischen Interesse an der Inklusion von zuvor Jahrzehnte, 
Jahrhunderte lang aus dem Kunstfeld ausgeschlossenen Praktiken und Tra-
ditionen des Wissens: an diesen Annäherungen, Begegnungen und Verein-
nahmungen und dem Umgang mit (und dem Verhalten in) ihnen entschei-
det sich, wie eine Politik des Wissens in den institutionellen, aber eben auch 
zunehmend gegen- oder para-institutionellen Kontexten der Kunst angelegt 
sein müsste. Und hieran knüpft des Weiteren die Herausforderung an, sich 
der Expansionslogik einer Kunstindustrie, die zu einem zentralen, gestal-
tend-einflussreichen Akteur der globalen Wissensökonomie geworden ist, er-
folgreich zu entziehen oder deren Agenden zu durchkreuzen.
Die Frage nach Relation und Relationalität, nach Bezug und Bezüglichkeit, 
genauer: die Formulierung „How to relate“, die diesem Band vorangestellt ist, 
hat bei mir – déformation professionnelle eines mit der zeitgenössischen bil-
denden Kunst und ihren kuratorischen Konzepten seit Längerem befassten 
Autors – sogleich eine längst triviale Assoziation ausgelöst. Ich dachte an 
Esthétique relationnelle, den Titel von Nicolas Bourriauds Buch aus den späten 
1990er Jahren, und die auf diesem Buch basierende Rede von „relationaler 
Kunst“.2 Sie wurde für die kunstkritischen Debatten der 2000er Jahre ähn-
lich bedeutsam wie die von Jacques Rancière – einem Gegner der Kunst, die 
von Bourriauds Begriff adressiert werden sollte – eingeführte „Aufteilung des 
Sinnlichen“ (partage du sensible oder distribution of the sensible).3 Ich will hier 
nur daran erinnern, dass der Begriff „relationale Ästhetik“ auf einen Typ in-
stallativ-performativer Kunst angewendet wurde, die maßgeblich um sozia-
le, vorderhand gastfreundliche Aktivität herum aufgebaut ist, etwa um Ko-
chen im Ausstellungsraum oder die Herstellung eines fließenden Übergangs 

	 2	 Ich verwende hier die engl. Übersetzung: Bourriaud, Nicolas: Relational 
Aesthetics, Dijon 2002 [zuerst Dijon 1998]. 

	 3	 Rancière, Jacques: Die Aufteilung des Sinnlichen. Die Politik der Kunst und ihre 
Paradoxien, Berlin 2006 [zuerst Paris 2000].

https://doi.org/10.14361/9783839457658-004 - am 14.02.2026, 16:57:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457658-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


47Holert  Verkomplizierung der Möglichkeiten

zwischen Orten der Kunstbetrachtung, des Diskurses, des Chillens und der 
Party. Rancière (und andere) kritisierten Bourriauds vermeintlich unpoliti-
schen Ansatz, seine angeblich verharmlosend-verniedlichende Vorstellung 
von Kunst.4 Bourriaud hätte alle Errungenschaften einer modernen Ästhetik, 
die auf eine revolutionäre und streitbare Neuaufteilung, Entgrenzung und 
Unterwanderung traditioneller ästhetischer Hierarchien aus gewesen sei, 
aufgegeben – zugunsten einer nivellierenden, die Verhältnisse eines millenia-
len Stillstands allenfalls spiegelnden, diese aber nie herausfordernden und in 
Frage stellenden Mitmachkunst. 
Im Frühjahr 2009 und somit etwa zehn Jahre nach dem Erscheinen von Esthé-
tique relationnelle kuratierte Bourriaud, auch aufgrund seiner theoretischen 
Äußerungen längst zu einem der tonangebenden Kuratoren des globalen 
Kunstbetriebs aufgestiegen, in London die Ausstellung „Altermodern“. Ver-
blüffend an dieser Ausstellung war nicht nur, dass die Kritik an seinem frü-
heren Konzept offenbar kaum zu Bourriaud durchgedrungen war, sondern 
auch, dass er die Erweiterung seines kuratorischen Programms in einer kryp-
to-neokolonialen Art der Globalisierung ohne Globalisierung suchte. Aus-
schließlich unter Beteiligung von Künstler_innen aus den gut situierten Mi-
lieus Londoner, New Yorker oder Berliner Großgalerien und weitgehend das 
installative Produkt einer prozessualen Praxis vorziehend, stellte Bourri-
aud eine privaten und institutionellen Sammler_innen schmeichelnde Aus-
stellung zusammen, die er überdies mit einem „Manifest“ versah, das seinem 
neuen Begriff oder Slogan der „Altermoderne“ Substanz verleihen sollte. 
In Bourriauds Text ist viel von reisenden (bzw. jetsettenden) Künstler_innen 
und ihren Übersetzungsproblemen die Rede, von einer Welt, in der man eine 
„tiefreichende Evolution“ der Weltsicht und -wahrnehmung erlebe, von einer 
„neuen Moderne“, die nach ebenso neuen „Typen der Repräsentation“ ver-
lange.5 Die Postmoderne, so Bourriaud, sei am Ende, Diskurse des Multikul-
turalismus und der Identität seien überholt und ersetzt worden durch eine 
„planetare Bewegung der Kreolisierung“, die allerdings weiterhin, darin wie-
derum echt postmodern, unterfüttert sei von „kulturellem Relativismus“ und 
„Dekonstruktivismus“, mit denen man sich erfolgreich gegen den Universa-
lismus der Moderne und einen Traditionalismus der Rechten zur Wehr set-
zen könne. Die Kultur der nach-postmodernen „Altermoderne“ sei nicht län-
ger ein vor allem westliches Phänomen, sondern erhebe sich zentrumslos und 

	 4	 Siehe z. B. Rancière, Jacques: „Probleme und Transformationen der kritischen 
Kunst“, in: ders.: Das Unbehagen in der Ästhetik, Wien 2007 [zuerst Paris 2004]. 
Für einen neueren Überblick zu der Kontroverse um Bourriaud siehe: Miller, 
Jason: „Activism vs. Antagonism: Socially Engaged Art from Bourriaud to Bishop 
and Beyond“, in: Field. A Journal of Socially-Engaged Art Criticism, Bd. 3, Winter 
2016, S. 165–183.

	 5	 Bourriaud, Nicolas: „Manifesto“ [Übersetzung d. Verf.], in: Website der Tate 
Gallery zur Ausstellung „Altermodern“, Tate Triennial, 3. Februar bis 26. April 
2009, https://www.tate.org.uk/whats-on/tate-britain/exhibition/altermodern/
altermodern-explain-altermodern/altermodern-explained (20.08.2019).

https://doi.org/10.14361/9783839457658-004 - am 14.02.2026, 16:57:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457658-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


48 Holert  Verkomplizierung der Möglichkeiten

„polyglott“ aus „planetaren Verhandlungen“, aus „Diskussionen zwischen den 
Akteuren unterschiedlicher Kulturen“; sie kündige eine Verpflichtung auf 
abendländische Abstraktionen ebenso auf, wie sie sich von einer identitäts-
politisch aufgeladenen Kultur der Postmoderne distanziere. „Unser Univer-
sum“, schreibt Bourriaud, „wird zum Territorium, dessen sämtliche Dimensi-
onen in Zeit und Raum durchreist werden können.“6

Es geht mir nun nicht darum, die Leere und Vagheit solcher Kuratorenlyrik 
zu demaskieren, das wäre billig und wenig produktiv. Was hier allein inter-
essieren soll, ist Bourriauds Verschiebung seines Relationalitätskonzepts aus 
dem Bereich des Begriffs einer Kunst, die ihren „theoretischen Horizont“ statt 
in einem „unabhängigen und privaten symbolischen Raum“ in „menschlichen 
Interaktionen“ und deren „sozialem Kontext“ findet,7 auf die von Mobilitä-
ten und Kreolisierungen geprägte Bühne „planetarer“ Verhandlungen – wo-
bei insbesondere Informationsverarbeitung, Übersetzungen und semiotische 
Wanderungen betont werden. 
Bezeichnenderweise keine Rolle spielte im Zusammenhang der „Altermo-
dern“-Ausstellung von 2009 und ihrer diskursiven Rahmung jenes Ensem-
ble von Fragen, das knapp zehn Jahre später bei ähnlichen Gelegenheiten 
kunstinstitutioneller Globalisierungsrhetorik einfach nicht mehr ignoriert 
werden kann und von vorneherein ins Zentrum der Debatten um Gegenwarts-
kunst gestellt wird: Keine kuratorische Leitung einer Ausstellung des Typs, 
den „Altermodern“ repräsentierte, würde Bourriauds Künstler_innen-Liste 
(die ausschließlich aus Einzelkünstler_innen besteht, keine Kollektive oder 
Organisationen enthält) unter dem Schlagwort einer „anderen“ Moderne und 
einer „anderen“ Globalisierung präsentieren können, ohne scharfe Kritik an 
der überwiegend westlichen Perspektive auf das Planetarische und die gera-
dezu unverhohlene Feier ökonomischer Privilegien erwarten zu müssen (und 
natürlich war dies auch 2009 im Grunde nicht mehr möglich). Ein Begriff wie 
Bourriauds „Kreolisierung“ gestikulierte zwar in Richtung einer Neuordnung 
der Einflusssphären und einer Dezentrierung dominanter Sprachformen, aber 
von den Intentionen und Argumenten eines Ansatzes der entschiedenen De-
kolonialisierung der Kunstweltverhältnisse und ihrer Repräsentationsmodi, 
wie er allein angemessen gewesen wäre und inzwischen, folgerichtig und 
zwangsläufig, den internationalen Diskurs bestimmt, war er denkbar weit 
entfernt. Die Applikation postkolonialer Konzepte blieb letztlich ornamental. 
An einer Geschichte und Gegenwart der Konflikte, auf die eine dezidiert wis-
senspolitische Perspektive reagieren sollte, war Bourriaud nicht interessiert.
Und doch markieren die Jahre um 2009 die Zeit, in der dekoloniale Konzep-
te und ihre Thematisierung globaler epistemischer Asymmetrien und Gewalt-
	 6	 Ebd.
	 7	 Bourriaud 2002, S. 5: „The possibility of a relational art (an art taking as its  

theoretical horizon the realm of human interactions and its social context, rather 
than the assertion of an independent and private symbolic space), points  
to a radical upheaval of the aesthetic, cultural and political goals introduced  
by modern art.“

https://doi.org/10.14361/9783839457658-004 - am 14.02.2026, 16:57:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457658-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


49Holert  Verkomplizierung der Möglichkeiten

verhältnisse nicht nur endgültig die Diskussionen innerhalb der Postcolonial 
Studies erreichten, sondern auch an den Orten der zeitgenössischen bilden-
den Kunst zunehmend Beachtung fanden. Der Reihe nach: Die Historikerin 
Ann Laura Stoler veröffentlicht 2009 mit Along the Archival Grain. Epistemic 
Anxieties and Colonial Common Sense eine wichtige Arbeit zu den „epistemic 
politics“ des Kolonialismus, die auf Vorarbeiten wie dem Aufsatz „Episte
mic Politics: Ontologies of Colonial Common Sense“ von 2008 basierte.8 Sto-
lers Studien zu rassistischem Machtwissen in den Kolonien waren zwar nicht 
ohne Vorgänger. Die Art jedoch, wie hier epistemologische und ontologische 
Verfahren zur Herrschaftssicherung zum Untersuchungsgegenstand gemacht 
wurden, hatte um 2009 eine besondere Resonanz. Zwei der meistzitierten 
Autoren des neuen Dekolonialismus etwa veröffentlichten ebenfalls 2009 in 
der Zeitschrift Theory, Culture & Society einflussreiche Artikel: Walter Migno-
lo, der argentinische Literaturwissenschaftler und Direktor des Center for 
Global Studies an der Duke University, betitelte seinen Beitrag „Epistemic 
Disobedience, Independent Thought and De-Colonial Freedom“, womit er 
nicht- oder auch antiwestliche Epistemologie, Widerstand und Dekolonialität 
in einen Artikulationszusammenhang brachte;9 und der portugiesische Öko-
nomietheoretiker Boaventura de Sousa Santos fragte im Titel seines Artikels 
nach der Denkmöglichkeit eines „Non-Occidentalist West?“ und fügte in An-
spielung auf Nicolaus Cusanus, Blaise Pascal und Lukian von Samosata den 
Untertitel „Learned Ignorance and Ecology of Knowledge“ an.10 
De Sousa Santos ist weniger an neoheroischen Typen wie Bourriauds „homo 
viator“ interessiert als an der cusanischen Figur des_der „gelehrten Unwissen-
den“, die sich seit dem Spätmittelalter und den theologischen Spekulationen 
über das Verhältnis des_der Einzelnen zur Unendlichkeit Gottes freilich ge-
wandelt hat: Die_Der gelehrte Unwissende der Gegenwart ist sich einer episte-
mologischen Diversität bewusst, die potenziell unendlich ist und von jeder ein-
zelnen Wissensform oder -weise nur sehr begrenzt erfasst werden kann. Das 
singuläre oder individuelle Nichtwissen im cusanischen Sinne ist durch ein 
unendlich plurales Nichtwissen ersetzt worden, das von einer unüberschauba-
ren Vielzahl der Wissensformen ausgehen muss.11 Der nichtwestliche Okzident 

	 8	 Stoler, Ann Laura: Along the Archival Grain. Epistemic Anxieties and Colonial Common  
Sense, Princeton, NJ 2009; dies., „Epistemic Politics: Ontologies of Colonial Common  
Sense“, in: The Philosophical Forum 39 (3), Herbst 2008, S. 349–361.

	 9	 Mignolo, Walter D.: „Epistemic Disobedience, Independent Thought and De-Colonial  
Freedom“, in: Theory, Culture & Society, Bd. 26, Nr. 7/8, 2009, S. 159–181.

	 10	 Sousa Santos, Boaventura de: „A Non-Occidentalist West? Learned Ignorance  
and Ecology of Knowledge“, in: Theory, Culture & Society, Bd. 26, Nr. 7/8, 2009,  
S. 103–125.

	 11	 Ebd., S. 115: „To be a learned ignorant in our time is to know that the epistemological  
diversity of the world is potentially infinite and that each way of knowing grasps  
it only in a very limited manner. In this respect, too, our condition is very different  
from Nicholas of Cusa’s. Whereas the notknowing knowledge he postulates is singular  
and hence entails one learned ignorance alone, the learned ignorance appropriate  
to our time is infinitely plural, as plural as the possibility of different ways of knowing.“

https://doi.org/10.14361/9783839457658-004 - am 14.02.2026, 16:57:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457658-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


50 Holert  Verkomplizierung der Möglichkeiten

der Vergangenheit und Gegenwart und die künftige Entwestlichung des Wes-
tens, die de Sousa Santos in Erinnerung bringt, in Aussicht stellt und einfor-
dert, sind als das Resultat einer auf die westliche Epistemologie anzusetzen-
den Dekolonialisierung qua Pluralisierung zu verstehen, die auf verschüttete 
oder marginalisierte, das heißt auch: kolonisierte Denkweisen und Wissens-
formen im Inneren der westlichen Philosophie und Wissenssysteme aufbaut.
Mignolo sieht das alles ähnlich, nur legt er einen stärkeren Akzent auf Begrif-
fe des Politischen im Zusammenhang mit Wissen. Seine Terminologie einer 
„politics of knowledge“ oder genauer: „geo- and body-politics of knowledge“, 
will über Donna Haraways Begriff der „situated knowledges“ hinausgehen. 
Dabei tut Mignolo ein bisschen so, als bleibe Haraways und andere stand-
ortfeministische Begriffsarbeit dort stehen, wo es eigentlich erst interessant 
werde, weil angeblich erst die Frage nach dem Wer, Wann und Warum der 
Konstruktion von Wissen gestellt werden müsse, um in Erfahrung zu brin-
gen, weshalb die „eurozentrierte Epistemologie“ ihre „geohistorischen und 
bio-grafischen Verortungen“ so geschickt zugunsten der Behauptung „univer-
salen Wissens“ und „universaler Wissenssubjekte“ kaschiert habe.12 Nur so, 
durch die Offenlegung der „Illusion einer Nullpunkt-Epistemologie“, könne 
jener „epistemische Ungehorsam“ entstehen, der zu einer effektiven Ent-Kop-
pelung, zu Mignolos inzwischen berühmtem de-linking als dem zentralen 
Manöver der Dekolonialisierung führt, wie er sie als maßgeblich epistemologi-
sche Operation versteht.13 
Denn „dekoloniales Denken“ setze eine ebensolche Ent- oder Abkoppelung, 
eine Ent-Beziehung (oder Ent-ziehung) von modernen, imperialen Wissens-
netzen und der „kolonialen Macht-Matrix“ voraus, was zugleich eine Abwen-
dung von der abstrakten Entität des Kapitalismus und eine Hinwendung zu 
„Menschenleben“ bedeute.14 Die Dekolonialisierung des Wissens geht nach 
Mignolo einher mit einer dekolonialen Herstellung, einem dekolonialen 
Machen von Wissen, einer Poiesis in Bezug auf Wissen – was übrigens auch 
die Anschlussfähigkeit seiner Argumentation an ästhetische Reflexion und 
Kunsttheorie gewährleistete.15 

	 12	 Mignolo 2009, S. 160.
	 13	 Ebd.: „By setting the scenario in terms of geo- and body-politics I am starting 

and departing from already familiar notions of ‚situated knowledges‘. Sure,  
all knowledges are situated and every knowledge is constructed. But that is just 
the beginning. The question is: who, when, why is constructing knowledges? 
Why did eurocentered epistemology conceal its own geo-historical and bio- 
graphical locations and succeed in creating the idea of universal knowledge as  
if the knowing subjects were also universal? This illusion is pervasive today  
in the social sciences, the humanities, the natural sciences and the professional 
schools. Epistemic disobedience means to delink from the illusion of the zero 
point epistemology.“

	 14	 Ebd., S. 178.
	 15	 Ebd.: „Decolonial thinking presupposes de-linking (epistemically and politically) 

from the web of imperial knowledge (theo- and ego-politically grounded), from 
disciplinary management. A common topic of conversation today, after the  
financial crisis on Wall Street, is ‚how to save capitalism‘. A decolonial question 

https://doi.org/10.14361/9783839457658-004 - am 14.02.2026, 16:57:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457658-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


51Holert  Verkomplizierung der Möglichkeiten

Mignolo hatte damit um 2009 eine Reihe von griffigen Formulierungen, 
von catch terms im Angebot, die rasch die Runde machen sollten und nicht 
unmaßgeblich dazu beitrugen, dass in den Geistes- und Kulturwissenschaf-
ten, den humanities, wie im Kunstfeld eine konzeptuelle Neuorientierung 
stattfand. Die postkoloniale Kritik wurde gewissermaßen rekalibriert, von 
der Frage „Can the Subaltern Speak?“ (Gayatri Spivak) in Richtung einer 
Vergegenwärtigung, eines Bewusst- und Präsentmachens der anhaltenden 
und durch den Neoliberalismus erneuerten Kolonialität und deren Gegnerin, 
der Dekolonialität, die gegen Erstere vor allem auf der Ebene des Wissens 
und Denkens vorgeht. 
Im Jahr 2009 war es auch, dass der kamerunische Biotechnologe, Theoreti-
ker und Kurator Bonaventure Soh Bejeng Ndikung in Berlin den Kunstraum  
SAVVY Contemporary: The Laboratory of Form-Ideas gründete, eine Platt-
form für Ausstellungen, Performances, Diskursveranstaltungen, Archivie-
rungsarbeit und Residencies, die zunächst in der Richardstraße in Neukölln 
in einem Ladengeschäft, ab 2013 im ehemaligen Umspannwerk in Neukölln 
untergebracht war und seit 2016 im silent green Kulturquartier im Wedding 
angesiedelt ist. Bonaventure Ndikung verortete SAVVY Contemporary, das 
rasch zu einer Organisation mit zahlreichen Kurator_innen und Forscher_
innen angewachsen ist und sich inzwischen auf dem Weg in eine nicht mehr 
nur prekäre Konsolidierung zu befinden scheint, „an der Schwelle zwischen 
Begriffen und Konzepten von WESTEN und NICHT-WESTEN, vorrangig 
um diese zu verstehen und zwischen ihnen zu verhandeln, aber auch, um die 
Ideologien und Konnotationen zu dekonstruieren, die solchen Gebilden zu-
grunde liegen“.16 „Dafür“, so heißt es in einem jüngeren programmatischen 
Text, „scheint es angebracht, die kosmogenen Kräfte künstlerischen Schaf-
fens zu beschwören, zusammenzurufen und anzuwenden, um uns von ihnen 
leiten zu lassen. Auf diesem Weg setzt SAVVY Contemporary auf die poeti-
sche Kraft künstlerischer Praxis, um Identitäten zu entnennen und umzube-
nennen, zu deinstituieren und wieder neu [zu] errichten, um auferlegte Stim-
men verstummen zu lassen und unterdrückte Stimmen hörbar zu machen, in 
dem Bemühen, die Krise der Gefangenschaft zu lösen.“17 

would be: ‚Why would you want to save capitalism and not save human beings? 
Why save an abstract entity and not the human lives that capitalism is constantly 
destroying?‘ In the same vein, geo- and body-politics of knowledge, decolonial 
thinking and the decolonial option place human lives and life in general first 
rather than making claims for the ‚transformation of the disciplines‘. […] deco-
lonial options, grounded in geo- and body-politics of knowledge, engage in both 
decolonizing knowledge and de-colonial knowledge-making, delinking from  
the web of imperial/modern knowledge and from the colonial matrix of power.“ 

	 16	 Ndikung, Bonaventure Soh Bejeng: „SAVVY Contemporary. The Laboratory of  
Form-Ideas. A Concept reloaded“, in: Website von SAVVY Contemporary, 2017,  
https://savvy-contemporary.com/site/assets/files/2811/savvy_concept_2017-1.pdf,  
hier zitiert aus der deutschen Übersetzung der Kurzfassung,  
https://savvy-contemporary.com/de/about/concept/#1513199811-3371-1 (20.8.2019). 

	 17	 „Werde ein SAVVY friend“, in: Website von SAVVY Contemporary, 2018,  
https://savvy-contemporary.com/de/about/donate/ (20.8.2019).

https://doi.org/10.14361/9783839457658-004 - am 14.02.2026, 16:57:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457658-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


52 Holert  Verkomplizierung der Möglichkeiten

Aus dem Zitierten wird deutlich, wie weitgehend die Position, von der aus 
SAVVY Contemporary operiert, von post- und dekolonialen, aber auch femi-
nistischen und queeren Theoriebildungen geprägt ist, von der Annahme des 
Konstruktionscharakters jeder diskursiven und ideologischen Setzung und 
der daraus folgenden Möglichkeit dekonstruktiver Verschiebungen und Auf-
hebungen. Die Rolle der Kunst wird dabei in einer Arbeit an der Disidentifi-
zierung und Deinstituierung gesucht, die zugleich eine Arbeit an Befreiung 
und Ausbruch sein soll. Formulierungen wie „kosmogene Kräfte künstleri-
schen Schaffens“ verweisen überdies auf eine vor- oder nichtmoderne, eine 
nichtwestliche, indigene Auffassung von Kunst als kosmischer, Welten gene-
rierender Potenz. 
In einem weiteren Text (von 2017) spricht Ndikung in Anlehnung an de 
Sousa Santos über SAVVY Contemporary als einen „Raum für epistemologi-
sche Diversität“, in dem ein „anderes Wissen möglich“ sein solle.18 Haraway 
und ihr Begriff vom „god-trick“ westlicher Wissenschaft, dem ein „verkörper-
tes, kompliziertes, aktiv schauendes Auge“ entgegengehalten wird, führt zur 
Berufung auf „Politiken und Epistemologien der Verortung, der Positionie-
rung und der Situierung“, in denen anstelle modern-westlicher „Universali-
tät“ „Teilhabe“, „Befangenheit“ und „Parteilichkeit“ zur Bedingung des Ge-
hörtwerdens und rationaler Wissensbehauptungen werden. Verkörperte, vom 
einzelnen und kollektiven Körper her eingenommene Perspektiven könnten 
vor diesem Hintergrund zu „associated situated knowledges“ führen, einem 
Wissen der Sozialökologie, d. h. der Beziehungen, der Relationalitäten, der 
Assoziationen und der Begleitungen, wobei Kunst und Ausstellungsmachen 
katalysierend wirken.19

	 18	 Ndikung 2017, siehe auch, für eine leicht gekürzte und übersetzte Fassung die-
ses in verschiedenen Versionen zirkulierenden Textes: Ndikung, Bonaventure 
Soh Bejeng: „Anmerkungen zum epistemischen Ungehorsam. Oder: Verwirrung 
des Verstrickten und Beunruhigung des Besorgten – Fallstudie SAVVY Contem-
porary“, in: Busch, Kathrin et al. (Hg.): Wessen Wissen? Materialität und Situiert-
heit in den Künsten, Paderborn 2018 (Schriftenreihe des DFG-Graduiertenkollegs 
„Das Wissen der Künste“), S. 29–35, hier: S. 31.

	 19	 Ndikung 2017, S. 2f.: „[…] SAVVY Contemporary is a space for epistemological 
diversity. A space that embodies and screams out Boaventura de Sousa Santos’ 
postulation that ‚Another Knowledge is Possible‘ […]. By moving away from what 
she calls ‚god-trick‘, i. e. the all-seeing eye of Western science that considers it
self the omniscient observer, Haraway offers the image of the embodied, compli-
cated, actively seeing eye, which is a split and contradictory observer. Haraway’s 
argumentations for politics and epistemologies of location, positioning, and  
situating, where partiality and not universality is the condition of being heard to 
make rational knowledge claims resonate in our practice. So we appropriate  
proposals on viewing from a body – always a complex, contradictory, structuring, 
and structured body, against the view from above, from nowhere, or from sim- 
plicity – and we push this further to what we will like to call ‚Associated Situated 
Knowledges‘ or just ‚Associated Knowledges.‘ While viewing from these bodies, 
one also puts them in relation, association and companion with each other  
and their sociopolitical ecology. In so doing, one not only puts the bodies, but 
also their embodied knowledges, histories, memories in association. In this  
respect, art and exhibition-making act as catalysts.“

https://doi.org/10.14361/9783839457658-004 - am 14.02.2026, 16:57:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457658-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


53Holert  Verkomplizierung der Möglichkeiten

Während Bourriauds Konzepte der „relationalen Kunst“ und „relationalen 
Ästhetik“ vor etwa 20 Jahren vor allem eine Reaktion auf eine als steril und 
akademisch empfundene westliche Moderne und weder an weitergehende 
politische noch ontologische Forderungen geknüpft war, hat sich die Lage 
seither ganz offensichtlich grundlegend gewandelt. Schon im Jahr 2009 hät-
te diese Veränderung im Vergleich etwa zwischen Bourriauds Ausstellung 
„Altermodern“ und der Gründung einer Institution wie SAVVY Contempo-
rary erkannt werden können, aber natürlich gab es zu diesem Zeitpunkt auch 
schon viele andere Anzeichen für eine dezidiert politisch motivierte und äs-
thetisch argumentierende Infragestellung einer hegemonialen Ordnung des 
westlich dominierten Kapitalismus – einer Ordnung, die nicht zuletzt auf-
grund der von Mignolo in seinem Text von 2009 erwähnten globalen Staats-
schulden- und Finanzkrise und deren mit Steuergeldern bezahlten, aber 
letztlich nur scheinhaften ‚Lösung‘ ihre letzten verbliebenen, ihrerseits über-
wiegend scheinhaften Legitimitätsreserven verbraucht hatte. Neue Bezie-
hungen und Bezüglichkeiten stehen inzwischen auf der Agenda, was durch 
die Kollateralschäden neoliberaler Politik und Ökonomie zunehmend unum-
gänglich wird. Der Klimawandel betrifft nicht nur die Gegenwart und Zu-
kunft der Menschheit, sondern des gesamten Planeten und seiner menschli-
chen wie nichtmenschlichen Ökosysteme und Ressourcen. Zu den wichtigsten 
Begriffen der Debatte, etwa im Zusammenhang von Kämpfen um Klimage-
rechtigkeit, soziale Gleichstellung und die Rechte indigener Völker gehört 
eben gerade der Begriff der Beziehung, der Relation – der Beziehung zum 
Land, zur Erde, zu Menschen, Tieren, Pflanzen, Bodenschätzen, zu dem, was 
gewohnheitsmäßig im Westen immer noch ‚Natur‘ (im Unterschied zu ‚Kultur‘)  
genannt wird. 
Indigene Intellektuelle wie die Maori Linda Tuhiwai Smith in ihrem Buch 
Decolonizing Methodologies. Research and Indigenous People von 1999 (einer zen-
tralen Quelle etwa für Mignolos decoloniality-Epistemologie) oder die Dakota 
Kim TallBear in ihrer Forschung zu Indigenität, Genetik und Technoscience, 
aber auch zum Queering dessen, was sie „whitestream disciplinary thinking 
and ontologies“ nennt,20 arbeiten die Epistemologien dieser Relationalität 
(oder Reziprozität) heraus. Im Vergleich etwa zu Bourriaud erweitern und 
vertiefen diese relationalen Epistemologien und reziproken Denkweisen je-
den Begriff von ‚relationaler Kunst‘. Smith adressiert in ihrem – freilich nicht 
auf Kunst im engeren, westlich-modernen Sinne eingehenden – Buch die Not-
wendigkeit eines völlig neuen ethischen Habitus der Forschung. Sie spricht 
von „Wissensteilung“, von sharing knowledge, im Unterschied zum „Teilen von 
Information“, weil die Verantwortung von Forscher_innen und Akademiker_in-
nen eben darin bestehe, nicht nur „pamphlet knowledge“ zu teilen, sondern die 
„Theorien und Analysen“, mit deren Hilfe Wissen und Information konstruiert 

	 20	 TallBear, Kim: „An Indigenous Reflection on Working beyond the Human/ 
Not Human“, in: GLQ, Bd. 21, Nr. 2/3 (Theorizing Queer Inhumanisms), 2015,  
S. 230–235, hier: S. 230.

https://doi.org/10.14361/9783839457658-004 - am 14.02.2026, 16:57:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457658-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


54 Holert  Verkomplizierung der Möglichkeiten

und repräsentiert werden. „The challenge always is to demystify, to decolo- 
nize“,21 nur wenn dies geschehe, öffne sich Wissensproduktion auch Leuten, 
die über keine akademische Bildung verfügten. Denn theoretisch sei jedes Han-
deln Denken und Tun zugleich – und project workers, community activists oder 
Berater_innen seien, weil sie Daten erheben, Informationen sammeln, sich-
ten, organisieren und zur Darstellung bringen, in einem nicht unmaßgebli-
chen Sinne als „Forscher_innen“ anzusprechen. Smiths ausdrückliche Absicht 
besteht daher auch darin, „to develop indigenous peoples as researchers“.22 
Im Kontext des Graduiertenkollegs „Das Wissen der Künste“ ist es vielleicht 
notwendig, auf die wissenspolitische Differenz zwischen dem Projekt von 
Smith, die Anerkennung und Entwicklung indigener Leute als Forscher_in-
nen zu befördern, und einer seit etwa zwei Jahrzehnten an den Kunsthoch-
schulen geförderten Entwicklung von Künstler_innen zu Forscher_innen im 
Rahmen von artistic-research-Programmen hinzuweisen. Was auf den ersten 
Blick eine strukturelle Ähnlichkeit aufweist, erweist sich bei näherem Hin-
sehen als eine optische Täuschung – eine allerdings nicht ganz unschuldi-
ge Täuschung, denn die Adressierung von Künstler_innen als Angehörigen 
einer von magischen Ritualen und Meistererzählungen geprägten Stammes-
gesellschaft war lange Zeit nicht unüblich, weshalb die Bekehrung zu hö-
heren wissenschaftlichen Qualifikationen als künstlerische Forscher_innen 
gern wie ein säkularer Ausweg oder gar Aufstieg dargestellt wurde, was frei-
lich in vielen Fällen die Perspektive auf die Verwertungsdynamiken und As-
sessment-Realitäten einer akademischen Wissensökonomie versperrte. Die 
Anerkennung von Maori community workers als Forscher_innen mit eigenen, 
nur eben nicht auf der europäischen Aufklärung fußenden Methodologien 
argumentiert dagegen klar im Widerstand gegen die neoliberale Ökonomisie-
rung des Wissens; sie erhebt einen Anspruch auf Forschung und research in 
einem sozialen Kampf um Anerkennung, der aber zugleich die Prämissen die-
ser Anerkennung in Zweifel zieht.
Auffällig an der Entwicklung seit etwa 2009/10 ist, in welchem Maße Fragen 
des Wissens, einer globalen Wissenspolitik und der Pluralität oder Diversität 
der Epistemologien, also der nicht länger im Sinne eines universellen abend-
ländischen Rationalitäts- und Wissenschaftsverständnisses abzuhandelnden 
nichtwestlichen Wissensformen, auf die Selbstverständigung der Akteur_in-
nen in weiten Teilen des Feldes der Gegenwartskunst eingewirkt haben und 
wie diese Fragen die Debatte seither sehr grundsätzlich formieren und prägen. 
Allein in Berlin lässt sich dies an vielen Stellen beobachten. Neben SAVVY 
Contemporary und den vielen Aktivitäten, in die die Plattform involviert 
ist, könnten (aus dem Blickwinkel des Jahres 2018) die zehnte Ausgabe der 
Berlin Biennale, die Konferenz „Knowledge Entanglements. Beyond Abyssal 
Thinking“ des DAAD-Künstlerprogramms (deren Titel einen Begriff von de 

	 21	 Smith, Linda Tuhiwai: Decolonizing Methodologies. Research and Indigenous People, 
London 2012, S. 17.

	 22	 Ebd., S. 18.

https://doi.org/10.14361/9783839457658-004 - am 14.02.2026, 16:57:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457658-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


55Holert  Verkomplizierung der Möglichkeiten

Sousa Santos aufnimmt) oder die im Wintersemester 2017/18 vom Graduier-
tenkolleg „Das Wissen der Künste“ veranstaltete Vortragsreihe „Künste de-
kolonisieren“ genannt werden. Dass die documenta 14 im Jahr 2017 ebenso 
wie manche der ihr vorausgegangenen Ausgaben und zahlreiche Biennalen 
der vergangenen Jahre ebenfalls unterschiedliche Aspekte und Facetten der 
Dekolonialisierung schwerpunktmäßig verhandelt haben und dass diese Ver-
handlungen in zunehmendem Maße auch solche über die Rolle der Kunst, 
der Künstler_innen und anderer im Kunstfeld produzierender Intellektuel-
len, Akademiker_innen, Kurator_innen, Aktivist_innen usw. sind, hängt nicht 
zuletzt damit zusammen, dass Wissen und Epistemologie zunehmend als 
Funktionen und Produktionsmodi der Kunst begriffen werden und die Frage nach 
der Gemachtheit des Wissens in den Blick rückt, die Mignolo in dem Begriff 
einer antinormativen poiesis fasst. Der Bezug auf Wissen und Epistemologie 
und deren Produktion suspendiert aber nicht die Frage nach deren Ökono-
misierung, im Gegenteil. Eine neoliberale Wissensökonomie, in der die Epi-
stemologie des Marktes zur fundamentalen Kategorie jeder Wissensproduk-
tion wird, lässt weder die universitären noch die Kunst-Institutionen, noch 
deren außer- oder parainstitutionellen Supplemente und Widerlager unan-
getastet.23 Andererseits kann sich, gerade angesichts der Unausweichlichkeit 
wissenskapitalistischer Zugriffe, das Möglichkeitsfeld anderer, alternativer, 
postkapitalistischer und/oder am Konzept der Commons orientierten Ökono-
mien öffnen. Etwa im Bereich der Kämpfe um Landrechte und nachhaltiges 
Wirtschaften gehen Formen von aktivistischer Kollaboration, die sich der 
Verwertungslogik entziehen, und künstlerisch motivierte Praktiken vermehrt 
ineinander über.
Kunsthistoriker_innen wie T. J. Demos, die seit Jahren zum Zusammenhang 
von wissens- und forschungsbasierten, zumeist prozessual und langfristig an-
gelegten Kunstprojekten und den Möglichkeiten eines dekolonialen, indige-
nen und ökologischen Aktivismus arbeiten, machen sehr deutlich, in welchem 
Maß Künstler_innen und ihre Kooperationen zum Widerstand gegen und zur 
Kritik an den Ursachen von Zerstörungen von Umwelten und Lebenswelten 
beitragen und dass künstlerische Praxis in diesen Zonen der Gegenwarts-
kunst von epistemischer Experimentalität nicht zu trennen sind. 
In Vorbereitung auf sein Buch Decolonizing Nature. Contemporary Art and the 
Politics of Ecology ko-kuratierte Demos im Jahr 2015 im Nottingham Con
temporary die Ausstellung „Rights of Nature: Art and Ecology in the Ame-
ricas“, an der unter anderem Allora & Calzadilla, Eduardo Abaroa, Ala 
Plástica, Marcos Avila Forero, Amy Balkin, Subhankar Banerjee, Mabe 
Bethônico, Ursula Biemann & Paulo Tavares, Center for Land Use Interpreta-
tion, Minerva Cuevas, Jimmie Durham, The Otolith Group, Fernando Palma  
Rodríguez, Claire Pentecost und Abel Rodríguez teilnahmen. Wie Mignolo 
und andere bezieht Demos einen entscheidenden Teil seiner theoretischen 
	 23	 Dazu weiter im Detail: Holert, Tom: Knowledge Beside Itself. Contemporary Art’s 

Epistemic Politics, Berlin 2020. 

https://doi.org/10.14361/9783839457658-004 - am 14.02.2026, 16:57:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457658-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


56 Holert  Verkomplizierung der Möglichkeiten

Basis für die Arbeit mit den experimentellen Ökologien dieser gegen das An-
thropozän, den Klimawandel und die Zerstörung von Lebensgrundlagen in-
digener Gemeinschaften gerichteten künstlerisch-aktivistischen Praktiken 
aus den Texten indigener Theoretikerinnen wie Smith, TallBear oder Zoe 
Todd. Und er folgert aus der Beschäftigung mit diesen Autorinnen, dass die 
Arbeit bei der Dekolonialisierung der eigenen Forschungsmethoden anset-
zen und die Beziehung zu den „Geschichten der Kämpfe und Perspektiven 
der Kolonisierten, einschließlich indigener Kosmologien, subalterner Recht-
sprechung und sozialer Bewegungen wo immer angebracht“ suchen müsse –  
auch in Reaktion auf die Kritik, die von indigener Seite an der Nichtanerken-
nung oder Ausklammerung von First-Nation-Intellektuellen aus den aktuel-
len Debatten um neue Materialismen, Vitalismen und Objekt-orientierte On-
tologien geübt wird.24 
Eine Konsequenz dieser Verbindungen von Umweltaktivismus, indige-
ner Selbstbehauptung, nichtwestlichen Epistemologien, akademischer For-
schung und visueller Praxis ist eine tendenzielle Auflösung oder ersatzlo-
se Substituierung der Kategorie Kunst. Letztere taucht – als „contemporary 
art“ – zwar noch im Untertitel von Demos’ Buch auf, aber ein Netzwerk wie 
das global agierende Multimedia-Projekt World of Matter, das eine promi-
nente Rolle in Demos’ Narrativ einer auf die Dramatik der Lage reagieren-
der dekolonialen, umweltaktivistischen und epistemologischen Kooperation 
spielt, kommt in seinem mission statement ganz ohne Bezugnahme auf Kunst 
aus. Zwar werden die Formate der Ausstellung, der öffentlichen Veranstal-
tung, der Publikation und der Online-Plattform genannt, aber es geht World 
of Matter ansonsten vor allem um die Produktion und Bereitstellung von „vi-
suellem Quellenmaterial“ als einem „Instrument für Bildungsprozesse, akti-
vistische Arbeit, Forschung und die Anhebung eines allgemeinen öffentlichen 
Bewusstseins“ der Krise.25 
Für Demos definiert World of Matter die Natur zum Schauplatz einer  
ästhetisch-konzeptuellen Spekulation um, mit der die sozialen Kämpfe  
gegen die Kontrolle durch Konzerne ernst genommen und die Entwicklun-
gen des Natur-Rechte-Diskurses einbezogen würden.26 Im Vordergrund stehe 
der Beitrag zu einer „ökologischen Wissensallmende“, den ecological knowledge 
commons. Gefördert werden solle die freie Produktion von geteiltem Wissen, 
das offen, kollektiv und zugänglich bleibt – im Widerstand gegen staatlich-
privatwirtschaftliche Überwachung und proprietäre Kontrollen des Internet.27 
Eine dezidiert wissenspolitische Formierung der visuellen und forschenden 
Praxis wie bei World of Matter findet sich auch bei ähnlich gelagerten, wenn 
auch im inhaltlichen oder strategischen Detail sehr unterschiedlich ausge-
	 24	 Demos, T. J.: Decolonizing Nature. Contemporary Art and the Politics of Ecology,  

Berlin 2016, S. 22–25.
	 25	 „About the project. World of Matter“, in: Website von World of Matter,  

https://www.worldofmatter.net/about-project (29.08.2019).
	 26	 Demos 2016, S. 28.
	 27	 Ebd., S. 212.

https://doi.org/10.14361/9783839457658-004 - am 14.02.2026, 16:57:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457658-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


57Holert  Verkomplizierung der Möglichkeiten

richteten Projekten wie Forensic Architecture, Center for Land Use Inter-
pretation, Critical Art Ensemble, The Otolith Group, Casco oder Sarai. Hier 
ergänzen einander juristische Intervention, alternative Pädagogik, theore-
tisch-visuelle Spekulation, aktivistische Vernetzung und dekoloniale Per
spektive in einem Maße, dass die wissenspolitische und kapitalismuskritische 
Dimension dieser Kollektive und Organisationen die Parameter des Ästheti-
schen und Künstlerischen in eine kritische Randlage zu drängen scheint. 
Ein völliger Funktionsverlust des Ästhetischen ist dabei sicherlich nur be-
dingt zu diagnostizieren, zu sehr sind für die meisten oben genannten Grup-
pen Form-Fragen in Hinblick auf Rhetorik, Kommunikation und Begründung 
der institutionellen Verortung der eigenen Praxis von Bedeutung. Trotzdem 
verschieben sich die Gewichtungen, komponiert sich die Praxis in diesen Fäl-
len anhand unterschiedlicher, selten von formalen und ästhetischen Prioritä-
ten dominierter Anliegen. Eine entscheidende Rolle spielt die Dringlichkeit 
der planetaren Problemlage, aber ein tieferer Grund mag auch in der abjek-
ten Verflechtung von contemporary art mit denselben Agenturen der Finanzi-
alisierung zu finden sein, die auch aus Wäldern und Flüssen finanzialisierte 
assets machen. Was, wenn die intellektuellen Energien und Ambitionen, die 
noch vor nicht allzu langer Zeit in der Kunst eine Wirklichkeit verändern-
de Kraft gesucht und bisweilen gefunden haben, jetzt vermehrt in den Um- 
bzw. Abbau eines Rationalitätstyps geleitet werden, der für den Schaden ver-
antwortlich ist, den zu reparieren es vielleicht zu spät ist? Was, wenn Kunst 
in Wissenspolitik aufgeht? Wissenspolitik sich an die Stelle von Kunst setzt 
oder, weniger ultimativ formuliert, Kunst in Wissenspolitik ihre zeitgemäße 
Funktion erkennt?
Die Einklammerung des Kunstbegriffs ist nun keine neue Maßnahme, die 
Abschaffung der ‚Kunst‘ ohnehin ein zentrales Anliegen der Avantgarden 
des 20. Jahrhunderts. Paradigmatisch an der aktuellen Situation mag da-
her vor allem sein, dass ‚Kunst‘, einer vertrauten diskursiven Strategie des 
Postkolonialismus folgend, immer radikaler provinzialisiert wird. Durch die 
Gleichsetzung des Kunstbegriffs und der auf ihm gründenden Praktiken und 
Institutionen mit dem Projekt der westlichen Moderne, zu dem Siedlerkolo-
nialismus, Sklaverei, Heteropatriarchat, Ausbeutung natürlicher Ressour-
cen und nicht zuletzt ein bestimmtes, andere Wissensformen ausgrenzendes 
Verständnis von Rationalität gezählt werden, erscheint ‚Kunst‘ zunehmend 
als toxisch, wo ihre ontologischen Voraussetzungen in politische und öko-
nomische Verhältnisse rückübersetzt werden. Was künstlerische Autonomie  
angeblich zur Entsprechung aufklärerischer Zielbestimmungen demokrati-
scher Vergesellschaftung macht, erweist sich in post- und dekolonialen Kri-
tiken als Element der umfassenderen Bedrohung nichtmoderner sozialer 
und religiöser Praktiken und Epistemologien durch den Westen. Zugleich ist 
zu berücksichtigen, dass sich Begriffe von Kunst und vor allem ihren mo-
dernistischen Ausprägungen, wie z. B. Repräsentation und Abstraktion, im 
Zuge des Imperialismus global verbreitet und diskursiv abgelagert haben. 

https://doi.org/10.14361/9783839457658-004 - am 14.02.2026, 16:57:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457658-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


58 Holert  Verkomplizierung der Möglichkeiten

Amy Lien  
and Enzo Camacho

	 The Angry Christ
The Angry Christ sits behind the altar of a modernist church founded, like 
the Philippine nation that is its setting, in the aftermath of war. The figure’s 
arms reach straight outwards, shaping his body into a large, graphic sign – 
of unconditional love, or something else. Implanted in the very center of the 
scene is the Sacred Heart, wrapped in thorns, fringed in flames, and set atop 
Christ’s red and blue robe, which appears less like clothing and more like a 
webbed expanse of vein, muscle, and sinew, not covering Christ’s body but 
flaying it open, turning it inside out. This is supposed to be a depiction of 
the Last Judgement, but there is also something kinky happening here, some 
indulgent pleasure in the way iconography as codified communication can be 

Das heißt, eine von den Spuren der Moderne und ihren Kunstauffassun-
gen gänzlich freie Ästhetik ist allenfalls im Rückgriff auf vor- oder außer-
moderne Praktiken des Bildes aufzufinden, nicht aber in den multiplen Mo-
dernen einer anders, mithin jenseits jeder Zentrum/Peripherie-Topologie zu 
verhandelnden Globalität. Ähnliches gilt für das Verhältnis zwischen westli-
chen und nichtwestlichen Rationalitäten und Wissensformen. Wie soll eine 
Befreiung vom Joch der westlich-modernen Rationalität aussehen, eine Be-
freiung, für die in diskursiven Formen und Formaten gekämpft wird, die ent-
scheidend von ebendieser Rationalität geprägt sind, auch wenn sich diese 
zugleich Manövern des Angriffs, der Einklammerung, der Suspendierung 
ausgesetzt sieht? Trifft der Befund zu, dass die Legitimität von Kunst und 
die von Wissen zunehmend als in einem Wechselverhältnis stehend verhan-
delt werden, dass sich also künstlerische und epistemologische – und hier 
eben vor allem: wissenspolitische – Fragen zunehmend verschränken, dann 
folgt daraus eine Verkomplizierung der Möglichkeiten, überhaupt von Kunst 
(und vom Standpunkt ‚der Kunst‘ aus) zu sprechen. Das Sprechen ist auch 
für diesen Text alles andere als unproblematisch. Darauf verweist schon der 
Umstand, dass ein Großteil der in ihm zitierten und diskutierten Texte von 
männlichen Autoren stammt. Selbst eine standortpolitische und damit ei-
gentlich feministische Perspektive garantiert also nicht die erfolgreiche Ab-
koppelung von blinden Flecken und lenkenden Prädispositionen. Das betrifft 
auch die Schreibweise, die Rückversicherung über akademische Gepflogen-
heiten, die Routinen der Diskursprozessierung. Die daher notwendige Ver-
komplizierung allerdings ist kein zu lösendes, auf Finalität und Schließung 
hin zu steuerndes Problem, sondern eine Chance zur Proliferation, zur Ver-
zweigung und zur Neuverknüpfung – auch und gerade für die Diskussion um  
situierte Wissen, epistemische Privilegien und Sprechpositionen im Kunstfeld. 

https://doi.org/10.14361/9783839457658-004 - am 14.02.2026, 16:57:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457658-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

