Il. Moscheen im islamischen Feld in Deutschland

Die bisherige Beschreibung, wie in Moscheen islamisches Wissen identifiziert
werden kann, verweist auf die Stellung der Akteur*innen, die an den Aushand-
lungsprozessen von islamischem Wissen in Moscheen beteiligt sind: Moschee-
besucher*innen, Gemeindeginger*innen und Vereinsmitglieder, Expert*innen
und Funktionstriger*innen als religiése Akteur*innen zu betrachten, bedeutet,
zum einen ihren Positionen im Moscheegefiige nachzugehen und zum anderen
autorititsgenerierende Positionen im islamischen Feld herauszuarbeiten. Die in
diesem Abschnitt dargelegten Ausfithrungen und Uberlegungen beziehen sich auf
die sozialtheoretische Konzeption dieser Studie, die mit den Feldbeobachtungen
analytisch ins Gesprich gebracht wird. Es wird daher in Kapitel 1 konkretisiert,
wie die habituellen Dispositionen das Denken, Wahrnehmen und Handeln der
Akteur*innen strukturieren und diese befihigen, in speziellen sozialen Feldern
wie dem islamischen Feld zu handeln. Es wird dargelegt, wie ein solches soziales
Feld als ein durch Praktiken und Praxen einerseits und durch die objektiven
Strukturen andererseits sowie durch das Verhiltnis der Positionen der Akteur*in-
nen im Feld zueinander und das Verhiltnis des spezifischen Feldes zu anderen
Feldern konstituierter Raum zu verstehen ist, der durch die ihm eigene Logik
existiert. Dabei wird das islamische Feld als ein Kampfleld aufgefasst, in dem
um Erhalt oder Verinderung der jeweiligen Krifteverhiltnisse im Feld gerungen
wird und in dem die von den Akteur*innen in der jeweiligen Relation zueinander
entwickelten 6konomischen, sozialen, kulturellen und religiosen Ressourcen,
respektive Kapitalsorten bestimmend werden. Es wird diskutiert werden, wie die
Mechanismen der Legitimierung und Autorisierung von islamischem Wissen mit
den Kapitalsorten verflochten sind, die den Akteur*innen zur Verfiigung stehen
und die Positionen der Akteur®innen in diesem Feld prigen. Schliefilich wird
argumentiert, dass spezifische Kapitalsorten als Verhandlungsobjekte islamischen
Wissens die Aushandlungsprozesse kanalisieren. Im zweiten Kapitel wird anhand
der lokalen Moscheen am Hauptfeldforschungsort die Genese und Entwicklung
des islamischen Feldes in Deutschland mit seinen Bezugspunkten und Kimp-
fen beschrieben und analysiert. Es wird aufgezeigt, dass der Tiirkei-Bezug fiir
die diskursive Entwicklung des islamischen Feldes nicht nur in der Anfangszeit

https://dol.org/10.14361/9783838450451-007 - am 12.02.2026, 22:04:48.



https://doi.org/10.14361/9783839450451-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

102

Moscheeleben in Deutschland

bestimmend war, sondern auch nach Beginn deutsch-staatlicher Interventionen
in den 2000er Jahren bis in die heutige Zeit als wirkmichtiger Faktor seine
Bedeutung beibehalten hat. Die zunehmende Verflechtung des islamischen Feldes
mit dem politischen Feld in Deutschland sowie mit anderen gesellschaftlichen
und staatlichen Akteur*innen wird gleichfalls anhand der lokalen Entwicklungen
analysiert. Insbesondere wird dargelegt, wie Dialog und das Integrationspara-
digma neue Kapitalsorten im Feld generieren, die die Autorititsstrukturen im
islamischen Feld verindern. Im dritten Kapitel wird schliefdlich der Begriff der
religiosen Akteur*innen in Verbindung mit den Akteurs-Konzeptionen des religidsen
Feldes von Pierre BOURDIEU (im Gefolge von Max WEBER) diskutiert und argu-
mentiert, dass der religionssoziologische Akteursbegriff fiir das islamische Feld
in Deutschland modifiziert werden muss. Besonderes Augenmerk wird auf die
Imam-Frage im islamischen Feld gelegt. Eine wichtige interne Dynamik stellt der
Frauenaktivismus innerhalb und auferhalb von Moscheen dar. Ausnahmslos in
allen untersuchten Moscheen kam die Frage nach der Stellung von Frauen in Mo-
scheen von religiésen Akteur*innen selbst auf. Angebote von Frauen fiir Frauen,
der Aufbau von Frauenabteilungen und Frauenriumen in Moscheen sowie die
dementsprechende religiose Autoritit und religiose Arbeit von Frauen scheint mir
eines der wichtigsten Themen im Feld zu sein und wird daher in einem eigenen
Abschnitt behandelt (Abschnitt III).

1. Islamisches Feld, religiose Akteur*innen und das religiose Kapital
Habitus, Feld, Kapital und die Positionierung der Akteur*innen

Soziale Felder sind das Produkt der kapitalistisch organisierten, arbeitsteiligen, also
differenzierten Gesellschaften, in denen verschiedene soziale Felder identifiziert
werden konnen wie das intellektuelle Feld, das juristische Feld, das wissenschaft-
liche Feld, das religiése Feld usw. Felder verfiigen tiber ihnen eigene Logiken, ha-
ben eine eigene Geschichte und damit Regeln, die ein spezifisches soziales Feld als
solches konstituieren und sein Funktionieren garantieren.' Die Regeln des Feldes
sind nicht nur bewusst festgelegte und von allen Mitgliedern des Feldes reflektier-
te und bewusst befolgte regulative Normen im Sinne von Gesetzen, vielmehr ist
es ein System von impliziten Regelhaftigkeiten, die die Akteur*innen allein durch
ihr Handeln kohirent zu den Regeln des Feldes erschaffen®: »Qua Habitus ist ihm
[dem Akteur] der >praktische bzw. soziale Sinn, ein Ensemble von Spielregeln und

1 Vgl. JANNING 1991: 144.
2 Vgl. BOURDIEU 1998: 65-66.

https://dol.org/10.14361/9783838450451-007 - am 12.02.2026, 22:04:48.



https://doi.org/10.14361/9783839450451-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

