
II. Moscheen im islamischen Feld in Deutschland

Die bisherige Beschreibung, wie in Moscheen islamisches Wissen identifiziert

werden kann, verweist auf die Stellung der Akteur*innen, die an den Aushand-

lungsprozessen von islamischem Wissen in Moscheen beteiligt sind: Moschee-

besucher*innen, Gemeindegänger*innen und Vereinsmitglieder, Expert*innen

und Funktionsträger*innen als religiöse Akteur*innen zu betrachten, bedeutet,

zum einen ihren Positionen im Moscheegefüge nachzugehen und zum anderen

autoritätsgenerierende Positionen im islamischen Feld herauszuarbeiten. Die in

diesem Abschnitt dargelegten Ausführungen und Überlegungen beziehen sich auf

die sozialtheoretische Konzeption dieser Studie, die mit den Feldbeobachtungen

analytisch ins Gespräch gebracht wird. Es wird daher in Kapitel 1 konkretisiert,

wie die habituellen Dispositionen das Denken, Wahrnehmen und Handeln der

Akteur*innen strukturieren und diese befähigen, in speziellen sozialen Feldern

wie dem islamischen Feld zu handeln. Es wird dargelegt, wie ein solches soziales

Feld als ein durch Praktiken und Praxen einerseits und durch die objektiven

Strukturen andererseits sowie durch das Verhältnis der Positionen der Akteur*in-

nen im Feld zueinander und das Verhältnis des spezifischen Feldes zu anderen

Feldern konstituierter Raum zu verstehen ist, der durch die ihm eigene Logik

existiert. Dabei wird das islamische Feld als ein Kampffeld aufgefasst, in dem

um Erhalt oder Veränderung der jeweiligen Kräfteverhältnisse im Feld gerungen

wird und in dem die von den Akteur*innen in der jeweiligen Relation zueinander

entwickelten ökonomischen, sozialen, kulturellen und religiösen Ressourcen,

respektive Kapitalsorten bestimmend werden. Es wird diskutiert werden, wie die

Mechanismen der Legitimierung und Autorisierung von islamischem Wissen mit

den Kapitalsorten verflochten sind, die den Akteur*innen zur Verfügung stehen

und die Positionen der Akteur*innen in diesem Feld prägen. Schließlich wird

argumentiert, dass spezifische Kapitalsorten als Verhandlungsobjekte islamischen

Wissens die Aushandlungsprozesse kanalisieren. Im zweiten Kapitel wird anhand

der lokalen Moscheen am Hauptfeldforschungsort die Genese und Entwicklung

des islamischen Feldes in Deutschland mit seinen Bezugspunkten und Kämp-

fen beschrieben und analysiert. Es wird aufgezeigt, dass der Türkei-Bezug für

die diskursive Entwicklung des islamischen Feldes nicht nur in der Anfangszeit

https://doi.org/10.14361/9783839450451-007 - am 13.02.2026, 22:04:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


102 Moscheeleben in Deutschland

bestimmend war, sondern auch nach Beginn deutsch-staatlicher Interventionen

in den 2000er Jahren bis in die heutige Zeit als wirkmächtiger Faktor seine

Bedeutung beibehalten hat. Die zunehmende Verflechtung des islamischen Feldes

mit dem politischen Feld in Deutschland sowie mit anderen gesellschaftlichen

und staatlichen Akteur*innen wird gleichfalls anhand der lokalen Entwicklungen

analysiert. Insbesondere wird dargelegt, wie Dialog und das Integrationspara-

digma neue Kapitalsorten im Feld generieren, die die Autoritätsstrukturen im

islamischen Feld verändern. Im dritten Kapitel wird schließlich der Begriff der

religiösen Akteur*innen in Verbindung mit den Akteurs-Konzeptionen des religiösen

Feldes von Pierre Bourdieu (im Gefolge von Max Weber) diskutiert und argu-

mentiert, dass der religionssoziologische Akteursbegriff für das islamische Feld

in Deutschland modifiziert werden muss. Besonderes Augenmerk wird auf die

Imam-Frage im islamischen Feld gelegt. Eine wichtige interne Dynamik stellt der

Frauenaktivismus innerhalb und außerhalb von Moscheen dar. Ausnahmslos in

allen untersuchten Moscheen kam die Frage nach der Stellung von Frauen in Mo-

scheen von religiösen Akteur*innen selbst auf. Angebote von Frauen für Frauen,

der Aufbau von Frauenabteilungen und Frauenräumen in Moscheen sowie die

dementsprechende religiöse Autorität und religiöse Arbeit von Frauen scheint mir

eines der wichtigsten Themen im Feld zu sein und wird daher in einem eigenen

Abschnitt behandelt (Abschnitt III).

1. Islamisches Feld, religiöse Akteur*innen und das religiöse Kapital

Habitus, Feld, Kapital und die Positionierung der Akteur*innen

Soziale Felder sind das Produkt der kapitalistisch organisierten, arbeitsteiligen, also

differenzierten Gesellschaften, in denen verschiedene soziale Felder identifiziert

werden können wie das intellektuelle Feld, das juristische Feld, das wissenschaft-

liche Feld, das religiöse Feld usw. Felder verfügen über ihnen eigene Logiken, ha-

ben eine eigene Geschichte und damit Regeln, die ein spezifisches soziales Feld als

solches konstituieren und sein Funktionieren garantieren.1 Die Regeln des Feldes

sind nicht nur bewusst festgelegte und von allen Mitgliedern des Feldes reflektier-

te und bewusst befolgte regulative Normen im Sinne von Gesetzen, vielmehr ist

es ein System von impliziten Regelhaftigkeiten, die die Akteur*innen allein durch

ihr Handeln kohärent zu den Regeln des Feldes erschaffen2: »Qua Habitus ist ihm

[dem Akteur] der ›praktische bzw. soziale Sinn‹, ein Ensemble von Spielregeln und

1 Vgl. Janning 1991: 144.

2 Vgl. Bourdieu 1998: 65-66.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-007 - am 13.02.2026, 22:04:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

