Einleitung
Religion in der Schule - Padagogische Praxis zwischen
Diskriminierung und Anerkennung

Joachim Willems

Die Frage, wie und ob Religion in der Schule sichtbar sein diirfe, wird seit meh-
reren Jahren immer wieder kontrovers diskutiert. Zumeist entziinden sich diese
Debatten an Aulerungen islamischer Religiositit: Wenn eine Lehrerin ein Kopf-
tuch tragen mochte oder wenn iiberlegt wird, zumindest fiir Kinder unter vier-
zehn Jahren das aus religiésen Griinden getragene Kopftuch zu verbieten; wenn
Schiilerinnen und Schiiler in den Pausen beten oder im Ramadan fasten. Oft wird
es dann grundsitzlich: Sollte die Schule in einem sikularen Staat nicht grund-
sitzlich frei von Auerungen gelebter Religion sein? In diesem Sinne miisste nach
Auffassung vieler laizistisch orientierter Menschen auch auf Religionsunterricht
verzichtet werden, zumindest in seinen >konfessionellen< Formen nach Art. 7 Abs.
3 Grundgesetz, also im Zusammenwirken von Staat und Religions- oder Weltan-
schauungsgemeinschaften. — Oder gehort es gerade zum freiheitlich-demokrati-
schen Charakter des bundesdeutschen Staates, den religiésen Bekenntnissen und
Praktiken der Bewohnerinnen und Bewohner Deutschlands Raum zu geben, auch
in der Schule?

Der vorliegende Band unternimmt es, diese Fragen an unterschiedlichen Bei-
spielen zu diskutieren, um damit zu grundsitzlichen Klirungen beizutragen. Zu
diesem Zwecke werden unter der Perspektive des Begriffspaars von >Diskriminie-
rung« und >Anerkennung« unterschiedliche Formen in den Blick genommen, wie
Religion in der Schule begegnet: als Religiositit der einzelnen Menschen, die ihre
Religion nicht beim Betreten der Schule ablegen; als Teil der Schulkultur aufierhalb
des Fachunterrichts; als Religion und Religionen, die im Unterricht oder auferhalb
des Unterrichts thematisiert werden.

- am 14,02.2026, 08:12:01,


https://doi.org/10.14361/9783839453551-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Joachim Willems

Fokus Diskriminierung

Unter Diskriminierung wird hier, mit Albert Scherr, »die Verwendung von katego-
rialen, das heifdt vermeintlich eindeutigen und trennscharfen Unterscheidungen
zur Herstellung, Begriindung und Rechtfertigung von Ungleichbehandlung mit der
Folge gesellschaftlicher Benachteiligung« verstanden. Im Falle von Diskriminie-
rungen wird die »faktische Benachteiligung« der Diskriminierten daher »nicht als
ungerecht bewertet, sondern als unvermeidbares Ergebnis ihrer Andersartigkeit
betrachtet« (Scherr 2016, 3).

Mit der Antidiskriminierungsrichtlinie der Europiischen Union vom 27. No-
vember 2000 (RL 2000/78/EG),' deren Zweck die »Bekdmpfung der Diskriminie-
rung wegen der Religion oder der Weltanschauung, einer Behinderung, des Alters
oder der sexuellen Ausrichtung« ist (Art. 1), lassen sich unmittelbare und mittel-
bare Diskriminierungen unterscheiden. Eine unmittelbare Diskriminierung liegt
demnach vor, »wenn eine Person wegen eines der in Artikel 1 genannten Griinde
in einer vergleichbaren Situation eine weniger giinstige Behandlung erfihre, als
eine andere Person erfihrt, erfahren hat oder erfahren wiirde« (Art. 2 Abs. 2a).
Mittelbare Diskriminierung ist gegeben, »wenn dem Anschein nach neutrale Vor-
schriften, Kriterien oder Verfahren Personen mit einer bestimmten Religion oder
Weltanschauung, einer bestimmten Behinderung, eines bestimmten Alters oder
mit einer bestimmten sexuellen Ausrichtung gegeniiber anderen Personen in be-
sonderer Weise benachteiligen kénnen« (Art. 2 Abs. 2b; mit Einschrinkungen in
den dortigen Absitzen i und ii).

In einer soziologischen Perspektive werden im Falle von Diskriminierungen
»Unterscheidungen von sozialen Gruppen und Personenkategorien« konstruiert,
»die fiir die Herstellung, Begriindung und Rechtfertigung von Abgrenzungen und
Hierarchien, insbesondere von Machtasymmetrien, soziodkonomischen Ungleich-
heiten und ungleichen Chancen der Anerkennung, verwendet werden« (Scherr
2017, 4; 1.0. kursiv). Es werden also »kategoriale Einteilungen und Zuordnungen«
vorgenommen, »auf deren Grundlage Individuen nicht mehr als besondere und
selbstbestimmungsfihige Einzelne, sondern als Mitglieder einer Personenkate-
gorie oder einer Gruppe in den Blick treten, fiir die angenommen wird, dass sie
in irgendeiner Weise anders als >die Normalen« oder >die Mehrheitsbevolkerung«
sind« (Scherr 2017, 6). Da diese kategorialen Einteilungen und damit verbundene
Zuschreibungen Teil kollektiver Wissensbestinde und gesellschaftlich vermittelter
Deutungen sind, ist es eher die Regel als die Ausnahme, dass auch Menschen,
die nicht diskriminierend agieren wollen, dies dennoch immer wieder tun (und

1 Richtlinie 2000/78/EG des Rates vom 27. November 2000 zur Festlegung eines allgemeinen
Rahmens fiir die Verwirklichung der Gleichbehandlung in Beschaftigung und Beruf, verof-
fentlicht im Amtsblatt der Européischen Gemeinschaften vom 2.12.2000, L 303/16-22.

- am 14,02.2026, 08:12:01,


https://doi.org/10.14361/9783839453551-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung

es unter Umstinden gar nicht bemerken). In diesem Sinne betont Judith Butler,
dass rassistische Rede zirkuliert und zwar ein Subjekt benéotigt, um geduflert zu
werden, dass sie aber mit dem Subjekt, das spricht, weder beginnt noch endet
(Butler 1997, 34). Insofern werden Subjekte — die Sprechenden wie die, tiber die
gesprochen wird — in Diskursen konstituiert und dabei sozial innerhalb von
Dominanzstrukturen positioniert.

Mit Blick auf religionsbezogene Diskriminierung wird dies insbesondere deut-
lich bei der Rede iiber Jiidinnen und Juden sowie iiber Musliminnen und Muslime
bzw. iiber Judentum und Islam. Dabei wird auf Religion und (zugeschriebene) re-
ligiose Zugehorigkeit Bezug genommen, um Individuen zu entindividualisieren,
sie einer in sich als homogen betrachteten Gruppe zuzuordnen und aus einer an-
deren Gruppe auszuschliefien. In diesem Prozess muss dann Religion im engeren
Sinne gar keine Rolle mehr spielen: Antisemitische Stereotype kénnen sich zwar
auf jidische Religion beziehen oder selbst (christlich oder islamisch) religiés moti-
viert sein, sie kdnnen aber auch biologistisch oder kulturalistisch ausgerichtet sein.
Ahnliches gilt mit Blick auf antimuslimische Diskriminierung; darauf macht zum
Beispiel Iman Attia aufmerksam, die »Rassialisierungsprozesse von Muslimen und
Musliminnen« beschreibt; in solchen Prozessen werden Menschen zu Muslimen
sgemacht« — auch unabhingig von ihrer religiésen oder nicht-religidsen Selbstver-
ortung (Attia 2019). Zuweilen leben die Stereotype, die gegen die >andere« (zur >an-
derenc gemachte) Religion gerichtet sind, oder die vormals religiés konnotierten
Stereotype in gleichsam sikularisierter Form fort, etwa in der auf den gegenwirti-
gen Nahostkonflikt bezogenen antisemitischen Parole »Kindermorder Israel«, die
an die vor allem seit dem Mittelalter im christlichen Europa verbreiteten Ritual-
mordlegenden ankniipft.”

Solche religionsbezogenen Formen von Diskriminierung und Exklusion zu
analysieren, muss auch Aufgabe einer erziehungswissenschaftlichen Diskrimi-
nierungsforschung sein, die thematisiert, wie »Diskriminierungsverhiltnisse
einen Bildungsraum erdffnen, der durch die Pole Superioritit und Inferioritit
gekennzeichnet ist und in dem unterschiedliche Selbst- und Weltverhiltnisse
bzw. Subjektpositionen nahegelegt sind und angeeignet werden«. Normativ muss
es dann, daran ankniipfend, darum gehen, die Bedingungen zu analysieren,
welche »die Diskriminierungsroutinen in Bildungszusammenhingen« schwichen
(Heinemann & Mecheril 2017, 3).

Mit Blick auf die Religionspidagogik erscheint es mir notwendig, die Debat-
ten um interreligiéses Lernen zu erweitern, indem im Anschluss an die skizzier-
ten Uberlegungen Religion (zumindest auch) verstanden wird als Mittel zur Kon-
struktion von Kollektiven, zur Inklusion und Exklusion sowie zur Herstellung und
Durchsetzung sozialer Hierarchien, wobei der Konstruktcharakter von Religion in

2 Vgl. dazu auch in diesem Band den Beitrag von Julia Bernstein und Florian Diddens.

- am 14,02.2026, 08:12:01,


https://doi.org/10.14361/9783839453551-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Joachim Willems

Analogie zu Kategorien wie Kultur und Ethnizitit oder auch gender und dis/ability
zu betonen wire.

Freilich ist dies alleine, religionspadagogisch betrachtet, unzureichend. Wird
Religion weniger als Modus der Vergemeinschaftung verstanden, sondern als ein
spezifischer »Modus der WelterschlieRung« bzw. des »Weltzugangs« (Dressler
2006), innerhalb dessen Fragen von Sinn, Lebensorientierung und Umgang mit
Kontingenz bearbeitet werden, dann unterscheidet sich der Bezug auf Religion in
Bildungskontexten kategorial vom Bezug auf Ethnizitit oder Gender. In diesem
Sinne bestimmt z.B. Dietrich Korsch »die Eigenart religiéser Deutung« so, »dass
religiése Deutungen da vorliegen, wo individuelles Leben (im intersubjektiven
Sprachzusammenhang natiirlich) auf letzte Horizonte bezogen und in ihnen
verortet wird«. Dieser Zusammenhang sei »fiir religiose Deutungen [...] zentral«
(Korsch 2005, 117f.). Die daraus folgende religionspidagogische Aufgabe, Religion
in diesem Sinne als Religion zu erschliefen (und nicht lediglich als historischen,
kulturellen, sozialen Tatbestand), ist zumindest mit Blick auf Religionsunterricht
nach Art. 7 Abs. 3 Grundgesetz unstrittig. Wie aber kann Religion als Religion
kontext- und differenzsensibel im religionsbezogenen Unterricht so thematisiert
werden, dass einerseits Zuschreibungen reflektiert und dekonstruiert werden,
dass aber andererseits auch die Funktion von Religion fiir die Selbst-, Welt- und
Lebensdeutung der lernenden Individuen, die in vielen Fillen einen Bezug auf
eine spezifische religiose Tradition beinhaltet, ernst genommen wird? Bernhard
Griitmme macht in diesem Sinne zu recht darauf aufmerksam, dass Religionen
»trotz ihrer Geschichtlichkeit durch ihre Traditionen, Institutionen und deren
Trager nicht solch hybride volatile Gebilde [sind], die der Transkulturalititsbegrift
voraussetzt und die eine kulturrelativistische Tendenz noch radikalisiert« (Griim-
me 2017, 199). Aufgabe einer religionspidagogischen Diskriminierungsforschung
wire dann zum einen, Bildungsprozesse daraufhin zu analysieren, wo in ihnen
Schiilerinnen und Schiiler zu Juden, Christen oder Muslimen >gemacht< und damit
auch sozial positioniert werden, wie religionsbezogene Zuschreibungen tradiert
und damit Diskriminierungen ermdglicht oder vollzogen werden. Zum anderen
konnen Theologie(n) und Religionspidagogik(en) aber auch dazu beitragen, re-
ligiose Traditionen daraufhin zu untersuchen und fiir den Unterricht fruchtbar
zu machen, inwiefern in ihnen machtkritische Potentiale liegen und Ressourcen
enthalten sind, um essentialisierende und binarisierende Othering-Prozesse zu
unterlaufen, zu kritisieren und zu desakralisieren.?

3 Dieser Aspekt von Religion kommt in der entsprechenden kultur- und erziehungswissen-
schaftlichen Literatur in der Regel nicht oder nur am Rande vor; hier exemplarisch Mecheril
& Thomas-Olalde 2011, 58f.

- am 14,02.2026, 08:12:01,


https://doi.org/10.14361/9783839453551-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung

Fokus Anerkennung

Mit Nicole Balzer lisst sich der Forschungs- und Diskussionsstand mit Blick auf
Anerkennung so zusammenfassen, dass Anerkennung

»vorrangig als eine Praxis gekennzeichnet wird, in der sich Subjekte in spezifi-
schen Weisen und/oder als spezifische vor dem Hintergrund von Normen oder
im Rekurs auf Normen adressieren. >Anerkennung« vollzieht sich in der sozialen
Praxis, so liefSe sich daher als kleinster gemeinsamer Nenner anerkennungstheo-
retischer Ansitze festhalten, als Adressierung und in Adressierungen (sowie als
und in Re-Adressierung(en)).« (Balzer 2014, 584)

Daraus ergibt sich der Zusammenhang von Diskriminierung und Anerkennung in
doppelter Weise: Wenn Anerkennung normativ gefasst wird als eine Art der Adres-
sierung, in der eine Person oder eine Gruppe von Personen positiv bestitigt wird
und Wertschitzung erfihrt, so ist Anerkennung das Gegenteil von Diskriminie-
rung. In diesem Sinne wird dann pidagogische Arbeit als »Anerkennungsarbeit«
verstanden (Balzer 2014, 585). Komplexer ist das Verhiltnis von Anerkennung und
Diskriminierung dagegen, wenn davon ausgegangen wird, dass die Art der Adres-
sierung im Akt der Anerkennung auch einen »aberkennenden« Gehalt haben kann,
weil sich in der Anerkennung »nicht nur eine Bestitigung von etwas bereits Zu-
grundeliegendem (Identitit) [vollzieht], sondern auch eine >Hervorbringung« bzw.
Re-Produktion von Subjekten und Identitit(en) (wie aber auch von Strukturen)«
(Balzer 2014, 579).

Deutlich wird die mégliche Gegeniiberstellung von Anerkennung und Diskri-
minierung in der deutschen Ubersetzung von Nancy Frasers Artikel »Zur Neube-
stimmung von Anerkennung« (Fraser 2009). Der Ubersetzer B. Nienass verwendet
im Kontext des von Fraser als »Identititsmodell« bezeichneten Modells von An-
erkennung den Begriff »Diskriminierung« als Gegenbegrift zu >Anerkennung« (im
Englischen >recognition« bzw. smisrecognitiond) (vgl. Fraser 2009, 203, insbes. Fn.
1). Denn nach dem »Identititsmodell« werde man zum individuellen Subjekt, »in-
dem man ein anderes Subjekt anerkennt und von einem anderen Subjekt aner-
kannt wird« (Fraser 2009, 203). Bleibe diese Anerkennung aus oder werde jemand
diskriminiert, so habe dies »die Beschidigung der eigenen Identitit zur Folge«.
Der missachteten Gruppe bzw. deren Mitgliedern werde »so die Moglichkeit ge-
nommen [..], eine eigene, positive kulturelle Identitit zu entwickeln«. Eine »Politik
der Anerkennung« sei deshalb darauf gerichtet,

»die innerliche Verschiebung des Selbst zu beheben, indem das erniedrigende
Bild der Gruppe bekampft wird, das die dominante Kultur verbreitet. Mitglieder
der diskriminierten Gruppe sollten diesem Ansatz zufolge die verbreiteten Bilder
zuriickweisen und stattdessen neue und vor allem eigene Reprdsentationen der

- am 14,02.2026, 08:12:01,


https://doi.org/10.14361/9783839453551-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1

Joachim Willems

Gruppe einbringen und durch kollektives Handeln eine eigene Kultur bekrafti-
gen, die ihnen hilft, verinnerlichte negative Identititen abzuwerfen. Wenn diese
Kultur 6ffentlich geltend gemacht wird, gewinnt die Gruppe den Respekt und die
Wertschitzung der gesamten Gesellschaft. Das Ergebnis, im Erfolgsfall, ist>Aner-
kennung« die unverzerrte Beziehung zum Selbst.« (Fraser 2009, 203)

Das Identititsmodell ist von einiger Bedeutung, um die Stellung von Religion(en)
in der Schule zu verstehen und Handlungsoptionen zu erwigen: beispielsweise
kénnen Schiilerinnen und Schiiler, die innerhalb oder aufierhalb der Schule Dis-
kriminierungserfahrungen als Musliminnen oder Muslime machen (vgl. z.B. Wil-
lems 2017a; 2017b), davon profitieren, wenn der Islam dadurch offiziell aufgewertet
erscheint, dass islamischer Religionsunterricht in Kooperation mit islamischen Re-
ligionsgemeinschaften erteilt wird und damit muslimische Stimmen stirkeres Ge-
hor finden (kénnen), als wenn vor allem nicht-muslimische Lehrerinnen und Leh-
rer itber »den<Islam sprechen. Gleiches gilt mit Blick aufjiidische Schiilerinnen und
Schiiler oder solche, die anderen zahlenmif3ig kleineren Religionsgemeinschaften
angehoren.

Gleichwohl kritisiert Fraser das Identititsmodell, weil es ihrer Ansicht nach zu
kurz greife oder sogar schidlich sein kénne. Denn in diesem Modell werde »fehlen-
de Anerkennung oder Diskriminierung« einseitig »als ein Problem kultureller Ge-
ringschitzung« verstanden und damit die institutionelle Diskriminierung und ihre
»Verflechtung mit der Verteilungsgerechtigkeit verschleiert«. Insofern kénnte der
Fokus auf >Kultur« geradezu »explizite Umverteilungskimpfe« verhindern (Fraser
2009, 204). Aulerdem bestehe die Gefahr, dass Identititspolitiken, die im Sinne
des Identititsmodells gesellschaftliche Anerkennung zu erreichen versuchen, in-
nerhalb der jeweiligen Gruppe bestehende (z.B. patriarchalische) Machtstrukturen
verfestigen, indem eine in sich vermeintlich homogene Gruppenidentitit konstru-
iert und die Pluralitit an Stimmen innerhalb der Gruppe unterdriickt werde (Fraser
2009, 205f.).

Deshalb stellt Fraser dem Identititsmodell das Statusmodell entgegen. Das
Statusmodell beschrinke sich nicht auf die Identititsfrage, sondern ziele »auf die
Bekimpfung der Unterordnung ab, indem sie die diskriminierte Partei als voll-
wertiges Mitglied der Gesellschaft etabliert und somit die ebenbiirtige Teilhabe
am sozialen Leben gewihrleistet« (Fraser 2009, 206). Statt also bestimmte Grup-
penidentititen aufzuwerten, solle »die Uberwindung von sozialer Unterordnung«
vorangetrieben werden; es gehe darum, »Muster kultureller Werte zu >deinstitu-
tionalisierens, die eine gleichgestellte Teilnahme aller sozialen Akteure verhindern,
und durch Konstellationen zu ersetzen, die eine solche Gleichstellung unterstiit-
zen« (Fraser 2009, 207). In dieser Hinsicht wire es wiederum unterkomplex, wollte
man den Fokus auf die 6konomische Dimension ausspielen gegen den Fokus auf
die kulturelle Dimension. Obwohl beide Dimensionen — und damit auch Maldistri-

- am 14,02.2026, 08:12:01,


https://doi.org/10.14361/9783839453551-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung

buierung und Diskriminierung — voneinander relativ losgelést seien, konne man
beide nicht trennscharf voneinander unterscheiden. Denn im Arbeitsmarkt kon-
nen institutionalisierte Wertmuster »z.B. Aktivititen begiinstigen, die als >mas-
kulin< oder >weif« kodiert sind, und somit zur Benachteiligung jener Aktivititen
fithren, die als »feminin«< oder »schwarz« angesehen werden« (Fraser 2009, 210). Fir
Fraser folgt daraus, dass nur »durch die gleichzeitige Beriicksichtigung beider Di-
mensionen« untersucht werden kdnne, »was in einem bestimmten Fall als Hinder-
nis fur gleichwertige Teilnahme fungiert« (Fraser 2009, 211).

Mit diesen Uberlegungen fordert Fraser das Nachdenken iiber Anerkennung
und Diskriminierung im Kontext Schule heraus. Wenn man den Blick auf die bei-
den Dimensionen von Okonomie und Kultur durch den Blick auf die Dimensi-
on des offentlichen Bildungswesens erweitert, dann stellt sich zunichst die Frage
nach den Grenzen der Wirksambkeit von Schule. Obwohl in einer funktional diffe-
renzierten Gesellschaft das Bildungssystem mit dem 6konomischen System funk-
tional gekoppelt ist, also zum Beispiel Schulen auch wirtschaftliche Akteure sind,
ist der Einfluss von Schulen in 6konomischer Hinsicht, hier vor allem mit Blick auf
die Durchsetzung 6konomischer Chancengleichheit und Verteilungsgerechtigkeit,
eher gering. Denn nicht Schulen (oder auch Kultusministerien) gestalten oder re-
gulieren dkonomisches Handeln und dessen Rahmenbedingungen, sondern dies
tun die Akteure im Wirtschaftssystem und ggf. im politischen System. Auch wire
die Schule tiberfordert, sollte sie dafiir sorgen, dass eine Gruppe — welche Gruppe
auch immer - innerhalb der kulturellen Dimension gesellschaftliche Anerkennung
im Sinne von Wertschitzung erfihrt.

Gleichwohl haben Schulen, ob sie das wollen oder nicht, ob es den in den Schu-
len titigen Personen bewusst ist oder nicht, jeweils mehrere Funktionen im Blick
auf Prozesse, in denen Anerkennung als Wertschitzung produziert und verteilt
wird: In Schulen muss, im Sinne der drei Sphiren von Anerkennung nach Axel
Honneth (1994/°2016), die »Anerkennung von Menschen mit anderer kultureller
oder religioser Herkunft« als eine Angelegenheit der Sphire des Rechts garantiert
werden (Braune-Krickau & Kabisch 2013, 261). Ein Beispiel hierfiir wire das Verbot
der Diskriminierung etwa im Sinne des Allgemeinen Gleichbehandlungsgesetzes
(AGG). Die in Schulen geiibte Praxis sollte durch die Mitgestaltung einer spezifi-
schen Rechtskultur dariiber hinaus dazu beitragen, Chancengerechtigkeit zu for-
dern, und sie sollte Diskriminierung mit Blick auf zugeschriebene kulturelle oder
religiose Identititen unwahrscheinlicher machen. Frasers Kritik am Identititsmo-
dell kann dabei in mehrfacher Hinsicht die Sensibilitit der handelnden Personen
erhohen:

So wire festzuhalten, dass Unterricht oder Schulkultur nicht darauf beschrinkt
werden diirfen, Anerkennung »als ein Problem kultureller Geringschitzung« (s.o.)
zu bearbeiten. Hiufig begegnet beispielsweise in bildungspolitischen Debatten die
Erwartung an den Religionsunterricht, er mége sozialen Zusammenhalt und in

- am 14,02.2026, 08:12:01,


https://doi.org/10.14361/9783839453551-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Joachim Willems

diesem Kontext Anerkennung als Wertschitzung in einer pluralen Gesellschaft fér-
dern. Religionspidagogisch wird dies aufgenommen in Lernziel- und Kompetenz-
beschreibungen, denen zufolge im Unterricht Toleranz und Anerkennung erwor-
ben werden kénne und solle. So zihlt die EKD-Denkschrift »Religiése Orientie-
rung gewinnen« Teilkompetenzen auf, die zu einer itbergeordneten »Pluralitits-
fahigkeit« gehoren, unter anderem »fachlich fundiertes, auf Religionen und Welt-
anschauungen bezogenes Wissenc, »die Fahigkeit, religiose und weltanschauliche
Orientierungen und Verhaltensweisen kontextuell zu deuten und zu verstehen,
und eben auch »Einstellungen und Verhaltensweisen im Sinne von Empathie, Tole-
ranz, Respekt und Offenheit« (EKD 2014, 70). So richtig und wichtig diese Teilkom-
petenzen sind, unterschitzt bleibt hier, dass die Moglichkeit zu gleichberechtigter
Teilhabe ohne Diskriminierung nicht alleine von Einstellungen und Verhaltenswei-
sen abhingt, sondern dass es sich dabei auch um gesellschaftliche und strukturelle
Probleme handelt, die entsprechend politisch und gesellschaftlich bearbeitet wer-
den miissen. Dazu kann und miisste der Religionsunterricht wie anderer Fachun-
terricht im Rahmen seiner Moglichkeiten einen Beitrag leisten, indem das Ineinan-
der von religioser/religionskundlicher und politischer Bildung als didaktische Her-
ausforderung wahrgenommen und bearbeitet wird. Dazu gehort es, im Sinne von
Fraser soziale Konflikte nicht durch Kulturalisierungen (oder Religionisierungen)
zu verschleiern. Selbst wenn soziale Konflikte, die mit Religion (religiéser Praxis,
zugeschriebenen religiésen Identititen etc.) zu tun haben, als solche in der Schu-
le und durch religionsbezogenen Unterricht nicht >gelost« werden kénnen — dies
wire eine falsche Erwartung und Uberforderung des Bildungssystems —, so kon-
nen sie doch als soziale Konflikte thematisiert werden. Damit kann der Unterricht
zumindest einen Beitrag leisten zur Uberwindung der bereits erwihnten »Mus-
ter kultureller Werte [...], die eine gleichgestellte Teilnahme aller sozialen Akteure
verhindern« (Fraser 2009, 207).

Angesichts interner Heterogenititen, die Fraser mit Blick auf Identititspoliti-
ken anspricht, stellt sich die Frage nach Formen von Reprisentation der »religiésen
Traditionen« (Meyer 2019, 22-39). Sowohl im Unterricht als auch im auflerunter-
richtlichen Schulleben ist zu reflektieren, wer sich wie Gehér verschafft und wer
dabei fiir wen reden kann.* Fiir den Unterricht ist dies sowohl eine Frage der di-
daktischen Reduktion als auch eine Frage der Gesprichskultur: Welche Stimmen

4 Im Schulleben ist deshalb unter Gesichtspunkten von Gerechtigkeit immer wieder abzuwa-
gen, wie unterschiedliche individuelle und Gruppeninteressen jeweils so beriicksichtigt wer-
den konnen, dass positive wie negative Religionsfreiheit garantiert wird. Mit Bezug auf die
Kriterienvon Reziprozitatund Allgemeinheit fiihrt Rainer Forst an zahlreichen Beispielen aus
(Forst 2003, 708-745), wie in religios heterogenen Kontexten »Anerkennung von Differenz«
(Forst 2003, 683) aussehen konnte.

- am 14,02.2026, 08:12:01,


https://doi.org/10.14361/9783839453551-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung

kommen zu Wort und reprisentieren wen? Wer von den Schiilerinnen und Schii-
lern wird als wer adressiert und inszeniert sich als wer?

Unterricht und Schule sind dabei durch Machtasymmetrien gepragt und zu-
gleich in tbergreifende gesellschaftliche Macht- und Dominanzstrukturen einge-
bunden bzw. auf diese bezogen. In pidagogischen Feldern eréffnen sich »den Ak-
teuren jeweils unterschiedliche Moglichkeiten der >Erlangung< von Anerkennungx,
und zugleich werden »um deren Struktur — wie unbewusst auch immer - alltig-
liche Kimpfe >gefithrt«, Positionen im sozialen Feld erworben oder zugewiesen
(Balzer 2014, 590, mit Bezug auf Pierre Bourdieu).

Dies fithrt dann in der Konsequenz zur grundsitzlichen Anfrage, ob nicht so-
gar eine differenzkompetente pidagogische Praxis (vgl. Braune-Krickau & Kibisch
2013, 261-263) kritisiert werden kénnte und miisste, auch wenn sie nicht kultura-
lisiert, naturalisiert, essentialisiert und homogenisiert. Denn durch die oben er-
wihnte Adressierung und Readressierung, die Subjekte und Identititen als solche
konstituiert, setzt pidagogisches Handeln im Prozess des Anerkennens Subjekte
ins Verhiltnis zu Normen und unterwirft sie diesen Normen (Balzer 2014, 581 und
590, jeweils mit Bezug auf Judith Butler). Im Kontext von Migration und Bildung
macht insbesondere Paul Mecheril darauf aufmerksam, dass schon das Adressie-
ren von Personen als »Migranten« eine bestimmte machtférmige Ordnung affir-
miert. Denn selbst im Prozess der Anerkennung einer Gruppe wie >die Migrantenc
oder >die Muslime« bzw. der dieser Gruppe zugeordneten Individuen wird ja gera-
de diese mit Dominanzverhiltnissen verwobene Unterscheidung als relevant her-
vorgehoben. Dies gilt sogar, wenn mit kritischem Interesse Dominanzverhiltnisse
herausgearbeitet werden:

»So wichtig und auch zutreffend die Aussage [iiber die Dominanz von Nicht-
Migranten im Diskurs iiber sMigrationq auf der Ebene der Beschreibung ist, so
schwierig ist sie mit Bezug auf ihre produktiven Wirkungen. Denn sie bestatigt
die Logik, in der zwischen Minderheitenangehérigen und Mehrheitsange-
horigen, zwischen Allochthonen und Autochthonen, zwischen Anderen und
Nicht-Anderen unterschieden wird.« (Mecheril 2005, 317)

Vor diesem Hintergrund ergeben sich weitere Aufgaben fiir die professionelle Re-
flexion von Schule und Unterricht: So miisste ein verschirfter machtkritischer (und
nicht nur ein fiir die didaktische Reduktion notwendiger religionswissenschaft-
licher) Blick auf die Frage der Reprisentation dazu fithren, dass der Unterricht
selbstreflexiver wiirde. Das wiirde bedeuten, dass im Unterricht beobachtet wird,
wie im Unterricht beobachtet wird, also Beobachtungen erster und zweiter Ord-
nung zumindest in den hoheren Klassenstufen durch Beobachtungen dritter Ord-
nung erginzt werden. Offen bleibt dann freilich die Frage nach dem Verhiltnis von
machtkritischen Dekonstruktionen einerseits und der Aufgabe religioser und theo-

- am 14,02.2026, 08:12:01,

17


https://doi.org/10.14361/9783839453551-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Joachim Willems

logischer (und moglicherweise auch religionskundlicher) Bildung andererseits, die
darin besteht, Religion als eigenen Modus des Weltzugangs zu erschlief3en.

Die Beitrage des Bandes

Der vorliegende Band beginnt mit grundsitzlichen theologischen, religionspoliti-
schen und juristischen Klirungen mit Blick auf Religion in der Schule. Christian
Polke schaut als Theologe mit dem Schwerpunkt der Theologischen Ethik und Sys-
tematischen Theologie auf grundlegende Spannungen, die sich angesichts von re-
ligiéser Bildung in der multireligiosen Schule ergeben. Hinnerk Wifdmann stellt in
juristischer Perspektive verschiedene Phasen der Entwicklung des Religionsverfas-
sungsrechts dar. Tobias Schieder nimmt den Begriff des Schulfriedens in den Fokus,
auf den wiederkehrend rekurriert wird, um Grenzen religiéser Aulerungen zu de-
finieren.

Im zweiten Teil des Bandes kommen unterschiedliche schulische Akteurinnen
und Akteure wie Schiilerinnen und Schiiler und Lehrkrifte (Karim Fereidooni) in den
Blick und damit unterschiedliche Wahrnehmungen von religionsbezogener Dis-
kriminierung — insbesondere Antisemitismus (Julia Bernstein & Florian Diddens) und
antimuslimische Stereotype (Nina Miihe, Friederike Schulze-Marmeling). Da es bislang
kaum Forschung zu der Frage gibt, aufgrund welcher (zugeschriebenen) Merkma-
le Personen in Schulen Diskriminierung erfahren, ist der Beitrag von Aliyeh Yegane
Arani aufschlussreich, in dem Zahlen und Erfahrungen aus der Antidiskriminie-
rungsarbeit in Berlin vorgestellt werden.

Der dritte Teil legt den Fokus auf religiose Diversitit und religiése Differenz.
Untersucht werden unterschiedliche aktuelle Aspekte des Themas: Sabine Hermis-
son stellt Ergebnisse einer Untersuchung zu Einstellungen von Schiilerinnen und
Schiilern zu religiéser Diversitit vor. Henrik Simojoki & Jonathan Kiithn untersuchen,
welche Bedeutung Religion als Faktor in der beruflichen Bildung von Asylsuchen-
den und Gefliichteten spielt. Rosa Fava lenkt vor dem Hintergrund der gesellschaft-
lich verbreiteten und hiufig pauschalisierenden Zuschreibung, dass Antisemitis-
mus vor allem durch antisemitisch eingestellte Muslime in Deutschland (wieder)
prisent sei, die Aufmerksambkeit auf Musliminnen und Muslime als Akteure ge-
gen Antisemitismus. Britta Konz befasst sich mit der intrareligiésen Diversitit und
dem darauf bezogenen intrareligiosen Lernen, das gegeniiber dem interreligiésen
Lernen leicht aus dem Blick gerit. Dabei ist ein solches intrareligiéses Lernen von
hoher Bedeutung, um Identititszuschreibungen zu reflektieren und zu dekonstru-
ieren, auch angesichts von Essentialisierungen, mit denen in sich vermeintlich ho-
mogene Gruppen konstruiert und einander gegeniiber gestellt werden. Doris Lind-
ner und Werner Schiffauer befassen sich mit zwei Forschungsprojekten zum Um-
gang mit religioser Diversitit und Differenz in Schulen in Wien bzw. in Berlin.

- am 14,02.2026, 08:12:01,


https://doi.org/10.14361/9783839453551-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung

Mit dem Beitrag von Thomas Krobath kommen auch die Hochschule und die Lehr-
kraftebildung in den Blick: Am Beispiel der Kirchlich-Pidagogischen Hochschule
Wien-Krems wird deutlich, welche Chancen eine sich interreligiés entwickelnde
Bildungsinstitution bietet, welche Probleme allerdings auch in diesem Prozess auf-
treten (kénnen).

Der vierte Teil des Bandes legt den Akzent schliefilich auf die religiose Bil-
dung in der religiés-weltanschaulich diversen (Migrations-)Gesellschaft. Wihrend
die Existenz von christlichem Religionsunterricht nicht selten als Beleg fiir den
bleibenden Einfluss der grofRen Kirchen auf Politik und Gesellschaft gesehen (und
kritisiert) wird, stellt sich mit Blick auf andere Formen des Religionsunterrichts die
Frage, ob diese einen Beitrag zur Anerkennung religiéser Gemeinschaften leisten
konnen. Ingrid Wiedenroth-Gabler und Benjamin Franz befassen sich vor diesem Hin-
tergrund mit dem Islamischen Religionsunterricht, Yauheniya Danilovich mit dem
(christlich-)orthodoxen Religionsunterricht. Im Unterschied zu diesen konfessio-
nellen Religionsunterrichten geht es im Beitrag von Hamida Behr um den Hambur-
ger Religionsunterricht, der, anders als in den anderen Bundeslindern, interreli-
gios konzipiert ist und als Religionsunterricht fiir alle im Klassenverband unterrichtet
wird bzw. werden soll. Behr fragt, inwiefern die faktische Gestalt dieses Unterrichts
eigentlich einen Beitrag zur Anerkennung religiéser Vielfalt in der Schule leistet,
und macht auf grundlegende Probleme aufmerksam. Ein alternatives Modell der
interreligiésen Kooperation unter den Bedingungen von konfessionellem Religi-
onsunterricht stellen Jan Woppowa, Carina Caruso, Lukas Konsek & Naciye Kamcili-Yildiz
am Beispiel eines Schulprojekts in Kooperation mit der Universitit Paderborn vor.
Joachim Willems fragt danach, wie angesichts eines hohen Anteils von Schiilerin-
nen und Schillern, die sich als nichtreligis verstehen oder die Frage nach ihrer
eigenen Religiositit offen lassen, interreligiéses Lernen hin zu einer interweltan-
schaulichen Bildung weiterentwickelt werden kann.

Der Band schlieft ab mit der Dokumentation eines Podiumsgesprichs am
22.02.2018 zum Thema »Bildung, Werteerziehung, Integration? Die Aufgabe von
Religionsunterricht in der religids-weltanschaulich diversen Migrationsgesell-
schaft«. Kontrovers diskutiert wurde insbesondere das von Katja Boehme vertretene
Konzept eines interreligiosen Begegnungslernens, das Paul Mecheril mit Blick
auf »die Macht und das Herrschaftspotential der diskursiven oder semantischen
oder sozial praktischen Kategorie >Religion« eher »argwohnisch« betrachtet. Die
Frage von Biilent U¢gar, wie sich konfessioneller Religionsunterricht angesichts des
religionsdemographischen Wandels in den nichsten Jahren und Jahrzehnten wei-
terentwickeln sollte, eréffnet zugleich ein weites Feld fiir weitere Untersuchungen,
Uberlegungen und Diskussionen.

- am 14,02.2026, 08:12:01,


https://doi.org/10.14361/9783839453551-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

20

Joachim Willems

Dank

Gedankt sei abschliefRend allen, die am Zustandekommen dieses Bandes betei-
ligt waren: den Verfasserinnen und Verfassern der einzelnen Beitrige; der Deut-
schen Forschungsgemeinschaft fir die Férderung der Tagung, in deren Rahmen
ein Grof3teil der hier publizierten Beitrige vor- und zur Diskussion gestellt wurde;’
Ariane Dihle, Rebecca Hedenkamp und Tessa Stelling fiir unterstiitzende Arbeiten
bei der Fertigstellung dieses Buches.

Literatur

Attia, Iman (2019): Unzumutbare Koexistenz. Rassialisierungsprozesse von Musli-
men und Musliminnen in historischer Perspektive. In: Biilent Ugar & Wassilis
Kassis (Hg.): Antimuslimischer Rassismus und Islamfeindlichkeit. Géttingen,
125-140.

Balzer, Nicole (2014): Spuren der Anerkennung. Studien zu einer sozial- und erzie-
hungswissenschaftlichen Kategorie. Wiesbaden.

Braune-Krickau, Tobias & Kibisch, David (2013): Mehr als Bildung? Der Beitrag
des Religionsunterrichts zu einer Kultur der Anerkennung. In: Martin Jagg-
le, Thomas Krobath, Helena Stockinger & Robert Schelander (Hg.): Kultur der
Anerkennung. Wiirde — Gerechtigkeit — Partizipation fiir Schulkultur, Schul-
entwicklung und Religion. Baltmannsweiler, 255-264.

Butler, Judith (1997): Excitable Speech. A Politics of the Performative. New
York/London.

Dressler, Bernhard (2006): Unterscheidungen. Religion und Bildung. Leipzig.

Evangelische Kirche in Deutschland (EKD) (2014): Religise Orientierung gewin-
nen. Evangelischer Religionsunterricht als Beitrag zu einer pluralititsfihigen
Schule. Eine Denkschrift des Rates der Evangelischen Kirche in Deutschland.
Giitersloh.

Forst, Rainer (2003): Toleranz im Konflikt. Geschichte, Gehalt und Gegenwart eines
umstrittenen Begriffs. Frankfurt a.M.

Fraser, Nancy (2009): Zur Neubestimmung von Anerkennung. In: Hans-Christoph
Schmidt am Busch & Christopher F. Zurn (Hg.): Anerkennung. Berlin, 201-212.

Griimme, Bernhard (2017): Heterogenitit in der Religionspadagogik. Grundlagen
und konkrete Bausteine. Freiburg i.Br.

5 Die Tagung Schule als Ort von Anerkennung — Schule als Ort von Diskriminierung. Religion
und Religionsunterricht in der religiés-weltanschaulich diversen Gesellschaft fand am 22.
und 23. Februar 2018 an der Carl von Ossietzky Universitat Oldenburg statt.

- am 14,02.2026, 08:12:01,


https://doi.org/10.14361/9783839453551-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung

Heinemann, Alisha M. B. & Mecheril, Paul (2017): Erziehungswissenschaftliche
Diskriminierungsforschung. In: Albert Scherr, Aladin El-Mafaalani & Gokgen
Yiiksel (Hg.): Handbuch Diskriminierung. Wiesbaden.

Honneth, Axel (2016): Kampf um Anerkennung. Zur moralischen Grammatik so-
zialer Konflikte. Mit einem neuen Nachwort. Frankfurt a.M.

Korsch, Dietrich (2005): Deuten lehren — Deuten lernen. Uber den Zusammen-
hang von Religionspidagogik und Dogmatik. In: Martin Rothgangel & Edgar
Thaidigsmann (Hg.): Religionspiddagogik als Mitte der Theologie? Theologische
Disziplinen im Diskurs. Stuttgart, 114-124.

Mecheril, Paul (2005): Pidagogik der Anerkennung. Eine programmatische Kritik.
In: Franz Hamburger, Tarek Badawia & Merle Hummrich (Hg.): Migration und
Bildung. Uber das Verhiltnis von Anerkennung und Zumutung in der Einwan-
derungsgesellschaft. Wiesbaden, 311-328.

Mecheril, Paul & Thomas-Olalde, Oscar (2011): Die Religion der Anderen. Anmer-
kungen zu Subjektivierungspraxen der Gegenwart. In: Brigit Allenbach u.a.
(Hg.): Jugend, Migration und Religion. Interdisziplinire Perspektiven. Baden-
Baden, 35-66.

Meyer, Karlo (2019): Grundlagen interreligiosen Lernens. Gottingen.

Scherr, Albert (2016): Diskriminierung/Antidiskriminierung — Begriffe und Grund-
lagen. In: Aus Politik und Zeitgeschichte 9/2016, 3-10.

Scherr, Albert (2017): Soziologische Diskriminierungsforschung. In: Albert Scherr,
Aladin El-Mafaalani & Gokgen Yitksel (Hg.): Handbuch Diskriminierung. Wies-
baden.

Willems, Joachim (2017a): »Dann merke ich auch hier, ich bin der Moslem«: Inter-
religiése Kompetenz und Differenz, Diversitit, Dialogizitit. In: Stefan Alkier,
Michael Schneider & Christian Wiese (Hg.): Diversitit — Differenz — Dialogi-
zitit. Religion in pluralen Kontexten. Berlin, 360-378.

Willems, Joachim (2017b): The Position of Muslim Pupils in Discourses at German
Schools: Two Accounts. In: International Journal of Practical Theology Volume
21, Issue 2/2017, 194-214.

- am 14,02.2026, 08:12:01,

2


https://doi.org/10.14361/9783839453551-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

- am 14,02.2026, 08:12:01,


https://doi.org/10.14361/9783839453551-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

