
Einleitung

Religion in der Schule – Pädagogische Praxis zwischen

Diskriminierung und Anerkennung

Joachim Willems

Die Frage, wie und ob Religion in der Schule sichtbar sein dürfe, wird seit meh-

reren Jahren immer wieder kontrovers diskutiert. Zumeist entzünden sich diese

Debatten an Äußerungen islamischer Religiosität: Wenn eine Lehrerin ein Kopf-

tuch tragen möchte oder wenn überlegt wird, zumindest für Kinder unter vier-

zehn Jahren das aus religiösen Gründen getragene Kopftuch zu verbieten; wenn

Schülerinnen und Schüler in den Pausen beten oder im Ramadan fasten. Oft wird

es dann grundsätzlich: Sollte die Schule in einem säkularen Staat nicht grund-

sätzlich frei von Äußerungen gelebter Religion sein? In diesem Sinne müsste nach

Auffassung vieler laizistisch orientierter Menschen auch auf Religionsunterricht

verzichtet werden, zumindest in seinen ›konfessionellen‹ Formen nach Art. 7 Abs.

3 Grundgesetz, also im Zusammenwirken von Staat und Religions- oder Weltan-

schauungsgemeinschaften. – Oder gehört es gerade zum freiheitlich-demokrati-

schen Charakter des bundesdeutschen Staates, den religiösen Bekenntnissen und

Praktiken der Bewohnerinnen und Bewohner Deutschlands Raum zu geben, auch

in der Schule?

Der vorliegende Band unternimmt es, diese Fragen an unterschiedlichen Bei-

spielen zu diskutieren, um damit zu grundsätzlichen Klärungen beizutragen. Zu

diesem Zwecke werden unter der Perspektive des Begriffspaars von ›Diskriminie-

rung‹ und ›Anerkennung‹ unterschiedliche Formen in den Blick genommen, wie

Religion in der Schule begegnet: als Religiosität der einzelnen Menschen, die ihre

Religion nicht beim Betreten der Schule ablegen; als Teil der Schulkultur außerhalb

des Fachunterrichts; als Religion und Religionen, die im Unterricht oder außerhalb

des Unterrichts thematisiert werden.

https://doi.org/10.14361/9783839453551-001 - am 14.02.2026, 08:12:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453551-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


10 Joachim Willems

Fokus Diskriminierung

Unter Diskriminierung wird hier, mit Albert Scherr, »die Verwendung von katego-

rialen, das heißt vermeintlich eindeutigen und trennscharfen Unterscheidungen

zurHerstellung, Begründung und Rechtfertigung vonUngleichbehandlungmit der

Folge gesellschaftlicher Benachteiligung« verstanden. Im Falle von Diskriminie-

rungen wird die »faktische Benachteiligung« der Diskriminierten daher »nicht als

ungerecht bewertet, sondern als unvermeidbares Ergebnis ihrer Andersartigkeit

betrachtet« (Scherr 2016, 3).

Mit der Antidiskriminierungsrichtlinie der Europäischen Union vom 27. No-

vember 2000 (RL 2000/78/EG),1 deren Zweck die »Bekämpfung der Diskriminie-

rung wegen der Religion oder der Weltanschauung, einer Behinderung, des Alters

oder der sexuellen Ausrichtung« ist (Art. 1), lassen sich unmittelbare und mittel-

bare Diskriminierungen unterscheiden. Eine unmittelbare Diskriminierung liegt

demnach vor, »wenn eine Person wegen eines der in Artikel 1 genannten Gründe

in einer vergleichbaren Situation eine weniger günstige Behandlung erfährt, als

eine andere Person erfährt, erfahren hat oder erfahren würde« (Art. 2 Abs. 2a).

Mittelbare Diskriminierung ist gegeben, »wenn dem Anschein nach neutrale Vor-

schriften, Kriterien oder Verfahren Personen mit einer bestimmten Religion oder

Weltanschauung, einer bestimmten Behinderung, eines bestimmten Alters oder

mit einer bestimmten sexuellen Ausrichtung gegenüber anderen Personen in be-

sonderer Weise benachteiligen können« (Art. 2 Abs. 2b; mit Einschränkungen in

den dortigen Absätzen i und ii).

In einer soziologischen Perspektive werden im Falle von Diskriminierungen

»Unterscheidungen von sozialen Gruppen und Personenkategorien« konstruiert,

»die für die Herstellung, Begründung und Rechtfertigung von Abgrenzungen und

Hierarchien, insbesondere von Machtasymmetrien, sozioökonomischen Ungleich-

heiten und ungleichen Chancen der Anerkennung, verwendet werden« (Scherr

2017, 4; i.O. kursiv). Es werden also »kategoriale Einteilungen und Zuordnungen«

vorgenommen, »auf deren Grundlage Individuen nicht mehr als besondere und

selbstbestimmungsfähige Einzelne, sondern als Mitglieder einer Personenkate-

gorie oder einer Gruppe in den Blick treten, für die angenommen wird, dass sie

in irgendeiner Weise anders als ›die Normalen‹ oder ›die Mehrheitsbevölkerung‹

sind« (Scherr 2017, 6). Da diese kategorialen Einteilungen und damit verbundene

Zuschreibungen Teil kollektiver Wissensbestände und gesellschaftlich vermittelter

Deutungen sind, ist es eher die Regel als die Ausnahme, dass auch Menschen,

die nicht diskriminierend agieren wollen, dies dennoch immer wieder tun (und

1 Richtlinie 2000/78/EG des Rates vom 27. November 2000 zur Festlegung eines allgemeinen

Rahmens für die Verwirklichung der Gleichbehandlung in Beschäftigung und Beruf, veröf-

fentlicht im Amtsblatt der Europäischen Gemeinschaften vom 2.12.2000, L 303/16-22.

https://doi.org/10.14361/9783839453551-001 - am 14.02.2026, 08:12:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453551-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einleitung 11

es unter Umständen gar nicht bemerken). In diesem Sinne betont Judith Butler,

dass rassistische Rede zirkuliert und zwar ein Subjekt benötigt, um geäußert zu

werden, dass sie aber mit dem Subjekt, das spricht, weder beginnt noch endet

(Butler 1997, 34). Insofern werden Subjekte – die Sprechenden wie die, über die

gesprochen wird – in Diskursen konstituiert und dabei sozial innerhalb von

Dominanzstrukturen positioniert.

Mit Blick auf religionsbezogene Diskriminierung wird dies insbesondere deut-

lich bei der Rede über Jüdinnen und Juden sowie über Musliminnen und Muslime

bzw. über Judentum und Islam. Dabei wird auf Religion und (zugeschriebene) re-

ligiöse Zugehörigkeit Bezug genommen, um Individuen zu entindividualisieren,

sie einer in sich als homogen betrachteten Gruppe zuzuordnen und aus einer an-

deren Gruppe auszuschließen. In diesem Prozess muss dann Religion im engeren

Sinne gar keine Rolle mehr spielen: Antisemitische Stereotype können sich zwar

auf jüdische Religion beziehen oder selbst (christlich oder islamisch) religiös moti-

viert sein, sie können aber auch biologistisch oder kulturalistisch ausgerichtet sein.

Ähnliches gilt mit Blick auf antimuslimische Diskriminierung; darauf macht zum

Beispiel Iman Attia aufmerksam, die »Rassialisierungsprozesse vonMuslimen und

Musliminnen« beschreibt; in solchen Prozessen werden Menschen zu Muslimen

›gemacht‹ – auch unabhängig von ihrer religiösen oder nicht-religiösen Selbstver-

ortung (Attia 2019). Zuweilen leben die Stereotype, die gegen die ›andere‹ (zur ›an-

deren‹ gemachte) Religion gerichtet sind, oder die vormals religiös konnotierten

Stereotype in gleichsam säkularisierter Form fort, etwa in der auf den gegenwärti-

gen Nahostkonflikt bezogenen antisemitischen Parole »Kindermörder Israel«, die

an die vor allem seit dem Mittelalter im christlichen Europa verbreiteten Ritual-

mordlegenden anknüpft.2

Solche religionsbezogenen Formen von Diskriminierung und Exklusion zu

analysieren, muss auch Aufgabe einer erziehungswissenschaftlichen Diskrimi-

nierungsforschung sein, die thematisiert, wie »Diskriminierungsverhältnisse

einen Bildungsraum eröffnen, der durch die Pole Superiorität und Inferiorität

gekennzeichnet ist und in dem unterschiedliche Selbst- und Weltverhältnisse

bzw. Subjektpositionen nahegelegt sind und angeeignet werden«. Normativ muss

es dann, daran anknüpfend, darum gehen, die Bedingungen zu analysieren,

welche »die Diskriminierungsroutinen in Bildungszusammenhängen« schwächen

(Heinemann & Mecheril 2017, 3).

Mit Blick auf die Religionspädagogik erscheint es mir notwendig, die Debat-

ten um interreligiöses Lernen zu erweitern, indem im Anschluss an die skizzier-

ten Überlegungen Religion (zumindest auch) verstanden wird als Mittel zur Kon-

struktion von Kollektiven, zur Inklusion und Exklusion sowie zur Herstellung und

Durchsetzung sozialer Hierarchien, wobei der Konstruktcharakter von Religion in

2 Vgl. dazu auch in diesem Band den Beitrag von Julia Bernstein und Florian Diddens.

https://doi.org/10.14361/9783839453551-001 - am 14.02.2026, 08:12:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453551-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


12 Joachim Willems

Analogie zu Kategorien wie Kultur und Ethnizität oder auch gender und dis/ability

zu betonen wäre.

Freilich ist dies alleine, religionspädagogisch betrachtet, unzureichend. Wird

Religion weniger als Modus der Vergemeinschaftung verstanden, sondern als ein

spezifischer »Modus der Welterschließung« bzw. des »Weltzugangs« (Dressler

2006), innerhalb dessen Fragen von Sinn, Lebensorientierung und Umgang mit

Kontingenz bearbeitet werden, dann unterscheidet sich der Bezug auf Religion in

Bildungskontexten kategorial vom Bezug auf Ethnizität oder Gender. In diesem

Sinne bestimmt z.B. Dietrich Korsch »die Eigenart religiöser Deutung« so, »dass

religiöse Deutungen da vorliegen, wo individuelles Leben (im intersubjektiven

Sprachzusammenhang natürlich) auf letzte Horizonte bezogen und in ihnen

verortet wird«. Dieser Zusammenhang sei »für religiöse Deutungen […] zentral«

(Korsch 2005, 117f.). Die daraus folgende religionspädagogische Aufgabe, Religion

in diesem Sinne als Religion zu erschließen (und nicht lediglich als historischen,

kulturellen, sozialen Tatbestand), ist zumindest mit Blick auf Religionsunterricht

nach Art. 7 Abs. 3 Grundgesetz unstrittig. Wie aber kann Religion als Religion

kontext- und differenzsensibel im religionsbezogenen Unterricht so thematisiert

werden, dass einerseits Zuschreibungen reflektiert und dekonstruiert werden,

dass aber andererseits auch die Funktion von Religion für die Selbst-, Welt- und

Lebensdeutung der lernenden Individuen, die in vielen Fällen einen Bezug auf

eine spezifische religiöse Tradition beinhaltet, ernst genommen wird? Bernhard

Grümme macht in diesem Sinne zu recht darauf aufmerksam, dass Religionen

»trotz ihrer Geschichtlichkeit durch ihre Traditionen, Institutionen und deren

Träger nicht solch hybride volatile Gebilde [sind], die der Transkulturalitätsbegriff

voraussetzt und die eine kulturrelativistische Tendenz noch radikalisiert« (Grüm-

me 2017, 199). Aufgabe einer religionspädagogischen Diskriminierungsforschung

wäre dann zum einen, Bildungsprozesse daraufhin zu analysieren, wo in ihnen

Schülerinnen und Schüler zu Juden, Christen oder Muslimen ›gemacht‹ und damit

auch sozial positioniert werden, wie religionsbezogene Zuschreibungen tradiert

und damit Diskriminierungen ermöglicht oder vollzogen werden. Zum anderen

können Theologie(n) und Religionspädagogik(en) aber auch dazu beitragen, re-

ligiöse Traditionen daraufhin zu untersuchen und für den Unterricht fruchtbar

zu machen, inwiefern in ihnen machtkritische Potentiale liegen und Ressourcen

enthalten sind, um essentialisierende und binarisierende Othering-Prozesse zu

unterlaufen, zu kritisieren und zu desakralisieren.3

3 Dieser Aspekt von Religion kommt in der entsprechenden kultur- und erziehungswissen-

schaftlichen Literatur in der Regel nicht oder nur am Rande vor; hier exemplarisch Mecheril

& Thomas-Olalde 2011, 58f.

https://doi.org/10.14361/9783839453551-001 - am 14.02.2026, 08:12:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453551-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einleitung 13

Fokus Anerkennung

Mit Nicole Balzer lässt sich der Forschungs- und Diskussionsstand mit Blick auf

Anerkennung so zusammenfassen, dass Anerkennung

»vorrangig als eine Praxis gekennzeichnet wird, in der sich Subjekte in spezifi-

schen Weisen und/oder als spezifische vor dem Hintergrund von Normen oder

im Rekurs auf Normen adressieren. ›Anerkennung‹ vollzieht sich in der sozialen

Praxis, so ließe sich daher als kleinster gemeinsamer Nenner anerkennungstheo-

retischer Ansätze festhalten, als Adressierung und in Adressierungen (sowie als

und in Re-Adressierung(en)).« (Balzer 2014, 584)

Daraus ergibt sich der Zusammenhang von Diskriminierung und Anerkennung in

doppelter Weise: Wenn Anerkennung normativ gefasst wird als eine Art der Adres-

sierung, in der eine Person oder eine Gruppe von Personen positiv bestätigt wird

und Wertschätzung erfährt, so ist Anerkennung das Gegenteil von Diskriminie-

rung. In diesem Sinne wird dann pädagogische Arbeit als »Anerkennungsarbeit«

verstanden (Balzer 2014, 585). Komplexer ist das Verhältnis von Anerkennung und

Diskriminierung dagegen, wenn davon ausgegangen wird, dass die Art der Adres-

sierung im Akt der Anerkennung auch einen »aberkennenden« Gehalt haben kann,

weil sich in der Anerkennung »nicht nur eine Bestätigung von etwas bereits Zu-

grundeliegendem (Identität) [vollzieht], sondern auch eine ›Hervorbringung‹ bzw.

Re-Produktion von Subjekten und Identität(en) (wie aber auch von Strukturen)«

(Balzer 2014, 579).

Deutlich wird die mögliche Gegenüberstellung von Anerkennung und Diskri-

minierung in der deutschen Übersetzung von Nancy Frasers Artikel »Zur Neube-

stimmung von Anerkennung« (Fraser 2009). Der Übersetzer B. Nienass verwendet

im Kontext des von Fraser als »Identitätsmodell« bezeichneten Modells von An-

erkennung den Begriff ›Diskriminierung‹ als Gegenbegriff zu ›Anerkennung‹ (im

Englischen ›recognition‹ bzw. ›misrecognition‹) (vgl. Fraser 2009, 203, insbes. Fn.

1). Denn nach dem »Identitätsmodell« werde man zum individuellen Subjekt, »in-

dem man ein anderes Subjekt anerkennt und von einem anderen Subjekt aner-

kannt wird« (Fraser 2009, 203). Bleibe diese Anerkennung aus oder werde jemand

diskriminiert, so habe dies »die Beschädigung der eigenen Identität zur Folge«.

Der missachteten Gruppe bzw. deren Mitgliedern werde »so die Möglichkeit ge-

nommen […], eine eigene, positive kulturelle Identität zu entwickeln«. Eine »Politik

der Anerkennung« sei deshalb darauf gerichtet,

»die innerliche Verschiebung des Selbst zu beheben, indem das erniedrigende

Bild der Gruppe bekämpft wird, das die dominante Kultur verbreitet. Mitglieder

der diskriminierten Gruppe sollten diesem Ansatz zufolge die verbreiteten Bilder

zurückweisen und stattdessen neue und vor allem eigene Repräsentationen der

https://doi.org/10.14361/9783839453551-001 - am 14.02.2026, 08:12:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453551-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


14 Joachim Willems

Gruppe einbringen und durch kollektives Handeln eine eigene Kultur bekräfti-

gen, die ihnen hilft, verinnerlichte negative Identitäten abzuwerfen. Wenn diese

Kultur öffentlich geltend gemacht wird, gewinnt die Gruppe den Respekt und die

Wertschätzung der gesamten Gesellschaft. Das Ergebnis, im Erfolgsfall, ist ›Aner-

kennung‹: die unverzerrte Beziehung zum Selbst.« (Fraser 2009, 203)

Das Identitätsmodell ist von einiger Bedeutung, um die Stellung von Religion(en)

in der Schule zu verstehen und Handlungsoptionen zu erwägen: beispielsweise

können Schülerinnen und Schüler, die innerhalb oder außerhalb der Schule Dis-

kriminierungserfahrungen als Musliminnen oder Muslime machen (vgl. z.B. Wil-

lems 2017a; 2017b), davon profitieren, wenn der Islam dadurch offiziell aufgewertet

erscheint, dass islamischer Religionsunterricht in Kooperationmit islamischen Re-

ligionsgemeinschaften erteilt wird und damit muslimische Stimmen stärkeres Ge-

hör finden (können), als wenn vor allem nicht-muslimische Lehrerinnen und Leh-

rer über ›den‹ Islam sprechen.Gleiches giltmit Blick auf jüdische Schülerinnen und

Schüler oder solche, die anderen zahlenmäßig kleineren Religionsgemeinschaften

angehören.

Gleichwohl kritisiert Fraser das Identitätsmodell, weil es ihrer Ansicht nach zu

kurz greife oder sogar schädlich sein könne. Denn in diesemModell werde »fehlen-

de Anerkennung oder Diskriminierung« einseitig »als ein Problem kultureller Ge-

ringschätzung« verstanden und damit die institutionelle Diskriminierung und ihre

»Verflechtung mit der Verteilungsgerechtigkeit verschleiert«. Insofern könnte der

Fokus auf ›Kultur‹ geradezu »explizite Umverteilungskämpfe« verhindern (Fraser

2009, 204). Außerdem bestehe die Gefahr, dass Identitätspolitiken, die im Sinne

des Identitätsmodells gesellschaftliche Anerkennung zu erreichen versuchen, in-

nerhalb der jeweiligen Gruppe bestehende (z.B. patriarchalische) Machtstrukturen

verfestigen, indem eine in sich vermeintlich homogene Gruppenidentität konstru-

iert und die Pluralität an Stimmen innerhalb der Gruppe unterdrückt werde (Fraser

2009, 205f.).

Deshalb stellt Fraser dem Identitätsmodell das Statusmodell entgegen. Das

Statusmodell beschränke sich nicht auf die Identitätsfrage, sondern ziele »auf die

Bekämpfung der Unterordnung ab, indem sie die diskriminierte Partei als voll-

wertiges Mitglied der Gesellschaft etabliert und somit die ebenbürtige Teilhabe

am sozialen Leben gewährleistet« (Fraser 2009, 206). Statt also bestimmte Grup-

penidentitäten aufzuwerten, solle »die Überwindung von sozialer Unterordnung«

vorangetrieben werden; es gehe darum, »Muster kultureller Werte zu ›deinstitu-

tionalisieren‹, die eine gleichgestellte Teilnahme aller sozialen Akteure verhindern,

und durch Konstellationen zu ersetzen, die eine solche Gleichstellung unterstüt-

zen« (Fraser 2009, 207). In dieser Hinsicht wäre es wiederum unterkomplex, wollte

man den Fokus auf die ökonomische Dimension ausspielen gegen den Fokus auf

die kulturelle Dimension. Obwohl beide Dimensionen – und damit auchMaldistri-

https://doi.org/10.14361/9783839453551-001 - am 14.02.2026, 08:12:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453551-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einleitung 15

buierung und Diskriminierung – voneinander relativ losgelöst seien, könne man

beide nicht trennscharf voneinander unterscheiden. Denn im Arbeitsmarkt kön-

nen institutionalisierte Wertmuster »z.B. Aktivitäten begünstigen, die als ›mas-

kulin‹ oder ›weiß‹ kodiert sind, und somit zur Benachteiligung jener Aktivitäten

führen, die als ›feminin‹ oder ›schwarz‹ angesehen werden« (Fraser 2009, 210). Für

Fraser folgt daraus, dass nur »durch die gleichzeitige Berücksichtigung beider Di-

mensionen« untersucht werden könne, »was in einem bestimmten Fall als Hinder-

nis für gleichwertige Teilnahme fungiert« (Fraser 2009, 211).

Mit diesen Überlegungen fordert Fraser das Nachdenken über Anerkennung

und Diskriminierung im Kontext Schule heraus. Wenn man den Blick auf die bei-

den Dimensionen von Ökonomie und Kultur durch den Blick auf die Dimensi-

on des öffentlichen Bildungswesens erweitert, dann stellt sich zunächst die Frage

nach den Grenzen der Wirksamkeit von Schule. Obwohl in einer funktional diffe-

renzierten Gesellschaft das Bildungssystem mit dem ökonomischen System funk-

tional gekoppelt ist, also zum Beispiel Schulen auch wirtschaftliche Akteure sind,

ist der Einfluss von Schulen in ökonomischer Hinsicht, hier vor allemmit Blick auf

die Durchsetzung ökonomischer Chancengleichheit und Verteilungsgerechtigkeit,

eher gering. Denn nicht Schulen (oder auch Kultusministerien) gestalten oder re-

gulieren ökonomisches Handeln und dessen Rahmenbedingungen, sondern dies

tun die Akteure im Wirtschaftssystem und ggf. im politischen System. Auch wäre

die Schule überfordert, sollte sie dafür sorgen, dass eine Gruppe – welche Gruppe

auch immer – innerhalb der kulturellen Dimension gesellschaftliche Anerkennung

im Sinne von Wertschätzung erfährt.

Gleichwohl haben Schulen, ob sie das wollen oder nicht, ob es den in den Schu-

len tätigen Personen bewusst ist oder nicht, jeweils mehrere Funktionen im Blick

auf Prozesse, in denen Anerkennung als Wertschätzung produziert und verteilt

wird: In Schulen muss, im Sinne der drei Sphären von Anerkennung nach Axel

Honneth (1994/92016), die »Anerkennung von Menschen mit anderer kultureller

oder religiöser Herkunft« als eine Angelegenheit der Sphäre des Rechts garantiert

werden (Braune-Krickau & Käbisch 2013, 261). Ein Beispiel hierfür wäre das Verbot

der Diskriminierung etwa im Sinne des Allgemeinen Gleichbehandlungsgesetzes

(AGG). Die in Schulen geübte Praxis sollte durch die Mitgestaltung einer spezifi-

schen Rechtskultur darüber hinaus dazu beitragen, Chancengerechtigkeit zu för-

dern, und sie sollte Diskriminierung mit Blick auf zugeschriebene kulturelle oder

religiöse Identitäten unwahrscheinlicher machen. Frasers Kritik am Identitätsmo-

dell kann dabei in mehrfacher Hinsicht die Sensibilität der handelnden Personen

erhöhen:

Sowäre festzuhalten, dass Unterricht oder Schulkultur nicht darauf beschränkt

werden dürfen, Anerkennung »als ein Problem kultureller Geringschätzung« (s.o.)

zu bearbeiten. Häufig begegnet beispielsweise in bildungspolitischen Debatten die

Erwartung an den Religionsunterricht, er möge sozialen Zusammenhalt und in

https://doi.org/10.14361/9783839453551-001 - am 14.02.2026, 08:12:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453551-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


16 Joachim Willems

diesem Kontext Anerkennung alsWertschätzung in einer pluralen Gesellschaft för-

dern. Religionspädagogisch wird dies aufgenommen in Lernziel- und Kompetenz-

beschreibungen, denen zufolge im Unterricht Toleranz und Anerkennung erwor-

ben werden könne und solle. So zählt die EKD-Denkschrift »Religiöse Orientie-

rung gewinnen« Teilkompetenzen auf, die zu einer übergeordneten »Pluralitäts-

fähigkeit« gehören, unter anderem »fachlich fundiertes, auf Religionen und Welt-

anschauungen bezogenes Wissen«, »die Fähigkeit, religiöse und weltanschauliche

Orientierungen und Verhaltensweisen kontextuell zu deuten und zu verstehen«,

und eben auch »Einstellungen und Verhaltensweisen im Sinne von Empathie, Tole-

ranz, Respekt und Offenheit« (EKD 2014, 70). So richtig und wichtig diese Teilkom-

petenzen sind, unterschätzt bleibt hier, dass die Möglichkeit zu gleichberechtigter

Teilhabe ohne Diskriminierung nicht alleine von Einstellungen und Verhaltenswei-

sen abhängt, sondern dass es sich dabei auch um gesellschaftliche und strukturelle

Probleme handelt, die entsprechend politisch und gesellschaftlich bearbeitet wer-

den müssen. Dazu kann und müsste der Religionsunterricht wie anderer Fachun-

terricht imRahmen seinerMöglichkeiten einen Beitrag leisten, indemdas Ineinan-

der von religiöser/religionskundlicher und politischer Bildung als didaktische Her-

ausforderung wahrgenommen und bearbeitet wird. Dazu gehört es, im Sinne von

Fraser soziale Konflikte nicht durch Kulturalisierungen (oder Religionisierungen)

zu verschleiern. Selbst wenn soziale Konflikte, die mit Religion (religiöser Praxis,

zugeschriebenen religiösen Identitäten etc.) zu tun haben, als solche in der Schu-

le und durch religionsbezogenen Unterricht nicht ›gelöst‹ werden können – dies

wäre eine falsche Erwartung und Überforderung des Bildungssystems –, so kön-

nen sie doch als soziale Konflikte thematisiert werden. Damit kann der Unterricht

zumindest einen Beitrag leisten zur Überwindung der bereits erwähnten »Mus-

ter kultureller Werte […], die eine gleichgestellte Teilnahme aller sozialen Akteure

verhindern« (Fraser 2009, 207).

Angesichts interner Heterogenitäten, die Fraser mit Blick auf Identitätspoliti-

ken anspricht, stellt sich die Frage nach Formen von Repräsentation der »religiösen

Traditionen« (Meyer 2019, 22-39). Sowohl im Unterricht als auch im außerunter-

richtlichen Schulleben ist zu reflektieren, wer sich wie Gehör verschafft und wer

dabei für wen reden kann.4 Für den Unterricht ist dies sowohl eine Frage der di-

daktischen Reduktion als auch eine Frage der Gesprächskultur: Welche Stimmen

4 Im Schulleben ist deshalb unter Gesichtspunkten von Gerechtigkeit immer wieder abzuwä-

gen, wie unterschiedliche individuelle und Gruppeninteressen jeweils so berücksichtigt wer-

den können, dass positive wie negative Religionsfreiheit garantiert wird. Mit Bezug auf die

Kriterien vonReziprozität undAllgemeinheit führt Rainer Forst an zahlreichenBeispielen aus

(Forst 2003, 708-745), wie in religiös heterogenen Kontexten »Anerkennung von Differenz«

(Forst 2003, 683) aussehen könnte.

https://doi.org/10.14361/9783839453551-001 - am 14.02.2026, 08:12:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453551-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einleitung 17

kommen zu Wort und repräsentieren wen? Wer von den Schülerinnen und Schü-

lern wird als wer adressiert und inszeniert sich als wer?

Unterricht und Schule sind dabei durch Machtasymmetrien geprägt und zu-

gleich in übergreifende gesellschaftliche Macht- und Dominanzstrukturen einge-

bunden bzw. auf diese bezogen. In pädagogischen Feldern eröffnen sich »den Ak-

teuren jeweils unterschiedliche Möglichkeiten der ›Erlangung‹ von Anerkennung«,

und zugleich werden »um deren Struktur – wie unbewusst auch immer – alltäg-

liche Kämpfe ›geführt‹«, Positionen im sozialen Feld erworben oder zugewiesen

(Balzer 2014, 590, mit Bezug auf Pierre Bourdieu).

Dies führt dann in der Konsequenz zur grundsätzlichen Anfrage, ob nicht so-

gar eine differenzkompetente pädagogische Praxis (vgl. Braune-Krickau & Käbisch

2013, 261-263) kritisiert werden könnte und müsste, auch wenn sie nicht kultura-

lisiert, naturalisiert, essentialisiert und homogenisiert. Denn durch die oben er-

wähnte Adressierung und Readressierung, die Subjekte und Identitäten als solche

konstituiert, setzt pädagogisches Handeln im Prozess des Anerkennens Subjekte

ins Verhältnis zu Normen und unterwirft sie diesen Normen (Balzer 2014, 581 und

590, jeweils mit Bezug auf Judith Butler). Im Kontext von Migration und Bildung

macht insbesondere Paul Mecheril darauf aufmerksam, dass schon das Adressie-

ren von Personen als ›Migranten‹ eine bestimmte machtförmige Ordnung affir-

miert. Denn selbst im Prozess der Anerkennung einer Gruppe wie ›die Migranten‹

oder ›die Muslime‹ bzw. der dieser Gruppe zugeordneten Individuen wird ja gera-

de diese mit Dominanzverhältnissen verwobene Unterscheidung als relevant her-

vorgehoben. Dies gilt sogar, wenn mit kritischem Interesse Dominanzverhältnisse

herausgearbeitet werden:

»So wichtig und auch zutreffend die Aussage [über die Dominanz von Nicht-

Migranten im Diskurs über ›Migration‹] auf der Ebene der Beschreibung ist, so

schwierig ist sie mit Bezug auf ihre produktiven Wirkungen. Denn sie bestätigt

die Logik, in der zwischen Minderheitenangehörigen und Mehrheitsange-

hörigen, zwischen Allochthonen und Autochthonen, zwischen Anderen und

Nicht-Anderen unterschieden wird.« (Mecheril 2005, 317)

Vor diesem Hintergrund ergeben sich weitere Aufgaben für die professionelle Re-

flexion von Schule undUnterricht: Somüsste ein verschärftermachtkritischer (und

nicht nur ein für die didaktische Reduktion notwendiger religionswissenschaft-

licher) Blick auf die Frage der Repräsentation dazu führen, dass der Unterricht

selbstreflexiver würde. Das würde bedeuten, dass im Unterricht beobachtet wird,

wie im Unterricht beobachtet wird, also Beobachtungen erster und zweiter Ord-

nung zumindest in den höheren Klassenstufen durch Beobachtungen dritter Ord-

nung ergänzt werden. Offen bleibt dann freilich die Frage nach dem Verhältnis von

machtkritischenDekonstruktionen einerseits und der Aufgabe religiöser und theo-

https://doi.org/10.14361/9783839453551-001 - am 14.02.2026, 08:12:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453551-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


18 Joachim Willems

logischer (und möglicherweise auch religionskundlicher) Bildung andererseits, die

darin besteht, Religion als eigenen Modus des Weltzugangs zu erschließen.

Die Beiträge des Bandes

Der vorliegende Band beginnt mit grundsätzlichen theologischen, religionspoliti-

schen und juristischen Klärungen mit Blick auf Religion in der Schule. Christian

Polke schaut als Theologe mit dem Schwerpunkt der Theologischen Ethik und Sys-

tematischen Theologie auf grundlegende Spannungen, die sich angesichts von re-

ligiöser Bildung in der multireligiösen Schule ergeben. Hinnerk Wißmann stellt in

juristischer Perspektive verschiedene Phasen der Entwicklung des Religionsverfas-

sungsrechts dar. Tobias Schieder nimmt den Begriff des Schulfriedens in den Fokus,

auf den wiederkehrend rekurriert wird, um Grenzen religiöser Äußerungen zu de-

finieren.

Im zweiten Teil des Bandes kommen unterschiedliche schulische Akteurinnen

und Akteure wie Schülerinnen und Schüler und Lehrkräfte (Karim Fereidooni) in den

Blick und damit unterschiedliche Wahrnehmungen von religionsbezogener Dis-

kriminierung – insbesondere Antisemitismus (Julia Bernstein & Florian Diddens) und

antimuslimische Stereotype (NinaMühe, Friederike Schulze-Marmeling). Da es bislang

kaum Forschung zu der Frage gibt, aufgrund welcher (zugeschriebenen) Merkma-

le Personen in Schulen Diskriminierung erfahren, ist der Beitrag von Aliyeh Yegane

Arani aufschlussreich, in dem Zahlen und Erfahrungen aus der Antidiskriminie-

rungsarbeit in Berlin vorgestellt werden.

Der dritte Teil legt den Fokus auf religiöse Diversität und religiöse Differenz.

Untersucht werden unterschiedliche aktuelle Aspekte des Themas: Sabine Hermis-

son stellt Ergebnisse einer Untersuchung zu Einstellungen von Schülerinnen und

Schülern zu religiöser Diversität vor.Henrik Simojoki & Jonathan Kühn untersuchen,

welche Bedeutung Religion als Faktor in der beruflichen Bildung von Asylsuchen-

den und Geflüchteten spielt. Rosa Fava lenkt vor demHintergrund der gesellschaft-

lich verbreiteten und häufig pauschalisierenden Zuschreibung, dass Antisemitis-

mus vor allem durch antisemitisch eingestellte Muslime in Deutschland (wieder)

präsent sei, die Aufmerksamkeit auf Musliminnen und Muslime als Akteure ge-

gen Antisemitismus. Britta Konz befasst sich mit der intrareligiösen Diversität und

dem darauf bezogenen intrareligiösen Lernen, das gegenüber dem interreligiösen

Lernen leicht aus dem Blick gerät. Dabei ist ein solches intrareligiöses Lernen von

hoher Bedeutung, um Identitätszuschreibungen zu reflektieren und zu dekonstru-

ieren, auch angesichts von Essentialisierungen,mit denen in sich vermeintlich ho-

mogene Gruppen konstruiert und einander gegenüber gestellt werden. Doris Lind-

ner und Werner Schiffauer befassen sich mit zwei Forschungsprojekten zum Um-

gang mit religiöser Diversität und Differenz in Schulen in Wien bzw. in Berlin.

https://doi.org/10.14361/9783839453551-001 - am 14.02.2026, 08:12:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453551-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einleitung 19

Mit dem Beitrag vonThomas Krobath kommen auch die Hochschule und die Lehr-

kräftebildung in den Blick: Am Beispiel der Kirchlich-Pädagogischen Hochschule

Wien-Krems wird deutlich, welche Chancen eine sich interreligiös entwickelnde

Bildungsinstitution bietet, welche Probleme allerdings auch in diesem Prozess auf-

treten (können).

Der vierte Teil des Bandes legt den Akzent schließlich auf die religiöse Bil-

dung in der religiös-weltanschaulich diversen (Migrations-)Gesellschaft. Während

die Existenz von christlichem Religionsunterricht nicht selten als Beleg für den

bleibenden Einfluss der großen Kirchen auf Politik und Gesellschaft gesehen (und

kritisiert) wird, stellt sichmit Blick auf andere Formen des Religionsunterrichts die

Frage, ob diese einen Beitrag zur Anerkennung religiöser Gemeinschaften leisten

können. IngridWiedenroth-Gabler und Benjamin Franz befassen sich vor diesemHin-

tergrund mit dem Islamischen Religionsunterricht, Yauheniya Danilovich mit dem

(christlich-)orthodoxen Religionsunterricht. Im Unterschied zu diesen konfessio-

nellen Religionsunterrichten geht es im Beitrag vonHamida Behr um den Hambur-

ger Religionsunterricht, der, anders als in den anderen Bundesländern, interreli-

giös konzipiert ist und als Religionsunterricht für alle im Klassenverband unterrichtet

wird bzw.werden soll. Behr fragt, inwiefern die faktischeGestalt dieses Unterrichts

eigentlich einen Beitrag zur Anerkennung religiöser Vielfalt in der Schule leistet,

und macht auf grundlegende Probleme aufmerksam. Ein alternatives Modell der

interreligiösen Kooperation unter den Bedingungen von konfessionellem Religi-

onsunterricht stellen JanWoppowa, CarinaCaruso, Lukas Konsek &Naciye Kamcili-Yildiz

am Beispiel eines Schulprojekts in Kooperation mit der Universität Paderborn vor.

Joachim Willems fragt danach, wie angesichts eines hohen Anteils von Schülerin-

nen und Schülern, die sich als nichtreligiös verstehen oder die Frage nach ihrer

eigenen Religiosität offen lassen, interreligiöses Lernen hin zu einer interweltan-

schaulichen Bildung weiterentwickelt werden kann.

Der Band schließt ab mit der Dokumentation eines Podiumsgesprächs am

22.02.2018 zum Thema »Bildung, Werteerziehung, Integration? Die Aufgabe von

Religionsunterricht in der religiös-weltanschaulich diversen Migrationsgesell-

schaft«. Kontrovers diskutiert wurde insbesondere das von Katja Boehme vertretene

Konzept eines interreligiösen Begegnungslernens, das Paul Mecheril mit Blick

auf »die Macht und das Herrschaftspotential der diskursiven oder semantischen

oder sozial praktischen Kategorie ›Religion‹« eher »argwöhnisch« betrachtet. Die

Frage von Bülent Uçar, wie sich konfessioneller Religionsunterricht angesichts des

religionsdemographischen Wandels in den nächsten Jahren und Jahrzehnten wei-

terentwickeln sollte, eröffnet zugleich ein weites Feld für weitere Untersuchungen,

Überlegungen und Diskussionen.

https://doi.org/10.14361/9783839453551-001 - am 14.02.2026, 08:12:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453551-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


20 Joachim Willems

Dank

Gedankt sei abschließend allen, die am Zustandekommen dieses Bandes betei-

ligt waren: den Verfasserinnen und Verfassern der einzelnen Beiträge; der Deut-

schen Forschungsgemeinschaft für die Förderung der Tagung, in deren Rahmen

ein Großteil der hier publizierten Beiträge vor- und zur Diskussion gestellt wurde;5

Ariane Dihle, Rebecca Hedenkamp und Tessa Stelling für unterstützende Arbeiten

bei der Fertigstellung dieses Buches.

Literatur

Attia, Iman (2019): Unzumutbare Koexistenz. Rassialisierungsprozesse von Musli-

men und Musliminnen in historischer Perspektive. In: Bülent Uçar & Wassilis

Kassis (Hg.): Antimuslimischer Rassismus und Islamfeindlichkeit. Göttingen,

125-140.

Balzer, Nicole (2014): Spuren der Anerkennung. Studien zu einer sozial- und erzie-

hungswissenschaftlichen Kategorie. Wiesbaden.

Braune-Krickau, Tobias & Käbisch, David (2013): Mehr als Bildung? Der Beitrag

des Religionsunterrichts zu einer Kultur der Anerkennung. In: Martin Jägg-

le, Thomas Krobath, Helena Stockinger & Robert Schelander (Hg.): Kultur der

Anerkennung. Würde – Gerechtigkeit – Partizipation für Schulkultur, Schul-

entwicklung und Religion. Baltmannsweiler, 255-264.

Butler, Judith (1997): Excitable Speech. A Politics of the Performative. New

York/London.

Dressler, Bernhard (2006): Unterscheidungen. Religion und Bildung. Leipzig.

Evangelische Kirche in Deutschland (EKD) (2014): Religiöse Orientierung gewin-

nen. Evangelischer Religionsunterricht als Beitrag zu einer pluralitätsfähigen

Schule. Eine Denkschrift des Rates der Evangelischen Kirche in Deutschland.

Gütersloh.

Forst, Rainer (2003): Toleranz im Konflikt. Geschichte, Gehalt und Gegenwart eines

umstrittenen Begriffs. Frankfurt a.M.

Fraser, Nancy (2009): Zur Neubestimmung von Anerkennung. In: Hans-Christoph

Schmidt am Busch & Christopher F. Zurn (Hg.): Anerkennung. Berlin, 201-212.

Grümme, Bernhard (2017): Heterogenität in der Religionspädagogik. Grundlagen

und konkrete Bausteine. Freiburg i.Br.

5 Die Tagung Schule als Ort von Anerkennung – Schule als Ort von Diskriminierung. Religion

und Religionsunterricht in der religiös-weltanschaulich diversen Gesellschaft fand am 22.

und 23. Februar 2018 an der Carl von Ossietzky Universität Oldenburg statt.

https://doi.org/10.14361/9783839453551-001 - am 14.02.2026, 08:12:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453551-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einleitung 21

Heinemann, Alisha M. B. & Mecheril, Paul (2017): Erziehungswissenschaftliche

Diskriminierungsforschung. In: Albert Scherr, Aladin El-Mafaalani & Gökçen

Yüksel (Hg.): Handbuch Diskriminierung. Wiesbaden.

Honneth, Axel (2016): Kampf um Anerkennung. Zur moralischen Grammatik so-

zialer Konflikte. Mit einem neuen Nachwort. Frankfurt a.M.

Korsch, Dietrich (2005): Deuten lehren – Deuten lernen. Über den Zusammen-

hang von Religionspädagogik und Dogmatik. In: Martin Rothgangel & Edgar

Thaidigsmann (Hg.): Religionspädagogik als Mitte der Theologie? Theologische

Disziplinen im Diskurs. Stuttgart, 114-124.

Mecheril, Paul (2005): Pädagogik der Anerkennung. Eine programmatische Kritik.

In: Franz Hamburger, Tarek Badawia &Merle Hummrich (Hg.): Migration und

Bildung. Über das Verhältnis von Anerkennung und Zumutung in der Einwan-

derungsgesellschaft. Wiesbaden, 311-328.

Mecheril, Paul & Thomas-Olalde, Oscar (2011): Die Religion der Anderen. Anmer-

kungen zu Subjektivierungspraxen der Gegenwart. In: Brigit Allenbach u.a.

(Hg.): Jugend, Migration und Religion. Interdisziplinäre Perspektiven. Baden-

Baden, 35-66.

Meyer, Karlo (2019): Grundlagen interreligiösen Lernens. Göttingen.

Scherr, Albert (2016): Diskriminierung/Antidiskriminierung – Begriffe und Grund-

lagen. In: Aus Politik und Zeitgeschichte 9/2016, 3-10.

Scherr, Albert (2017): Soziologische Diskriminierungsforschung. In: Albert Scherr,

Aladin El-Mafaalani & Gökçen Yüksel (Hg.): Handbuch Diskriminierung.Wies-

baden.

Willems, Joachim (2017a): »Dann merke ich auch hier, ich bin der Moslem«: Inter-

religiöse Kompetenz und Differenz, Diversität, Dialogizität. In: Stefan Alkier,

Michael Schneider & Christian Wiese (Hg.): Diversität – Differenz – Dialogi-

zität. Religion in pluralen Kontexten. Berlin, 360-378.

Willems, Joachim (2017b): The Position of Muslim Pupils in Discourses at German

Schools: Two Accounts. In: International Journal of Practical Theology Volume

21, Issue 2/2017, 194-214.

https://doi.org/10.14361/9783839453551-001 - am 14.02.2026, 08:12:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453551-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839453551-001 - am 14.02.2026, 08:12:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453551-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

