Soziologiegeschichtliche Anmerkungen zur
Karriere des Lebensbegriffs in der Soziologie

DANIEL SUBER

»Alle Wissenschaft ist Erfahrungswissenschaft.«
(Wilhelm Dilthey)

Bekanntlich geht die Unterscheidung zwischen >Erfahrung< als beobach-
tungsbasierter objektiver Erkenntnisprozess einerseits und >Erleben< im
Sinne des unreflektierten Fiihlens andererseits bereits auf die antiken
Denkschulen der >Empiriki< bzw. >Dogmatiki< und >Methodiki< zuriick
(vgl. Jay 2006: 10). Glaubt man einem der einflussreichsten Philosophen
des vergangenen Jahrhunderts, so wurde bereits im antiken Griechenland
die entscheidende Fehlprogrammierung eingeleitet, die letztlich die »Kri-
sis der europdischen Wissenschaften« herauf beschwor, indem hier nim-
lich die

»die Zweckidee >Erkenntnis< und >Wahrheit< des natiirlichen Daseins [umgebil-
det] und der neugebildeten Idee >objektive Wahrheit« die hohere Dignitit, die ei-
ner Norm fiir alle Erkenntnis zu[ge]messen [wurde]« (Husserl 1962: 124).

Husserl darf vielleicht als einer der letzten Philosophen gelten, der den be-
reits um die Jahrhundertwende geldufigen Topos des Auseinandertretens
von >Wissenschaft und Leben<' zum Anlass einer systematisch angelegten
>Selbstbesinnungsphilosophie< genommen hat.

1 In der Regel wird Nietzsches 2. >Unzeitgeméfe Betrachtung« als Ursprungs-
punkt dieser Semantik referiert (Nietzsche 1972). Als paradigmatisches Do-
kument siehe den Aufsatz des >jungen< Eduard Sprangers >Leben und Wis-
senschaft< aus dem Jahre 1905 (Spranger 1980). Fiir eine allgemeine Rekon-
struktion vgl. Fitzi (2006).

am 14.02.2026, 18:17:00. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839408292-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

102 | DANIEL SUBER

Auch wenn man die Bedeutung Husserls als Historiker nicht iiberbe-
werten darf (vgl. Orth 1999: 62ff.), so kann als unbezweifelt gelten, dass
der moderne Wissenschaftsbegriff von Bacon tiber Descartes bis zu Kant
letztlich auf der Pramisse basiert, dass allein das durch Induktion gewon-
nene Wissen verallgemeinerbar bzw. »apodiktisch« (Kant) sei, nicht dage-
gen die Resultate der >inneren Erfahrung<.2 Descartes hat entsprechend
dem Lebensbegriff jegliche Relevanz abgesprochen« (Piepmeier 1980:
65). Erst Hegels dialektische Begriffslogik begriindete die Moglichkeit,
»den Begriff der Erfahrung aus der Sphire der Sinnlichkeit in die Sphére
der reinen Begriffe« (Stegmaier 1997: 206) zu iibertragen. >Erfahrung« er-
hilt bei Hegel dadurch, dass er sie zum Motor der >dialektischen Bewe-
gungx« machte3, einen weitaus stirkeren Sinn erhalten als noch bei Kant,
bei dem er fiir die »bloBe Anwendung von Begriffen auf sinnliche Eindrii-
cke« (ebd.) stand. Fiir diesen Prozess der Selbsterkenntnis des >Bewulft-
seins< hat Hegel schlieflich auch den Begriff sLeben< verwendet (vgl.
Dierse/Rothe 1980: 76). Dass Hegels Aufnahme des Lebensbegriffs in sei-
ne Wissenstheorie wirkungsgeschichtlich kaum Friichte getragen hat, ldsst
sich vielleicht daran ablesen, dass Wilhelm Dilthey, iiber den sogleich
noch intensiver verhandelt wird, noch um die Jahrhundertwende vom 19.
zum 20. Jahrhundert das allgemeine »Miftrauen gegeniiber dem innern Er-
leben« (1990: 279) denunzierte.

Fiir die nachstehende Skizze der >Karriere< des Lebensbegriffes in der
modernen deutschen Soziologie scheint es daher geboten, zunichst die
Verbindungslinien, die von dem philosophischen Diskurs zu den Anfangs-
konzepten der Soziologie fiihren, herauszustellen. Dies erfordert einen et-
was genaueren Blick auf die geistesgeschichtliche Positionierung des Le-
bensbegriffs im Ausgang des 19. Jahrhunderts, also der Geburtsepoche der
Soziologie.

>Leben<: Eine begriffshistorische Verortung

Wie hier nur angedeutet werden kann, ist die Fundierung der Soziologie
durch Simmel und Weber — aus einer (begriffs-)historischen Perspektive —
nicht nur als Teilbewegung einer »epochale(n) Wende« (Koselleck 1991:
133) anzusehen, sondern auch als eine spezifische »Hinwendung zur
Wirklichkeit« (ebd.: 123). Das Eintreten fiir eine autonome wissenschaftli-
che Perspektive auf gesellschaftliche Erfahrung stand in den letzten Deka-
den des 19. Jahrhunderts ndamlich in Konkurrenz zur Formulierung von al-

2 Siehe hierzu auch den Beitrag von Arpad Szakolczai in diesem Band.

3 »Diese dialektische Bewegung, welche das BewuBtsein an ihm selbst, so-
wohl an seinem Wissen als an seinem Gegenstande ausiibt, insofern ihm der
neue wahre Gegenstand daraus entspringt, ist eigentlich dasjenige, was Er-
fahrung genannt wird« (Hegel 1986: 78).

am 14.02.2026, 18:17:00. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839408292-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»LEBEN« IN DER SOZIOLOGIE | 103

ternativen Kollektivsingularen wie »das Leben, die Gesellschaft, die Ge-
schichte, die Sprache, die Erfahrung, das Erlebnis, die Interessen, die Be-
diirfnisse und vieles andere mehr« (ebd., 122). Der Begriffshistoriker
Reinhart Koselleck hat eindringlich demonstriert, dass im Ausgang des 19.
Jahrhunderts in den geisteswissenschaftlichen Debatten vor allem ein
Kampf zwischen alternativen Begriffsprigungen ausgetragen wurde, die
allesamt mit dem Anspruch unterbreitet wurden, die im Zuge der allge-
meinen Devaluierung des Hegelschen Systems hinterlassene Leerstelle,
die Hegels >Epochenbegriff<« des >Geistes< hinterlie}, zu fiillen und damit
den sich seit der zweiten Hilfte des 19. Jahrhunderts ausdifferenzierenden
Einzelwissenschaften ein alternatives, Einheit stiftendes Prinzip zur Ver-
fiigung zu stellen.

Dass auch an den Griindervitern der Soziologie diese Debatten kei-
neswegs spurlos vorbei gingen, sondern sich diese zum Teil vehement in
diese Diskussionen eingemischt hatten, soll im Weiteren angedeutet wer-
den (vgl. Suber 2007). Dabei briuchte man zunichst etwa nur an Simmels
Schilderung zuriick zu denken, die — im iibrigen ganz im Sinne Kosellecks
— beschrieben, dass jede Kulturepoche einen Begriff empor bringt, »auf
den alle Gedankenwege, als suchten sie erst an ihm ihre Orientierung, zu-
gehen« (2000: 53). Fiir seine Zeit diagnostizierte er, dass »mit dem 20.
Jahrhundert die mechanische Bewegung ihre Stelle als letzte Instanz einem
andern Begriff einzurdumen (scheint): dem Leben« (ebd., 54). Dass Sim-
mel sich selbst als Lebensphilosoph betitigt hat, kann heute als allgemein
bekannt gelten. Auch wenn die inspirierenden Quellen, die ihn dazu an-
hielten, das >Leben< grundsitzlich als »letztbestimmende Instanz des Geis-
tes« (Simmel 1957: 83) anzusehen, im Falle Simmels wohl eher auf Figu-
ren wie Goethe, Schopenhauer, Nietzsche und Bergson zuriickzufiihren
sind, muss insbesondere im Hinblick auf die in Deutschland gefiihrten De-
batten in Rechnung gestellt werden, dass es der epochalen Leistung Wil-
helm Diltheys zuzuschreiben ist, die allgemeine Programmatik der »popu-
laren Lebensphilosophie« (vgl. Ringer 1987: 301f., Kiihne-Bertram 1983,
Heilmann-Vollmer 1985) mit nachhaltiger Wirkung auf die Ebene der
Wissenschaftstheorie transponiert zu haben. Aus diesem Grunde fungiert
er in unserer Rekonstruktionsskizze zugleich als Initiator des mittlerweile
also schon mehr als ein Jahrhundert wihrenden Diskurses um eine lebens-
nihere Fundierung der sozialwissenschaftlichen Erkenntnistheorie.

Zur wissenschaftstheoretischen Nobilitierung
des Lebens< durch Wilhelm Dilthey

»Alle Wissenschaft ist Erfahrungswissenschaft« (1990: 128) verlautete
Wilhelm Dilthey in seiner Vorlesung zur >Einleitung in die Geisteswissen-
schaft«. In welchem Sinne diese Aussage gemeint war, ldsst sich keines-

am 14.02.2026, 18:17:00. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839408292-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

104 | DANIEL SUBER

falls mit einfachen begriffsgeschichtlichen Mitteln erldutern. Vielmehr
muss man sich dieser Frage tentativ annihern. Einen ersten Hinweis auf
die intendierte Zielrichtung gibt die folgende miindliche Bestimmung:

»S0 begreifen wir wohl: Wir stehen an dem Ursprunge der gesamten Geisteswis-
senschaften, indem wir die innere Wahrnehmung, die Erfahrung unserer eigenen
Zustinde zum Gegenstand der Betrachtung machen, der Analysis« (ebd., 277).

Dilthey selbst war sich iiber die Schwierigkeiten, den Erfahrungsbegriff
zur Grundlage einer neuen Theorie der Geisteswissenschaften zu wéhlen
durchaus im Klaren: »Es gibt nichts Zweifelhafteres als die unanalysierte
innere Wahrnehmung und innere Erfahrung« (ebd., 278). Gleichwohl be-
zeichnete er schlieflich seinen ersten Losungsversuch dieser Aufgabe, die
die Gestalt einer >hermeneutischen Psychologie« (Kerckhoven/Lessing
1994/95: 66) annahm, explizit als >Erfahrungswissenschaft< (ebd.). Zu der
von Dilthey ausgehenden Motivik einer wissenschaftstheoretischen Re-
konzeptualisierung des Erfahrungsbegriffs seien daher noch einige Worte
verloren.

Diltheys Lebensprojekt einer >Kritik der historischen Vernunft< setzte
bekanntlich an einer Revision des klassisch-kantianischen Erfahrungsbeg-
riffes an. Wihrend Kants Vernunftkritik den Bereich der theoretischen Er-
kenntnis gegeniiber demjenigen empirischer Erkenntnis strikt ab- und >Er-
fahrung< damit zugleich aus dem Bereich wissenschaftlicher Erkenntnisse
aussonderte, ging Diltheys Intention auf eine >Rehabilitierung der prakti-
schen Vernunft< (Riedel). Aus der beriihmten >Vorrede< zu seiner >Einlei-
tung in die Geisteswissenschaftens, das heute immerhin auch von einigen
wenigen Soziologen als ein »hochst wichtiges Theorieereignis in Deutsch-
land« (Hahn 1999: 5) eingestuft wird, sind die beiden Stofrichtungen, in
welche Dilthey eine Erweiterung des wissenschaftstheoretischen Wissens-
begriffs bewegen wollte, in programmatischer Formulierung zu entneh-
men: Zum einen ging es ihm um eine Erweiterung des empiristischen und
idealistischen Subjektbegriffs, denn:

»In den Adern des erkennenden Subjekts, das Locke, Hume und Kant konstruier-
ten, rinnt nicht wirkliches Blut, sondern der verdiinnte Saft von Vernunft als blo-
Ber Denktitigkeit« (Dilthey 1959: XVIII).

In Diltheys Augen hatte die klassische Erkenntnistheorie »die Erfahrung
und die Erkenntnis aus einem dem bloflen Vorstellen angehorigen Tatbe-
stand erklért« (ebd.). Entsprechend zielte Diltheys >Kritik< darauf ab, bei
der Grundlegung der Geisteswissenschaften nunmehr den »ganzen Men-
schen [...], dies wollend fiihlend vorstellende Wesen [...], zugrunde zu le-
gen« (ebd.). An diese Forderung einer systematischen erkenntnistheoreti-
schen Beriicksichtigung der »Totalitdt unseres Wesens« (ebd.) war ein

am 14.02.2026, 18:17:00. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839408292-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»LEBEN« IN DER SOZIOLOGIE | 105

zweiter Einwand gekniipft, den man als Motiv einer >Dynamisierung«< oder
>Historisierung« zusammenfassen kann. In Diltheys plastischen Worten
war damit Folgendes angesprochen:

»Das Apriori Kants ist starr und tot; aber die wirklichen Bedingungen des Be-
wubBtseins wie ich sie begreife, sind lebendiger geschichtlicher Prozef, sind Ent-
wicklung« (Dilthey 1982: 51).

Es galt also neben den emotiven, volitiven und imaginativen Fahigkeiten
des Menschen auch in Rechnung zu stellen, dass sich die Parameter des
menschlichen Erkennens im Wandel der Zeit verdandern kénnen.

Diltheys Bemiithungen manifestierten sich schlieBlich darin, die traditi-
onelle Erkenntnistheorie durch eine »Selbstbesinnungsphilosophie, welche
den ganzen unverstiimmelten Befund seelischen Lebens umfasst« (Dilthey
1957a: 151), zu ersetzen. Diese sollte von dem »fundamentalen Satz aller
Philosophie« Ausgang nehmen: »Zusammenhang als ein realer ist nur in
der Struktur des Lebens gegeben« (Dilthey 1990: 236). Dilthey hatte im
Laufe seiner intellektuellen Entwicklungen diverse Losungswege einge-
schlagen, die jedoch allesamt dem priméren Ziel untergeordnet wa-ren,

»die Realitdt und objektive Giiltigkeit der innern Erfahrung zu erkennen und die
Regeln uns deutlich zu machen, unter welchen eine objektive Auffassung des in-
neren Geschehens moglich wird« (ebd., 280).

Verbindlich blieb hier jeweils auch der Ausgangspunkt von einem er-
kenntnistheoretischen Strukturkonzept, das sowohl dem psychologischen
Ansatz der mittleren Phase als auch der Hermeneutik der Spitphase
zugrunde lag. Der Begriff des >Lebens< kann insofern als Zentralbegriff
von Diltheys Philosophie (vgl. Misch 1984: 32) aufgefasst werden, als die-
ser den angedeuteten Strukturzusammenhang anzeigte, den es zunéchst
psychologisch, dann hermeneutisch zu dekuvrieren galt. Die zuweilen
auch in Frage gestellte Kontinuitit zwischen den diversen Werkphasen
kommt vielleicht am deutlichsten in einer Passage aus dem spiten >Auf-
bau< zum Vorschein, in der es heift:

»Das Nichstgegebene sind die Erlebnisse. Diese stehen nun aber, wie ich hier
frither nachzuweisen versucht habe, in einem Zusammenhang, der im ganzen
Lebensverlauf inmitten aller Verdnderungen permanent beharrt; auf seiner
Grundlage entsteht das, was ich als den erworbenen Zusammenhang des Seelen-
lebens frither beschrieben habe; er umfasst unsere Vorstellungen, Wertbestim-
mungen und Zwecke, und er besteht als eine Verbindung dieser Glieder« (Dil-
they 1993: 90).

am 14.02.2026, 18:17:00. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839408292-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

106 | DANIEL SUBER

>Lebenc« steht bei Dilthey letztlich symbolisch fiir einen holistischen Struk-
turzusammenhang, in welchem sidmtliche Wahrnehmungskapazititen des
Menschen gleichurspriinglich und untrennbar aneinander gekoppelt sind.
Entsprechend konnte Dilthey als erkenntnistheoretische Grundmaxime
seiner »Logik des Lebens« (Kiihne-Bertram 2004: XIV) festhalten: »Hin-
ter das Leben kann das Erkennen nicht zuriickgehen« (1957b: 180). Auf
dieser Grundlage wird nachvollziehbarer, weshalb Dilthey die zu seiner
Zeit fiir selbstverstdndlich genommenen Idee einer voraussetzungslosen
Erkenntnistheorie (vgl. Schnidelbach 2000) als »Illusion« (1957a: 150)
abtun konnte, denn >Denkenc« ist in dieser Konzeption stets schon im >Le-
ben< aufgehoben:

»Nur weil im Leben und Erfahren der ganze Zusammenhang enthalten ist, der in
den Formen, Prinzipien und Kategorien des Denkens auftritt, nur weil er im Le-
ben und Erfahren analytisch aufgezeigt werden kann, gibt es ein Erkennen der
Wirklichkeit« (ebd., 83).

Unabhéngig von der mehr oder minder erfolgreichen Einslosung seiner
programmatischen Ambitionen durch Dilthey selbst4, bleibt festzuhalten,
dass er seinen Zeitgenossen und Nachfolgern ein mafigebliches und ein-
flussreiches philosophisches Grundprogramm iiberliefert hat, an dem sich
auch noch die Griinderviter der modernen Soziologie — wenn auch selten
explizit — abgearbeitet haben.

»Leben« als Kampfbegriff in der Philosophie

Bevor wir an diese Aufgabe herantreten, soll an dieser Stelle jedoch die
Tragweite, Irritation und gelegentlich sogar als »Krisis« (Antoni 1950: 56)
charakterisierte Wirkung der von Dilthey eingebrachten Lektion umrissen
werden. Diese ist vielleicht am eindriicklichsten an der Art und Weise zu
ermessen, in der sie seine vermeintlichen Antipoden und Konkurrenten zu
Erwiderungen und Anpassungen, gleichgiiltig zunichst ob positiver oder
negativer Natur, herausgefordert haben.

Fiir Rickert, dem Kopf der »Stidwestdeutschen Schule< des Neukantia-
nismus und allgemein als zentraler Widersacher Diltheys angesehenen
Systematiker, bot der Begriff des >Lebens< wiederkehrend Anlass zu hitzi-
gen Streitschriften (vgl. Krijnen 2001: 374). Rickert grenzte seine eigene
Art des Philosophierens stets und insbesondere gegen eine »intuitive Phi-
losophie« ab, die im >Erleben< ihre fundierende Einheit gefunden habe

4 Heute sieht man Diltheys Durchfiihrung seines Revisionsprogramms in aller
Regel als gescheitert an. Siehe dazu Schniddelbach (1974: 135), Lessing
(1984: 304), Acham (1985: 29f.).

am 14.02.2026, 18:17:00. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839408292-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»LEBEN« IN DER SOZIOLOGIE | 107

(1999: 23) — womit selbstredend in erster Linie Dilthey angesprochen war
(vgl. Rickert 1922: X, 46). Eine derartige »Metaphysik der unmittelbaren
Erfahrung« (1999: 24), so wandte er ein, sei kategorisch auBerstande, die
zentralen philosophischen Fragen zu 16sen, da sie auf einem »Monismus«
(ebd.) aufruhe. Ein solches »Einheitsstreben« (ebd.) fiihre notwendig zu
einer Verkiirzung des Weltbegriffs, dessen Vielheit und Reichtum die Phi-
losophie zu entfalten habe. Fiir unseren Fragezusammenhang aufschluss-
reich ist der eigentiimliche Sachverhalt, dass Rickert trotz der vehementen
Ablehnung der »intuitiven Lebensphilosophie« durchaus nicht bereit war,
seinen Gegnern die Definitionshoheit iiber den Lebensbegriff zu iiberlas-
sen. Vielmehr entwarf er ein eigenes lebensphilosophisches Alternativpro-
gramm. Unmissverstindlich stellte er im Vorwort zur zweiten Auflage
seiner >Darstellung und Kritik« der Lebensphilosophie klar: »ich strebe
selber eine Philosophie des Lebens an« (1922: X; im Original: gesperrt).
Jedoch konnte es in den Augen des Neukantianers niemals darum gehen,
die »volle Wirklichkeit des Seelenlebens zur Darstellung« (1957a: 168) zu
bringen, sondern darum, »die prinzipielle Bestimmtheit der Geltung unse-
rer konkret-inhaltlichen Erkenntnis der Welt« (Krijnen 2001: 128) zu eru-
ieren. Denn allein Philosophie war nach seiner Auffassung in der Lage,
das >Weltganze« in den Blick zu bekommen (vgl. Rickert 1999: 1ff.). Die
originale wissenschaftstheoretische Lebensproblematik Diltheys wird von
Rickert also in seinen wertphilosophisch-transzendentalen Erkldrungsan-
satz integriert und entstellt:’

»Was sie [die Lebensphilosophie; D.S.] dabei behandelt, konnen wir das erle-
bende Subjekt auch im Sinne des unmittelbar >lebendigen< Lebens nennen, denn
indem die Philosophie die Akte des Wertens erforscht und ihren Sinn deutet, né-
hert sie sich damit dem Unmittelbaren so weit, wie sie ihm als Wissenschaft sich
nur irgend zu ndhern vermag« (1921: 313).

Eine dhnliche Adaptierungsstrategie ldsst sich auch fiir den Begriinder ei-
nes weiteren Konkurrenzansatzes nachweisen. Denn auch in Husserls
Grundlegung der Phanomenologie

»(bestimmten) solche Schliisselbegriffe wie Erlebnis und Leben, Anschauen und
Denken, Wissen, Erkenntnis und Einsicht sowie nicht zuletzt Ausdruck und Be-
deutung, Auslegung und Verstehen [...] Leitlinien der Forschung« (Stroker
1997/98: 152).

5 »Es ist die Frage, ob Windelband und Rickert die Einheit des Lebens nicht
auf einen dermaflen entfernt liegenden Horizont projizieren, dafl der Bedarf
an Weltanschauung, den sie als eines der aufregendsten Phdnomene ihrer
Zeit erfuhren, in ihrer Philosophie keine Befriedigung finden konnten« (Grif-
fioen 1998: 63).

am 14.02.2026, 18:17:00. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839408292-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

108 | DANIEL SUBER

Ernst Wolfgang Orth hat die »Aquivozitit des Lebensbegriffs« (1999:
157) in Husserls Gesamtwerk herausgestellt und insgesamt fiinf Bedeu-
tungen unterschieden (ebd., 159). Symptomatisch fiir unseren am Beispiel
Rickerts getroffenen Befund ist, dass auch Husserl sich gegeniiber dem
Einwand, die ihm etwa nach seiner transzendentalen Wendung der phé-
nomenologischen Theorie in den >Ideen I< (1976) von 1913 weite Teile des
Miinchner und Freiburger Phidnomenologenkreises entgegenbrachten, trot-
zig verwabhrte:

»als ob ich mit dieser Wesensforschung an das tatsidchliche Leben nicht heran-
komme und als ob ich historische und tiberhaupt Tatsachenforschung ausschlie-
Ben wollte« (van Kerckhoven 1984: 151).

Auch wenn der folgende Sachverhalt von einigen wenigen Vertretern der
Phianomenologie noch heute geleugnet werden mag, so konzediert mitt-
lerweile das Gros der Interpreten, dass Husserls Ausgangspunkt vom
»transzendentalen urspriinglichen Leben« (1993: 338) auf einer anderen
kategorialen Ebene anzusiedeln ist, als dasjenige, welches Dilthey in den
Kulturschopfungen verobjektiviert sah (vgl. Suber 2008). Folgende Festle-
gung Husserls diirfte die Kluft zwischen seinem Anspruch und Ausfiih-
rung verdeutlichen:

»Es handelt sich also in der Tat um eine ganz >unnatiirliche< Einstellung und eine
ganz unnatiirliche Welt- und Lebensbetrachtung. Das natiirliche Leben vollzieht
sich als eine ganz urspriingliche, als eine anfangs durchaus notwendige Welthin-
gabe, Weltverlorenheit. Das Unnatiirliche ist das der radikalen und reinen
Selbstbesinnung, der Selbstbesinnung auf das reine »ich bing, auf das reiche Ich-
leben, und auf die Weisen, wie in diesem Leben, was in irgendeinem Sinne sich
als objektives gibt, eben diesen Sinn und diese Geltungsweise als Objektives
gewinnt; rein aus der inneren und eigenen Leistung dieses Lebens selbst« (1959:
121).

Die Zuwendung einiger der engsten Mitarbeiter Husserls — Landgrebe,
Kaufmann, Jonas — zu Heideggers >Daseinsphidnomenologie« darf fiir sich
bereits als Beleg fiir die Schwierigkeiten gelten, die man mit Husserls >Le-
bensphilosophie« empfand. Heidegger selbst hatte sich spitestens zu Be-
ginn der 1920er-Jahre von der transzendentalphilosophisch gewendeten
Phinomenologie verabschiedet, die er als Riickwendung zu einem neukan-
tianischen Ausgangspunkt missbilligte. Nach seiner eigenen Darstellung
sei es die »Geschichtslosigkeit der Phinomenologie« (Heidegger 1988:
75) gewesen, die ihn zur S%lche nach philosophischen Alternativen und
schlieBlich zu Dilthey fiihrte.

6 Siehe hierzu die Darstellungen bei Lembeck (1988: 9ff.) sowie Poggeler
(1963: 271f., 1989: 2551f.).

am 14.02.2026, 18:17:00. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839408292-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»LEBEN« IN DER SOZIOLOGIE | 109

Der Begriff des >Lebens< und »>Erleben« stellt — wie man restimieren
kann — ein Medium dar, iiber welches man diverse disziplindre Diskurse
und Denkrichtungen miteinander vermitteln kann. Wie sehr diese letztlich
noch aktuelle Debatten in den Geistes- und Sozialwissenschaften prigen,
soll weiter unten niher angedeutet werden. Zunéchst steht ein Blick auf
die Sozialwissenschaften an.

Soziologische »Schwierigkeiten
mit dem Erlebensbegriff«

In einem seiner inhaltlichen Relevanz nach vergleichsweise unterschitzten
Beitrag zur >Wissenschaftslehre« lesen wir bei dem Begriinder der >verste-
henden Soziologie«:

»Wenn man sagt, daf jedes >Erlebnis< das Gewisseste des Gewissen sei, so trifft
dies natiirlich darauf zu, dafl wir erleben. Was wir aber eigentlich erleben, dessen
kann auch jede >deutende« Interpretation erst habhaft werden, nachdem das Sta-
dium des >Erlebens«< selbst verlassen ist und das Erlebte zum >Objekt< von Urtei-
len gemacht wird, die ihrerseits ihrem Inhalt nach nicht mehr in ungeschiedener
Dumpftheit >erlebt, sondern als >geltend« anerkannt werden« (Weber 1968: 104).

Bei Georg Simmel, der gelegentlich als der >eigentliche« Erfinder der ver-
stehenden Sozialwissenschaft gehandelt wird (vgl. Lichtblau 1994: 550),
stolt man in der zweiten Auflage der >Probleme der Geschichtsphiloso-
phie« auf die dhnliche lautende Position, der gemidl man sozialwissen-
schaftliche Kategorien als »solche zweiter Potenz« anzusehen habe, die
»an einem Material erst wirksam werden konnen, nachdem es die Katego-
rie des Erlebens passiert hat« (1997: 291). Damit greift Simmel der heute
weithin bekannten Differenzierung Alfred Schiitz’ zwischen Konstruktio-
nen erster und zweiter Ordnung vorweg. Denn auch Schiitz, seinerseits ein
Adept der >verstehenden Soziologie<, ging von der Grundiiberzeugung aus,

»da} der Sinnzusammenhang, in welchen die wissenschaftliche Deutungsweise
diese Welt einzuordnen unternimmt, nicht einer des lebendigen Erlebens, son-
dern einer der ordnenden Betrachtung ist« (2004: 89f.).

Nimmt man die hier gesammelten Eindriicke zusammen, so erscheinen die
kritischen Einwiirfe, die in fast regelmidfligen Abstinden gegeniiber der
sozialwissenschaftlichen Konzeptualisierung von >Erleben< hervorgebracht
werden, durchaus gerechtfertigt. Denn in den zitierten Passagen dreier be-
deutender Griinderfiguren der modernen Soziologie bekundet sich unisono
eine groBe Skepsis gegeniiber der Tragfahigkeit des Erlebnisbegriffes.
Manch einer mag sich sogleich an die 1984 von Friedrich H. Tenbruck,

am 14.02.2026, 18:17:00. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839408292-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

110 | DANIEL SUBER

lancierten Rufe nach »Bewiltigung der Sozialwissenschaften« erinnert
fithlen. Tm Sinne hatte er dabei eine Analyse und Uberwindung des den
Sozialwissenschaften zugrunde liegenden Weltbildes und dessen Folgen
(vgl. Tenbruck 1984: 50). Dabei bezog Tenbruck seine Forderung auf die
Beobachtung, dass in der soziologischen Auslegung der >Wirklichkeit< in
den Ansitzen der frithen wie auch der Nachkriegssoziologie

»Handeln zur Ausfithrung Rollen, Erziehung zur Sozialisation, Sozialisation zur
Einiibung von Verhaltensmustern, Verbindlichkeiten zu sozialen Normen, Ge-
wissen und Verantwortung zu gesellschaftlichen Verkehrsregeln, Verfehlungen
zu abweichendem Verhalten absinken« (ebd., 233f.).

Dies habe — um Tenbrucks bekanntes Verdikt anzufiithren — nicht nur zur
»Abschaffung des Menschen« aus der Soziologie gefiihrt, sondern ebenso
zur »Vernichtung von Person und Kultur« (ebd., 238).

Nicht minder kritisch urteilt wenige Jahre spiter auch Joachim Matthes in
einer metatheoretischen Betrachtung des soziologischen Erfahrungsbeg-
riffs.” Ahnlich wie Tenbruck detektierte er gewisse Aporien im »Stiftungs-
akt soziologischen Denkens« (Matthes 1992: 108). Zum eine wurde durch
Durkheims Formulierung der >Regeln der soziologischen Methode« mit
bleibendem Erfolg eine strikte Trennung der wissenschaftlichen von der
Alltagserfahrung inthronisiert (ebd., 103). Neben dieser sog. »Exterioritét-
sidee« (ebd., 109) habe jedoch dariiber hinaus auch die im handlungstheo-
retischen Ansatz Max Webers implementierte »Individualisierung gesell-
schaftlicher Erfahrung« (ebd., 109) den Sachverhalt, dass »die eigenwerti-
ge Beachtung der gesellschaftlichen Erfahrung fiir die Konstitution der so-
ziologischen Erfahrung« ausgeschlossen bleibe, verstirkt. Noch fiir die
gegenwairtige Lage vindiziert Matthes »grof3e Schwierigkeiten [...], Modi
der Erfahrungsbildung als Tatigkeit, als Handeln, als auch soziales Han-
deln zu begreifen« (ebd., 111). Unisono mit Matthes fasst auch Jiirgen
Gebhard zusammen, dass

»die Scheidelinie zwischen >wissenschaftlicher< und >nicht-wissenschaftlicher<
Erfahrung nach anderen Kriterien bestimmt werden (muss), als dies die herr-
schende Sozialwissenschaft und die Wissenschaftstheorie in der Regel tun«
(1992: 66).

7 Man kann hier sogar eine Ausweitung der Tenbruckschen Perspektive wahr-
nehmen, da Matthes nun auch Webers Griindungsakt, die bei Tenbruck be-
kanntlich (mit demjenigen Simmels) als Ausnahmefall firmiert (Tenbruck
1984: 231), mit in die Kritik nimmt (Matthes 1992: 108f.). Matthes bezieht
sich im Ubrigen positiv auf Tenbrucks Beschreibungen der Wirkungen des
soziologischen Weltbildes (ebd., 115).

am 14.02.2026, 18:17:00. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839408292-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

>»LEBEN« IN DER SOZIOLOGIE | 111

Obgleich hier weder die Intention noch die Relevanz der hier paradigma-
tisch ausgefiihrten Reflexionen Tenbrucks und Matthes grundsitzlich an-
gezweifelt werden sollen, mochten wir im Folgenden jedoch auf einen zu
diesen Deutungen quer stehenden Ideen- und Wirkungsstrang hinweisen,
der ein etwas anderes Licht auf das soziologische Verhiltnis zu Kategorien
wie >Erfahrung<« und >Erleben< wirft und das zuvor dargelegte einseitige
Bild zu relativieren erlaubt.

>Leben<in den erkenntnistheoretischen
Konzeptionen der klassischen Soziologie

Das Verdachtsmoment, dass die epistemologische Gestalt der modernen
deutschen Soziologie, wie sie von Simmel und Weber begriindet wurde,
gerade nicht, wie es sehr hidufig angenommen wird®, auf neokantianischen
Wurzeln aufruht, sondern die >verstehende Soziologie< — in den auf Weber
gemiinzten Worten von Johannes Weill — »genau die durch die Dilthey-
sche >Kritik der historischen Vernunft< hindurchgegangene Gestalt dieser
Wissenschaft (reprisentiert)« (1992: 355), ist schon élteren Datums, muss
aber heute noch immer als Minderheitenposition eingestuft werden. In den
vergangenen Jahren scheint sich so etwas wie eine neue Zuwendung zu
den lebensphilosophischen Elementen in den Wissenskonzeptionen der so-
ziologischen Klassiker herausentwickelt zu haben. Im Falle Webers ist ei-
ne solche Interpretationsrichtung am ldngsten und eindringlichsten fun-
diert.” Bei Simmel scheint sie dagegen erst im Entstehen begriffen.IO Sogar
Durkheims Konzipierung der Soziologie in seinem Spitwerk ist kiirzlich
parallel zu Diltheys Wissenschaftsmodell gelesen worden (Schmaus 2007:
93ff.).” In Bezug auf Schiitz’ Konzipierung der Soziologie hatte Gur-
witsch schon in den 1970ern den Eindruck gedufBert, dass in der »Phéno-
menologie der natiirlichen Einstellung eher die Erfiillung der Intentionen
Diltheys als derjenigen Husserls« (Srubar 1983: 69) erkennbar sei und da-
her eine Interpretationsperspektive empfohlen, welche die »Schiitzschen

8 Siehe exemplarisch folgende Bemerkung: »Along with Windelband,
Heinrich Rickert, Emil Lask, and Max Weber, Georg Simmel contributed to
the neo-Kantian efforts to develop the so-called >human sciences<«« (Adair-
Toteff 1994: 3).

9 Siehe bereits Wanstrat (1950) sowie Baier (1981/82). Wilhelm Hennis’
(1987a, 1987b) Arbeiten zu Nietzsches Einfluss auf Weber haben hier sicher
verstiarkend gewirkt und Anlass fiir Weiterfithrungen gesorgt. Arbeiten jiin-
geren Datums sind Stauth/Turner (1986), Weil3 (1992), Stauth (1994), Hett-
ling (1997), Fischer (1999), HauBling (2000), Morikawa (1991).

10 An erster Stelle wire hier Fitzis (2002) Rekonstruktion des Zusammenhangs
zwischen Simmels Sozialtheorie und seiner Lebensphilosophie anzufiihren.

11 Siehe zum lebensphilosophischen Einfluss bei Durkheim auch Moebius (im
Erscheinen).

am 14.02.2026, 18:17:00. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839408292-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

112 | DANIEL SUBER

Begriffe und Theorien unter dem Gesichtspunkt ihrer Bedeutung fiir das
von Dilthey begonnene und von einigen seiner Nachfolger fortgesetzte
Werk (betrachtet)« (Gurwitsch 1971: XXXVIII). Zuletzt sei noch auf Karl
Mannheims Wissenssoziologie verwiesen, in der man jiingst deutliche
Spuren der Lebensphilosophie Diltheys ausgemacht hat (vgl. P1é 1994/95,
Suber 2006)."

Diese oberflichliche Auflistung soll zunédchst nur andeuten, dass selbst
die soziologischen Klassiker ganz offenbar ein durchaus engeres Verhilt-
nis zu einem lebensphilosophisch geprigten Programm der Uberwindung
rationalistischer Erkenntniskategorien und zur Hinwendung zu >Wirklich-
keit« im oben erdrterten Sinne pflegten, als es gemeinhin angenommen
wird und als es die Ausfithrungen Tenbrucks und Matthes’ suggerieren.
Daher soll auf einige wenige Bezugnahmen seitens der soziologischen
Griinderviter auf >Erfahrung< im Sinne Diltheys — oder genauer: >Erlebenc«
— etwas konkreter eingegangen werden.

Fiir Max Weber kann man — kontrdr zu dem zu Beginn dieser Einlei-
tung vermittelten Anschein — ein ambivalentes Verhéltnis zur Kategorie
der vorwissenschaftlichen Erfahrung, welche Dilthey zum Ausgangspunkt
seiner umfassenden Neuausrichtung der Epistemologie wihlte, resiimie-
ren. In der eingangs zitierten Passage wurde deutlich, dass Weber die
Moglichkeit des Hauptgeschiftes einer >verstehenden Soziologie<, nimlich
»deutende Interpretation¢, an die Voraussetzung kniipfte, unabhingig von
der konkreten Erlebensdimension formulierbar zu sein. Doch nur einige
Seiten spiter stofit man auf folgende Formulierung:

» Verstehen< — im Sinne des evidenten >Deutens< — und >Erfahren«< sind auf der
einen Seite keine Gegensitze, denn jedes »>Verstehenc setzt (psychologisch) >Er-
fahrung< voraus und ist (logisch) nur durch Bezugnahme auf >Erfahrung« als gel-
tend demonstrierbar« (Weber 1968: 115).

In dieser Bestimmung scheint Weber die Kategorie des >Erfahrens< gera-
dezu zur conditio sine qua non der sozialwissenschaftlichen Erkenntnis
tiberhaupt zu stilisieren.”” Welche konkrete wissenschaftstheoretische
Funktion Weber dem >Erleben< zugewiesen hatte, 1dsst sich nun genauer
seiner >Idealtypenlehre< entnehmen.

Weber ging es im >Objektivititsaufsatz« in erster Linie darum, die Au-
toren des »Archivs fiir Sozialwissenschaft und Sozialpolitik< an gewisse
Regeln der Begriffsbildung zu binden. Anders als in der Konzeption seines
vermeintlichen »erkenntnistheoretischen Gewdidhrsmannes« (Tenbruck

12 Eine Wechselbeziehung zwischen Lebensphilosophie und Wissenssoziologie
hatte Landmann (1968: 15) bereits in den Sechzigern vermutet.

13 Eine dhnliche Ambivalenz in Webers Einstellung gegeniiber der erkenntnis-
theoretischen Funktion des Erlebnisbegriffes hat die bemerkenswerte Studie
von Manfred Hettling (1997: 51) herausgestellt.

am 14.02.2026, 18:17:00. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839408292-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»LEBEN« IN DER SOZIOLOGIE | 113

1959: 574), Heinrich Rickert, war Weber nicht geneigt, die Stoffauswahl
lediglich den >subjektiven Wertinteressen< der Wissenschaftler zu iiberlas-
sen, sondern forderte daher »die Bezugnahme auf ein positives Wissen von
>Regeln des Geschehens«« (ebd., 276). Weber charakterisierte diesen Wis-
senstypus niher als »aus der eigenen Lebenspraxis und der Kenntnis von
dem Verhalten anderer geschopftes snomologisches< Erfahrungswissen«
(ebd., 277). Keineswegs nur die Begriffskonstitution wurde von Weber an
»Erfahrungswissen« zuriick gebunden, sondern dieses sollte in einer weite-
ren wissenschaftstheoretischen Hinsicht zentral sein, ndmlich fiir die Eva-
luation der Ergebnisse wissenschaftlichen Arbeitens:

»Die objektive Giiltigkeit alles Erfahrungswissens beruht darauf und nur darauf,
dal} die gegebene Wirklichkeit nach Kategorien geordnet wird, welche in einem
spezifischen Sinn subjektiv, ndmlich die Voraussetzung unserer Erkenntnis dar-
stellend, und an die Voraussetzung des Wertes derjenigen Wahrheit gebunden
sind, die das Erfahrungswissen allein uns zu geben vermag« (1968: 212f.).

Ubereinstimmung mit »Erfahrungswissen« sollte in Webers >Wirklich-
keitswissenschaft< das Kriterium fiir die Giiltigkeit einer sozialwissen-
schaftlichen Deutung abgeben. Er sprach in diesem Sinne auch héufig von
»Erfahrungswahrheit« (Weber 1968: 112, 125, 155, 261).

Die hier skizzierte spannungsvolle Konstellation, die in Webers Ein-
schiatzung der Bedeutung des vorwissenschaftlichen Erfahrungsgrundes
angelegt zu sein scheint, soll hier nicht weiter aufzulosen versucht werden,
sondern scheint symptomatisch zu sein. Denn wir begegnen ihr auch noch
in Simmel wieder.

Wie aus folgender Beschreibung aus Simmels Spétphase heraus sticht,
erachtete auch er ganz im Sinne Diltheys nicht das >Erkennen¢, sondern
vielmehr das >Erleben< als einen urspriinglichen Akt, welcher die Wis-
senskonstitution anleitet:

»Im Erkennen reagieren gewisse differentielle Seiten unseres Wesens auf die
Dinge oder bilden die Vermittlungen unseres Weltverhiltnisses; als Erleben aber
diirfen wir wohl die von viel breiteren und ganz fundamentalen Schichten voll-
zogene Antwort unserer Gesamtexistenz auf das Dasein der Dinge bezeichnen,
unsere Seite des Verhéltnisses zwischen einem Objekt und der Ganzheit oder
Einheit unseres Seins« (2000: 321f.).

Nicht mit dem >Denken¢, sondern dem >Erleben<, so ldsst sich Simmels
Position konkretisieren, »fingt also, absolut genommen, auch die Erkennt-
nis an« (ebd., 322). Wesentlich priagnanter kann man Diltheys lebensphilo-
sophische Argumentationsfigur, wonach das >Erkennenc< nicht hinter das
>Leben« zuriickgehen konne, kaum paraphrasieren. Doch dhnlich wie We-
ber war auch Simmel durch diesen erkenntnisanthropologischen Befund

am 14.02.2026, 18:17:00. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839408292-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

114 | DANIEL SUBER

keineswegs zu der wissenschaftstheoretischen Konsequenz getrieben, die
Grenze zwischen >Erkennen< und >Erleben< einzureif3en. In scheinbar ge-
zielter Distanzierung von Dilthey folgerte er,

»dall das Objekt, vom Leben aufgenommen und bearbeitet, sich von dieser vita-
len Bedingtheit 16st und als erkanntes zu einem selbstdndigen Bilde, in sachlich
ideeller Sphire wird« (ebd.).

Folglich erhielten die wissenschaftlichen Formungen gegeniiber ihrem
Grundmaterial einen Unabhingigkeitsstatus zugesprochen. Am Beispiel
der Form >Geschichte< hatte Simmel das Verhiltnis zwischen >Leben< und
>Erkenntnis«, folgendermaf3en geschildert:

»Die Historie aber isoliert gerade die einzelne Reihe, dringt das Lebensganze zu-
riick, zu dem jede sich mit den anderen verwebt, fingiert gewissermaBen ein Le-
ben, dessen Inhalte auf die Schnur eines Begriffes aufgereiht sind, wihrend das
wirkliche Leben gerade durch die unzéhligen Unterbrechungen der Reihen ent-
steht, die ein fortwihrendes Zuriickgreifen, Dariiberhingreifen mit sich bringen«
(ebd., 330).

Die beiden Illustrationen von Webers und Simmels epistemologischen
Ausgangspunkten fithren vor Augen, dass die von Dilthey ausgegangene
Herausforderung des klassischen Wissenschaftskonzepts, das um die Jahr-
hunderte erfolgreich von den diversen Schulen des Neukantianismus ver-
teidigt wurde (vgl. Fellmann 1981: 178, Vollhardt 1986: 188, Tenbruck
1994: 71), keineswegs spurlos an den Begriindern der Soziologie vorbei
gegangen sind. Wie gesehen, wiren sowohl Weber als auch Simmel derje-
nigen Theoriebewegung subsumierbar, die sich fiir eine stirkere Beach-
tung der lebenspragmatischen Grundlagen des Erkennens stark gemacht
hat, sodass sich die These, welche Horst Miiller (1960) bereits 1960 in Be-
zug auf Simmels Verhiltnis zur Lebensphilosophie gemiinzt hatte, umkeh-
ren lieBe. Hatte Letzterer konkludiert, dass — wie Gregor Fitzi zusammen-
fasst — »die gesamten erkenntnistheoretischen und metaphysischen Gedan-
ken Simmels, trotz Ausgehens vom Kantschen Kritizismus, auf einer le-
bensphilosophischen Konzeption beruhen« (Fitzi 1996: 90), so wiirde ich
eher fiir die Deutung plidieren, dass Simmel und Weber von lebensphilo-
sophischen Primissen ausgingen, aber wissenschaftstheoretisch neukanti-
anische Losungswege vorzogen.14

14 Es lieBe sich iiber den deutschen Kontext hinaus auch nach Frankreich zei-
gen, wo Durkheim in den letzten Jahren seines Lebens durch die Beschifti-
gung mit dem amerikanischen Pragmatismus mit ganz &hnlichen program-
matischen Forderungen nach Uberwindung des klassisch-idealistischen Sub-
jekt-Objekt — Dualismus vertraut wurde. Durkheim stellte sich — trotz aller
Kritik — hinter das pragmatistische Grundanliegen einer »Erneuerung des

am 14.02.2026, 18:17:00. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839408292-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

>»LEBEN« IN DER SOZIOLOGIE | 115

In diese Reihe fiigt sich letztlich auch Karl Mannheims erkenntnistheo-
retische Ausrichtung der Wissenssoziologie. Wie wohl kein weiterer So-
ziologie vor oder nach ihm, hat Mannheim sich explizit zu Diltheys Wis-
senstheorie bekannt. In seinen erkenntnisphilosophischen Schriften, die
der Abfassung seiner Soziologie des Wissens vorausgingen, hatte sich
Mannheim eindringlich mit den alternativen Theorien der geisteswissen-
schaftlichen Wissensbegriindung auseinander gesetzt und war dabei zu
dem Schluss gekommen, dass Dilthey das »Problem der Eigenart geistes-
wissenschaftlicher Erkenntnis von einem diesen Disziplinen kongenialeren
philosophischen Boden zu erfassen versuchte« (1980: 178) als etwa Neu-
kantianismus und Phénomenologie. Er stellte sich ausdriicklich hinter Dil-
theys Postulat einer systematischen wissenschaftstheoretischen Aufarbei-
tung der »alltidglichen bzw. >allgemeinen Welterfahrung«« (ebd., 150).
Schon der >junge< Mannheim, so Kettler/Meja/Stehr, habe die Erkenntnis-
theorie als Wissensfundierungsinstanz durch eine »dynamisch-historische
Lebensphilosophie« (1980: 19) ersetzen wollen. Die Umwege, die aus ei-
ner >soziologischen Theorie der Kultur<, deren Begriindung dem damals
29jdhrigen am Herzen lag, eine Soziologie des Wissens hervorgehen lie-
Ben, konnen hier unberiicksichtigt bleiben. Hier muss stattdessen der Hin-
weis geniigen, dass sich hinter der im Vergleich zum frithen Ansatz um-
fassend geédnderten Terminologie noch immer Denkfiguren verbergen, die
auf die lebensphilosophische Axiomatik Diltheys verweisen (vgl. Suber
2006, 2007: 383ff.).

Die hier geschilderten Eindriicke konnen vielleicht als Illustrationen
einer These herhalten, derzufolge die moderne Soziologie als »Erbin«
(Weill 1993: 46) und als »moderne Nachfolgerin der Philosophie« (Kras-
nodebski 2003: 111) anzusehen sei, deren Heraufkunft einherging mit dem
Nachweis der »Unterlegenheit und Schidlichkeit philosophischen Den-
kens« (Weill 1993: 46). Soziologiehistoriker sprechen in diesem Zusam-
menhang auch von einer »> Soziologisierung« der philosophischen Reflexi-

traditionellen Rationalismus« (Durkheim 1987: 11). Die jahrzehntelang
weitgehend unbeachtet gebliebenen Pragmatismus-Vorlesungen sind in den
letzten Jahren einer fundamentalen Neubewertung unterzogen worden
(Gross 1997, Rawls 1997, 2004). In diesem Kontext wurde schlieflich auch
gegen das verbreitete Bild, wonach Durkheims Wissenstheorie auf idealisti-
schen Boden basiere, argumentiert. Joas sieht in diesen Quellen — &hnlich
wie Rawls — eine »empirische Wende der Konstitutionsproblematik« (1987:
261) angelegt. Da man vom amerikanischen Pragmatismus eine nur mittelba-
re Wirkung auf die Konstitution der deutschen Soziologie ausgehend vermu-
ten darf, wird in dieser Einleitung nicht weiter auf zweifellos vorhandenen
programmatischem Ubereinstimmungen zwischen Lebensphilosophie und
Pragmatismus eingegangen. Siehe dazu etwa die Studie von Fellmann
(1993), in der William James der lebensphilosophischen Strémung subsu-
miert wird.

am 14.02.2026, 18:17:00. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839408292-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

116 | DANIEL SUBER

on« (Rehberg 1981: 162) bzw. einer »Soziologisierung der Sinnfragen«
(Clam 2002: 13) und deuten damit auf die Ersetzung von Philosophie
durch Soziologie hin. Auch wenn man derartige Schlussfolgerung fiir zu
weitgehend halten mag, so belegen die Ausfithrungen immerhin, dass sich
die Griinderviter der deutschen Soziologie auf intensivere Weise mit epi-
stemologischen Grundproblemen und den zu ihrer Losung eingebrachten
philosophischen Angeboten befasst haben, als es gemeinhin angenommen
wird.

In welcher Form sich eine grundlagentheoretisch orientierte, Begriffe
von >Erfahrung< und >Erleben< aufgreifende Debatte in der postklassischen
Phase der Soziologie fortgesponnen hat, soll nun in groben Ziigen skizziert
werden. Dabei konnen nur einige Stationen identifiziert werden, an denen
das Desiderat einer kritischen Uberarbeitung des sozialwissenschaftlichen
Erfahrungsbegriffs vergleichsweise deutlich hervorschien.

Zur >Kritik der sozialwissenschaftlichen
Erfahrung« in der Nachkriegszeit

Die deutsche Debatte

Die eindeutig lebensphilosophisch inspirierten Ankniipfungen der Sozio-
logie, die bei Mannheim besonders sichtbar waren, sind in der Historio-
graphie der Soziologie sehr lange unentdeckt geblieben. Uber die Griinde
lassen sich diverse Spekulationen anstellen. Zum einen mag dies sicher der
allgemeinen Unwilligkeit der deutschen Nachkriegssoziologen geschuldet
sein, die eigene disziplindre Vergangenheit selbstreflexiv zu rekapitulie-
ren.” Stattdessen entschied man sich in der Mehrheit, nicht an die durch
Weber, Simmel, Schiitz vermittelten Traditionen anzukniipfen. Bekannt-
lich hat erst Parsons’ Reimport der europiischen soziologischen Traditio-
nen hier befreiend gewirkt. In der Atmosphire des Endes der 60er und zu
Beginn der 70er Jahre wurde der Einfluss der deutschen Lebensphiloso-
phie nicht nur auf das »tragische Bewuftsein in der deutschen Soziologie«
(Lenk 1964), sondern deren Folgen im Hinblick auf den deutschen Fa-
schismus (Lieber 1974) aus ideologiekritischer Distanz schlieBlich doch
aufgearbeitet worden. In der Bedeutung, die man der Lebensphilosophie
im Hinblick auf die Ermoglichung des Faschismus attribuierte, diirfte
zweifellos der Hauptgrund dafiir liegen, dass eine Wiederentdeckung der
Lebensphilosophie nur sehr zogerlich stattfand (vgl. Fitzi 1996: 89).16

15 Erinnert sei an Kurt Lenks (1961: 227) Feststellung, dass noch bis 15 Jahre
nach Kriegsende noch immer keine verléssliche deutschsprachige Geschich-
te der Soziologie erschienen war.

16 Eine mafigebliche Kritik der ideologiekritischen Perspektive auf die Lebens-
philosophie hatte Landmann (1968: 12ff.) lanciert.

am 14.02.2026, 18:17:00. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839408292-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»LEBEN« IN DER SOZIOLOGIE | 117

Vor diesem Hintergrund diirfte es vielleicht weniger iiberraschend
sein, dass eine systematische Verkniipfung des geisteswissenschaftlichen
Erbes mit der soziologischen Tradition wiederum von einem nordamerika-
nischen Soziologen, nidmlich Edward Tiryakian (1965), versucht wurde.
Dieser hatte jedoch in dem Kompositum »existential phenomenology« die
Anliegen Diltheys, Husserls und Heideggers bis zur Ununterscheidbarkeit
amalgamiert. Erhellender war hier eindeutig Thomas Luckmanns Ankniip-
fung an die phidnomenologische Tradition. Aus seiner Perspektive war die
bereits von Weber aufgeworfene Fragestellung, »wie Wissenschaft, falls
iiberhaupt, den Sinnzusammenhang menschlicher Existenz in Gesellschaft
und Geschichte aufkldren kann« (1999: 309), keineswegs beantwortet. Er
sieht die Soziologie seither in einer Krise befangen, die von der von
Luckman als »skandalos« empfundenen »Abtrennung der wissenschaftli-
chen Konstrukte und Erkldrungen von der lebensweltlichen Praxis« (ebd.,
312) herriihrte. Luckmann betont daher seit den 1970ern unentwegt die
»Notwendigkeit einer allgemeinen Theorie des Wissens« (1980: 10). Be-
kanntermaflen erschien ihm die spite phianomenologische Theorie Hus-
serls als Erfolg versprechender Ausgangspunkt, diese Liicke zu schliefen
— jedoch, wie er zugleich betont, nur »unter bestimmten Umstinden«
(ebd.). Aus der von Schiitz/Luckmann begriindeten Grundperspektive sind
diverse Richtungen einer nicht-naturalistischen, teilweise >verstehendenc<
Soziologie hervorgegangen, die sich teilweise in weiter Distanz von der
Phinomenologie positioniert haben. So betrachtet Eberle sowohl die
Ethnomethodologie als auch Goffmans Rahmenanalyse sogar als »Kon-
kurrenzunternehmen« (Eberle 2000: 68) zu Schiitz’ urspriinglichem An-
satz. Auch ist durchaus nicht eindeutig, wie sich die diversen Schulrich-
tungen einer >verstehenden Soziologie<, die sich als Abkommlinge der
Phinomenologie betrachten, zu den phidnomenologischen Ausgangspunk-
ten wirklich verhalten. Der skeptische Befund Walter L. Biihls aus dem
Jahr 1972, dass es der Soziologie trotz mehrfacher Ansitze noch immer
nicht gelungen sei, das Paradigma einer >verstehenden Soziologie< mit Er-
folg zu etablieren (Biihl 1972: 7, 10), scheint daher noch immer nicht ganz
iberholt. Seine Behauptung, dass die Anstrengungen der Nachkriegssozio-
logie samt der diversen Runden der >Erkldren/Verstehens<-Debatten sogar
weniger ergiebig waren als die Etablierungsbemiihungen der Griinderviter
(ebd., 12), darf heute als Ubertreibung gelten. Es bleibt hier daher zu re-
stimieren, dass weder die Phidnomenologie noch die (philosophische)
Hermeneutik als allgemein tragfdhige Paradigmen zur Grundlegung sozial-
wissenschaftlichen Arbeitens anerkannt sind und die Debatten noch in vol-
lem Gange sind (vgl. Soeffner 2004: 7.

17 Einige interessante Neuanstofle zu einer Debatte um das Fundierungspoten-
tial von hermeneutischen und phidnomenologischen Denkrichtungen sind
Renn/Srubar/Wenzel (2005) und Raab et al. (2008) zu entnehmen.

am 14.02.2026, 18:17:00. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839408292-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

118 | DANIEL SUBER

Auch vor diesem Hintergrund sind vielleicht die gegenwirtig zu beo-
bachtenden Hinwendungen zu alternativen Denktraditionen wie der >Phi-
losophischen Anthropologie<, der Existenzphilosophie und schlielich
auch der Lebensphilosophie zu deuten.

Die seit den 1990er Jahren zu beobachtende Renaissance der >Philoso-
phischen Anthropologie< (vgl. Manzei/Gutmann/Gamm 2005: 7) ist sicher
nur zum Teil der durch die neuen >Lebens<wissenschaften bewirkten »tief-
greifenden anthropologischen Entsicherung« (Kriiger/Lindemann 2006: 8)
und der daraus resultierten Notwendigkeit, »das Problem der Auflengren-
zen der Menschheit« (Stagl/Reinhard 2006: 13) von neuem auszuloten, ge-
schuldet. Dass diese Denktradition im Ausgang von Plessner eine »doppel-
te Korrektur- und Korrektivfunktion« in der gegenwirtige Debatte, ndm-
lich zum einen im Hinblick auf die Grundlagenproblematik der Kulturwis-
senschaft wie auch auf die Abgrenzung gegeniiber den Biowissenschaften
einnehmen kann, hat Joachim Fischer (2004: 61f.) begriindet. Aus dieser
Richtung wird aktuell von jiingeren Wissenschaftler/innen der Versuch der
Begriindung einer »Lebenssoziologie« (Delitz 2006, Seyfert 2006) ange-
strengt. Hier wird fiir einen Perspektivenwechsel der soziologischen
Grundbegrifflichkeit argumentiert, die, in Abgrenzung gegeniiber »stati-
schen Semantiken« (Seyfert 2006: 197), auf >Lebenc« als allgemeinen abs-
trakten Referenzpunkt setzt, der

»nicht nur das soziale, sondern das gesamte vitale Geschehen — es ist die Viel-
zahl von Gefiigen, die sich aus Partialelementen chemo-physischer, organischer,
anthropologischer und artifizieller/kultureller Schichten kontingent zusammen-
setzt« (ebd., 193).

Auf diese Weise soll jenseits des Problems der Konstitution von sozialer
Ordnung die vorgéingige Frage nach den Entstehungs- und Entwicklungs-
dynamiken — dem »Aktiv-Werden« (ebd., 198) — bestimmter sozialer >Ge-
fiige< (Deleuze/Guattari) ins Zentrum der soziologischen Aufmerksamkeit
geriickt werden.

Gegenwirtig ist auch zu einem weiteren Theoretiker, der sich selbst —
ebenso wie Plessner — als in der durch Dilthey inaugurierten Tradition der
Lebensphilosophie wahrnahm, eine extrem spite Hinwendung in Gang ge-
setzt worden. Die Rede ist von Martin Heidegger. Dessen in »>Sein und
Zeit< und den Vortrigen und Vorlesungen aus den 1920ern unterbreitete
>Daseinsanalyse bzw. >Hermeneutik der Faktizitit< kann heute, so der Ini-
tiator dieser Theoriebewegung, als »Medium einer >Kritik der sozialwis-
senschaftlichen Vernunft<« (Weif3 2001: 33) herdienen.

Heidegger entwirft grundlegend ein Bild des Menschen, das mit dem
in der Soziologie geldufigen divergiert (vgl. Koppetsch 2001: 352). Wih-
rend Heideggers Grundannahme auf der Idee fuf3t, das der Mensch immer

am 14.02.2026, 18:17:00. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839408292-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»LEBEN« IN DER SOZIOLOGIE | 119

schon und zugleich in diversen Modi existiert: >Gestimmtheit< (>Angsts,
>Sorges, »>Liebex, etc.), Sprachlichkeit, Geschichtlichkeit, Leiblichkeit und
Sozialitit, beginnt man in der Soziologie gerade erst, solche Aspekte wie
Emotionalitdt und Leiblichkeit zu theoretisieren. Somit bietet sich dieser
Denkansatz zur Uberwindung eines Menschenbildes, das eine »Unter-
scheidung von Aktivitit und Passivitit, von Erleben und Handeln zur Cha-
rakterisierung der grundlegenden menschlichen Weltbeziige« (ebd., 353)
voraussetzt, direkt an.

In Heideggers Daseinsanalyse vollziehe sich somit, so Weil}, »die
griindlichste, die am besten durchdachte und die am konsequentesten ent-
faltete Selbstreflexion menschlicher Existenz in der Philosophie des 20.
Jahrhunderts« (ebd., 34). Diese sei nun noch in einer anderen Hinsicht auf
die Soziologie anzuwenden, nimlich als analytische Perspektive, in der die
Soziologie als Disziplin die Moglichkeitsbedingungen ihres eigenen >Ge-
wordensein< zur Reflexion erheben kann. Die Sozialwissenschaften bilde-
ten nach Heidegger den Schlusspunkt der sich seit der Neuzeit vollziehen-
den Anthropologisierung bzw. Soziologisierung des menschlichen Welt-
und Selbstverhiltnisses, und doch iibersieht die Soziologie ihren Entste-
hungszusammenhang regelmdfig. Um das in der Daseinsanalyse liegende
Potential fiir die Soziologie zu niitzen, sei es folglich notwendig, »Heideg-
gers Analysen zu einem >existenzialen Begriff der Wissenschaft« aufzu-
nehmen und im Hinblick auf die Soziologie zu spezifizieren« (ebd., 45).
Unter einem solchen Riickgriff kann vielleicht das von einigen Soziologen
beklagte Desiderat einer >Soziologisierung der Soziologiegeschichte«
(Endref3 2001) der Einlosung einen Schritt ndher gebracht werden.

SchlieBlich seien an dieser Stelle noch die Anstrengungen gewiirdigt,
um die sich Karl-Otto Apel und Jiirgen Habermas seit Mitte der 1970er
verdient gemacht haben, indem sie die deutsche Debatte um die Theorie
der Geisteswissenschaften mit zeitgendssischen Grundmotiven der Analy-
tischen Philosophie verbunden haben. Apel hat etwa gezeigt, dass die Kan-
tischen apriorischen >Verkniipfungsformens, >Vermogen< und >Akte< des
>BewuBtseins«

»im Laufe der Entwicklung der analytischen Philosophie einem dhnlichen Verle-
bendigungsprozell unterworfen wurde, wie ihn das transzendentale BewuBtsein
Kants bei Dilthey erfahren sollte« (1981b: 76).

Apels Bestreben nach einer >Transformation der Philosophie« setzte an der
Idee der Erweiterung des >BewuBtseinsapriori< um das >Leibapriori< an.
Beide Aspekte stiinden prinzipiell in einem Verhiltnis der Komplementa-
ritdt zueinander und wiirden sich »im ganzen der Erkenntnis« ergénzen.
Ahnlich hat auch Habermas in seiner Rekonstruktion das gemeinsame
Motiv von Hermeneutik und sprachanalytischer Philosophie in der jewei-
ligen Betonung des »Vorrang[s] des Sinnaprioris vor der Tatsachenfest-

am 14.02.2026, 18:17:00. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839408292-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

120 | DANIEL SUBER

stellung« (1999: 66) herausgestellt. Gleichwohl in der von Apel und Ha-
bermas begriindeten Kommunikationstheorie der transzendentalphiloso-
phische Begriindungsrahmen bewusst beibehalten wurde, findet der spi-
testens mit Dilthey in die Wissenschaftstheorie etablierte Leitgedanke der
Uberwindung der Trennung von >theoretischer< und >praktischer< Vernunft
auch hier eine Fortfithrung, welche seit den 80ern insbesondere im angel-
sdchsischen Diskursraum die sozialwissenschaftliche Grundlagendebatte
angeheizt hat.

Frankreich

Aus der Zusammensetzung differenter Quellen — Wittgenstein, Heidegger,
Merleau-Ponty, Mauss — hatte Pierre Bourdieu seit den 60er Jahren damit
begonnen, einen grundlagentheoretischen Ansatz zu entwickeln, der sogar
in der Diktion (der deutschen Ubersetzung) an Diltheys Formel der >Kritik
der historischen Vernunft< erinnert. Bourdieus Unternehmen einer »>Kritik
der theoretischen Vernunft< (1999: 47) war auf eine theoretische Analyse
der Logik der sozialen Praxis und — ganz im Sinne des Diltheyschen Pro-
gramms (vgl. Riedel 1978: 70) — auf die Uberwindung der Separierung
von >theoretischer< und >praktischer Vernunft« angesetzt.lx Eine solche
fundamentale Betrachtung, so Bourdieu, habe »iiber eine Beschreibung
dessen hinweg[zu]gelangen, was das >erlebte< Erfahren der Sozialwelt als
solches charakterisiert« (1999: 50) und zuvorderst

»die von der wissenschaftliches Erkenntnis implizit angewandte Theorie der
Praxis ans Licht zu ziehen und auf diese Weise eine wahrhaft wissenschaftliche
Erkenntnis der Praxis und der praktischen Erkenntnis moglich zu machen« (ebd.,
53).

Die beiden in den Sozialwissenschaften etablierten Denkrichtungen des
Subjektivismus und Objektivismus stiinden ndmlich »gleichermaflen im
Gegensatz zur praktischen Erkenntnisweise [.], der Grundlage der norma-
len Erfahrung der Sozialwelt« (ebd., 49). Daher ergab sich fiir Bourdieu,
der im Ubrigen mit Diltheys Werk offenbar nur fliichtig vertraut war oder
es fiir theoretisch belanglos erachtete, die Notwendigkeit,

»die wissenschaftstheoretischen und sozialen Bedingungen, welche sowohl das
reflexive Zuriickkommen auf die subjektive Erfahrung der Sozialwelt als auch

18 Uns ist durchaus nicht entgangen, dass Bourdieu seine Haltung als iiber jede
bloBe Rehabilitierungsabsicht der Praxis hinausgehend verstanden wissen
wollte (vgl. Bourdieu 1999: 53). Zum Ursprung der Bourdieuschen Pro-
grammatik bei Marcel Mauss siehe den Beitrag von Stephan Moebius in die-
sem Band.

am 14.02.2026, 18:17:00. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839408292-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»LEBEN« IN DER SOZIOLOGIE | 121

die Objektivierung der objektiven Bedingungen dieser Erfahrung moglich ma-
chen, einer kritischen Objektivierung zu unterziehen« (ebd., 49f.).

Mit Bourdieu setzt also spitestens wieder eine radikal ausgerichtete
Grundlagenreflexion der erkenntnistheoretischen Voraussetzungen der So-
zialwissenschaften ein, die auf eine Neukonzipierung resp. Erweiterung
des wissenschaftlichen Erfahrungsbegriffs dringt.

In den letzten Jahren wurde damit begonnen, eine soziologische Denk-
schule, die zwischen 1937 und 1939 unter der Titulation >College de Soci-
ologie« firmierte, einer »relativen Vergessenheit« (Moebius 2006: 133) zu
entreiBen." Das gemeinsame Interesse der daran Beteiligten — Roger Cail-
lois, George Bataille und Michel Leiris — war darauf gerichtet, soziale
Handlungsformen jenseits der rationalen Vernunft und deren Bedeutung
fiir den Zusammenhalt moderner Gesellschaften zu explorieren. Einer sol-
chen »Sakralsoziologie« (ebd., 135), die unter einem gewissen Einfluss
der deutschen und franzosischen Lebensphilosophie stand (vgl. ebd., 69,
Moebius: im Erscheinen), ging es, wie Stephan Moebius resiimierte, um
»affektive, imagindre oder symbolische Wahrnehmungsformen, gemein-
same Erlebnisse des Sakralen, Mythen, Narrationen, gemeinsame (Tabu-)
Uberschreitungen, Opfern und Ritualisierungen« (ebd., 141). Unter den
zeitgenossischen franzosischen Sozialwissenschaftlern, die direkt an dieses
Soziologieprogramm ankniipfen, ragt Michel Maffesolis >Soziologie des
Orgiasmus< (1986) hervor.

Dass sich gegenwirtig eine Neuzuwendung zu diesen Autoren beo-
bachten ldsst, diirfte kaum zufillig sein, sondern fiigt sich in das hier skiz-
zierte alllgemeinere Bediirfnis nach einer Uberschreitung des sozialwis-
senschaftlichen Erfahrungsbegriffs iiber rein kognitive oder zweckorien-
tierte Handlungsdimensionen hinaus. Dieses Motiv diirfte zweifellos auch
derjenigen Theoriebewegung zugrunde liegen, die unter dem Riickgriff auf
Marcel Mauss’ >Gabe-Theorem« ansetzend, versucht, diverse Unzulidng-
lichkeiten und Verkiirzungen der gegenwértigen sozialwissenschaftlichen
Praxis- und Handlungstheorie zu beseitigen.20

Eine andere, ebenfalls aus Frankreich stammende, Spielart einer Neu-
zuwendung zur vorgéingigen Erlebnissphire, die zeitlich parallel zu derje-
nigen Bourdieus entwickelt wurde, wire mit Michel Foucaults spiter
Machttheorie benannt. Nach Foucaults Vorstellung war die moderne
Macht durch zwei Revolutionen konstituiert: Zum einen die Entwicklung
von Zurichtungstechniken seit dem 18. Jahrhundert, die auf den individu-
ellen Korper gerichtet wurden; zum anderen die Ausbildung der >Biopoli-
tik< als auf ganze Bevolkerungen gerichtete Kontrollinstanz seit dem spé-

19 Siehe hierzu Hollier (1995), Richman (2002), Marroquin (2005), Moebius
(2006).

20 Vgl. die Beitrdige in Moebius/Papilloud (2006) und Moebius, in diesem
Band.

am 14.02.2026, 18:17:00. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839408292-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

122 | DANIEL SUBER

ten 19. Jahrhundert. >Lebenc ist in dieser Konzeption als >organisches Le-
ben< und als derjenige Erfahrungsbereich in den Blick genommen, in dem
sich Machtdispositive festsetzen. Erweitert und radikalisiert wurde diese
Perspektive durch Agamben (2002). >Biopolitik< wird hier nicht mehr nur
als modernes Phidnomen, sondern zum Konstitutivum des Politischen ii-
berhaupt verallgemeinert. Agambens Archdologie geht bis zu Aristoteles
und dessen Unterscheidung zwischen >biologischem Leben< (>zoé<) und
einem >politisch-sozialen Leben« (>bios<) zuriick und erklirt, dass >Biopo-
litik< unaufhebbar mit souverdner Macht einhergeht. Als nicht der Politik,
sondern vielmehr dem dkonomischen Gesetz der Akkumulation unterwor-
fen, erscheint das >Leben«< bei Hardt/Negri (2002). Entsprechend lautet ihre
These: »Produktion und Leben (fallen) im imperialen Bereich der Bio-
macht immer mehr ineins« (ebd., 410).

>Leben< wird in der durch Foucault gestifteten Denktradition weniger
als autonome Erkenntniskategorie oder als epistemologisch einzuholender
Wahrnehmungsmodus aufgefasst, sondern vielmehr als vor-soziale Di-
mension, welche gegeniiber manipulativen Eingriffen offen ist und daher
zum Ansatzpunkt jeder kultur- und zeitgeschichtlichen Deutung zu neh-
men 1st.

Der angelsachsische Diskurs

In eine #hnliche Richtung wie der Ansatz Bourdieus zur Uberwindung des
kruden Dualismus zwischen Objektivismus/Subjektivismus bzw. Struk-
tur/Handlung in der soziologischen Theorie stie3 aus dem Bereich der an-
gelsdchsischen Sozialwissenschaft Anthony Giddens’” Versuch der Grund-
legung der Sozialwissenschaften in einer >doppelten Hermeneutik<. Ahn-
lich wie Bourdieu argumentiert auch Giddens fiir eine Neukonzipierung
des Verhiltnisses des soziologischen Wissens zur Ebene von Praxis und
Alltag. Zum einen gelte es zu beriicksichtige, dass bei der Wissenskonsti-
tution die »immersion of the observer in a form of life« (Giddens 1976:
149) immer schon vorausgesetzt ist und man es also niemals mit >objekti-
vens, sondern vorstrukturierten Daten zu tun hat. >Verstehen< wird ent-
sprechend nicht als spezifischer methodischer Zugang der Sozialwissen-
schaften bewertet, sondern als »the ontological condition of human socie-
ty« (ebd., 151). Zum anderen sei aus demselben Grund sozialwissenschaft-
liche Begriffsbildung selbst als »a form of life in itself« und als »a mode
of practical activity« (ebd., 162) zu begreifen. Sozialwissenschaftliches
Wissen ist also auf doppelte Weise an das >Leben< gebunden — sowohl
hinblicklich des Objektbereichs als auch des Erkenntnissubjekts. Mit die-
ser >Strukturierungstheorie< wird Giddens zu einem der wenigen Autoren,
die den metatheoretischen Diskurs um den sozialwissenschaftlichen Erfah-
rungsbegriff am Leben gehalten haben (vgl. Matthes 1992: 120). Im Hin-
blick auf die Frage, inwiefern Giddens” Unternehmen letztlich erfolgreich

am 14.02.2026, 18:17:00. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839408292-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»LEBEN« IN DER SOZIOLOGIE | 123

darin gewesen ist, ein >interpretatives Paradigmac in der Soziologie zu be-
festigen, scheint Matthes eher skeptisch zu sein.

Seit Beginn der 1970er Jahre ging aus dem Bereich der angelsichsi-
schen Kulturwissenschaften eine Theoriebewegung aus, welche die in den
Sozialwissenschaften bis dato gebriuchlichen Grundkonzepte zur Revision
zwang. Wie sich ihr Initiator, Clifford Geertz, im Riickblick erinnert, wa-
ren die Abwendung von abstrakten theoretischen Voraussetzungen und die
Reorientierung an wirklichkeitsnéheren Ausgangspunkten das Ursprungs-
motiv seiner Arbeit: »Wearied of slipping about on Kantian, Hegelian, or
Cartesian iceflows, I wanted to walk« (2000: xii). Auch wenn Geertz seine
philosophischen Quellen weitgehend im Dunkeln hielt (vgl. Colson 1975:
638), zeigen seine Anstrengungen uniibersehbare Affinititen zu den Hero-
en der linguistischen Wende — insbesondere Wittgenstein — aber ebenso
zum amerikanischen Pragmatismus und zur Hermeneutik. An seiner eige-
nen Zunft kritisierte Geertz das Festhalten an einer »>stratigraphic< con-
ception of the relations between the various aspects of human existence«
(Geertz 1973: 44), in der die verschiedenen Aspekte des menschlichen
Weltzugangs voneinander separiert betrachtet wiirden. Dieses Wirklich-
keitsmodell wollte er dagegen durch ein >synthetisches< Modell ersetzt ha-
ben, »in which biological, psychological, sociological, and cultural factors
can be treated as variables within unitary systems of analysis« (ebd.).
Gleichwohl man sich hier unmittelbar an Diltheys Strukturtheorie erinnert
fithlen mag, sucht man bei Geertz vergebens nach einer aufschlussreichen
Referenz auf Dilthey.

Ganz anders bei einem weiteren Protagonisten des >cultural turn<, der
am Ende seines Lebens iiber zufillige Wege zu Dilthey fand und ihn
schlieBlich zum Zentrum seiner theoretischen Anstrengungen machte.”’
Ahnlich wie Tenbruck der Soziologie die >Abschaffung des Menschenc
vorhielt, beméngelte auch Victor Turner an der Anthropologie das »syste-
matic dehumanizing of the human subjects« (1988: 72) sowie eine »de-
hydration of social life« (1982: 91). In Dilthey war er eines Erfahrungs-
begriffes fiindig geworden, der iiber die als ungeniigend empfundene,
funktionalistisch verkiirzte Konzipierung in der »>British Social Anthropo-
logy«< hinausging. Nach intensiver Lektiire von dessen Arbeiten entwickel-
te Turner schlieBlich eine >Anthropology of Experience< (vgl. Suber: im
Erscheinen), fiir welche Dilthey zum intellektuellen Paten berufen wurde
(vgl. Bruner 1986: 4). >Erfahrung<« wurde hier nicht mehr auf Sinneswahr-
nehmung beschrinkt, sondern stattdessen die >gelebte Erfahrung< (»lived
experience«) — »as thought and desire, as word and image« — zur »primary
reality« (ebd., 5) stipuliert. Diese konzeptionellen Ausgangspunkte ver-
band Turner schlieflich mit seinen ethnographischen Beobachtungen und
schirfte daraufhin seinen einflussreichen sozial-dramaturgischen Ansatz.

21 Siehe Szakolzai, in diesem Band.

am 14.02.2026, 18:17:00. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839408292-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

124 | DANIEL SUBER

In ganz dhnliche Richtung wie Turner wollte auch eine weitere Vertre-
terin der Britischen Sozialanthropologie, Mary Douglas, sto3en. Sie entwi-
ckelte (gemeinsam mit Steven Nye) eine >Critique of the Social Science«
(Douglas/Nye 1998). Auch hier wurde die Einseitigkeit des sozialwissen-
schaftlichen Subjektbegriffs attackiert und konkret beklagt, dass »the
social sciences’ description of the self does not refer to a social being«
(ebd., 89). Ihre Suche nach den in den Sozialwissenschaften >vermifiten
Personen« endete schlieilich in einer Typlogie von vier unterschiedlichen
Subjektkonzepten (ebd., 109ff.). Dass es aus heutiger Sicht noch immer
eines grundlagentheoretischen Reflexionsprozesses bedarf, belegt viel-
leicht am eindringlichsten die Aussage Johannes Fabians, der fiir einen
anthropologischen Ansatz warb, der die Bedeutung von Leidenschaft (im
doppelten Sinne) und Ekstase fiir die anthroplogische Erkenntnis
hervorhob, welcher zufolge ein solcher Versuch noch immer — im Jahre
2001! — algemein als »skandalos« (2001: 31) empfunden wiirde. Die
jlingst zu beobachtende, insbesondere von den >Cultural Studies<
angestofene, C)ffnung auf Dimensionen des >Sehens<, >Horens< (Bull/Back
2004), >Beriihrens< (Classen 2005) und >Riechens< (Drobnick 2006) darf
man vielleicht schon als >sDurchbruch« werten.

Literatur

Acham, Karl (1985). »Diltheys Beitrag zur Theorie der Kultur- und Sozialwis-
senschaften«. In: Dilthey-Jahrbuch fiir Philosophie und Geschichte der
Geisteswissenschaften 3. Jg. S. 9-51.

Adair-Toteff, Christopher (1994). »Kant’s Philosophical Influence on Classical
German Sociology: Simmel’s >Exkurs iiber das Problem: Wie ist Gesell-
schaft moglich?««. In: Simmel Newsletter 4 Jg., Heft 1. S. 3-8.

Agamben, Giorgio (2002). Homo sacer. Frankfurt/Main: Suhrkamp.

Antoni, Carlo (1950). Vom Historismus zur Soziologie. Stuttgart: Koehler.

Apel, Karl-Otto (1981), »Die Entfaltung der »sprachanalytischen< Philosophie
und das Problem der >Geisteswissenschaften<«. In: Ders.: Transformation der
Philosophie II: Das Apriori der Kommunikationsgemeinschaft. Frank-
furt/Main: Suhrkamp. S. 28-95.

Baier, Horst (1981/82). »Die Gesellschaft — ein langer Schatten des toten Gottes.
Friedrich Nietzsche und die Entstehung der Soziologie aus dem Geist der
Décadence«. In: Nietzsche-Studien 10/11. Jg. S. 6-33.

Bourdieu, Pierre (1999). Sozialer Sinn. Kritik der theoretischen Vernunft. Frank-
furt/Main: Suhrkamp.

Bruner, Edward M. (1986), »Experience and its Expressions«. In: Turner, Victor
W./Bruner, Edward M. (Hg.): The Anthropology of Experience. Urbana:
University of Illinois Press. S. 3-30.

am 14.02.2026, 18:17:00. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839408292-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»LEBEN« IN DER SOZIOLOGIE | 125

Bull, Michael/Back, Les (Hg.) (2004). The Auditory Culture Reader. Oxford:
Berg.

Biihl, Walter L. (1972). Verstehende Soziologie. Grundziige und Entwicklungs-
tendenzen. Miinchen: Nymphenburger.

Clam, Jean (2002). Was heif}t, sich an Differenz statt an Identitéit orientieren?
Zur De-ontologisierung in Philosophie und Sozialwissenschaft. Konstanz:
Universitdtsverlag Konstanz.

Classen, Constance (Hg.) (2005). The Book of Touch. Oxford: Berg.

Delitz, Heike (2006). »Helmuth Plessners Wissenssoziologie. Potenzierte Refle-
xivitdt der klassischen Wissenssoziologie«. In: Sociologia Internationalis 44.
Jg., Heft 2. S. 167-191.

Dierse, Ulrich/Rothe, Klaus (1980). »Art. >Leben<«. In: Ritter, Joachim (Hg.):
Historisches Worterbuch der Philosophie. Bd. 5. Basel: Schwabe & Co: Sp.
71-97.

Dilthey, Wilhelm (1957). Gesammelte Schriften V: Die Geistige Welt. Einlei-
tung in die Philosophie des Lebens. Stuttgart: Teubner.

Dilthey, Wilhelm (1957). Gesammelte Schriften VII: Der Aufbau der geschicht-
lichen Welt in den Geisteswissenschaften. Stuttgart: Teubner.

Dilthey, Wilhelm (1959). Gesammelte Schriften I: Einleitung in die Geisteswis-
senschaften. Versuch einer Grundlegung fiir das Studium der Gesellschaft
und der Geschichte. Stuttgart: Teubner.

Dilthey, Wilhelm (1982). Gesammelte Schriften XIX. Grundlegung der Wissen-
schaften vom Menschen, der Gesellschaft und der Geschichte. Ausarbeitun-
gen und Entwiirfe zum zweiten Band der Einleitung in die Geisteswissen-
schaften (ca. 1870 - 1895). Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht.

Dilthey, Wilhelm (1990). Gesammelte Schriften XX: Logik und System der phi-
losophischen Wissenschaften. Vorlesungen zur erkenntnistheoretischen Lo-
gik und Methodologie (1864 - 1903). Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht.

Dilthey, Wilhelm (1993). Der Aufbau der geschichtlichen Welt in den Geistes-
wissenschaften. Frankfurt/Main: Suhrkamp.

Douglas, Mary/Ney, Steven (1998). Missing Persons. A Critique of the Social
Science. Berkeley: University of California Press.

Drobnick, Jim (Hg.) (2006). Smell Culture Reader. Oxford: Berg.

Durkheim, Emile (1987). Schriften zur Soziologie der Erkenntnis. Frank-
furt/Main: Suhrkamp.

Eberle, Thomas S. (2000). Lebensweltanalyse und Handlungstheorie. Beitrige
zur verstehenden Soziologie. Konstanz: Universititsverlag Konstanz.

Endref3 (2001). »Zur Historizitét soziologischer Gegenstinde und ihren Implika-
tionen fiir eine wissenssoziologische Konzeptualitit von Soziologiegeschich-
te«. In: Jahrbuch fiir Soziologiegeschichte 1997/98. Opladen: Leske & Bud-
rich. S. 65-90.

Fabian, Johannes (2001). Anthopology with an Attitude: Critical Essays. Stan-
ford: Stanford University Press.

am 14.02.2026, 18:17:00. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839408292-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

126 | DANIEL SUBER

Fellmann, Ferdinand (1980). »Simmels Theorie der historischen Erkenntnis und
die Befreiung vom Historismus«. In: Archiv fiir Geschichte der Philosophie
62.Jg. S. 164-184.

Fellmann, Ferdinand (1993). Lebensphilosophie. Elemente einer Theorie der
Selbsterfahrung. Reinbek: Rowohlt.

Fischer, Karsten (1999). »Verwilderte Selbsterhaltung«. Zivilisationstheoretische
Kulturkritik bei Nietzsche, Freud, Weber und Adorno. Berlin: Akademie-
Verlag.

Fischer, Joachim (2004). »Leben — das »grenzrealisierende Ding<. Philosophische
Anthropologie als Doppelkorrektiv von Genombiologie und Biomachtdisk-
kurs«. In: Brockling, Ulrich/Biihler, Benjamin/Hahn, Marcus et al. (Hg.):
Disziplinen des Lebens. Zwischen Anthropologie, Literatur und Politik. Tii-
bingen: Narr. S. 61-71.

Fitzi, Gregor (1996). »Darstellungen der Simmelschen Lebensphilosophie«. In:
Simmel Newsletter 6. Jg., Heft 1. S. 8§9-92.

Fitzi, Gregor (2002). Soziale Erfahrung und Lebensphilosophie. Georg Simmels
Beziehung zu Henri Bergson. Konstanz: Universititsverlag Konstanz.

Gebhard, Jiirgen (1992). »Gibt es >wissenschaftliche< Erfahrung vom Menschli-
chen?«. In: Schneider, Hans Julius/Inhetveen, Riidiger (Hg.): Enteignen uns
die Wissenschaften? Zum Verhiltnis zwischen Erfahrung und Empirie.
Miinchen: Fink. S. 61-80.

Giddens, Anthony (1976). New rules of sociological method: a positive critique
of interpretative sociologies. Oxford: Polity Press.

Griffioen, Sander (1998), »Rickert, Windelband, Hegel und das Weltanschau-
ungsbediirfnis«. In: Krijnen, Christian/Orth, Ernst Wolfgang (Hg.): Sinn,
Wert, Geltung. Neukantianische Motive in der modernen Kulturphilosophie.
Wiirzburg: Konigshausen & Neumann. S. 57-72.

Gross, Neil (1997).»Durkheim’s Pragmatism Lectures: A Contextual Interpreta-
tion«. In: Sociological Theory 15. Jg., Heft 2. S. 126-149.

Gurwitsch, Aron (1971), »Einfiihrung«. In: Alfred Schiitz. Gesammelte Aufsitze
I. Das Problem der sozialen Wirklichkeit. Den Haag: Nijhoff. S. XV-
XXXVIIL

Habermas, Jiirgen (1999). »Hermeneutische und analytische Philosophie. Zwei
komplementire Spielarten der linguistischen Wende«. In: Ders.: Wahrheit
und Rechtfertigung. Philosophische Aufsitze. Frankfurt/Main: Suhrkamp. S.
65-101.

Hahn, Alois (1999). »Die Systemtheorie Wilhelm Diltheys. Fiir Niklas Luh-
mann. In: Berliner Journal fiir Soziologie 9. Jg. S. 5-24.

Hardt, Michael/Negri, Antonio (2002). Empire - die neue Weltordnung. Frank-
furt/Main: Campus.

H:uBling, Roger (2000). Nietzsche und die Soziologie. Zum Konstrukt des U-
bermenschen, zu dessen anti-soziologischen Implikationen und zur soziolo-
gischen Reaktion auf Nietzsches Denken. Wiirzburg: Konigshausen & Neu-

mann.

am 14.02.2026, 18:17:00. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839408292-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»LEBEN« IN DER SOZIOLOGIE | 127

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich (1986). Phinomenologie des Geistes. Frank-
furt/Main: Suhrkamp.

Heidegger, Martin (1988). Gesamtausgabe 63: Ontologie. Hermeneutik der Fak-
tizitdt (SS 1923). Frankfurt/Main: Klostermann.

Heilmann-Vollmer, Hanne-Lore (1985). »Bibliographie Populéire Lebensphilo-
sophie und Lebensorientierung in Zeitschriften innerhalb des zweiten Drit-
tels des 19. Jahrhunderts«. In: Dilthey-Jahrbuch fiir Philosophie und Ge-
schichte der Geisteswissenschaften 3. Jg. S. 285-308.

Hennis, Wilhelm (1987a). Max Webers Fragestellung. Studien zur Biographie
des Werks. Tiibingen: Mohr.

Hennis, Wilhelm (1987b). »Die Spuren Nietzsches im Werk Max Webers«. In:
Nietzsche-Studien 16. Jg. S. 382-404.

Hettling, Manfred (1997). »Das Unbehagen in der Erkenntnis. Max Weber und
das >Erlebnis<«. In: Simmel Newsletter 7. Jg., Heft 1. S. 49-65.

Hollier, Denis (1995). Le College de Sociologie 1937 - 1939. Paris: Gallimard.
Husserl, Edmund (1959). Husserliana VIII: Erste Philosophie (1923 - 24). Zwei-
ter Teil: Theorie der phdnomenologischen Reduktion. Den Haag: Nijhoff.
Husserl, Edmund (1962). Husserliana VI: Die Krisis der europédischen Wissen-
schaften und die transzendentale Phinomenologie. Eine Einleitung in die

phidnomenologische Philosophie. Den Haag: Nijhoff.

Husserl, Edmund (1976). Husserliana III/1: Ideen zu einer reinen Phianomenolo-
gie und phidnomenologischen Philosophie 1. Allgemeine Einfithrung in die
reine Phdnomenologie. Den Haag: Nijhoff.

Husserl, Edmund (1993). Husserliana XXIX: Die Krisis der europdischen Wis-
senschaften und die transzendentale Phinomenologie. Erginzungsband. Tex-
te aus dem NachlaBl 1934-1937. Den Haag: Nijhoff.

Jay, Martin (2006). Songs of Experience. Modern American and European
Variations on a Universal Theme. Berkeley: University of California Press.

Joas, Hans (1987). »Durkheim und der Pragmatismus. BewuBtseinspsychologie
und die soziale Konstitution der Kategorien«. In: Emile Durkheim. Schriften
zur Soziologie der Erkenntnis. Frankfurt/Main: Suhrkamp. S. 257-288.

Kerckhoven, Guy van (1984). »Die Grundsitze von Husserls Konfrontation mit
Dilthey im Lichte der geschichtlichen Selbstzeugnisse«. In: Orth, Ernst
Wolfgang (Hg.): Dilthey und der Wandel des Philosophiebegriffs seit dem
19. Jahrhundert. Freiburg: Alber. S. 134-177.

Kerckhoven, Guy van/Lessing, Hans-Ulrich (1994-95). »Psychologie als Erfah-
rungswissenschaft. Zu Diltheys Psychologie-Vorlesungen der siebziger und
achtziger Jahre«. In: Dilthey-Jahrbuch fiir Philosophie und Geschichte der
Geisteswissenschaften 9. Jg. S. 66-91.

Kettler, David/Meja, Volker/Stehr, Nico (1980). »Einleitung«. In: Karl Mann-
heim. Strukturen des Denkens. Frankfurt/Main: Suhrkamp. S. 9-31.

Koppetsch, Cornelia (2001). »Heidegger und die Theorie der Praxis«. In: Weil3,
Johannes (Hg.): Die Jemeinigkeit des Mitseins. Die Daseinsanalytik Martin

am 14.02.2026, 18:17:00. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839408292-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

128 | DANIEL SUBER

Heideggers und die Kritik der soziologischen Vernunft. Konstanz: Universi-
titsverlag Konstanz. S. 345-370.

Koselleck, Reinhart (1991). »Wie sozial ist der Geist der Wissenschaften? Zur
Abgrenzung der Sozial- und Geisteswissenschaften«. In: Frithwald, Wolf-
gang/Jaull, Hans Robert/Koselleck, Reinhart et al. (Hg.): Geisteswissen-
schaften heute. Eine Denkschrift. Frankfurt/Main: Suhrkamp. S. 112-141.

Krasnodebski, Zdzislaw (2003). »Alfred Schiitz und die >soziologische< Aneig-
nung der Phinomenologie«. In: Srubar, Ilja/Vaitkus, Steven (Hg.): Phino-
menologie und soziale Wirklichkeit. Entwicklungen und Arbeitsweise. Op-
laden: Leske & Budrich. S. 111-122.

Krijnen, Christian (2001). Nachmetaphysischer Sinn. Eine problemgeschichtli-
che und systematische Studie zu den Prinzipien der Wertphilosophie Hein-
rich Rickerts. Wiirzburg: Konigshausen & Neumann.

Kriiger, Hans-Peter/Lindemann, Gesa (2006). »Vorwort zur Reihe«. In: Dies.
(Hg.): Philosophische Anthropologie im 21. Jahrhundert. Berlin: Akademie
Verlag. S. 7-9.

Kiihne-Bertram, Gudrun (1983). »Bibliographie der populdren Lebensphiloso-
phie des 19. Jahrhunderts in Deutschland«. In: Dilthey-Jahrbuch fiir Philo-
sophie und Geschichte der Geisteswissenschaften 1.Jg. S. 289-305.

Kiihne-Bertram, Gudrun (2004). »Vorbericht der Herausgeberin«. In: Wilhelm
Dilthey. Gesammelte Schriften XXIV: Logik und Wert. Spite Vorlesungen,
Entwiirfe und Fragmente zur Strukturpsychologie, Logik und Wertlehre (ca.
1904-1911). Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht. S. XIII-XL.

Landmann, Michael (1968). »Einleitung des Herausgebers«. In: Georg Simmel.
Das individuelle Gesetz. Philosophische Exkurse. Frankfurt/Main: Suhr-
kamp. S. 7-29.

Lembeck, Karl-Heinz (1988). Gegenstand Geschichte. Geschichtswissenschafts-
theorie in Husserls Phinomenologie. Dordrecht: Kluwer.

Lenk, Kurt (1964). »Das tragische BewuBtsein in der deutschen Soziologie«. In:
Kolner Zeitschrift fiir Soziologie und Sozialpsychologie 16.Jg. S. 257-287.

Lessing, Hans-Ulrich (1984). Die Idee einer Kritik der historischen Vernunft.
Wilhelm Diltheys erkenntnistheoretisch-logisch-methodologische Grundle-
gung der Geisteswissenschaften. Freiburg: Alber.

Lichtblau, Klaus (1994). »Kausalitdt oder Wechselwirkung? Max Weber und
Georg Simmel im Vergleich«. In: Wagner, Gerhard/Zipprian, Heinz (Hg.):
Max Webers Wissenschaftslehre. Interpretation und Kritik. Frankfurt/Main:
Suhrkamp. S. 527-562.

Lieber, Hans-Joachim (1974). »Die deutsche Lebensphilosophie und ihre Fol-
gen«. In: Ders.: Kulturkritik und Lebensphilosophie. Studien zur deutschen
Philosophie der Jahrhundertwende. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchge-
sellschaft. S. 106-127.

Luckmann, Thomas (1980). »Philosophie, Sozialwissenschaft und Alltagsleben«.
In: Ders.: Lebenswelt und Gesellschaft. Grundstrukturen und geschichtliche
Wandlungen. Paderborn: Schoningh. S. 9-55.

am 14.02.2026, 18:17:00. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839408292-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»LEBEN« IN DER SOZIOLOGIE | 129

Luckmann, Thomas (1999). »Das kosmologische Fiasko der Soziologie«. In:
Hitzler, Ronald/Reichertz, Jo/Schroer, Norbert (Hg.): Hermeneutische Wis-
senssoziologie. Standpunkte zu einer Theorie der Interpretation. Konstanz:
Universititsverlag Konstanz. S. 309-318.

Maffesoli, Michel (1986). Der Schatten des Dionysos. Zu einer Soziologie des
Orgiasmus. Frankfurt/Main: Syndikat.

Mannheim, Karl (1980). Strukturen des Denkens. Frankfurt/Main: Suhrkamp.

Manzei, Alexandra/Gutmann, Mathias/Gamm, Gerhard (2005). »Vorwort«. In:
Dies. (Hg.): Zwischen Anthropologie und Gesellschaftstheorie. Zur Renais-
sance Helmuth Plessners im Kontext der modernen Lebenswissenschaften.
Bielefeld: transcript. S. 7-11.

Marroquin, Carlos (2005). Die Religionstheorie des College de Sociologie. Von
den irrationalen Dimensionen der Moderne. Berlin: Parerga-Verlag.

Matthes, Joachim (1992). »Uber das Erfahren von Erfahrung. Von den Schwie-
rigkeiten des erfahrungswissenschaftlich orientierten Soziologen, mit gesell-
schaftlicher Erfahrung umzugehen«. In: Schneider, Hans Julius/Inhetveen,
Riidiger (Hg.): Enteignen uns die Wissenschaften? Zum Verhéltnis zwischen
Erfahrung und Empirie. Miinchen: Fink. S. 101-123.

Misch, Georg (1984). »Die Idee der Lebensphilosophie in der Theorie der Geis-
teswissenschaften«. In: Rodi, Frithjof/Lessing, Hans-Ulrich (Hg.): Materia-
lien zur Philosophie Wilhelm Diltheys. Frankfurt/Main: Suhrkamp. S. 132-
146.

Moebius, Stephan (2006). Die Zauberlehrlinge. Soziologiegeschichte des Col-
lege de Sociologie (1937-1939). Konstanz: Universititsverlag Konstanz.
Moebius, Stephan (im Erscheinen). »Uber die kollektive Reprisentation des Le-
bens und des Sakralen. Die Verkniipfung von Durkheim und Nietzsche in
Geschichte und Gegenwart der Soziologie und Kulturanthropologie«. In:
Rehberg, Karl-Siegbert (Hg.): Die Natur der Gesellschaft. Verhandlungen
des 33. Kongresses der Deutschen Gesellschaft fiir Soziologie. Frank-

furt/Main: Campus.

Moebius, Stephan/Papilloud, Christian (Hg.) (2006). Gift - Marcel Mauss’ Kul-
turtheorie der Gabe. Wiesbaden: VS Verlag fiir Sozialwissenschaften.

Morikawa, Takemitsu (2001). Handeln, Welt und Wissenschaft. Zur Logik, Er-
kenntnistheorie und Wissenschaftstheorie der Kulturwissenschaften bei
Friedrich Gottl und Max Weber. Wiesbaden: DUV.

Miiller, Horst (1960). Lebensphilosophie und Religion bei Georg Simmel. Ber-
lin: Duncker & Humblot.

Nietzsche, Friedrich (1972). »Unzeitgemife Betrachtungen. Zweites Stiick:
Vom Nutzen und Nachteil der Historie fiir das Leben«. In: Colli, Gior-
gio/Montinari, Mazzino (Hg.): Friedrich Nietzsche. Werke. Kritische Ge-
samtausgabe. Bd. III, 1. Berlin: de Gruyter. S. 239-330.

Orth, Ernst Wolfgang (1999). Edmund Husserls Krisis der europédischen Wissen-
schaften und die transzendentale Phidnomenologie. Vernunft und Kultur.
Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft.

am 14.02.2026, 18:17:00. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839408292-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

130 | DANIEL SUBER

Piepmeier, Rainer (1980). »Leben«. In: Ritter, Joachim (Hg.): Historisches Wor-
terbuch der Philosophie. Bd. 5. Basel: Schwabe & Co. Sp. 62-71.

PI¢, Bernhard (1994/95). »Ankniipfungen der Wissenssoziologie Mannheims an
die Verstehensproblematik bei Dilthey. Zur Rolle der >»Weltanschauungenc<
als kulturelles und wissenschaftliches Problem«. In: Dilthey-Jahrbuch fiir
Philosophie und Geschichte der Geisteswissenschaften 9. Jg. S. 293-317.

Poggeler, Otto (1963). Der Denkweg Martin Heideggers. Pfullingen: Neske.

Poggeler, Otto (1989). »Die Krise des phdnomenologischen Philosophiebegriffs
(1929)«. In: Ders./Jamme, Christoph (Hg.): Phinomenologie im Widerstreit.
Zum 50. Todestag Edmund Husserls. Frankfurt/Main: Suhrkamp. S. 255-
278.

Raab, Jiirgen/Pfadenhauer, Michaela/Stegmaier, Peter et al. (Hg.) (2008). Pha-
nomenologie und Soziologie. Positionen, Problemfelder, Analysen. Wiesba-
den: VS Verlag fiir Sozialwissenschaften.

Rawls, Anne Warfield (1997). »Durkheim and Pragmatism: An old twist on a
contemporary debate«. In: Sociological Theory 15. Jg., Heft 1. S. 5-29.

Rawls, Anne Warfield (2004). Epistemology and Practice. Durkheim’s >The
Elementary Forms of Religious Life«. Cambridge: Cambridge University
Press.

Rehberg, Karl-Siegbert (1981). »Philosophische Anthropologie und die >Sozio-
logisierung« des Wissens vom Menschen. Einige Zusammenhénge zwischen
einer philosophischen Denktradition und der Soziologie in Deutschland«. In:
Lepsius, M. Rainer (Hg.): Soziologie in Deutschland und Osterreich 1918-
1945. Sonderheft 23 der Kolner Zeitschrift fiir Soziologie und Sozialpsycho-
logie. Opladen: Westdeutscher Verlag. S. 160-198.

Renn, Joachim/Srubar, Ilja/Wenzel, Ulrich (Hg.) (2005). Kulturen vergleichen:
sozial- und kulturwissenschaftliche Grundlagen und Kontroversen. Wiesba-
den: Verlag fiir Sozialwissenschaften.

Richman, Michele H. (2002). Sacred Revolutions: Durkheim and the College de
Sociologie. Minneapolis, Minn.: University of Minnesota Press.

Rickert, Heinrich (1921). System der Philosophie. Tiibingen: Mohr.

Rickert, Heinrich (1922) »Philosophie des Lebens. Darstellung und Kritik der
philosophischen Modestromungen unserer Zeit«. Tiibingen: Mohr.

Rickert, Heinrich (1999). Philosophische Aufsitze. Tiibingen: Mohr.

Riedel, Manfred (1978). Verstehen oder Erkldren? Zur Theorie und Geschichte
der hermeneutischen Wissenschaften. Stuttgart: Klett-Cotta.

Ringer, Fritz K. (1987). Die Gelehrten. Der Niedergang der deutschen Mandari-
ne 1890 - 1933. Stuttgart: Klett-Cotta.

Schmaus, Warren (2007). »Understanding and Explanation in France: From
Maine de Biran’s méthode psychologique to Durkheim's Les Formes élé-
mentaires de la vie religieuse«. In: Feest, Uljana (Hg.): Historical Perspec-
tives on Erkldren and Verstehen: An Interdisciplinary Workshop. Berlin:
Max Planck Institut fiir Wissenschaftsgeschichte. S. 83-100.

am 14.02.2026, 18:17:00. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839408292-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

>»LEBEN« IN DER SOZIOLOGIE | 131

Schnidelbach, Herbert (1974). Geschichtsphilosophie nach Hegel. Die Probleme
des Historismus. Freiburg: Alber.

Schnédelbach, Herbert (2000). » Erkenntnis der Erkenntnis<? Eine Verteidigung
der Erkenntnistheorie«. In: Schnddelbach, Herbert (Hg.): Philosophie in der
modernen Kultur. Vortrige und Abhandlungen 3. Frankfurt/Main: Suhr-
kamp. S. 163-186.

Schiitz, Alfred (2004). Alfred Schiitz Werkausgabe II: Der sinnhafte Aufbau der
sozialen Welt. Eine Einleitung in die verstehende Soziologie. Konstanz: U-
niversititsverlag Konstanz.

Seyfert, Robert (2006). »Wissen des Lebens. Lebenssoziologische Beitridge zur
Wissenssoziologie«. In: Sociologia Internationalis 44. Jg., Heft 2. S. 193-
215.

Simmel, Georg (1957). »Vom Wesen des historischen Verstehens«. In: Land-
mann, Michael (Hg.): Briicke und Tiir. Stuttgart: Koehler. S. 59-85.

Simmel, Georg (1997). Georg-Simmel-Gesamtausgabe 9: Kant. Die Probleme
der Geschichtsphilosophie (Zweite Fassung 1905/1907). Frankfurt/Main:
Suhrkamp.

Simmel, Georg (2000). Georg-Simmel-Gesamtausgabe 13: Aufsidtze und Ab-
handlungen 1909-1918. Frankfurt/Main: Suhrkamp.

Soeffner, Hans-Georg (2004). Auslegung des Alltags — Der Alltag der Ausle-
gung. Konstanz: Universititsverlag Konstanz.

Spranger, Eduard (1980). »Leben und Wissenschaft«. In: Ders.: Gesammelte
Schriften VI: Grundlagen der Geisteswissenschaften. Tiibingen: Niemeyer.
S.91-103.

Srubar, Ilja (1983). »Abkehr von der transzendentalen Phinomenologie. Zur phi-
losophischen Position des spéten Schiitz«. In: Grathoff, Richard/Waldenfels,
Bernhard (Hg.): Sozialitdt und Intersubjektivitit. Miinchen: Fink. S. 68-84.

Stagl, Justin/Reinhard, Wolfgang (2005). »Einleitung«. In: Dies. (Hg.): Grenzen
des Menschseins. Probleme einer Definition des Menschlichen. Wien: B6h-
lau. S. 9-29.

Stauth, Georg/Turner, Bryan S. (1986). »Nietzsche in Weber«. In: Zeitschrift fiir
Soziologie 15.Jg. S. 81-94.

Stauth, Georg (1994). »Kulturkritik und affirmative Kultursoziologie. Friedrich
Nietzsche, Max Weber und die Wissenschaft von der menschlichen Kultur«.
In: Wagner, Gerhard/Zipprian, Heinz (Hg.): Max Webers Wissenschaftsleh-
re. Interpretation und Kritik. Frankfurt/Main: Suhrkamp. S. 167-198.

Stegmaier, Werner (1997). Interpretationen. Hauptwerke der Philosophie. Von
Kant bis Nietzsche. Stuttgart: Reclam.

Stroker, Elisabeth (1997/98). »Georg Misch und die Phianomenologie«. In: Dil-
they-Jahrbuch fiir Philosophie und Geschichte der Geisteswissenschaften 11.
Jg. S. 145-159.

Suber, Daniel (2006). » Existenz< und sDenken<. Zu den (Iebens)philosophischen
Grundlagen der Wissenssoziologie Mannheims«. In: Ténzler, Dirk/
Knoblauch, Hubert/Soeffner, Hans-Georg (Hg.): Neue Perspektiven der

am 14.02.2026, 18:17:00. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839408292-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

132 | DANIEL SUBER

Wissenssoziologie. Zur Aktualitit eines Forschungsparadigmas. Thomas
Luckmann zum 75. Geburtstag. Konstanz: Universititsverlag Konstanz. S.
235-270.

Suber, Daniel (2007). Die soziologische Kritik der philosophischen Vernunft.
Zum Verhiltnis von Soziologie und Philosophie um 1900. Bielefeld: transc-
ript.

Suber, Daniel (2008). »Phiinomenologie/Lebensphilosophie. Zu einem zentralen
Kapitel im Streit um die Phéanomenologie«. In: Raab, Jiirgen/Pfadenhauer,
Michaela/Stegmaier, Peter et al. (Hg.): Phinomenologie und Soziologie. Po-
sitionen, Problemfelder, Analysen. Wiesbaden: VS Verlag fiir Sozialwissen-
schaften. S. 109-120.

Suber, Daniel (im Erscheinen). »Dilthey’s Theory of Knowledge and Its Poten-
tial for Anthropological Theory«. In: Kumar Giri, Ananta/Clammer, John
(Hg.): Philosophy and Anthropology: Border Crossing and Transformations.

Tenbruck, Friedrich H. (1959). »Die Genesis der Methodologie Max Webers«.
In: Kolner Zeitschrift fiir Soziologie und Sozialpsychologie 11. Jg. S. 573-
630.

Tenbruck, Friedrich H. (1984). Die unbewiltigten Sozialwissenschaften oder die
Abschaffung des Menschen. Graz: Styria.

Tenbruck, Friedrich H. (1994). »Neukantianismus als Philosophie der modernen
Kultur«. In: Orth, Ernst Wolfgang/Holzhey, Helmut (Hg.): Neukantianismus.
Perspektiven und Probleme. Wiirzburg: Konigshausen & Neumann. S. 71-
87.

Tiryakian, Edward A. (1965). »Existential Phenomenology and the Sociological
Tradition«. In: American Sociological Review 30. Jg. S. 674-688.

Vollhardt, Friedrich (1986). »Nachwort«. In: Heinrich Rickert. Kulturwissen-
schaft und Naturwissenschaft. Stuttgart: Reclam. S. 185-207.

Wanstrat, Renate (1950). »Das sozialwissenschaftliche Verstehen bei Dilthey
und Max Weber«. In: Schmollers Jahrbuch 70. Jg. S. 19-44.

Weber, Max (1968). Gesammelte Aufsdtze zur Wissenschaftslehre. Tiibingen:
Mohr.

Weil}, Johannes (1992). »Das Verstehen des Lebens und die verstehende Sozio-
logie (Dilthey und Weber)«. In: Annali di Sociologia/Soziologisches Jahr-
buch 8.Jg. S. 353-368.

Weil, Johannes (1993). »Die Soziologie und die Aufhebung der Philosophie«.
In: WeiB, Johannes (Hg.): Vernunft und Vernichtung. Zur Philosophie und
Soziologie der Moderne. Opladen: Westdeutscher Verlag. S. 46-56.

Weil3, Johannes (Hg.) (2001). Die Jemeinigkeit des Mitseins. Die Daseinsanaly-
tik Martin Heideggers und die Kritik der soziologischen Vernunft. Konstanz:
Universititsverlag Konstanz.

am 14.02.2026, 18:17:00. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839408292-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

