
 

Soziologiegeschichtliche Anmerkungen zur 

Karriere des Lebensbegriffs in der Soziologie 

DANIEL ŠUBER 

»Alle Wissenschaft ist Erfahrungswissenschaft.« 
(Wilhelm Dilthey) 

 
Bekanntlich geht die Unterscheidung zwischen ›Erfahrung‹ als beobach-
tungsbasierter objektiver Erkenntnisprozess einerseits und ›Erleben‹ im 
Sinne des unreflektierten Fühlens andererseits bereits auf die antiken 
Denkschulen der ›Empiriki‹ bzw. ›Dogmatiki‹ und ›Methodiki‹ zurück 
(vgl. Jay 2006: 10). Glaubt man einem der einflussreichsten Philosophen 
des vergangenen Jahrhunderts, so wurde bereits im antiken Griechenland 
die entscheidende Fehlprogrammierung eingeleitet, die letztlich die »Kri-
sis der europäischen Wissenschaften« herauf beschwor, indem hier näm-
lich die 

»die Zweckidee ›Erkenntnis‹ und ›Wahrheit‹ des natürlichen Daseins [umgebil-
det] und der neugebildeten Idee ›objektive Wahrheit‹ die höhere Dignität, die ei-
ner Norm für alle Erkenntnis zu[ge]messen [wurde]« (Husserl 1962: 124). 

Husserl darf vielleicht als einer der letzten Philosophen gelten, der den be-
reits um die Jahrhundertwende geläufigen Topos des Auseinandertretens 
von ›Wissenschaft und Leben‹1 zum Anlass einer systematisch angelegten 
›Selbstbesinnungsphilosophie‹ genommen hat. 

                                              
1 In der Regel wird Nietzsches 2. ›Unzeitgemäße Betrachtung‹ als Ursprungs-

punkt dieser Semantik referiert (Nietzsche 1972). Als paradigmatisches Do-
kument siehe den Aufsatz des ›jungen‹ Eduard Sprangers ›Leben und Wis-
senschaft‹ aus dem Jahre 1905 (Spranger 1980). Für eine allgemeine Rekon-
struktion vgl. Fitzi (2006). 

https://doi.org/10.14361/9783839408292-003 - am 14.02.2026, 19:17:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408292-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


102 | DANIEL ŠUBER

 
Auch wenn man die Bedeutung Husserls als Historiker nicht überbe-

werten darf (vgl. Orth 1999: 62ff.), so kann als unbezweifelt gelten, dass 
der moderne Wissenschaftsbegriff von Bacon über Descartes bis zu Kant 
letztlich auf der Prämisse basiert, dass allein das durch Induktion gewon-
nene Wissen verallgemeinerbar bzw. »apodiktisch« (Kant) sei, nicht dage-
gen die Resultate der ›inneren Erfahrung‹.2 Descartes hat entsprechend 
dem Lebensbegriff jegliche Relevanz abgesprochen« (Piepmeier 1980: 
65). Erst Hegels dialektische Begriffslogik begründete die Möglichkeit, 
»den Begriff der Erfahrung aus der Sphäre der Sinnlichkeit in die Sphäre 
der reinen Begriffe« (Stegmaier 1997: 206) zu übertragen. ›Erfahrung‹ er-
hält bei Hegel dadurch, dass er sie zum Motor der ›dialektischen Bewe-
gung‹ machte3, einen weitaus stärkeren Sinn erhalten als noch bei Kant, 
bei dem er für die »bloße Anwendung von Begriffen auf sinnliche Eindrü-
cke« (ebd.) stand. Für diesen Prozess der Selbsterkenntnis des ›Bewußt-
seins‹ hat Hegel schließlich auch den Begriff ›Leben‹ verwendet (vgl. 
Dierse/Rothe 1980: 76). Dass Hegels Aufnahme des Lebensbegriffs in sei-
ne Wissenstheorie wirkungsgeschichtlich kaum Früchte getragen hat, lässt 
sich vielleicht daran ablesen, dass Wilhelm Dilthey, über den sogleich 
noch intensiver verhandelt wird, noch um die Jahrhundertwende vom 19. 
zum 20. Jahrhundert das allgemeine »Mißtrauen gegenüber dem innern Er-
leben« (1990: 279) denunzierte. 

Für die nachstehende Skizze der ›Karriere‹ des Lebensbegriffes in der 
modernen deutschen Soziologie scheint es daher geboten, zunächst die 
Verbindungslinien, die von dem philosophischen Diskurs zu den Anfangs-
konzepten der Soziologie führen, herauszustellen. Dies erfordert einen et-
was genaueren Blick auf die geistesgeschichtliche Positionierung des Le-
bensbegriffs im Ausgang des 19. Jahrhunderts, also der Geburtsepoche der 
Soziologie. 

›Leben‹:  Eine begrif fshistor ische Verortung 

Wie hier nur angedeutet werden kann, ist die Fundierung der Soziologie 
durch Simmel und Weber – aus einer (begriffs-)historischen Perspektive – 
nicht nur als Teilbewegung einer »epochale(n) Wende« (Koselleck 1991: 
133) anzusehen, sondern auch als eine spezifische »Hinwendung zur 
Wirklichkeit« (ebd.: 123). Das Eintreten für eine autonome wissenschaftli-
che Perspektive auf gesellschaftliche Erfahrung stand in den letzten Deka-
den des 19. Jahrhunderts nämlich in Konkurrenz zur Formulierung von al-

                                              
2 Siehe hierzu auch den Beitrag von Arpad Szakolczai in diesem Band. 
3 »Diese dialektische Bewegung, welche das Bewußtsein an ihm selbst, so-

wohl an seinem Wissen als an seinem Gegenstande ausübt, insofern ihm der 
neue wahre Gegenstand daraus entspringt, ist eigentlich dasjenige, was Er-
fahrung genannt wird« (Hegel 1986: 78). 

https://doi.org/10.14361/9783839408292-003 - am 14.02.2026, 19:17:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408292-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


›LEBEN‹ IN DER SOZIOLOGIE | 103 

 
ternativen Kollektivsingularen wie »das Leben, die Gesellschaft, die Ge-
schichte, die Sprache, die Erfahrung, das Erlebnis, die Interessen, die Be-
dürfnisse und vieles andere mehr« (ebd., 122). Der Begriffshistoriker 
Reinhart Koselleck hat eindringlich demonstriert, dass im Ausgang des 19. 
Jahrhunderts in den geisteswissenschaftlichen Debatten vor allem ein 
Kampf zwischen alternativen Begriffsprägungen ausgetragen wurde, die 
allesamt mit dem Anspruch unterbreitet wurden, die im Zuge der allge-
meinen Devaluierung des Hegelschen Systems hinterlassene Leerstelle, 
die Hegels ›Epochenbegriff‹ des ›Geistes‹ hinterließ, zu füllen und damit 
den sich seit der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts ausdifferenzierenden 
Einzelwissenschaften ein alternatives, Einheit stiftendes Prinzip zur Ver-
fügung zu stellen. 

Dass auch an den Gründervätern der Soziologie diese Debatten kei-
neswegs spurlos vorbei gingen, sondern sich diese zum Teil vehement in 
diese Diskussionen eingemischt hatten, soll im Weiteren angedeutet wer-
den (vgl. Šuber 2007). Dabei bräuchte man zunächst etwa nur an Simmels 
Schilderung zurück zu denken, die – im übrigen ganz im Sinne Kosellecks 
– beschrieben, dass jede Kulturepoche einen Begriff empor bringt, »auf 
den alle Gedankenwege, als suchten sie erst an ihm ihre Orientierung, zu-
gehen« (2000: 53). Für seine Zeit diagnostizierte er, dass »mit dem 20. 
Jahrhundert die mechanische Bewegung ihre Stelle als letzte Instanz einem 
andern Begriff einzuräumen (scheint): dem Leben« (ebd., 54). Dass Sim-
mel sich selbst als Lebensphilosoph betätigt hat, kann heute als allgemein 
bekannt gelten. Auch wenn die inspirierenden Quellen, die ihn dazu an-
hielten, das ›Leben‹ grundsätzlich als »letztbestimmende Instanz des Geis-
tes« (Simmel 1957: 83) anzusehen, im Falle Simmels wohl eher auf Figu-
ren wie Goethe, Schopenhauer, Nietzsche und Bergson zurückzuführen 
sind, muss insbesondere im Hinblick auf die in Deutschland geführten De-
batten in Rechnung gestellt werden, dass es der epochalen Leistung Wil-
helm Diltheys zuzuschreiben ist, die allgemeine Programmatik der »popu-
lären Lebensphilosophie« (vgl. Ringer 1987: 301f., Kühne-Bertram 1983, 
Heilmann-Vollmer 1985) mit nachhaltiger Wirkung auf die Ebene der 
Wissenschaftstheorie transponiert zu haben. Aus diesem Grunde fungiert 
er in unserer Rekonstruktionsskizze zugleich als Initiator des mittlerweile 
also schon mehr als ein Jahrhundert währenden Diskurses um eine lebens-
nähere Fundierung der sozialwissenschaftlichen Erkenntnistheorie. 

Zur wissenschaftstheoret ischen Nobil i t ierung 
des ›Lebens‹  durch Wilhelm Di lthey 

»Alle Wissenschaft ist Erfahrungswissenschaft« (1990: 128) verlautete 
Wilhelm Dilthey in seiner Vorlesung zur ›Einleitung in die Geisteswissen-
schaft‹. In welchem Sinne diese Aussage gemeint war, lässt sich keines-

https://doi.org/10.14361/9783839408292-003 - am 14.02.2026, 19:17:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408292-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


104 | DANIEL ŠUBER

 
falls mit einfachen begriffsgeschichtlichen Mitteln erläutern. Vielmehr 
muss man sich dieser Frage tentativ annähern. Einen ersten Hinweis auf 
die intendierte Zielrichtung gibt die folgende mündliche Bestimmung: 

»So begreifen wir wohl: Wir stehen an dem Ursprunge der gesamten Geisteswis-
senschaften, indem wir die innere Wahrnehmung, die Erfahrung unserer eigenen 
Zustände zum Gegenstand der Betrachtung machen, der Analysis« (ebd., 277). 

Dilthey selbst war sich über die Schwierigkeiten, den Erfahrungsbegriff 
zur Grundlage einer neuen Theorie der Geisteswissenschaften zu wählen 
durchaus im Klaren: »Es gibt nichts Zweifelhafteres als die unanalysierte 
innere Wahrnehmung und innere Erfahrung« (ebd., 278). Gleichwohl be-
zeichnete er schließlich seinen ersten Lösungsversuch dieser Aufgabe, die 
die Gestalt einer ›hermeneutischen Psychologie‹ (Kerckhoven/Lessing 
1994/95: 66) annahm, explizit als ›Erfahrungswissenschaft‹ (ebd.). Zu der 
von Dilthey ausgehenden Motivik einer wissenschaftstheoretischen Re-
konzeptualisierung des Erfahrungsbegriffs seien daher noch einige Worte 
verloren. 

Diltheys Lebensprojekt einer ›Kritik der historischen Vernunft‹ setzte 
bekanntlich an einer Revision des klassisch-kantianischen Erfahrungsbeg-
riffes an. Während Kants Vernunftkritik den Bereich der theoretischen Er-
kenntnis gegenüber demjenigen empirischer Erkenntnis strikt ab- und ›Er-
fahrung‹ damit zugleich aus dem Bereich wissenschaftlicher Erkenntnisse 
aussonderte, ging Diltheys Intention auf eine ›Rehabilitierung der prakti-
schen Vernunft‹ (Riedel). Aus der berühmten ›Vorrede‹ zu seiner ›Einlei-
tung in die Geisteswissenschaften‹, das heute immerhin auch von einigen 
wenigen Soziologen als ein »höchst wichtiges Theorieereignis in Deutsch-
land« (Hahn 1999: 5) eingestuft wird, sind die beiden Stoßrichtungen, in 
welche Dilthey eine Erweiterung des wissenschaftstheoretischen Wissens-
begriffs bewegen wollte, in programmatischer Formulierung zu entneh-
men: Zum einen ging es ihm um eine Erweiterung des empiristischen und 
idealistischen Subjektbegriffs, denn: 

»In den Adern des erkennenden Subjekts, das Locke, Hume und Kant konstruier-
ten, rinnt nicht wirkliches Blut, sondern der verdünnte Saft von Vernunft als blo-
ßer Denktätigkeit« (Dilthey 1959: XVIII).  

In Diltheys Augen hatte die klassische Erkenntnistheorie »die Erfahrung 
und die Erkenntnis aus einem dem bloßen Vorstellen angehörigen Tatbe-
stand erklärt« (ebd.). Entsprechend zielte Diltheys ›Kritik‹ darauf ab, bei 
der Grundlegung der Geisteswissenschaften nunmehr den »ganzen Men-
schen […], dies wollend fühlend vorstellende Wesen […], zugrunde zu le-
gen« (ebd.). An diese Forderung einer systematischen erkenntnistheoreti-
schen Berücksichtigung der »Totalität unseres Wesens« (ebd.) war ein 

https://doi.org/10.14361/9783839408292-003 - am 14.02.2026, 19:17:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408292-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


›LEBEN‹ IN DER SOZIOLOGIE | 105 

 
zweiter Einwand geknüpft, den man als Motiv einer ›Dynamisierung‹ oder 
›Historisierung‹ zusammenfassen kann. In Diltheys plastischen Worten 
war damit Folgendes angesprochen: 

»Das Apriori Kants ist starr und tot; aber die wirklichen Bedingungen des Be-
wußtseins wie ich sie begreife, sind lebendiger geschichtlicher Prozeß, sind Ent-
wicklung« (Dilthey 1982: 51). 

Es galt also neben den emotiven, volitiven und imaginativen Fähigkeiten 
des Menschen auch in Rechnung zu stellen, dass sich die Parameter des 
menschlichen Erkennens im Wandel der Zeit verändern können. 

Diltheys Bemühungen manifestierten sich schließlich darin, die traditi-
onelle Erkenntnistheorie durch eine »Selbstbesinnungsphilosophie, welche 
den ganzen unverstümmelten Befund seelischen Lebens umfasst« (Dilthey 
1957a: 151), zu ersetzen. Diese sollte von dem »fundamentalen Satz aller 
Philosophie« Ausgang nehmen: »Zusammenhang als ein realer ist nur in 
der Struktur des Lebens gegeben« (Dilthey 1990: 236). Dilthey hatte im 
Laufe seiner intellektuellen Entwicklungen diverse Lösungswege einge-
schlagen, die jedoch allesamt dem primären Ziel untergeordnet wa-ren, 

»die Realität und objektive Gültigkeit der innern Erfahrung zu erkennen und die 
Regeln uns deutlich zu machen, unter welchen eine objektive Auffassung des in-
neren Geschehens möglich wird« (ebd., 280). 

Verbindlich blieb hier jeweils auch der Ausgangspunkt von einem er-
kenntnistheoretischen Strukturkonzept, das sowohl dem psychologischen 
Ansatz der mittleren Phase als auch der Hermeneutik der Spätphase 
zugrunde lag. Der Begriff des ›Lebens‹ kann insofern als Zentralbegriff 
von Diltheys Philosophie (vgl. Misch 1984: 32) aufgefasst werden, als die-
ser den angedeuteten Strukturzusammenhang anzeigte, den es zunächst 
psychologisch, dann hermeneutisch zu dekuvrieren galt. Die zuweilen 
auch in Frage gestellte Kontinuität zwischen den diversen Werkphasen 
kommt vielleicht am deutlichsten in einer Passage aus dem späten ›Auf-
bau‹ zum Vorschein, in der es heißt: 

»Das Nächstgegebene sind die Erlebnisse. Diese stehen nun aber, wie ich hier 
früher nachzuweisen versucht habe, in einem Zusammenhang, der im ganzen 
Lebensverlauf inmitten aller Veränderungen permanent beharrt; auf seiner 
Grundlage entsteht das, was ich als den erworbenen Zusammenhang des Seelen-
lebens früher beschrieben habe; er umfasst unsere Vorstellungen, Wertbestim-
mungen und Zwecke, und er besteht als eine Verbindung dieser Glieder« (Dil-
they 1993: 90). 

https://doi.org/10.14361/9783839408292-003 - am 14.02.2026, 19:17:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408292-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


106 | DANIEL ŠUBER

 
›Leben‹ steht bei Dilthey letztlich symbolisch für einen holistischen Struk-
turzusammenhang, in welchem sämtliche Wahrnehmungskapazitäten des 
Menschen gleichursprünglich und untrennbar aneinander gekoppelt sind. 
Entsprechend konnte Dilthey als erkenntnistheoretische Grundmaxime 
seiner »Logik des Lebens« (Kühne-Bertram 2004: XIV) festhalten: »Hin-
ter das Leben kann das Erkennen nicht zurückgehen« (1957b: 180). Auf 
dieser Grundlage wird nachvollziehbarer, weshalb Dilthey die zu seiner 
Zeit für selbstverständlich genommenen Idee einer voraussetzungslosen 
Erkenntnistheorie (vgl. Schnädelbach 2000) als »Illusion« (1957a: 150) 
abtun konnte, denn ›Denken‹ ist in dieser Konzeption stets schon im ›Le-
ben‹ aufgehoben: 

»Nur weil im Leben und Erfahren der ganze Zusammenhang enthalten ist, der in 
den Formen, Prinzipien und Kategorien des Denkens auftritt, nur weil er im Le-
ben und Erfahren analytisch aufgezeigt werden kann, gibt es ein Erkennen der 
Wirklichkeit« (ebd., 83). 

Unabhängig von der mehr oder minder erfolgreichen Einslösung seiner 
programmatischen Ambitionen durch Dilthey selbst4, bleibt festzuhalten, 
dass er seinen Zeitgenossen und Nachfolgern ein maßgebliches und ein-
flussreiches philosophisches Grundprogramm überliefert hat, an dem sich 
auch noch die Gründerväter der modernen Soziologie – wenn auch selten 
explizit – abgearbeitet haben. 

›Leben‹  als  Kampfbegrif f  in  der  Phi losophie 

Bevor wir an diese Aufgabe herantreten, soll an dieser Stelle jedoch die 
Tragweite, Irritation und gelegentlich sogar als »Krisis« (Antoni 1950: 56) 
charakterisierte Wirkung der von Dilthey eingebrachten Lektion umrissen 
werden. Diese ist vielleicht am eindrücklichsten an der Art und Weise zu 
ermessen, in der sie seine vermeintlichen Antipoden und Konkurrenten zu 
Erwiderungen und Anpassungen, gleichgültig zunächst ob positiver oder 
negativer Natur, herausgefordert haben. 

Für Rickert, dem Kopf der ›Südwestdeutschen Schule‹ des Neukantia-
nismus und allgemein als zentraler Widersacher Diltheys angesehenen 
Systematiker, bot der Begriff des ›Lebens‹ wiederkehrend Anlass zu hitzi-
gen Streitschriften (vgl. Krijnen 2001: 374). Rickert grenzte seine eigene 
Art des Philosophierens stets und insbesondere gegen eine »intuitive Phi-
losophie« ab, die im ›Erleben‹ ihre fundierende Einheit gefunden habe 

                                              
4 Heute sieht man Diltheys Durchführung seines Revisionsprogramms in aller 

Regel als gescheitert an. Siehe dazu Schnädelbach (1974: 135), Lessing 
(1984: 304), Acham (1985: 29f.). 

https://doi.org/10.14361/9783839408292-003 - am 14.02.2026, 19:17:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408292-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


›LEBEN‹ IN DER SOZIOLOGIE | 107 

 
(1999: 23) – womit selbstredend in erster Linie Dilthey angesprochen war 
(vgl. Rickert 1922: X, 46). Eine derartige »Metaphysik der unmittelbaren 
Erfahrung« (1999: 24), so wandte er ein, sei kategorisch außerstande, die 
zentralen philosophischen Fragen zu lösen, da sie auf einem »Monismus« 
(ebd.) aufruhe. Ein solches »Einheitsstreben« (ebd.) führe notwendig zu 
einer Verkürzung des Weltbegriffs, dessen Vielheit und Reichtum die Phi-
losophie zu entfalten habe. Für unseren Fragezusammenhang aufschluss-
reich ist der eigentümliche Sachverhalt, dass Rickert trotz der vehementen 
Ablehnung der »intuitiven Lebensphilosophie« durchaus nicht bereit war, 
seinen Gegnern die Definitionshoheit über den Lebensbegriff zu überlas-
sen. Vielmehr entwarf er ein eigenes lebensphilosophisches Alternativpro-
gramm. Unmissverständlich stellte er im Vorwort zur zweiten Auflage 
seiner ›Darstellung und Kritik‹ der Lebensphilosophie klar: »ich strebe 
selber eine Philosophie des Lebens an« (1922: X; im Original: gesperrt). 
Jedoch konnte es in den Augen des Neukantianers niemals darum gehen, 
die »volle Wirklichkeit des Seelenlebens zur Darstellung« (1957a: 168) zu 
bringen, sondern darum, »die prinzipielle Bestimmtheit der Geltung unse-
rer konkret-inhaltlichen Erkenntnis der Welt« (Krijnen 2001: 128) zu eru-
ieren. Denn allein Philosophie war nach seiner Auffassung in der Lage, 
das ›Weltganze‹ in den Blick zu bekommen (vgl. Rickert 1999: 1ff.). Die 
originale wissenschaftstheoretische Lebensproblematik Diltheys wird von 
Rickert also in seinen wertphilosophisch-transzendentalen Erklärungsan-
satz integriert und entstellt:5 

»Was sie [die Lebensphilosophie; D.Š.] dabei behandelt, können wir das erle-
bende Subjekt auch im Sinne des unmittelbar ›lebendigen‹ Lebens nennen, denn 
indem die Philosophie die Akte des Wertens erforscht und ihren Sinn deutet, nä-
hert sie sich damit dem Unmittelbaren so weit, wie sie ihm als Wissenschaft sich 
nur irgend zu nähern vermag« (1921: 313). 

Eine ähnliche Adaptierungsstrategie lässt sich auch für den Begründer ei-
nes weiteren Konkurrenzansatzes nachweisen. Denn auch in Husserls 
Grundlegung der Phänomenologie 

»(bestimmten) solche Schlüsselbegriffe wie Erlebnis und Leben, Anschauen und 
Denken, Wissen, Erkenntnis und Einsicht sowie nicht zuletzt Ausdruck und Be-
deutung, Auslegung und Verstehen […] Leitlinien der Forschung« (Ströker 
1997/98: 152). 

                                              
5 »Es ist die Frage, ob Windelband und Rickert die Einheit des Lebens nicht 

auf einen dermaßen entfernt liegenden Horizont projizieren, daß der Bedarf 
an Weltanschauung, den sie als eines der aufregendsten Phänomene ihrer 
Zeit erfuhren, in ihrer Philosophie keine Befriedigung finden konnten« (Grif-
fioen 1998: 63). 

https://doi.org/10.14361/9783839408292-003 - am 14.02.2026, 19:17:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408292-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


108 | DANIEL ŠUBER

 
Ernst Wolfgang Orth hat die »Äquivozität des Lebensbegriffs« (1999: 
157) in Husserls Gesamtwerk herausgestellt und insgesamt fünf Bedeu-
tungen unterschieden (ebd., 159). Symptomatisch für unseren am Beispiel 
Rickerts getroffenen Befund ist, dass auch Husserl sich gegenüber dem 
Einwand, die ihm etwa nach seiner transzendentalen Wendung der phä-
nomenologischen Theorie in den ›Ideen I‹ (1976) von 1913 weite Teile des 
Münchner und Freiburger Phänomenologenkreises entgegenbrachten, trot-
zig verwahrte: 

»als ob ich mit dieser Wesensforschung an das tatsächliche Leben nicht heran-
komme und als ob ich historische und überhaupt Tatsachenforschung ausschlie-
ßen wollte« (van Kerckhoven 1984: 151). 

Auch wenn der folgende Sachverhalt von einigen wenigen Vertretern der 
Phänomenologie noch heute geleugnet werden mag, so konzediert mitt-
lerweile das Gros der Interpreten, dass Husserls Ausgangspunkt vom 
»transzendentalen ursprünglichen Leben« (1993: 338) auf einer anderen 
kategorialen Ebene anzusiedeln ist, als dasjenige, welches Dilthey in den 
Kulturschöpfungen verobjektiviert sah (vgl. Šuber 2008). Folgende Festle-
gung Husserls dürfte die Kluft zwischen seinem Anspruch und Ausfüh-
rung verdeutlichen: 

»Es handelt sich also in der Tat um eine ganz ›unnatürliche‹ Einstellung und eine 
ganz unnatürliche Welt- und Lebensbetrachtung. Das natürliche Leben vollzieht 
sich als eine ganz ursprüngliche, als eine anfangs durchaus notwendige Welthin-
gabe, Weltverlorenheit. Das Unnatürliche ist das der radikalen und reinen 
Selbstbesinnung, der Selbstbesinnung auf das reine ›ich bin‹, auf das reiche Ich-
leben, und auf die Weisen, wie in diesem Leben, was in irgendeinem Sinne sich 
als objektives gibt, eben diesen Sinn und diese Geltungsweise als Objektives 
gewinnt; rein aus der inneren und eigenen Leistung dieses Lebens selbst« (1959: 
121). 

Die Zuwendung einiger der engsten Mitarbeiter Husserls – Landgrebe, 
Kaufmann, Jonas – zu Heideggers ›Daseinsphänomenologie‹ darf für sich 
bereits als Beleg für die Schwierigkeiten gelten, die man mit Husserls ›Le-
bensphilosophie‹ empfand. Heidegger selbst hatte sich spätestens zu Be-
ginn der 1920er-Jahre von der transzendentalphilosophisch gewendeten 
Phänomenologie verabschiedet, die er als Rückwendung zu einem neukan-
tianischen Ausgangspunkt missbilligte. Nach seiner eigenen Darstellung 
sei es die »Geschichtslosigkeit der Phänomenologie« (Heidegger 1988: 
75) gewesen, die ihn zur Suche nach philosophischen Alternativen und 
schließlich zu Dilthey führte.

6
 

                                              
6 Siehe hierzu die Darstellungen bei Lembeck (1988: 9ff.) sowie Pöggeler 

(1963: 27ff., 1989: 255ff.). 

https://doi.org/10.14361/9783839408292-003 - am 14.02.2026, 19:17:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408292-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


›LEBEN‹ IN DER SOZIOLOGIE | 109 

 
Der Begriff des ›Lebens‹ und ›Erleben‹ stellt – wie man resümieren 

kann – ein Medium dar, über welches man diverse disziplinäre Diskurse 
und Denkrichtungen miteinander vermitteln kann. Wie sehr diese letztlich 
noch aktuelle Debatten in den Geistes- und Sozialwissenschaften prägen, 
soll weiter unten näher angedeutet werden. Zunächst steht ein Blick auf 
die Sozialwissenschaften an. 

Soziologische ›Schwier igkeiten 
mit  dem Er lebensbegrif f ‹  

In einem seiner inhaltlichen Relevanz nach vergleichsweise unterschätzten 
Beitrag zur ›Wissenschaftslehre‹ lesen wir bei dem Begründer der ›verste-
henden Soziologie‹: 

»Wenn man sagt, daß jedes ›Erlebnis‹ das Gewisseste des Gewissen sei, so trifft 
dies natürlich darauf zu, daß wir erleben. Was wir aber eigentlich erleben, dessen 
kann auch jede ›deutende‹ Interpretation erst habhaft werden, nachdem das Sta-
dium des ›Erlebens‹ selbst verlassen ist und das Erlebte zum ›Objekt‹ von Urtei-
len gemacht wird, die ihrerseits ihrem Inhalt nach nicht mehr in ungeschiedener 
Dumpfheit ›erlebt‹, sondern als ›geltend‹ anerkannt werden« (Weber 1968: 104). 

Bei Georg Simmel, der gelegentlich als der ›eigentliche‹ Erfinder der ver-
stehenden Sozialwissenschaft gehandelt wird (vgl. Lichtblau 1994: 550), 
stößt man in der zweiten Auflage der ›Probleme der Geschichtsphiloso-
phie‹ auf die ähnliche lautende Position, der gemäß man sozialwissen-
schaftliche Kategorien als »solche zweiter Potenz« anzusehen habe, die 
»an einem Material erst wirksam werden können, nachdem es die Katego-
rie des Erlebens passiert hat« (1997: 291). Damit greift Simmel der heute 
weithin bekannten Differenzierung Alfred Schütz’ zwischen Konstruktio-
nen erster und zweiter Ordnung vorweg. Denn auch Schütz, seinerseits ein 
Adept der ›verstehenden Soziologie‹, ging von der Grundüberzeugung aus, 

»daß der Sinnzusammenhang, in welchen die wissenschaftliche Deutungsweise 
diese Welt einzuordnen unternimmt, nicht einer des lebendigen Erlebens, son-
dern einer der ordnenden Betrachtung ist« (2004: 89f.). 

Nimmt man die hier gesammelten Eindrücke zusammen, so erscheinen die 
kritischen Einwürfe, die in fast regelmäßigen Abständen gegenüber der 
sozialwissenschaftlichen Konzeptualisierung von ›Erleben‹ hervorgebracht 
werden, durchaus gerechtfertigt. Denn in den zitierten Passagen dreier be-
deutender Gründerfiguren der modernen Soziologie bekundet sich unisono 
eine große Skepsis gegenüber der Tragfähigkeit des Erlebnisbegriffes. 
Manch einer mag sich sogleich an die 1984 von Friedrich H. Tenbruck, 

https://doi.org/10.14361/9783839408292-003 - am 14.02.2026, 19:17:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408292-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


110 | DANIEL ŠUBER

 
lancierten Rufe nach »Bewältigung der Sozialwissenschaften« erinnert 
fühlen. Im Sinne hatte er dabei eine Analyse und Überwindung des den 
Sozialwissenschaften zugrunde liegenden Weltbildes und dessen Folgen 
(vgl. Tenbruck 1984: 50). Dabei bezog Tenbruck seine Forderung auf die 
Beobachtung, dass in der soziologischen Auslegung der ›Wirklichkeit‹ in 
den Ansätzen der frühen wie auch der Nachkriegssoziologie 

»Handeln zur Ausführung Rollen, Erziehung zur Sozialisation, Sozialisation zur 
Einübung von Verhaltensmustern, Verbindlichkeiten zu sozialen Normen, Ge-
wissen und Verantwortung zu gesellschaftlichen Verkehrsregeln, Verfehlungen 
zu abweichendem Verhalten absinken« (ebd., 233f.). 

Dies habe – um Tenbrucks bekanntes Verdikt anzuführen – nicht nur zur 
»Abschaffung des Menschen« aus der Soziologie geführt, sondern ebenso 
zur »Vernichtung von Person und Kultur« (ebd., 238). 

Nicht minder kritisch urteilt wenige Jahre später auch Joachim Matthes in
einer metatheoretischen Betrachtung des soziologischen Erfahrungsbeg-
riffs.7 Ähnlich wie Tenbruck detektierte er gewisse Aporien im »Stiftungs-
akt soziologischen Denkens« (Matthes 1992: 108). Zum eine wurde durch 
Durkheims Formulierung der ›Regeln der soziologischen Methode‹ mit 
bleibendem Erfolg eine strikte Trennung der wissenschaftlichen von der 
Alltagserfahrung inthronisiert (ebd., 103). Neben dieser sog. »Exteriorität-
sidee« (ebd., 109) habe jedoch darüber hinaus auch die im handlungstheo-
retischen Ansatz Max Webers implementierte »Individualisierung gesell-
schaftlicher Erfahrung« (ebd., 109) den Sachverhalt, dass »die eigenwerti-
ge Beachtung der gesellschaftlichen Erfahrung für die Konstitution der so-
ziologischen Erfahrung« ausgeschlossen bleibe, verstärkt. Noch für die 
gegenwärtige Lage vindiziert Matthes »große Schwierigkeiten […], Modi 
der Erfahrungsbildung als Tätigkeit, als Handeln, als auch soziales Han-
deln zu begreifen« (ebd., 111). Unisono mit Matthes fasst auch Jürgen 
Gebhard zusammen, dass  

»die Scheidelinie zwischen ›wissenschaftlicher‹ und ›nicht-wissenschaftlicher‹ 
Erfahrung nach anderen Kriterien bestimmt werden (muss), als dies die herr-
schende Sozialwissenschaft und die Wissenschaftstheorie in der Regel tun« 
(1992: 66). 

                                              
7 Man kann hier sogar eine Ausweitung der Tenbruckschen Perspektive wahr-

nehmen, da Matthes nun auch Webers Gründungsakt, die bei Tenbruck be-
kanntlich (mit demjenigen Simmels) als Ausnahmefall firmiert (Tenbruck 
1984: 231), mit in die Kritik nimmt (Matthes 1992: 108f.). Matthes bezieht 
sich im Übrigen positiv auf Tenbrucks Beschreibungen der Wirkungen des 
soziologischen Weltbildes (ebd., 115). 

https://doi.org/10.14361/9783839408292-003 - am 14.02.2026, 19:17:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408292-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


›LEBEN‹ IN DER SOZIOLOGIE | 111 

 
Obgleich hier weder die Intention noch die Relevanz der hier paradigma-
tisch ausgeführten Reflexionen Tenbrucks und Matthes grundsätzlich an-
gezweifelt werden sollen, möchten wir im Folgenden jedoch auf einen zu 
diesen Deutungen quer stehenden Ideen- und Wirkungsstrang hinweisen, 
der ein etwas anderes Licht auf das soziologische Verhältnis zu Kategorien 
wie ›Erfahrung‹ und ›Erleben‹ wirft und das zuvor dargelegte einseitige 
Bild zu relativieren erlaubt. 

›Leben‹  in den erkenntnistheoret ischen 
Konzept ionen der  k lassischen Soziologie  

Das Verdachtsmoment, dass die epistemologische Gestalt der modernen 
deutschen Soziologie, wie sie von Simmel und Weber begründet wurde, 
gerade nicht, wie es sehr häufig angenommen wird8, auf neokantianischen 
Wurzeln aufruht, sondern die ›verstehende Soziologie‹ – in den auf Weber 
gemünzten Worten von Johannes Weiß – »genau die durch die Dilthey-
sche ›Kritik der historischen Vernunft‹ hindurchgegangene Gestalt dieser 
Wissenschaft (repräsentiert)« (1992: 355), ist schon älteren Datums, muss 
aber heute noch immer als Minderheitenposition eingestuft werden. In den 
vergangenen Jahren scheint sich so etwas wie eine neue Zuwendung zu 
den lebensphilosophischen Elementen in den Wissenskonzeptionen der so-
ziologischen Klassiker herausentwickelt zu haben. Im Falle Webers ist ei-
ne solche Interpretationsrichtung am längsten und eindringlichsten fun-
diert.9 Bei Simmel scheint sie dagegen erst im Entstehen begriffen.10 Sogar 
Durkheims Konzipierung der Soziologie in seinem Spätwerk ist kürzlich 
parallel zu Diltheys Wissenschaftsmodell gelesen worden (Schmaus 2007: 
93ff.).11 In Bezug auf Schütz’ Konzipierung der Soziologie hatte Gur-
witsch schon in den 1970ern den Eindruck geäußert, dass in der »Phäno-
menologie der natürlichen Einstellung eher die Erfüllung der Intentionen 
Diltheys als derjenigen Husserls« (Srubar 1983: 69) erkennbar sei und da-
her eine Interpretationsperspektive empfohlen, welche die »Schützschen 

                                              
8 Siehe exemplarisch folgende Bemerkung: »Along with Windelband, 

Heinrich Rickert, Emil Lask, and Max Weber, Georg Simmel contributed to 
the neo-Kantian efforts to develop the so-called ›human sciences‹« (Adair-
Toteff 1994: 3). 

9 Siehe bereits Wanstrat (1950) sowie Baier (1981/82). Wilhelm Hennis’ 
(1987a, 1987b) Arbeiten zu Nietzsches Einfluss auf Weber haben hier sicher 
verstärkend gewirkt und Anlass für Weiterführungen gesorgt. Arbeiten jün-
geren Datums sind Stauth/Turner (1986), Weiß (1992), Stauth (1994), Hett-
ling (1997), Fischer (1999), Häußling (2000), Morikawa (1991). 

10 An erster Stelle wäre hier Fitzis (2002) Rekonstruktion des Zusammenhangs 
zwischen Simmels Sozialtheorie und seiner Lebensphilosophie anzuführen. 

11 Siehe zum lebensphilosophischen Einfluss bei Durkheim auch Moebius (im 
Erscheinen). 

https://doi.org/10.14361/9783839408292-003 - am 14.02.2026, 19:17:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408292-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


112 | DANIEL ŠUBER

 
Begriffe und Theorien unter dem Gesichtspunkt ihrer Bedeutung für das 
von Dilthey begonnene und von einigen seiner Nachfolger fortgesetzte 
Werk (betrachtet)« (Gurwitsch 1971: XXXVIII). Zuletzt sei noch auf Karl 
Mannheims Wissenssoziologie verwiesen, in der man jüngst deutliche 
Spuren der Lebensphilosophie Diltheys ausgemacht hat (vgl. Plé 1994/95, 
Šuber 2006).12 

Diese oberflächliche Auflistung soll zunächst nur andeuten, dass selbst 
die soziologischen Klassiker ganz offenbar ein durchaus engeres Verhält-
nis zu einem lebensphilosophisch geprägten Programm der Überwindung 
rationalistischer Erkenntniskategorien und zur Hinwendung zu ›Wirklich-
keit‹ im oben erörterten Sinne pflegten, als es gemeinhin angenommen 
wird und als es die Ausführungen Tenbrucks und Matthes’ suggerieren. 
Daher soll auf einige wenige Bezugnahmen seitens der soziologischen 
Gründerväter auf ›Erfahrung‹ im Sinne Diltheys – oder genauer: ›Erleben‹ 
– etwas konkreter eingegangen werden. 

Für Max Weber kann man – konträr zu dem zu Beginn dieser Einlei-
tung vermittelten Anschein – ein ambivalentes Verhältnis zur Kategorie 
der vorwissenschaftlichen Erfahrung, welche Dilthey zum Ausgangspunkt 
seiner umfassenden Neuausrichtung der Epistemologie wählte, resümie-
ren. In der eingangs zitierten Passage wurde deutlich, dass Weber die 
Möglichkeit des Hauptgeschäftes einer ›verstehenden Soziologie‹, nämlich 
›deutende Interpretation‹, an die Voraussetzung knüpfte, unabhängig von 
der konkreten Erlebensdimension formulierbar zu sein. Doch nur einige 
Seiten später stößt man auf folgende Formulierung: 

»›Verstehen‹ – im Sinne des evidenten ›Deutens‹ – und ›Erfahren‹ sind auf der 
einen Seite keine Gegensätze, denn jedes ›Verstehen‹ setzt (psychologisch) ›Er-
fahrung‹ voraus und ist (logisch) nur durch Bezugnahme auf ›Erfahrung‹ als gel-
tend demonstrierbar« (Weber 1968: 115). 

In dieser Bestimmung scheint Weber die Kategorie des ›Erfahrens‹ gera-
dezu zur conditio sine qua non der sozialwissenschaftlichen Erkenntnis 
überhaupt zu stilisieren.13 Welche konkrete wissenschaftstheoretische 
Funktion Weber dem ›Erleben‹ zugewiesen hatte, lässt sich nun genauer 
seiner ›Idealtypenlehre‹ entnehmen. 

Weber ging es im ›Objektivitätsaufsatz‹ in erster Linie darum, die Au-
toren des ›Archivs für Sozialwissenschaft und Sozialpolitik‹ an gewisse 
Regeln der Begriffsbildung zu binden. Anders als in der Konzeption seines 
vermeintlichen »erkenntnistheoretischen Gewährsmannes« (Tenbruck 

                                              
12 Eine Wechselbeziehung zwischen Lebensphilosophie und Wissenssoziologie 

hatte Landmann (1968: 15) bereits in den Sechzigern vermutet. 
13 Eine ähnliche Ambivalenz in Webers Einstellung gegenüber der erkenntnis-

theoretischen Funktion des Erlebnisbegriffes hat die bemerkenswerte Studie 
von Manfred Hettling (1997: 51) herausgestellt. 

https://doi.org/10.14361/9783839408292-003 - am 14.02.2026, 19:17:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408292-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


›LEBEN‹ IN DER SOZIOLOGIE | 113 

 
1959: 574), Heinrich Rickert, war Weber nicht geneigt, die Stoffauswahl 
lediglich den ›subjektiven Wertinteressen‹ der Wissenschaftler zu überlas-
sen, sondern forderte daher »die Bezugnahme auf ein positives Wissen von 
›Regeln des Geschehens‹« (ebd., 276). Weber charakterisierte diesen Wis-
senstypus näher als »aus der eigenen Lebenspraxis und der Kenntnis von 
dem Verhalten anderer geschöpftes ›nomologisches‹ Erfahrungswissen« 
(ebd., 277). Keineswegs nur die Begriffskonstitution wurde von Weber an 
»Erfahrungswissen« zurück gebunden, sondern dieses sollte in einer weite-
ren wissenschaftstheoretischen Hinsicht zentral sein, nämlich für die Eva-
luation der Ergebnisse wissenschaftlichen Arbeitens: 

»Die objektive Gültigkeit alles Erfahrungswissens beruht darauf und nur darauf, 
daß die gegebene Wirklichkeit nach Kategorien geordnet wird, welche in einem 
spezifischen Sinn subjektiv, nämlich die Voraussetzung unserer Erkenntnis dar-
stellend, und an die Voraussetzung des Wertes derjenigen Wahrheit gebunden 
sind, die das Erfahrungswissen allein uns zu geben vermag« (1968: 212f.). 

Übereinstimmung mit »Erfahrungswissen« sollte in Webers ›Wirklich-
keitswissenschaft‹ das Kriterium für die Gültigkeit einer sozialwissen-
schaftlichen Deutung abgeben. Er sprach in diesem Sinne auch häufig von 
»Erfahrungswahrheit« (Weber 1968: 112, 125, 155, 261). 

Die hier skizzierte spannungsvolle Konstellation, die in Webers Ein-
schätzung der Bedeutung des vorwissenschaftlichen Erfahrungsgrundes 
angelegt zu sein scheint, soll hier nicht weiter aufzulösen versucht werden, 
sondern scheint symptomatisch zu sein. Denn wir begegnen ihr auch noch 
in Simmel wieder. 

Wie aus folgender Beschreibung aus Simmels Spätphase heraus sticht, 
erachtete auch er ganz im Sinne Diltheys nicht das ›Erkennen‹, sondern 
vielmehr das ›Erleben‹ als einen ursprünglichen Akt, welcher die Wis-
senskonstitution anleitet: 

»Im Erkennen reagieren gewisse differentielle Seiten unseres Wesens auf die 
Dinge oder bilden die Vermittlungen unseres Weltverhältnisses; als Erleben aber 
dürfen wir wohl die von viel breiteren und ganz fundamentalen Schichten voll-
zogene Antwort unserer Gesamtexistenz auf das Dasein der Dinge bezeichnen, 
unsere Seite des Verhältnisses zwischen einem Objekt und der Ganzheit oder 
Einheit unseres Seins« (2000: 321f.). 

Nicht mit dem ›Denken‹, sondern dem ›Erleben‹, so lässt sich Simmels 
Position konkretisieren, »fängt also, absolut genommen, auch die Erkennt-
nis an« (ebd., 322). Wesentlich prägnanter kann man Diltheys lebensphilo-
sophische Argumentationsfigur, wonach das ›Erkennen‹ nicht hinter das 
›Leben‹ zurückgehen könne, kaum paraphrasieren. Doch ähnlich wie We-
ber war auch Simmel durch diesen erkenntnisanthropologischen Befund 

https://doi.org/10.14361/9783839408292-003 - am 14.02.2026, 19:17:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408292-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


114 | DANIEL ŠUBER

 
keineswegs zu der wissenschaftstheoretischen Konsequenz getrieben, die 
Grenze zwischen ›Erkennen‹ und ›Erleben‹ einzureißen. In scheinbar ge-
zielter Distanzierung von Dilthey folgerte er, 

»daß das Objekt, vom Leben aufgenommen und bearbeitet, sich von dieser vita-
len Bedingtheit löst und als erkanntes zu einem selbständigen Bilde, in sachlich 
ideeller Sphäre wird« (ebd.). 

Folglich erhielten die wissenschaftlichen Formungen gegenüber ihrem 
Grundmaterial einen Unabhängigkeitsstatus zugesprochen. Am Beispiel 
der Form ›Geschichte‹ hatte Simmel das Verhältnis zwischen ›Leben‹ und 
›Erkenntnis‹, folgendermaßen geschildert: 

»Die Historie aber isoliert gerade die einzelne Reihe, drängt das Lebensganze zu-
rück, zu dem jede sich mit den anderen verwebt, fingiert gewissermaßen ein Le-
ben, dessen Inhalte auf die Schnur eines Begriffes aufgereiht sind, während das 
wirkliche Leben gerade durch die unzähligen Unterbrechungen der Reihen ent-
steht, die ein fortwährendes Zurückgreifen, Darüberhingreifen mit sich bringen« 
(ebd., 330). 

Die beiden Illustrationen von Webers und Simmels epistemologischen 
Ausgangspunkten führen vor Augen, dass die von Dilthey ausgegangene 
Herausforderung des klassischen Wissenschaftskonzepts, das um die Jahr-
hunderte erfolgreich von den diversen Schulen des Neukantianismus ver-
teidigt wurde (vgl. Fellmann 1981: 178, Vollhardt 1986: 188, Tenbruck 
1994: 71), keineswegs spurlos an den Begründern der Soziologie vorbei 
gegangen sind. Wie gesehen, wären sowohl Weber als auch Simmel derje-
nigen Theoriebewegung subsumierbar, die sich für eine stärkere Beach-
tung der lebenspragmatischen Grundlagen des Erkennens stark gemacht 
hat, sodass sich die These, welche Horst Müller (1960) bereits 1960 in Be-
zug auf Simmels Verhältnis zur Lebensphilosophie gemünzt hatte, umkeh-
ren ließe. Hatte Letzterer konkludiert, dass – wie Gregor Fitzi zusammen-
fasst – »die gesamten erkenntnistheoretischen und metaphysischen Gedan-
ken Simmels, trotz Ausgehens vom Kantschen Kritizismus, auf einer le-
bensphilosophischen Konzeption beruhen« (Fitzi 1996: 90), so würde ich 
eher für die Deutung plädieren, dass Simmel und Weber von lebensphilo-
sophischen Prämissen ausgingen, aber wissenschaftstheoretisch neukanti-
anische Lösungswege vorzogen.14 

                                              
14 Es ließe sich über den deutschen Kontext hinaus auch nach Frankreich zei-

gen, wo Durkheim in den letzten Jahren seines Lebens durch die Beschäfti-
gung mit dem amerikanischen Pragmatismus mit ganz ähnlichen program-
matischen Forderungen nach Überwindung des klassisch-idealistischen Sub-
jekt-Objekt – Dualismus vertraut wurde. Durkheim stellte sich – trotz aller 
Kritik – hinter das pragmatistische Grundanliegen einer »Erneuerung des 

https://doi.org/10.14361/9783839408292-003 - am 14.02.2026, 19:17:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408292-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


›LEBEN‹ IN DER SOZIOLOGIE | 115 

 
In diese Reihe fügt sich letztlich auch Karl Mannheims erkenntnistheo-

retische Ausrichtung der Wissenssoziologie. Wie wohl kein weiterer So-
ziologie vor oder nach ihm, hat Mannheim sich explizit zu Diltheys Wis-
senstheorie bekannt. In seinen erkenntnisphilosophischen Schriften, die 
der Abfassung seiner Soziologie des Wissens vorausgingen, hatte sich 
Mannheim eindringlich mit den alternativen Theorien der geisteswissen-
schaftlichen Wissensbegründung auseinander gesetzt und war dabei zu 
dem Schluss gekommen, dass Dilthey das »Problem der Eigenart geistes-
wissenschaftlicher Erkenntnis von einem diesen Disziplinen kongenialeren 
philosophischen Boden zu erfassen versuchte« (1980: 178) als etwa Neu-
kantianismus und Phänomenologie. Er stellte sich ausdrücklich hinter Dil-
theys Postulat einer systematischen wissenschaftstheoretischen Aufarbei-
tung der »alltäglichen bzw. ›allgemeinen Welterfahrung‹« (ebd., 150). 
Schon der ›junge‹ Mannheim, so Kettler/Meja/Stehr, habe die Erkenntnis-
theorie als Wissensfundierungsinstanz durch eine »dynamisch-historische 
Lebensphilosophie« (1980: 19) ersetzen wollen. Die Umwege, die aus ei-
ner ›soziologischen Theorie der Kultur‹, deren Begründung dem damals 
29jährigen am Herzen lag, eine Soziologie des Wissens hervorgehen lie-
ßen, können hier unberücksichtigt bleiben. Hier muss stattdessen der Hin-
weis genügen, dass sich hinter der im Vergleich zum frühen Ansatz um-
fassend geänderten Terminologie noch immer Denkfiguren verbergen, die 
auf die lebensphilosophische Axiomatik Diltheys verweisen (vgl. Šuber 
2006, 2007: 383ff.). 

Die hier geschilderten Eindrücke können vielleicht als Illustrationen 
einer These herhalten, derzufolge die moderne Soziologie als »Erbin« 
(Weiß 1993: 46) und als »moderne Nachfolgerin der Philosophie« (Kras-
nodebski 2003: 111) anzusehen sei, deren Heraufkunft einherging mit dem 
Nachweis der »Unterlegenheit und Schädlichkeit philosophischen Den-
kens« (Weiß 1993: 46). Soziologiehistoriker sprechen in diesem Zusam-
menhang auch von einer »›Soziologisierung‹ der philosophischen Reflexi-

                                                                                                                          
 

traditionellen Rationalismus« (Durkheim 1987: 11). Die jahrzehntelang 
weitgehend unbeachtet gebliebenen Pragmatismus-Vorlesungen sind in den 
letzten Jahren einer fundamentalen Neubewertung unterzogen worden 
(Gross 1997, Rawls 1997, 2004). In diesem Kontext wurde schließlich auch 
gegen das verbreitete Bild, wonach Durkheims Wissenstheorie auf idealisti-
schen Boden basiere, argumentiert. Joas sieht in diesen Quellen – ähnlich 
wie Rawls – eine »empirische Wende der Konstitutionsproblematik« (1987: 
261) angelegt. Da man vom amerikanischen Pragmatismus eine nur mittelba-
re Wirkung auf die Konstitution der deutschen Soziologie ausgehend vermu-
ten darf, wird in dieser Einleitung nicht weiter auf zweifellos vorhandenen 
programmatischem Übereinstimmungen zwischen Lebensphilosophie und 
Pragmatismus eingegangen. Siehe dazu etwa die Studie von Fellmann 
(1993), in der William James der lebensphilosophischen Strömung subsu-
miert wird. 

https://doi.org/10.14361/9783839408292-003 - am 14.02.2026, 19:17:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408292-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


116 | DANIEL ŠUBER

 
on« (Rehberg 1981: 162) bzw. einer »Soziologisierung der Sinnfragen« 
(Clam 2002: 13) und deuten damit auf die Ersetzung von Philosophie 
durch Soziologie hin. Auch wenn man derartige Schlussfolgerung für zu 
weitgehend halten mag, so belegen die Ausführungen immerhin, dass sich 
die Gründerväter der deutschen Soziologie auf intensivere Weise mit epi-
stemologischen Grundproblemen und den zu ihrer Lösung eingebrachten 
philosophischen Angeboten befasst haben, als es gemeinhin angenommen 
wird. 

In welcher Form sich eine grundlagentheoretisch orientierte, Begriffe 
von ›Erfahrung‹ und ›Erleben‹ aufgreifende Debatte in der postklassischen 
Phase der Soziologie fortgesponnen hat, soll nun in groben Zügen skizziert 
werden. Dabei können nur einige Stationen identifiziert werden, an denen 
das Desiderat einer kritischen Überarbeitung des sozialwissenschaftlichen 
Erfahrungsbegriffs vergleichsweise deutlich hervorschien. 

Zur ›Kr i t ik  der  sozia lwissenschaft l ichen 
Erfahrung‹  in  der  Nachkriegszeit  

Die deutsche Debatte 

Die eindeutig lebensphilosophisch inspirierten Anknüpfungen der Sozio-
logie, die bei Mannheim besonders sichtbar waren, sind in der Historio-
graphie der Soziologie sehr lange unentdeckt geblieben. Über die Gründe 
lassen sich diverse Spekulationen anstellen. Zum einen mag dies sicher der 
allgemeinen Unwilligkeit der deutschen Nachkriegssoziologen geschuldet 
sein, die eigene disziplinäre Vergangenheit selbstreflexiv zu rekapitulie-
ren.15 Stattdessen entschied man sich in der Mehrheit, nicht an die durch 
Weber, Simmel, Schütz vermittelten Traditionen anzuknüpfen. Bekannt-
lich hat erst Parsons’ Reimport der europäischen soziologischen Traditio-
nen hier befreiend gewirkt. In der Atmosphäre des Endes der 60er und zu 
Beginn der 70er Jahre wurde der Einfluss der deutschen Lebensphiloso-
phie nicht nur auf das »tragische Bewußtsein in der deutschen Soziologie« 
(Lenk 1964), sondern deren Folgen im Hinblick auf den deutschen Fa-
schismus (Lieber 1974) aus ideologiekritischer Distanz schließlich doch 
aufgearbeitet worden. In der Bedeutung, die man der Lebensphilosophie 
im Hinblick auf die Ermöglichung des Faschismus attribuierte, dürfte 
zweifellos der Hauptgrund dafür liegen, dass eine Wiederentdeckung der 
Lebensphilosophie nur sehr zögerlich stattfand (vgl. Fitzi 1996: 89).16 

                                              
15 Erinnert sei an Kurt Lenks (1961: 227) Feststellung, dass noch bis 15 Jahre 

nach Kriegsende noch immer keine verlässliche deutschsprachige Geschich-
te der Soziologie erschienen war. 

16 Eine maßgebliche Kritik der ideologiekritischen Perspektive auf die Lebens-
philosophie hatte Landmann (1968: 12ff.) lanciert. 

https://doi.org/10.14361/9783839408292-003 - am 14.02.2026, 19:17:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408292-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


›LEBEN‹ IN DER SOZIOLOGIE | 117 

 
Vor diesem Hintergrund dürfte es vielleicht weniger überraschend 

sein, dass eine systematische Verknüpfung des geisteswissenschaftlichen 
Erbes mit der soziologischen Tradition wiederum von einem nordamerika-
nischen Soziologen, nämlich Edward Tiryakian (1965), versucht wurde. 
Dieser hatte jedoch in dem Kompositum »existential phenomenology« die 
Anliegen Diltheys, Husserls und Heideggers bis zur Ununterscheidbarkeit 
amalgamiert. Erhellender war hier eindeutig Thomas Luckmanns Anknüp-
fung an die phänomenologische Tradition. Aus seiner Perspektive war die 
bereits von Weber aufgeworfene Fragestellung, »wie Wissenschaft, falls 
überhaupt, den Sinnzusammenhang menschlicher Existenz in Gesellschaft 
und Geschichte aufklären kann« (1999: 309), keineswegs beantwortet. Er 
sieht die Soziologie seither in einer Krise befangen, die von der von 
Luckman als »skandalös« empfundenen »Abtrennung der wissenschaftli-
chen Konstrukte und Erklärungen von der lebensweltlichen Praxis« (ebd., 
312) herrührte. Luckmann betont daher seit den 1970ern unentwegt die 
»Notwendigkeit einer allgemeinen Theorie des Wissens« (1980: 10). Be-
kanntermaßen erschien ihm die späte phänomenologische Theorie Hus-
serls als Erfolg versprechender Ausgangspunkt, diese Lücke zu schließen 
– jedoch, wie er zugleich betont, nur »unter bestimmten Umständen« 
(ebd.). Aus der von Schütz/Luckmann begründeten Grundperspektive sind 
diverse Richtungen einer nicht-naturalistischen, teilweise ›verstehenden‹ 
Soziologie hervorgegangen, die sich teilweise in weiter Distanz von der 
Phänomenologie positioniert haben. So betrachtet Eberle sowohl die 
Ethnomethodologie als auch Goffmans Rahmenanalyse sogar als »Kon-
kurrenzunternehmen« (Eberle 2000: 68) zu Schütz’ ursprünglichem An-
satz. Auch ist durchaus nicht eindeutig, wie sich die diversen Schulrich-
tungen einer ›verstehenden Soziologie‹, die sich als Abkömmlinge der 
Phänomenologie betrachten, zu den phänomenologischen Ausgangspunk-
ten wirklich verhalten. Der skeptische Befund Walter L. Bühls aus dem 
Jahr 1972, dass es der Soziologie trotz mehrfacher Ansätze noch immer 
nicht gelungen sei, das Paradigma einer ›verstehenden Soziologie‹ mit Er-
folg zu etablieren (Bühl 1972: 7, 10), scheint daher noch immer nicht ganz 
überholt. Seine Behauptung, dass die Anstrengungen der Nachkriegssozio-
logie samt der diversen Runden der ›Erklären/Verstehens‹-Debatten sogar 
weniger ergiebig waren als die Etablierungsbemühungen der Gründerväter 
(ebd., 12), darf heute als Übertreibung gelten. Es bleibt hier daher zu re-
sümieren, dass weder die Phänomenologie noch die (philosophische) 
Hermeneutik als allgemein tragfähige Paradigmen zur Grundlegung sozial-
wissenschaftlichen Arbeitens anerkannt sind und die Debatten noch in vol-
lem Gange sind (vgl. Soeffner 2004: 7).17 

                                              
17 Einige interessante Neuanstöße zu einer Debatte um das Fundierungspoten-

tial von hermeneutischen und phänomenologischen Denkrichtungen sind 
Renn/Srubar/Wenzel (2005) und Raab et al. (2008) zu entnehmen. 

https://doi.org/10.14361/9783839408292-003 - am 14.02.2026, 19:17:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408292-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


118 | DANIEL ŠUBER

 
Auch vor diesem Hintergrund sind vielleicht die gegenwärtig zu beo-

bachtenden Hinwendungen zu alternativen Denktraditionen wie der ›Phi-
losophischen Anthropologie‹, der Existenzphilosophie und schließlich 
auch der Lebensphilosophie zu deuten. 

Die seit den 1990er Jahren zu beobachtende Renaissance der ›Philoso-
phischen Anthropologie‹ (vgl. Manzei/Gutmann/Gamm 2005: 7) ist sicher 
nur zum Teil der durch die neuen ›Lebens‹wissenschaften bewirkten »tief-
greifenden anthropologischen Entsicherung« (Krüger/Lindemann 2006: 8) 
und der daraus resultierten Notwendigkeit, »das Problem der Außengren-
zen der Menschheit« (Stagl/Reinhard 2006: 13) von neuem auszuloten, ge-
schuldet. Dass diese Denktradition im Ausgang von Plessner eine »doppel-
te Korrektur- und Korrektivfunktion« in der gegenwärtige Debatte, näm-
lich zum einen im Hinblick auf die Grundlagenproblematik der Kulturwis-
senschaft wie auch auf die Abgrenzung gegenüber den Biowissenschaften 
einnehmen kann, hat Joachim Fischer (2004: 61f.) begründet. Aus dieser 
Richtung wird aktuell von jüngeren Wissenschaftler/innen der Versuch der 
Begründung einer »Lebenssoziologie« (Delitz 2006, Seyfert 2006) ange-
strengt. Hier wird für einen Perspektivenwechsel der soziologischen 
Grundbegrifflichkeit argumentiert, die, in Abgrenzung gegenüber »stati-
schen Semantiken« (Seyfert 2006: 197), auf ›Leben‹ als allgemeinen abs-
trakten Referenzpunkt setzt, der 

»nicht nur das soziale, sondern das gesamte vitale Geschehen – es ist die Viel-
zahl von Gefügen, die sich aus Partialelementen chemo-physischer, organischer, 
anthropologischer und artifizieller/kultureller Schichten kontingent zusammen-
setzt« (ebd., 193). 

 
Auf diese Weise soll jenseits des Problems der Konstitution von sozialer 
Ordnung die vorgängige Frage nach den Entstehungs- und Entwicklungs-
dynamiken – dem »Aktiv-Werden« (ebd., 198) – bestimmter sozialer ›Ge-
füge‹ (Deleuze/Guattari) ins Zentrum der soziologischen Aufmerksamkeit 
gerückt werden. 

Gegenwärtig ist auch zu einem weiteren Theoretiker, der sich selbst – 
ebenso wie Plessner – als in der durch Dilthey inaugurierten Tradition der 
Lebensphilosophie wahrnahm, eine extrem späte Hinwendung in Gang ge-
setzt worden. Die Rede ist von Martin Heidegger. Dessen in ›Sein und 
Zeit‹ und den Vorträgen und Vorlesungen aus den 1920ern unterbreitete 
›Daseinsanalyse bzw. ›Hermeneutik der Faktizität‹ kann heute, so der Ini-
tiator dieser Theoriebewegung, als »Medium einer ›Kritik der sozialwis-
senschaftlichen Vernunft‹« (Weiß 2001: 33) herdienen. 

Heidegger entwirft grundlegend ein Bild des Menschen, das mit dem 
in der Soziologie geläufigen divergiert (vgl. Koppetsch 2001: 352). Wäh-
rend Heideggers Grundannahme auf der Idee fußt, das der Mensch immer 

https://doi.org/10.14361/9783839408292-003 - am 14.02.2026, 19:17:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408292-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


›LEBEN‹ IN DER SOZIOLOGIE | 119 

 
schon und zugleich in diversen Modi existiert: ›Gestimmtheit‹ (›Angst‹, 
›Sorge‹, ›Liebe‹, etc.), Sprachlichkeit, Geschichtlichkeit, Leiblichkeit und 
Sozialität, beginnt man in der Soziologie gerade erst, solche Aspekte wie 
Emotionalität und Leiblichkeit zu theoretisieren. Somit bietet sich dieser 
Denkansatz zur Überwindung eines Menschenbildes, das eine »Unter-
scheidung von Aktivität und Passivität, von Erleben und Handeln zur Cha-
rakterisierung der grundlegenden menschlichen Weltbezüge« (ebd., 353) 
voraussetzt, direkt an. 

In Heideggers Daseinsanalyse vollziehe sich somit, so Weiß, »die 
gründlichste, die am besten durchdachte und die am konsequentesten ent-
faltete Selbstreflexion menschlicher Existenz in der Philosophie des 20. 
Jahrhunderts« (ebd., 34). Diese sei nun noch in einer anderen Hinsicht auf 
die Soziologie anzuwenden, nämlich als analytische Perspektive, in der die 
Soziologie als Disziplin die Möglichkeitsbedingungen ihres eigenen ›Ge-
wordensein‹ zur Reflexion erheben kann. Die Sozialwissenschaften bilde-
ten nach Heidegger den Schlusspunkt der sich seit der Neuzeit vollziehen-
den Anthropologisierung bzw. Soziologisierung des menschlichen Welt- 
und Selbstverhältnisses, und doch übersieht die Soziologie ihren Entste-
hungszusammenhang regelmäßig. Um das in der Daseinsanalyse liegende 
Potential für die Soziologie zu nützen, sei es folglich notwendig, »Heideg-
gers Analysen zu einem ›existenzialen Begriff der Wissenschaft‹ aufzu-
nehmen und im Hinblick auf die Soziologie zu spezifizieren« (ebd., 45). 
Unter einem solchen Rückgriff kann vielleicht das von einigen Soziologen 
beklagte Desiderat einer ›Soziologisierung der Soziologiegeschichte‹ 
(Endreß 2001) der Einlösung einen Schritt näher gebracht werden. 

Schließlich seien an dieser Stelle noch die Anstrengungen gewürdigt, 
um die sich Karl-Otto Apel und Jürgen Habermas seit Mitte der 1970er 
verdient gemacht haben, indem sie die deutsche Debatte um die Theorie 
der Geisteswissenschaften mit zeitgenössischen Grundmotiven der Analy-
tischen Philosophie verbunden haben. Apel hat etwa gezeigt, dass die Kan-
tischen apriorischen ›Verknüpfungsformen‹, ›Vermögen‹ und ›Akte‹ des 
›Bewußtseins‹ 

»im Laufe der Entwicklung der analytischen Philosophie einem ähnlichen Verle-
bendigungsprozeß unterworfen wurde, wie ihn das transzendentale Bewußtsein 
Kants bei Dilthey erfahren sollte« (1981b: 76). 

Apels Bestreben nach einer ›Transformation der Philosophie‹ setzte an der 
Idee der Erweiterung des ›Bewußtseinsapriori‹ um das ›Leibapriori‹ an. 
Beide Aspekte stünden prinzipiell in einem Verhältnis der Komplementa-
rität zueinander und würden sich »im ganzen der Erkenntnis« ergänzen. 

Ähnlich hat auch Habermas in seiner Rekonstruktion das gemeinsame 
Motiv von Hermeneutik und sprachanalytischer Philosophie in der jewei-
ligen Betonung des »Vorrang[s] des Sinnaprioris vor der Tatsachenfest-

https://doi.org/10.14361/9783839408292-003 - am 14.02.2026, 19:17:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408292-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


120 | DANIEL ŠUBER

 
stellung« (1999: 66) herausgestellt. Gleichwohl in der von Apel und Ha-
bermas begründeten Kommunikationstheorie der transzendentalphiloso-
phische Begründungsrahmen bewusst beibehalten wurde, findet der spä-
testens mit Dilthey in die Wissenschaftstheorie etablierte Leitgedanke der 
Überwindung der Trennung von ›theoretischer‹ und ›praktischer‹ Vernunft 
auch hier eine Fortführung, welche seit den 80ern insbesondere im angel-
sächsischen Diskursraum die sozialwissenschaftliche Grundlagendebatte 
angeheizt hat. 

Frankreich 

Aus der Zusammensetzung differenter Quellen – Wittgenstein, Heidegger, 
Merleau-Ponty, Mauss – hatte Pierre Bourdieu seit den 60er Jahren damit 
begonnen, einen grundlagentheoretischen Ansatz zu entwickeln, der sogar 
in der Diktion (der deutschen Übersetzung) an Diltheys Formel der ›Kritik 
der historischen Vernunft‹ erinnert. Bourdieus Unternehmen einer ›Kritik 
der theoretischen Vernunft‹ (1999: 47) war auf eine theoretische Analyse 
der Logik der sozialen Praxis und – ganz im Sinne des Diltheyschen Pro-
gramms (vgl. Riedel 1978: 70) – auf die Überwindung der Separierung 
von ›theoretischer‹ und ›praktischer Vernunft‹ angesetzt.18 Eine solche 
fundamentale Betrachtung, so Bourdieu, habe »über eine Beschreibung 
dessen hinweg[zu]gelangen, was das ›erlebte‹ Erfahren der Sozialwelt als 
solches charakterisiert« (1999: 50) und zuvörderst 

»die von der wissenschaftliches Erkenntnis implizit angewandte Theorie der 
Praxis ans Licht zu ziehen und auf diese Weise eine wahrhaft wissenschaftliche 
Erkenntnis der Praxis und der praktischen Erkenntnis möglich zu machen« (ebd., 
53). 

Die beiden in den Sozialwissenschaften etablierten Denkrichtungen des 
Subjektivismus und Objektivismus stünden nämlich »gleichermaßen im 
Gegensatz zur praktischen Erkenntnisweise [.], der Grundlage der norma-
len Erfahrung der Sozialwelt« (ebd., 49). Daher ergab sich für Bourdieu, 
der im Übrigen mit Diltheys Werk offenbar nur flüchtig vertraut war oder 
es für theoretisch belanglos erachtete, die Notwendigkeit, 

»die wissenschaftstheoretischen und sozialen Bedingungen, welche sowohl das 
reflexive Zurückkommen auf die subjektive Erfahrung der Sozialwelt als auch 

                                              
18 Uns ist durchaus nicht entgangen, dass Bourdieu seine Haltung als über jede 

bloße Rehabilitierungsabsicht der Praxis hinausgehend verstanden wissen 
wollte (vgl. Bourdieu 1999: 53). Zum Ursprung der Bourdieuschen Pro-
grammatik bei Marcel Mauss siehe den Beitrag von Stephan Moebius in die-
sem Band. 

https://doi.org/10.14361/9783839408292-003 - am 14.02.2026, 19:17:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408292-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


›LEBEN‹ IN DER SOZIOLOGIE | 121 

 
die Objektivierung der objektiven Bedingungen dieser Erfahrung möglich ma-
chen, einer kritischen Objektivierung zu unterziehen« (ebd., 49f.). 

Mit Bourdieu setzt also spätestens wieder eine radikal ausgerichtete 
Grundlagenreflexion der erkenntnistheoretischen Voraussetzungen der So-
zialwissenschaften ein, die auf eine Neukonzipierung resp. Erweiterung 
des wissenschaftlichen Erfahrungsbegriffs drängt. 

In den letzten Jahren wurde damit begonnen, eine soziologische Denk-
schule, die zwischen 1937 und 1939 unter der Titulation ›Collège de Soci-
ologie‹ firmierte, einer »relativen Vergessenheit« (Moebius 2006: 133) zu 
entreißen.19 Das gemeinsame Interesse der daran Beteiligten – Roger Cail-
lois, George Bataille und Michel Leiris – war darauf gerichtet, soziale 
Handlungsformen jenseits der rationalen Vernunft und deren Bedeutung 
für den Zusammenhalt moderner Gesellschaften zu explorieren. Einer sol-
chen »Sakralsoziologie« (ebd., 135), die unter einem gewissen Einfluss 
der deutschen und französischen Lebensphilosophie stand (vgl. ebd., 69, 
Moebius: im Erscheinen), ging es, wie Stephan Moebius resümierte, um 
»affektive, imaginäre oder symbolische Wahrnehmungsformen, gemein-
same Erlebnisse des Sakralen, Mythen, Narrationen, gemeinsame (Tabu-) 
Überschreitungen, Opfern und Ritualisierungen« (ebd., 141). Unter den 
zeitgenössischen französischen Sozialwissenschaftlern, die direkt an dieses 
Soziologieprogramm anknüpfen, ragt Michel Maffesolis ›Soziologie des 
Orgiasmus‹ (1986) hervor. 

Dass sich gegenwärtig eine Neuzuwendung zu diesen Autoren beo-
bachten lässt, dürfte kaum zufällig sein, sondern fügt sich in das hier skiz-
zierte alllgemeinere Bedürfnis nach einer Überschreitung des sozialwis-
senschaftlichen Erfahrungsbegriffs über rein kognitive oder zweckorien-
tierte Handlungsdimensionen hinaus. Dieses Motiv dürfte zweifellos auch 
derjenigen Theoriebewegung zugrunde liegen, die unter dem Rückgriff auf 
Marcel Mauss’ ›Gabe-Theorem‹ ansetzend, versucht, diverse Unzuläng-
lichkeiten und Verkürzungen der gegenwärtigen sozialwissenschaftlichen 
Praxis- und Handlungstheorie zu beseitigen.20  

Eine andere, ebenfalls aus Frankreich stammende, Spielart einer Neu-
zuwendung zur vorgängigen Erlebnissphäre, die zeitlich parallel zu derje-
nigen Bourdieus entwickelt wurde, wäre mit Michel Foucaults später 
Machttheorie benannt. Nach Foucaults Vorstellung war die moderne 
Macht durch zwei Revolutionen konstituiert: Zum einen die Entwicklung 
von Zurichtungstechniken seit dem 18. Jahrhundert, die auf den individu-
ellen Körper gerichtet wurden; zum anderen die Ausbildung der ›Biopoli-
tik‹ als auf ganze Bevölkerungen gerichtete Kontrollinstanz seit dem spä-

                                              
19 Siehe hierzu Hollier (1995), Richman (2002), Marroquín (2005), Moebius 

(2006). 
20 Vgl. die Beiträge in Moebius/Papilloud (2006) und Moebius, in diesem 

Band. 

https://doi.org/10.14361/9783839408292-003 - am 14.02.2026, 19:17:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408292-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


122 | DANIEL ŠUBER

 
ten 19. Jahrhundert. ›Leben‹ ist in dieser Konzeption als ›organisches Le-
ben‹ und als derjenige Erfahrungsbereich in den Blick genommen, in dem 
sich Machtdispositive festsetzen. Erweitert und radikalisiert wurde diese 
Perspektive durch Agamben (2002). ›Biopolitik‹ wird hier nicht mehr nur 
als modernes Phänomen, sondern zum Konstitutivum des Politischen ü-
berhaupt verallgemeinert. Agambens Archäologie geht bis zu Aristoteles 
und dessen Unterscheidung zwischen ›biologischem Leben‹ (›zoé‹) und 
einem ›politisch-sozialen Leben‹ (›bíos‹) zurück und erklärt, dass ›Biopo-
litik‹ unaufhebbar mit souveräner Macht einhergeht. Als nicht der Politik, 
sondern vielmehr dem ökonomischen Gesetz der Akkumulation unterwor-
fen, erscheint das ›Leben‹ bei Hardt/Negri (2002). Entsprechend lautet ihre 
These: »Produktion und Leben (fallen) im imperialen Bereich der Bio-
macht immer mehr ineins« (ebd., 410). 

›Leben‹ wird in der durch Foucault gestifteten Denktradition weniger 
als autonome Erkenntniskategorie oder als epistemologisch einzuholender 
Wahrnehmungsmodus aufgefasst, sondern vielmehr als vor-soziale Di-
mension, welche gegenüber manipulativen Eingriffen offen ist und daher 
zum Ansatzpunkt jeder kultur- und zeitgeschichtlichen Deutung zu neh-
men ist. 

Der angelsächsische Diskurs 

In eine ähnliche Richtung wie der Ansatz Bourdieus zur Überwindung des 
kruden Dualismus zwischen Objektivismus/Subjektivismus bzw. Struk-
tur/Handlung in der soziologischen Theorie stieß aus dem Bereich der an-
gelsächsischen Sozialwissenschaft Anthony Giddens’ Versuch der Grund-
legung der Sozialwissenschaften in einer ›doppelten Hermeneutik‹. Ähn-
lich wie Bourdieu argumentiert auch Giddens für eine Neukonzipierung 
des Verhältnisses des soziologischen Wissens zur Ebene von Praxis und 
Alltag. Zum einen gelte es zu berücksichtige, dass bei der Wissenskonsti-
tution die »immersion of the observer in a form of life« (Giddens 1976: 
149) immer schon vorausgesetzt ist und man es also niemals mit ›objekti-
ven‹, sondern vorstrukturierten Daten zu tun hat. ›Verstehen‹ wird ent-
sprechend nicht als spezifischer methodischer Zugang der Sozialwissen-
schaften bewertet, sondern als »the ontological condition of human socie-
ty« (ebd., 151). Zum anderen sei aus demselben Grund sozialwissenschaft-
liche Begriffsbildung selbst als »a form of life in itself« und als »a mode 
of practical activity« (ebd., 162) zu begreifen. Sozialwissenschaftliches 
Wissen ist also auf doppelte Weise an das ›Leben‹ gebunden – sowohl 
hinblicklich des Objektbereichs als auch des Erkenntnissubjekts. Mit die-
ser ›Strukturierungstheorie‹ wird Giddens zu einem der wenigen Autoren, 
die den metatheoretischen Diskurs um den sozialwissenschaftlichen Erfah-
rungsbegriff am Leben gehalten haben (vgl. Matthes 1992: 120). Im Hin-
blick auf die Frage, inwiefern Giddens’ Unternehmen letztlich erfolgreich 

https://doi.org/10.14361/9783839408292-003 - am 14.02.2026, 19:17:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408292-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


›LEBEN‹ IN DER SOZIOLOGIE | 123 

 
darin gewesen ist, ein ›interpretatives Paradigma‹ in der Soziologie zu be-
festigen, scheint Matthes eher skeptisch zu sein. 

Seit Beginn der 1970er Jahre ging aus dem Bereich der angelsächsi-
schen Kulturwissenschaften eine Theoriebewegung aus, welche die in den 
Sozialwissenschaften bis dato gebräuchlichen Grundkonzepte zur Revision 
zwang. Wie sich ihr Initiator, Clifford Geertz, im Rückblick erinnert, wa-
ren die Abwendung von abstrakten theoretischen Voraussetzungen und die 
Reorientierung an wirklichkeitsnäheren Ausgangspunkten das Ursprungs-
motiv seiner Arbeit: »Wearied of slipping about on Kantian, Hegelian, or 
Cartesian iceflows, I wanted to walk« (2000: xii). Auch wenn Geertz seine 
philosophischen Quellen weitgehend im Dunkeln hielt (vgl. Colson 1975: 
638), zeigen seine Anstrengungen unübersehbare Affinitäten zu den Hero-
en der linguistischen Wende – insbesondere Wittgenstein – aber ebenso 
zum amerikanischen Pragmatismus und zur Hermeneutik. An seiner eige-
nen Zunft kritisierte Geertz das Festhalten an einer »›stratigraphic‹ con-
ception of the relations between the various aspects of human existence« 
(Geertz 1973: 44), in der die verschiedenen Aspekte des menschlichen 
Weltzugangs voneinander separiert betrachtet würden. Dieses Wirklich-
keitsmodell wollte er dagegen durch ein ›synthetisches‹ Modell ersetzt ha-
ben, »in which biological, psychological, sociological, and cultural factors 
can be treated as variables within unitary systems of analysis« (ebd.). 
Gleichwohl man sich hier unmittelbar an Diltheys Strukturtheorie erinnert 
fühlen mag, sucht man bei Geertz vergebens nach einer aufschlussreichen 
Referenz auf Dilthey. 

Ganz anders bei einem weiteren Protagonisten des ›cultural turn‹, der 
am Ende seines Lebens über zufällige Wege zu Dilthey fand und ihn 
schließlich zum Zentrum seiner theoretischen Anstrengungen machte.21 
Ähnlich wie Tenbruck der Soziologie die ›Abschaffung des Menschen‹ 
vorhielt, bemängelte auch Victor Turner an der Anthropologie das »syste-
matic dehumanizing of the human subjects« (1988: 72) sowie eine »de-
hydration of social life« (1982: 91). In Dilthey war er eines Erfahrungs-
begriffes fündig geworden, der über die als ungenügend empfundene, 
funktionalistisch verkürzte Konzipierung in der ›British Social Anthropo-
logy‹ hinausging. Nach intensiver Lektüre von dessen Arbeiten entwickel-
te Turner schließlich eine ›Anthropology of Experience‹ (vgl. Šuber: im 
Erscheinen), für welche Dilthey zum intellektuellen Paten berufen wurde 
(vgl. Bruner 1986: 4). ›Erfahrung‹ wurde hier nicht mehr auf Sinneswahr-
nehmung beschränkt, sondern stattdessen die ›gelebte Erfahrung‹ (»lived 
experience«) – »as thought and desire, as word and image« – zur »primary 
reality« (ebd., 5) stipuliert. Diese konzeptionellen Ausgangspunkte ver-
band Turner schließlich mit seinen ethnographischen Beobachtungen und 
schärfte daraufhin seinen einflussreichen sozial-dramaturgischen Ansatz. 

                                              
21 Siehe Szakolzai, in diesem Band. 

https://doi.org/10.14361/9783839408292-003 - am 14.02.2026, 19:17:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408292-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


124 | DANIEL ŠUBER

 
In ganz ähnliche Richtung wie Turner wollte auch eine weitere Vertre-

terin der Britischen Sozialanthropologie, Mary Douglas, stoßen. Sie entwi-
ckelte (gemeinsam mit Steven Nye) eine ›Critique of the Social Science‹ 
(Douglas/Nye 1998). Auch hier wurde die Einseitigkeit des sozialwissen-
schaftlichen Subjektbegriffs attackiert und konkret beklagt, dass »the 
social sciences’ description of the self does not refer to a social being« 
(ebd., 89). Ihre Suche nach den in den Sozialwissenschaften ›vermißten 
Personen‹ endete schließlich in einer Typlogie von vier unterschiedlichen 
Subjektkonzepten (ebd., 109ff.). Dass es aus heutiger Sicht noch immer 
eines grundlagentheoretischen Reflexionsprozesses bedarf, belegt viel-
leicht am eindringlichsten die Aussage Johannes Fabians, der für einen 
anthropologischen Ansatz warb, der die Bedeutung von Leidenschaft (im 
doppelten Sinne) und Ekstase für die anthroplogische Erkenntnis 
hervorhob, welcher zufolge ein solcher Versuch noch immer – im Jahre 
2001! – algemein als »skandalös« (2001: 31) empfunden würde. Die 
jüngst zu beobachtende, insbesondere von den ›Cultural Studies‹ 
angestoßene, Öffnung auf Dimensionen des ›Sehens‹, ›Hörens‹ (Bull/Back 
2004), ›Berührens‹ (Classen 2005) und ›Riechens‹ (Drobnick 2006) darf 
man vielleicht schon als ›Durchbruch‹ werten. 

Literatur  

Acham, Karl (1985). »Diltheys Beitrag zur Theorie der Kultur- und Sozialwis-

senschaften«. In: Dilthey-Jahrbuch für Philosophie und Geschichte der 

Geisteswissenschaften 3. Jg. S. 9-51. 

Adair-Toteff, Christopher (1994). »Kant’s Philosophical Influence on Classical 

German Sociology: Simmel’s ›Exkurs über das Problem: Wie ist Gesell-

schaft möglich?‹«. In: Simmel Newsletter 4 Jg., Heft 1. S. 3-8. 

Agamben, Giorgio (2002). Homo sacer. Frankfurt/Main: Suhrkamp. 

Antoni, Carlo (1950). Vom Historismus zur Soziologie. Stuttgart: Koehler. 

Apel, Karl-Otto (1981), »Die Entfaltung der ›sprachanalytischen‹ Philosophie 

und das Problem der ›Geisteswissenschaften‹«. In: Ders.: Transformation der 

Philosophie II: Das Apriori der Kommunikationsgemeinschaft. Frank-

furt/Main: Suhrkamp. S. 28-95. 

Baier, Horst (1981/82). »Die Gesellschaft – ein langer Schatten des toten Gottes. 

Friedrich Nietzsche und die Entstehung der Soziologie aus dem Geist der 

Décadence«. In: Nietzsche-Studien 10/11. Jg. S. 6-33. 

Bourdieu, Pierre (1999). Sozialer Sinn. Kritik der theoretischen Vernunft. Frank-

furt/Main: Suhrkamp. 

Bruner, Edward M. (1986), »Experience and its Expressions«. In: Turner, Victor 

W./Bruner, Edward M. (Hg.): The Anthropology of Experience. Urbana: 

University of Illinois Press. S. 3-30. 

https://doi.org/10.14361/9783839408292-003 - am 14.02.2026, 19:17:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408292-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


›LEBEN‹ IN DER SOZIOLOGIE | 125 

 
Bull, Michael/Back, Les (Hg.) (2004). The Auditory Culture Reader. Oxford: 

Berg. 

Bühl, Walter L. (1972). Verstehende Soziologie. Grundzüge und Entwicklungs-

tendenzen. München: Nymphenburger. 

Clam, Jean (2002). Was heißt, sich an Differenz statt an Identität orientieren? 

Zur De-ontologisierung in Philosophie und Sozialwissenschaft. Konstanz: 

Universitätsverlag Konstanz. 

Classen, Constance (Hg.) (2005). The Book of Touch. Oxford: Berg. 

Delitz, Heike (2006). »Helmuth Plessners Wissenssoziologie. Potenzierte Refle-

xivität der klassischen Wissenssoziologie«. In: Sociologia Internationalis 44. 

Jg., Heft 2. S. 167-191. 

Dierse, Ulrich/Rothe, Klaus (1980). »Art. ›Leben‹«. In: Ritter, Joachim (Hg.): 

Historisches Wörterbuch der Philosophie. Bd. 5. Basel: Schwabe & Co: Sp. 

71-97. 

Dilthey, Wilhelm (1957). Gesammelte Schriften V: Die Geistige Welt. Einlei-

tung in die Philosophie des Lebens. Stuttgart: Teubner. 

Dilthey, Wilhelm (1957). Gesammelte Schriften VII: Der Aufbau der geschicht-

lichen Welt in den Geisteswissenschaften. Stuttgart: Teubner. 

Dilthey, Wilhelm (1959). Gesammelte Schriften I: Einleitung in die Geisteswis-

senschaften. Versuch einer Grundlegung für das Studium der Gesellschaft 

und der Geschichte. Stuttgart: Teubner. 

Dilthey, Wilhelm (1982). Gesammelte Schriften XIX. Grundlegung der Wissen-

schaften vom Menschen, der Gesellschaft und der Geschichte. Ausarbeitun-

gen und Entwürfe zum zweiten Band der Einleitung in die Geisteswissen-

schaften (ca. 1870 - 1895). Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht. 

Dilthey, Wilhelm (1990). Gesammelte Schriften XX: Logik und System der phi-

losophischen Wissenschaften. Vorlesungen zur erkenntnistheoretischen Lo-

gik und Methodologie (1864 - 1903). Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht. 

Dilthey, Wilhelm (1993). Der Aufbau der geschichtlichen Welt in den Geistes-

wissenschaften. Frankfurt/Main: Suhrkamp. 

Douglas, Mary/Ney, Steven (1998). Missing Persons. A Critique of the Social 

Science. Berkeley: University of California Press. 

Drobnick, Jim (Hg.) (2006). Smell Culture Reader. Oxford: Berg. 

Durkheim, Émile (1987). Schriften zur Soziologie der Erkenntnis. Frank-

furt/Main: Suhrkamp. 

Eberle, Thomas S. (2000). Lebensweltanalyse und Handlungstheorie. Beiträge 

zur verstehenden Soziologie. Konstanz: Universitätsverlag Konstanz. 

Endreß (2001). »Zur Historizität soziologischer Gegenstände und ihren Implika-

tionen für eine wissenssoziologische Konzeptualität von Soziologiegeschich-

te«. In: Jahrbuch für Soziologiegeschichte 1997/98. Opladen: Leske & Bud-

rich. S. 65-90. 

Fabian, Johannes (2001). Anthopology with an Attitude: Critical Essays. Stan-

ford: Stanford University Press. 

https://doi.org/10.14361/9783839408292-003 - am 14.02.2026, 19:17:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408292-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


126 | DANIEL ŠUBER

 
Fellmann, Ferdinand (1980). »Simmels Theorie der historischen Erkenntnis und 

die Befreiung vom Historismus«. In: Archiv für Geschichte der Philosophie 

62. Jg. S. 164-184. 

Fellmann, Ferdinand (1993). Lebensphilosophie. Elemente einer Theorie der 

Selbsterfahrung. Reinbek: Rowohlt. 

Fischer, Karsten (1999). ›Verwilderte Selbsterhaltung‹. Zivilisationstheoretische 

Kulturkritik bei Nietzsche, Freud, Weber und Adorno. Berlin: Akademie-

Verlag. 

Fischer, Joachim (2004). »Leben – das ›grenzrealisierende Ding‹. Philosophische 

Anthropologie als Doppelkorrektiv von Genombiologie und Biomachtdisk-

kurs«. In: Bröckling, Ulrich/Bühler, Benjamin/Hahn, Marcus et al. (Hg.): 

Disziplinen des Lebens. Zwischen Anthropologie, Literatur und Politik. Tü-

bingen: Narr. S. 61-71. 

Fitzi, Gregor (1996). »Darstellungen der Simmelschen Lebensphilosophie«. In: 

Simmel Newsletter 6. Jg., Heft 1. S. 89-92. 

Fitzi, Gregor (2002). Soziale Erfahrung und Lebensphilosophie. Georg Simmels 

Beziehung zu Henri Bergson. Konstanz: Universitätsverlag Konstanz. 

Gebhard, Jürgen (1992). »Gibt es ›wissenschaftliche‹ Erfahrung vom Menschli-

chen?«. In: Schneider, Hans Julius/Inhetveen, Rüdiger (Hg.): Enteignen uns 

die Wissenschaften? Zum Verhältnis zwischen Erfahrung und Empirie. 

München: Fink. S. 61-80. 

Giddens, Anthony (1976). New rules of sociological method: a positive critique 

of interpretative sociologies. Oxford: Polity Press. 

Griffioen, Sander (1998), »Rickert, Windelband, Hegel und das Weltanschau-

ungsbedürfnis«. In: Krijnen, Christian/Orth, Ernst Wolfgang (Hg.): Sinn, 

Wert, Geltung. Neukantianische Motive in der modernen Kulturphilosophie. 

Würzburg: Königshausen & Neumann. S. 57-72. 

Gross, Neil (1997).»Durkheim’s Pragmatism Lectures: A Contextual Interpreta-

tion«. In: Sociological Theory 15. Jg., Heft 2. S. 126-149. 

Gurwitsch, Aron (1971), »Einführung«. In: Alfred Schütz. Gesammelte Aufsätze 

I: Das Problem der sozialen Wirklichkeit. Den Haag: Nijhoff. S. XV-

XXXVIII. 

Habermas, Jürgen (1999). »Hermeneutische und analytische Philosophie. Zwei 

komplementäre Spielarten der linguistischen Wende«. In: Ders.: Wahrheit 

und Rechtfertigung. Philosophische Aufsätze. Frankfurt/Main: Suhrkamp. S. 

65-101. 

Hahn, Alois (1999). »Die Systemtheorie Wilhelm Diltheys. Für Niklas Luh-

mann«. In: Berliner Journal für Soziologie 9. Jg. S. 5-24. 

Hardt, Michael/Negri, Antonio (2002). Empire - die neue Weltordnung. Frank-

furt/Main: Campus. 

Häußling, Roger (2000). Nietzsche und die Soziologie. Zum Konstrukt des Ü-

bermenschen, zu dessen anti-soziologischen Implikationen und zur soziolo-

gischen Reaktion auf Nietzsches Denken. Würzburg: Königshausen & Neu-

mann. 

https://doi.org/10.14361/9783839408292-003 - am 14.02.2026, 19:17:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408292-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


›LEBEN‹ IN DER SOZIOLOGIE | 127 

 
Hegel, Georg Wilhelm Friedrich (1986). Phänomenologie des Geistes. Frank-

furt/Main: Suhrkamp. 

Heidegger, Martin (1988). Gesamtausgabe 63: Ontologie. Hermeneutik der Fak-

tizität (SS 1923). Frankfurt/Main: Klostermann. 

Heilmann-Vollmer, Hanne-Lore (1985). »Bibliographie Populäre Lebensphilo-

sophie und Lebensorientierung in Zeitschriften innerhalb des zweiten Drit-

tels des 19. Jahrhunderts«. In: Dilthey-Jahrbuch für Philosophie und Ge-

schichte der Geisteswissenschaften 3. Jg. S. 285-308. 

Hennis, Wilhelm (1987a). Max Webers Fragestellung. Studien zur Biographie 

des Werks. Tübingen: Mohr. 

Hennis, Wilhelm (1987b). »Die Spuren Nietzsches im Werk Max Webers«. In: 

Nietzsche-Studien 16. Jg. S. 382-404. 

Hettling, Manfred (1997). »Das Unbehagen in der Erkenntnis. Max Weber und 

das ›Erlebnis‹«. In: Simmel Newsletter 7. Jg., Heft 1. S. 49-65. 

Hollier, Denis (1995). Le Collège de Sociologie 1937 - 1939. Paris: Gallimard. 

Husserl, Edmund (1959). Husserliana VIII: Erste Philosophie (1923 - 24). Zwei-

ter Teil: Theorie der phänomenologischen Reduktion. Den Haag: Nijhoff. 

Husserl, Edmund (1962). Husserliana VI: Die Krisis der europäischen Wissen-

schaften und die transzendentale Phänomenologie. Eine Einleitung in die 

phänomenologische Philosophie. Den Haag: Nijhoff. 

Husserl, Edmund (1976). Husserliana III/1: Ideen zu einer reinen Phänomenolo-

gie und phänomenologischen Philosophie 1. Allgemeine Einführung in die 

reine Phänomenologie. Den Haag: Nijhoff. 

Husserl, Edmund (1993). Husserliana XXIX: Die Krisis der europäischen Wis-

senschaften und die transzendentale Phänomenologie. Ergänzungsband. Tex-

te aus dem Nachlaß 1934-1937. Den Haag: Nijhoff. 

Jay, Martin (2006). Songs of Experience. Modern American and European 

Variations on a Universal Theme. Berkeley: University of California Press. 

Joas, Hans (1987). »Durkheim und der Pragmatismus. Bewußtseinspsychologie 

und die soziale Konstitution der Kategorien«. In: Émile Durkheim. Schriften 

zur Soziologie der Erkenntnis. Frankfurt/Main: Suhrkamp. S. 257-288. 

Kerckhoven, Guy van (1984). »Die Grundsätze von Husserls Konfrontation mit 

Dilthey im Lichte der geschichtlichen Selbstzeugnisse«. In: Orth, Ernst 

Wolfgang (Hg.): Dilthey und der Wandel des Philosophiebegriffs seit dem 

19. Jahrhundert. Freiburg: Alber. S. 134-177. 

Kerckhoven, Guy van/Lessing, Hans-Ulrich (1994-95). »Psychologie als Erfah-

rungswissenschaft. Zu Diltheys Psychologie-Vorlesungen der siebziger und 

achtziger Jahre«. In: Dilthey-Jahrbuch für Philosophie und Geschichte der 

Geisteswissenschaften 9. Jg. S. 66-91. 

Kettler, David/Meja, Volker/Stehr, Nico (1980). »Einleitung«. In: Karl Mann-

heim. Strukturen des Denkens. Frankfurt/Main: Suhrkamp. S. 9-31. 

Koppetsch, Cornelia (2001). »Heidegger und die Theorie der Praxis«. In: Weiß, 

Johannes (Hg.): Die Jemeinigkeit des Mitseins. Die Daseinsanalytik Martin 

https://doi.org/10.14361/9783839408292-003 - am 14.02.2026, 19:17:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408292-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


128 | DANIEL ŠUBER

 
Heideggers und die Kritik der soziologischen Vernunft. Konstanz: Universi-

tätsverlag Konstanz. S. 345-370. 

Koselleck, Reinhart (1991). »Wie sozial ist der Geist der Wissenschaften? Zur 

Abgrenzung der Sozial- und Geisteswissenschaften«. In: Frühwald, Wolf-

gang/Jauß, Hans Robert/Koselleck, Reinhart et al. (Hg.): Geisteswissen-

schaften heute. Eine Denkschrift. Frankfurt/Main: Suhrkamp. S. 112-141. 

Krasnodebski, Zdzislaw (2003). »Alfred Schütz und die ›soziologische‹ Aneig-

nung der Phänomenologie«. In: Srubar, Ilja/Vaitkus, Steven (Hg.): Phäno-

menologie und soziale Wirklichkeit. Entwicklungen und Arbeitsweise. Op-

laden: Leske & Budrich. S. 111-122. 

Krijnen, Christian (2001). Nachmetaphysischer Sinn. Eine problemgeschichtli-

che und systematische Studie zu den Prinzipien der Wertphilosophie Hein-

rich Rickerts. Würzburg: Königshausen & Neumann. 

Krüger, Hans-Peter/Lindemann, Gesa (2006). »Vorwort zur Reihe«. In: Dies.

(Hg.): Philosophische Anthropologie im 21. Jahrhundert. Berlin: Akademie 

Verlag. S. 7-9. 

Kühne-Bertram, Gudrun (1983). »Bibliographie der populären Lebensphiloso-

phie des 19. Jahrhunderts in Deutschland«. In: Dilthey-Jahrbuch für Philo-

sophie und Geschichte der Geisteswissenschaften 1. Jg. S. 289-305. 

Kühne-Bertram, Gudrun (2004). »Vorbericht der Herausgeberin«. In: Wilhelm 

Dilthey. Gesammelte Schriften XXIV: Logik und Wert. Späte Vorlesungen, 

Entwürfe und Fragmente zur Strukturpsychologie, Logik und Wertlehre (ca. 

1904-1911). Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht. S. XIII-XL. 

Landmann, Michael (1968). »Einleitung des Herausgebers«. In: Georg Simmel. 

Das individuelle Gesetz. Philosophische Exkurse. Frankfurt/Main: Suhr-

kamp. S. 7-29. 

Lembeck, Karl-Heinz (1988). Gegenstand Geschichte. Geschichtswissenschafts-

theorie in Husserls Phänomenologie. Dordrecht: Kluwer. 

Lenk, Kurt (1964). »Das tragische Bewußtsein in der deutschen Soziologie«. In: 

Kölner Zeitschrift für Soziologie und Sozialpsychologie 16. Jg. S. 257-287. 

Lessing, Hans-Ulrich (1984). Die Idee einer Kritik der historischen Vernunft. 

Wilhelm Diltheys erkenntnistheoretisch-logisch-methodologische Grundle-

gung der Geisteswissenschaften. Freiburg: Alber. 

Lichtblau, Klaus (1994). »Kausalität oder Wechselwirkung? Max Weber und 

Georg Simmel im Vergleich«. In: Wagner, Gerhard/Zipprian, Heinz (Hg.): 

Max Webers Wissenschaftslehre. Interpretation und Kritik. Frankfurt/Main: 

Suhrkamp. S. 527-562. 

Lieber, Hans-Joachim (1974). »Die deutsche Lebensphilosophie und ihre Fol-

gen«. In: Ders.: Kulturkritik und Lebensphilosophie. Studien zur deutschen 

Philosophie der Jahrhundertwende. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchge-

sellschaft. S. 106-127. 

Luckmann, Thomas (1980). »Philosophie, Sozialwissenschaft und Alltagsleben«. 

In: Ders.: Lebenswelt und Gesellschaft. Grundstrukturen und geschichtliche 

Wandlungen. Paderborn: Schöningh. S. 9-55. 

https://doi.org/10.14361/9783839408292-003 - am 14.02.2026, 19:17:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408292-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


›LEBEN‹ IN DER SOZIOLOGIE | 129 

 
Luckmann, Thomas (1999). »Das kosmologische Fiasko der Soziologie«. In: 

Hitzler, Ronald/Reichertz, Jo/Schröer, Norbert (Hg.): Hermeneutische Wis-

senssoziologie. Standpunkte zu einer Theorie der Interpretation. Konstanz: 

Universitätsverlag Konstanz. S. 309-318. 

Maffesoli, Michel (1986). Der Schatten des Dionysos. Zu einer Soziologie des 

Orgiasmus. Frankfurt/Main: Syndikat. 

Mannheim, Karl (1980). Strukturen des Denkens. Frankfurt/Main: Suhrkamp. 

Manzei, Alexandra/Gutmann, Mathias/Gamm, Gerhard (2005). »Vorwort«. In: 

Dies. (Hg.): Zwischen Anthropologie und Gesellschaftstheorie. Zur Renais-

sance Helmuth Plessners im Kontext der modernen Lebenswissenschaften. 

Bielefeld: transcript. S. 7-11. 

Marroquín, Carlos (2005). Die Religionstheorie des Collège de Sociologie. Von 

den irrationalen Dimensionen der Moderne. Berlin: Parerga-Verlag. 

Matthes, Joachim (1992). »Über das Erfahren von Erfahrung. Von den Schwie-

rigkeiten des erfahrungswissenschaftlich orientierten Soziologen, mit gesell-

schaftlicher Erfahrung umzugehen«. In: Schneider, Hans Julius/Inhetveen, 

Rüdiger (Hg.): Enteignen uns die Wissenschaften? Zum Verhältnis zwischen 

Erfahrung und Empirie. München: Fink. S. 101-123. 

Misch, Georg (1984). »Die Idee der Lebensphilosophie in der Theorie der Geis-

teswissenschaften«. In: Rodi, Frithjof/Lessing, Hans-Ulrich (Hg.): Materia-

lien zur Philosophie Wilhelm Diltheys. Frankfurt/Main: Suhrkamp. S. 132-

146. 

Moebius, Stephan (2006). Die Zauberlehrlinge. Soziologiegeschichte des Col-

lège de Sociologie (1937-1939). Konstanz: Universitätsverlag Konstanz. 

Moebius, Stephan (im Erscheinen). »Über die kollektive Repräsentation des Le-

bens und des Sakralen. Die Verknüpfung von Durkheim und Nietzsche in 

Geschichte und Gegenwart der Soziologie und Kulturanthropologie«. In: 

Rehberg, Karl-Siegbert (Hg.): Die Natur der Gesellschaft. Verhandlungen 

des 33. Kongresses der Deutschen Gesellschaft für Soziologie. Frank-

furt/Main: Campus. 

Moebius, Stephan/Papilloud, Christian (Hg.) (2006). Gift - Marcel Mauss’ Kul-

turtheorie der Gabe. Wiesbaden: VS Verlag für Sozialwissenschaften. 

Morikawa, Takemitsu (2001). Handeln, Welt und Wissenschaft. Zur Logik, Er-

kenntnistheorie und Wissenschaftstheorie der Kulturwissenschaften bei 

Friedrich Gottl und Max Weber. Wiesbaden: DUV. 

Müller, Horst (1960). Lebensphilosophie und Religion bei Georg Simmel. Ber-

lin: Duncker & Humblot. 

Nietzsche, Friedrich (1972). »Unzeitgemäße Betrachtungen. Zweites Stück: 

Vom Nutzen und Nachteil der Historie für das Leben«. In: Colli, Gior-

gio/Montinari, Mazzino (Hg.): Friedrich Nietzsche. Werke. Kritische Ge-

samtausgabe. Bd. III, 1. Berlin: de Gruyter. S. 239-330. 

Orth, Ernst Wolfgang (1999). Edmund Husserls Krisis der europäischen Wissen-

schaften und die transzendentale Phänomenologie. Vernunft und Kultur. 

Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft. 

https://doi.org/10.14361/9783839408292-003 - am 14.02.2026, 19:17:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408292-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


130 | DANIEL ŠUBER

 
Piepmeier, Rainer (1980). »Leben«. In: Ritter, Joachim (Hg.): Historisches Wör-

terbuch der Philosophie. Bd. 5. Basel: Schwabe & Co. Sp. 62-71. 

Plé, Bernhard (1994/95). »Anknüpfungen der Wissenssoziologie Mannheims an 

die Verstehensproblematik bei Dilthey. Zur Rolle der ›Weltanschauungen‹ 

als kulturelles und wissenschaftliches Problem«. In: Dilthey-Jahrbuch für 

Philosophie und Geschichte der Geisteswissenschaften 9. Jg. S. 293-317. 

Pöggeler, Otto (1963). Der Denkweg Martin Heideggers. Pfullingen: Neske. 

Pöggeler, Otto (1989). »Die Krise des phänomenologischen Philosophiebegriffs 

(1929)«. In: Ders./Jamme, Christoph (Hg.): Phänomenologie im Widerstreit. 

Zum 50. Todestag Edmund Husserls. Frankfurt/Main: Suhrkamp. S. 255-

278. 

Raab, Jürgen/Pfadenhauer, Michaela/Stegmaier, Peter et al. (Hg.) (2008). Phä-

nomenologie und Soziologie. Positionen, Problemfelder, Analysen. Wiesba-

den: VS Verlag für Sozialwissenschaften. 

Rawls, Anne Warfield (1997). »Durkheim and Pragmatism: An old twist on a 

contemporary debate«. In: Sociological Theory 15. Jg., Heft 1. S. 5-29. 

Rawls, Anne Warfield (2004). Epistemology and Practice. Durkheim’s ›The 

Elementary Forms of Religious Life‹. Cambridge: Cambridge University 

Press. 

Rehberg, Karl-Siegbert (1981). »Philosophische Anthropologie und die ›Sozio-

logisierung‹ des Wissens vom Menschen. Einige Zusammenhänge zwischen 

einer philosophischen Denktradition und der Soziologie in Deutschland«. In: 

Lepsius, M. Rainer (Hg.): Soziologie in Deutschland und Österreich 1918-

1945. Sonderheft 23 der Kölner Zeitschrift für Soziologie und Sozialpsycho-

logie. Opladen: Westdeutscher Verlag. S. 160-198. 

Renn, Joachim/Srubar, Ilja/Wenzel, Ulrich (Hg.) (2005). Kulturen vergleichen: 

sozial- und kulturwissenschaftliche Grundlagen und Kontroversen. Wiesba-

den: Verlag für Sozialwissenschaften. 

Richman, Michèle H. (2002). Sacred Revolutions: Durkheim and the Collège de 

Sociologie. Minneapolis, Minn.: University of Minnesota Press. 

Rickert, Heinrich (1921). System der Philosophie. Tübingen: Mohr. 

Rickert, Heinrich (1922) »Philosophie des Lebens. Darstellung und Kritik der 

philosophischen Modeströmungen unserer Zeit«. Tübingen: Mohr. 

Rickert, Heinrich (1999). Philosophische Aufsätze. Tübingen: Mohr. 

Riedel, Manfred (1978). Verstehen oder Erklären? Zur Theorie und Geschichte 

der hermeneutischen Wissenschaften. Stuttgart: Klett-Cotta. 

Ringer, Fritz K. (1987). Die Gelehrten. Der Niedergang der deutschen Mandari-

ne 1890 - 1933. Stuttgart: Klett-Cotta. 

Schmaus, Warren (2007). »Understanding and Explanation in France: From 

Maine de Biran’s méthode psychologique to Durkheim's Les Formes élé-

mentaires de la vie religieuse«. In: Feest, Uljana (Hg.): Historical Perspec-

tives on Erklären and Verstehen: An Interdisciplinary Workshop. Berlin: 

Max Planck Institut für Wissenschaftsgeschichte. S. 83-100. 

https://doi.org/10.14361/9783839408292-003 - am 14.02.2026, 19:17:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408292-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


›LEBEN‹ IN DER SOZIOLOGIE | 131 

 
Schnädelbach, Herbert (1974). Geschichtsphilosophie nach Hegel. Die Probleme 

des Historismus. Freiburg: Alber. 

Schnädelbach, Herbert (2000). »›Erkenntnis der Erkenntnis‹? Eine Verteidigung 

der Erkenntnistheorie«. In: Schnädelbach, Herbert (Hg.): Philosophie in der 

modernen Kultur. Vorträge und Abhandlungen 3. Frankfurt/Main: Suhr-

kamp. S. 163-186. 

Schütz, Alfred (2004). Alfred Schütz Werkausgabe II: Der sinnhafte Aufbau der 

sozialen Welt. Eine Einleitung in die verstehende Soziologie. Konstanz: U-

niversitätsverlag Konstanz. 

Seyfert, Robert (2006). »Wissen des Lebens. Lebenssoziologische Beiträge zur 

Wissenssoziologie«. In: Sociologia Internationalis 44. Jg., Heft 2. S. 193-

215. 

Simmel, Georg (1957). »Vom Wesen des historischen Verstehens«. In: Land-

mann, Michael (Hg.): Brücke und Tür. Stuttgart: Koehler. S. 59-85. 

Simmel, Georg (1997). Georg-Simmel-Gesamtausgabe 9: Kant. Die Probleme 

der Geschichtsphilosophie (Zweite Fassung 1905/1907). Frankfurt/Main: 

Suhrkamp. 

Simmel, Georg (2000). Georg-Simmel-Gesamtausgabe 13: Aufsätze und Ab-

handlungen 1909-1918. Frankfurt/Main: Suhrkamp. 

Soeffner, Hans-Georg (2004). Auslegung des Alltags – Der Alltag der Ausle-

gung. Konstanz: Universitätsverlag Konstanz. 

Spranger, Eduard (1980). »Leben und Wissenschaft«. In: Ders.: Gesammelte 

Schriften VI: Grundlagen der Geisteswissenschaften. Tübingen: Niemeyer. 

S. 91-103. 

Srubar, Ilja (1983). »Abkehr von der transzendentalen Phänomenologie. Zur phi-

losophischen Position des späten Schütz«. In: Grathoff, Richard/Waldenfels, 

Bernhard (Hg.): Sozialität und Intersubjektivität. München: Fink. S. 68-84. 

Stagl, Justin/Reinhard, Wolfgang (2005). »Einleitung«. In: Dies. (Hg.): Grenzen 

des Menschseins. Probleme einer Definition des Menschlichen. Wien: Böh-

lau. S. 9-29. 

Stauth, Georg/Turner, Bryan S. (1986). »Nietzsche in Weber«. In: Zeitschrift für 

Soziologie 15. Jg. S. 81-94. 

Stauth, Georg (1994). »Kulturkritik und affirmative Kultursoziologie. Friedrich 

Nietzsche, Max Weber und die Wissenschaft von der menschlichen Kultur«. 

In: Wagner, Gerhard/Zipprian, Heinz (Hg.): Max Webers Wissenschaftsleh-

re. Interpretation und Kritik. Frankfurt/Main: Suhrkamp. S. 167-198. 

Stegmaier, Werner (1997). Interpretationen. Hauptwerke der Philosophie. Von 

Kant bis Nietzsche. Stuttgart: Reclam. 

Ströker, Elisabeth (1997/98). »Georg Misch und die Phänomenologie«. In: Dil-

they-Jahrbuch für Philosophie und Geschichte der Geisteswissenschaften 11. 

Jg. S. 145-159. 

Šuber, Daniel (2006). »›Existenz‹ und ›Denken‹. Zu den (lebens)philosophischen 

Grundlagen der Wissenssoziologie Mannheims«. In: Tänzler, Dirk/ 

Knoblauch, Hubert/Soeffner, Hans-Georg (Hg.): Neue Perspektiven der 

https://doi.org/10.14361/9783839408292-003 - am 14.02.2026, 19:17:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408292-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


132 | DANIEL ŠUBER

 
Wissenssoziologie. Zur Aktualität eines Forschungsparadigmas. Thomas 

Luckmann zum 75. Geburtstag. Konstanz: Universitätsverlag Konstanz. S. 

235-270. 

Šuber, Daniel (2007). Die soziologische Kritik der philosophischen Vernunft. 

Zum Verhältnis von Soziologie und Philosophie um 1900. Bielefeld: transc-

ript. 

Šuber, Daniel (2008). »Phänomenologie/Lebensphilosophie. Zu einem zentralen 

Kapitel im Streit um die Phänomenologie«. In: Raab, Jürgen/Pfadenhauer, 

Michaela/Stegmaier, Peter et al. (Hg.): Phänomenologie und Soziologie. Po-

sitionen, Problemfelder, Analysen. Wiesbaden: VS Verlag für Sozialwissen-

schaften. S. 109-120. 

Šuber, Daniel (im Erscheinen). »Dilthey’s Theory of Knowledge and Its Poten-

tial for Anthropological Theory«. In: Kumar Giri, Ananta/Clammer, John 

(Hg.): Philosophy and Anthropology: Border Crossing and Transformations. 

Tenbruck, Friedrich H. (1959). »Die Genesis der Methodologie Max Webers«. 

In: Kölner Zeitschrift für Soziologie und Sozialpsychologie 11. Jg. S. 573-

630. 

Tenbruck, Friedrich H. (1984). Die unbewältigten Sozialwissenschaften oder die 

Abschaffung des Menschen. Graz: Styria. 

Tenbruck, Friedrich H. (1994). »Neukantianismus als Philosophie der modernen 

Kultur«. In: Orth, Ernst Wolfgang/Holzhey, Helmut (Hg.): Neukantianismus. 

Perspektiven und Probleme. Würzburg: Königshausen & Neumann. S. 71-

87. 

Tiryakian, Edward A. (1965). »Existential Phenomenology and the Sociological 

Tradition«. In: American Sociological Review 30. Jg. S. 674-688. 

Vollhardt, Friedrich (1986). »Nachwort«. In: Heinrich Rickert. Kulturwissen-

schaft und Naturwissenschaft. Stuttgart: Reclam. S. 185-207. 

Wanstrat, Renate (1950). »Das sozialwissenschaftliche Verstehen bei Dilthey 

und Max Weber«. In: Schmollers Jahrbuch 70. Jg. S. 19-44. 

Weber, Max (1968). Gesammelte Aufsätze zur Wissenschaftslehre. Tübingen: 

Mohr. 

Weiß, Johannes (1992). »Das Verstehen des Lebens und die verstehende Sozio-

logie (Dilthey und Weber)«. In: Annali di Sociologia/Soziologisches Jahr-

buch 8. Jg. S. 353-368. 

Weiß, Johannes (1993). »Die Soziologie und die Aufhebung der Philosophie«. 

In: Weiß, Johannes (Hg.): Vernunft und Vernichtung. Zur Philosophie und 

Soziologie der Moderne. Opladen: Westdeutscher Verlag. S. 46-56. 

Weiß, Johannes (Hg.) (2001). Die Jemeinigkeit des Mitseins. Die Daseinsanaly-

tik Martin Heideggers und die Kritik der soziologischen Vernunft. Konstanz: 

Universitätsverlag Konstanz. 

 

https://doi.org/10.14361/9783839408292-003 - am 14.02.2026, 19:17:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408292-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

