
64 Nietzsches Architektur der Erkennenden

bei den Entwerfern kultiviert wird, führt in der konkreten Praxis eher zur Verstärkung

des gesetzlichenRahmens,der tendenziell dieArchitektur auf denunzureichendkleinen

gemeinsamenNenner bringt.Weder derKünstlerarchitekt nochder verkleideteWissen-

schaftler sind fähig, eine überzeugende Vision zu vermitteln, solange nicht diemensch-

liche, allzumenschliche Dimension der Fiktion, bzw. ihre konkrete ›Ableitung‹ für die

Raumkultur (das räumlicheEmpfindendesMenschenbeispielsweise imSinnederSphä-

rologie Sloterdijks) dargelegt werden kann.

Raum ist wesenhaft das Eingeräumte, in seine Grenze Eingelassene […] Er ist als Ab-

stand, als Stadion, […] ein »spatium«, ein Zwischenraum. (Heidegger 5: 148ff.)

Es ist fundamental, vom Gestalt-Mythos wegzukommen, d.h. von allen logisch-mythi-

schen Ableitungen (Choay 1: 98), um dem öffentlichen Raum eine neue Dimension ver-

leihen zu können (Dimension durchaus auch im Sinne Heideggers als ›durchmessbarer

Abstand‹ verstanden, als Brücke zur Welt). Wir brauchen neue (alte) Messkriterien am

Leben. Es gilt, die Architektur noch weiter den Humanwissenschaften anzunähern! Es

heißt, die Fiktion wieder konkret werden zu lassen und am Leben zu prüfen (Habermas

und Arendt, in: Paquot). In dieser Prüfung und gemeinsamen Entwicklung liegt das In-

teresse der heutigen Interdisziplinarität, der Zusammenarbeit von Anthropologie, ko-

gnitiven Wissenschaften, Psychologie, Soziologie... Nicht auf Gesetze zählen (vertrau-

en), seien siewissenschaftlich oder künstlerisch, sondern stetig das Provisoriumverbes-

sern (und dazu helfen keine Bauvorschriften, sie verhindern dies geradezu).

So wie man zeitweise Architektur nicht klar genug als Architektur der Stadt gelehrt

hat (Städtebau nur als Aufguss des Architekturstudiums), betreibt und lehrt man heu-

te vielerorts Städtebau ohne Architektur (gerade in den für viele entferntere Diszipli-

nen zugänglichen Aufbaustudiengängen). Haben wir Platoniker Platon wirklich ernst

genug genommen? Haben wir noch eine wirkliche, wahrhaft wirkende menschliche all-

zumenschlicheRaumwissenschaft,eineWissenschaft vonetwas Inexistentem,voneiner

Fiktion?

Es giebt keinen Raum. (Das Vorurtheil der »Leere von Stoff« hat erst die Annahme von

Räumen geschaffen.) (KSA10, § 24[36])

4. Zur Ausbildung

Selbstverständlich gibt es keine zeitlose Definition der Architektur, sondern nur zeit-

und ortsbedingte Begriffsbildungen.Der ganze wissenschaftliche (Be-)Trieb allgemein-

gültiger Begriffe ist selbst nur das Phänomen einer bestimmten Zeit und Resultat ei-

nes örtlich bzw. kulturell klar begrenzbaren Ursprungs (er ist natürlich durchaus auch

kulturübergreifend als der sublimierteste Trieb der sogenannten ›kognitiven Revoluti-

on‹ zu verstehen). Zeitspanne und Verbreitung unseres Universalismus sind allerdingst

schon bedenklich groß, die wenigen Zweifel eher schirmlos verloren. »DieWüste wächst:

wehdem, derWüsten birgt…«,mahnte schonNietzsche (G: 533). So könnte esmalwieder an

der Zeit sein, eine unzeitgemäße Betrachtung der Architektur zu umreißen, keine Be-

https://doi.org/10.14361/9783839470725-008 - am 13.02.2026, 21:45:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Kapitel – Raum und Zeit 65

gleichung einer immer zeitgemäßeren und generationsbedingten Auslegung, sondern

ausgehend von einem spezifischen Röntgenbild (d.h. unserer ›künstlerischen‹ Problem-

stellung), ihre theoretischen Fundamente neu zu skizzieren.Denn auchwir Architekten

sind dem Bergen jenerWüste des Denkens verschrieben.

Denn er [Zarathustra] wollte in Erfahrung bringen, was sich inzwischen mit dem Men-

schen zugetragen habe: ob er größer oder kleiner geworden sei. Und einmal sah er eine

Reihe Häuser; da wunderte er sich und sagte: »Was bedeuten diese Häuser? Wahrlich,

keine große Seele stellte sie hin, sich zum Gleichnisse! Nahm wohl ein blödes Kind sie

aus der Spielschachtel? Daß doch ein anderes Kind sie wieder in seine Schachtel täte!«

[…] Und Zarathustra blieb stehn und dachte nach. Endlich sagte er betrübt: »Es ist alles

kleiner geworden!« (Z, »Von der verkleinernden Tugend«, § 1)

Ein indirekter Zusammenhang der Mahnung Nietzsches mit dem Schwinden unsere

›Kredibilität‹ unddemdamit verbundenenund immerhäufiger zu beobachtendenKom-

petenzwandel innerhalb der öffentlichen Raumplanungsinstitutionen wäre durchaus

denkbar. Sind jedoch die anderen Disziplinen, denen immer öfter die Oberhand in den

Planungsgremien zukommt, vom Bergen der Wüste und den bedenklichen Folgen für

den Städtebau (Koolhaas 2) ausgenommen? Wie schon erwähnt, wird die Rolle des Ar-

chitekten zunehmend auf denMaßstab einzelnerObjekte beschränkt, für übergreifende

Raumplanung und interdisziplinäre Aufgaben des Städtebaus stehen seine Kompeten-

zen jedoch immerweniger imVordergrund.Der untrennbare Zusammenhang vonHaus

und Stadt (Diener) ist heute alles andere als eine Selbstverständlichkeit. Und selbst in

Architektenkreisen ist der Konflikt zwischen Architektur und Stadt ein fundamentales,

mitunter ambivalentesThema geworden (Huet).

Problematisch sind dabei nicht die konkreten Entscheidungen der öffentlichen Auf-

traggeber, sondern derenGrundlagen, die oft fehlenden entwerferischenKompetenzen,

die eben allein durch ›Erfahrung‹ nicht kompensiert werden können. Ein vertiefter Ein-

blick in das Entwerfen ist unerlässlich, und selbst jeder eingehend theoretische Einblick

kann die konkrete Erfahrung im Entwerfen niemals ersetzen. Zu viele ›Stadtplaner‹ in

den Entscheidungsgremien und Projektteams der Administrationen waren selbst noch

nie federführend, zu viele Ausbildungen zu sogenannten ›Urbanisten‹ liefern nicht den

geringsten Einblick in das konkrete Entwerfen. Im Dialog von Auftraggeber und -neh-

mer wird dadurch ein unumgängliches konstruktives Kritikpotenzial im Entstehungs-

prozess der Stadt verspielt. Es entsteht vermehrt eine Art Vakuum an reflektierter ge-

stalterischer Stadtplanungskultur, ein bedenklicherMangel anEntwurfskultur,der auch

nicht seitens der geografischen Aspiranten kompensiert werden kann.

Das latente »Unbehagen in der Kultur« (Freud 2: 76) bzw. Unbehagen im Umgang

mit der Raumkultur resultiert dabei hauptsächlich aus der Architekturrezeption des 20.

Jh. Die Neuverteilung der Kompetenzen wird noch zusätzlich durch unsere in mancher

Hinsicht fragwürdigen Bildungsreformen im Rahmen des Bologna-Prozesses akzentu-

iert (ECTS). Verschiedene, teilweise unwägbare städtebauliche ›Disziplinen‹ (oder viel-

mehr Kreditpunkteakkumulierungen) entscheiden letztendlich über den Spielraum der

Architektur. Diese selbst wird oft zur Kulisse reduziert, immer häufiger für ›Bilbaoef-

fekte‹ in den Vordergrund gestellt, doch für die Zuständigkeit der eigentlichen Bühne

https://doi.org/10.14361/9783839470725-008 - am 13.02.2026, 21:45:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


66 Nietzsches Architektur der Erkennenden

der Stadt löst sich in den zuständigen Planungsinstitutionen dasMonopol der Architek-

ten (und der aus der Baukunst hervorgegangenen Stadtplaner) deutlich auf. Mit dieser

an sich vielleicht positivenTendenz interdisziplinärerGremienundProjektteams stellen

sich jedoch die Fragen des beschränkten, aber bedeutsamenBeitrags der Architekten im

heutigen ›Produktionsprozess‹ der Stadt undderRolle derArchitektur in unserer zeitge-

mäß oft nur rein ›dekorativen Kultur‹ (UB: 195) völlig neu. Den schon erwähnten nahezu

universalistischen Anspruch Vitruvs oder auch Albertis an die Bildung des Architekten

kannman auch heute noch exemplarischmit Le Corbusiers 1936 formulierten Forderung

ergänzen:

The architect must become the most sensitive and the best informed of art-lovers. He

must be an even better judge of plastic and aesthetic values than of his own calcu-

lations. It is by virtue of its intellectual radiance, by its smile and by its grace, that

architecture must bring men of our new mechanical civilization, not just strict utility,

but joy itself. Our task today is to light this flame – and to banish stupidity! (Boesi-

ger, B1: 6)

Die allgemeine Rolle der Architektur in der Kultur, der spezifische Beitrag der Architek-

ten zur Planung unseres Lebensraumes und die Ausbildung zum Architekten gehen da-

bei selbstverständlich immer aus einemstets neu zu vertiefendenVerständnis der Archi-

tektur hervor. Wir wollen Le Corbusiers prägnanten Appell an die Architekten kurz im

Lichte unserer verschiedenen, doch beharrlich der intellektuellen Arbeitsteilung ausge-

setzten Ausbildungen betrachten und damit das problematischeUnterfangen hervorhe-

ben, dem schon unsere Großväter der Moderne ausgesetzt waren. Aus der stetigen Fra-

ge »Was ist Architektur?« leitet sich immer wieder unsere eigentliche kulturelle Aufgabe

ab,unser spezieller Beitrag,dessen fehlendeEinbringung in die verschiedenenEntwick-

lungsprozesse des Lebensraumes aber das klar zu beobachtende Problem einer ›Lan-

desplanung der Kapitulation‹ (Koolhaas 2: 68) nur noch verschärfen wird. Das kontinu-

ierliche (philosophische)Hinterfragen unseres Verständnisses der Architektur erweitert

die Rolle der Architekturtheorie für ein gezielteres Ausbilden (das abstrakte theoretische

Fragen hat also ganz selbstverständlich immer die erneuerte konkrete Praxis zum Ziel).

DieDefinitiondesStädtebaus als »dasUnplanbareplanen« (Schwarz: 225), so,wie es 1949

prägnantRudolf Schwarz formulierte, ist keineKapitulationderPlanung selbst, sondern

der entscheidendeAusgangspunkt zu einemtieferenVerständnisdesmenschlichenEnt-

wurfsaktes. Im Gegensatz dazu jeglicher Schöpfung einen metaphysisch angehauchten

Plan (ein ›Gesetz‹) unterstellen zu wollen (und dazu zählen eben auch die sogenannten

›wissenschaftlich fundierten‹ Entwurfsansätze) führt uns lediglich in ein neu geartetes

»Elend des Historizismus« (Popper 1).

In der Ausbildung könnte sich das Bauen (Konstruieren) fast ausschließlich den Na-

turwissenschaften zuordnen lassen, allen voran der Physik und Chemie, mit der Statik

als Sonderfall derDynamik und demgesamtenBereich der Bauphysik undMaterialkun-

de.Ergänztdurcheine ›Baugeschichte‹ undeine ›experimentelleEntwurfspraxis‹ könnte

das materielle Bedürfnis einer einfachen Behausung völlig ausreichend abgedeckt wer-

den.

https://doi.org/10.14361/9783839470725-008 - am 13.02.2026, 21:45:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Kapitel – Raum und Zeit 67

Nun steht es aber, wie uns Heidegger lehrt,mit dem eigentlichen Bauen etwas kom-

plizierter. Neben dem »Errichten von Bauten, aedificare« versteht sich »bauen als pfle-

gen, lateinisch colere, cultura« (Heidegger 5: 141). In unserer Baukultur hat das Errich-

ten also eine übergeordnete Bedeutung, einen (meta-physischen) Sinn; das Bauen kann

nicht ohne das Wohnen und Denken verstanden werden. »Bauen, buan, bhu, beo ist

nämlich unser Wort ›bin‹«. Das Bauen gehört mit dieser Ansicht der Ontologie an, der

Seinslehre.Wir kommen damit unseremSachverhalt schon näher, dennHeideggers An-

näherung des Bauens an die Ontologie stellt exemplarisch den richtigen Ausblick (auf

einen meta-physischen Sinn) und gleichzeitig das eigentliche Problem (der metaphy-

sischen Tradition) dar. Der fundamentale Beitrag Heideggers liegt nicht nur in seiner

Aufnahme des Bauens in die Philosophie (wie schon viele bedeutende Philosophen vor

ihm), sondern vorallem in seiner Darstellung des Bauens als existenzielles Schaffen un-

serer Kultur. Einfacher ausgedrückt ist das Bauen (wie das Schaffen bei Nietzsche) nicht

die Frucht irgendeiner Kultur, sondern vielmehr ihre Voraussetzung.

So stellt die Architektur ganz einfach den Rahmen unseres Lebensraumes dar als

grundlegende Bühne, auf der sich unser Leben abspielt, sei es im InnenraumderHäuser

oder im ›Innenraum‹der Stadt,wie diesZevi so selbstverständlichdarstellt (vgl.Zevi: 17).

Dies kristallisiert sich in der altbekannten Beschreibung der Baukunst als derMutter al-

ler Künste oder mit Deleuze als der »erste[n] der Künste«21, aber nicht nur als einfache

Herberge oder Bühne der anderen Künste im materiellen Sinne (von der Höhle für die

Höhlenmalerei über die Rolle der Kirche als ›Tempel‹ der Kunst zum heutigen Museum

als Kunstwerk oder/und ›Behälter‹ der Kunst, mit den häufig polemischen Diskussio-

nen um den mehr oder weniger spektakulären Museumsbau), sondern mit einem An-

spruch als Kulturfundament: »Wahrhaftige Basis einer wahrhaftigen Kultur« (Wright).

(Man denke beispielsweise an den durchaus diskutablen Anspruch der Moderne, Archi-

tektur und Städtebau nicht nur funktional und spirituell in Einklang mit dem Maschi-

nenzeitalter zu bringen, also auf einen eventuellen Zeitgeist zu reagieren [CIAM 1928,

Deklaration La Sarraz], sondern sie auch als aktives [erzieherisches]Mittel zu verstehen,

um eine neue Gesellschaft zu formen.22)

Bauen–Wohnen–Denken:Man kannnicht genügend auf den ausdrucksvollen Titel

von Heideggers Vortrag zur Architektur hinweisen, auf die quasi formelhafte ›Gleich-

setzung‹ seiner Begriffsreihe. Mit dieser Wahlverwandtschaft insbesondere von Bauen

und Denken gehört nun die Architektur neben den Naturwissenschaften vor allem den

Geisteswissenschaften an. Seine allumfassende Begriffsreihe führt uns vom konkreten

technischen Bauen zum abstrakten Denken und zurück. Aber nicht umsonst steht das

alles entscheidende Wohnen in der Mitte seiner Formel. Man sollte den Titel durchaus

auchals einmanifestesProgrammzurBildungdesArchitektenverstehen,zurunbeding-

21 »Die Kunst beginnt nichtmit demLeib, sondernmit demHaus; deshalb ist die Architektur die erste

der Künste.« (Deleuze 10: 222)

22 »Das neueMilieu, daswir uns dadurch schaffen,mußuns eine neue Kultur bringen« (P. Scheerbart,

in: Conrads: 28).

https://doi.org/10.14361/9783839470725-008 - am 13.02.2026, 21:45:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


68 Nietzsches Architektur der Erkennenden

ten Verschränkung der Natur- und Geisteswissenschaftenmit denHumanwissenschaf-

ten.23

WährendderAusbildungnavigiert der FachbereichArchitektur nebendemdominie-

renden Entwerfen in der Regel zwischen den Naturwissenschaften und der bildenden

Kunst und ist je nach Ausbildungsstätte (Akademie, Fachhochschule, Technische Hoch-

schule oder Universität) mehr dem einen oder anderen Gebiet nähergerückt. An fast al-

lenHochschulen kommtden ›Humanities‹,wenn imHauptstudiumüberhaupt noch an-

geboten, eher eine Nebenrolle zu. Was die Philosophie betrifft, kann man ohne große

Übertreibung sagen, ihre seltene Erwähnung in einigen klassisch-kanonischen Texten

ist im besten Fall praktisch irrelevant, im schlimmsten gar noch kontraproduktiv (wenn

man z.B. von einer deleuzianischen Architektur zu sprechen beginnt [vgl. Lausch]). Aber

schon für Vitruv gehört die Philosophie zu den unumgänglichen Disziplinen der Bau-

kunst. Er prägt selbstverständlich noch ein für uns recht unzeitgemäßes Bild der Phi-

losophie, die einerseits mit der edlen Denkart und Standhaftigkeit der Würde des Bau-

künstlers eher der Ethik (Tugend oder auch Moral) nahesteht, und andererseits mit der

›Beschaffenheit der Dinge‹ eindeutig den heutigen Naturwissenschaften entspricht (al-

len voran der Physik und Chemie). Dies ungewohnte Bild entspringt aber ganz einfach

ausdemSachverhalt,dass die Philosophie nur einige Jahrhunderte vorVitruv ganz allge-

mein als Ursprung derWissenschaft galt, an den er im zweiten Kapitel der Baukunstmit

Thales Urstoff der Dinge erinnert (Vitruv B1: 17 u. 68).Mit seiner Umgestaltung derWelt

vom mythischen und allegorischen Bühnenbild der Götter-Menschen zur einer realen,

»physikalischen Conception der Umwelt« leiteteThales als erster Naturforscher im 6. Jh.

v. Chr. die abendländische Philosophie ein (PHG, § 3).

Zweitausend Jahre später habenwir natürlich eine etwas andereAuffassung vonPhi-

losophie. Ihr Wesen ist das stetige Schaffen von Begriffen (Konzepten) in einem spezi-

fischen, sich fortlaufend ändernden Kontext. »Der Begriff ist der Umriß, die Konfigu-

ration, die Konstellation eines künftigen Ereignisses. […] Das neue Ereignis der Dinge

und Wesen entwerfen, ihnen stets ein neues Ereignis bieten: den Raum, die Zeit, die

Materie, das Denken, das Mögliche als Ereignis...« (Deleuze 10: 40f.). Damit steht die

Philosophie, wenn auch auf andere Weise als bei Vitruv, potenziell der Architektur sehr

nahe, insbesondere dem Entwerfen, ist aber in Wirklichkeit von unserer Architekten-

welt weit entfernt. Denn auch schon vor unserer mit Deleuze und Derrida dekorierten

Ära24 polemisierte man zu den unterschiedlichsten Zwecken mit den kanonischen und

aus dem Kontext gerissenen Metaphern des größtenteils unverstandenen Modephäno-

mensNietzsche25. Philosophie wird zumBestandteil bzw. verstärkt noch unser Problem

der »dekorativen Kultur« (UB: 195) mit »intellektuellem Kitsch« (Rorty, in: Lausch: 234).

23 Allen voran mit der Anthropologie und der Psychologie. Heute gruppiert man üblicherweise die

Verschränkung der Geistes- und Humanwissenschaften unter dem Begriff der ›Humanities‹ (vgl.

Derrida 2). Aber wo sind Letztere in unserer Ausbildung, wo stehen sie mit im Vordergrund des

Entwerfens? Wo dominieren sie in den Rechtsstreitigkeiten der Bauvorhaben, in denen nahezu

ausschließlich Baugesetzte und ihre ›Lücken‹ gelten und in denen neben Rechtsexperten meist

nur noch überzeugte ›Experten‹ der Baugeschichte vorgeladen werden.

24 J.-L. Cohen, The Architect in the Philosopher’s Garden, in: Bédard: 120

25 J.-L. Cohen, in: Kostka: 311ff.

https://doi.org/10.14361/9783839470725-008 - am 13.02.2026, 21:45:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Kapitel – Raum und Zeit 69

Die Ausbildung kann selbstverständlich niemals eine neue Architektur skizzieren

(sie kann aber leider durchaus eine neue Schule oder Scholastik prägen), sondern ledig-

lich lehren, Architektur ungewohnt zu erfassen, zu verstehen, zu begreifen und damit in

fine vielleicht anders in Angriff zu nehmen.

Dieses Hinterfragen der Lehre kann aber niemals isoliert, d.h. innerhalb der einzel-

nen Fachbereiche geschehen,womit wir wieder auf den fundamentalen BeitragHeideg-

gers treffen.Die Geschichte der Architektur ist keine isolierte Disziplin, sondern Teilbe-

stand einer übergeordneten Geschichte, der Geschichte der Ideen. Wenn man mit Zevi

Architektur als bauliche Umsetzung einer Idee definiert, kommenwir nicht umhin, uns

intensiv mit der Ideengeschichte auseinanderzusetzen (Zevi: 111). (Es soll hier natürlich

gleichmit Popperdarauf hingewiesen sein,dass die übergeordneteGeschichte der Ideen

nicht im SinneHegels oder der Historizisten zu verstehen sei [Popper 1].) Und diese Ge-

schichte der Ideen ist die Geschichte der Philosophie bzw. des Denkens.

Dabei können wir uns den weiten Weg zurück zum Ursprung des Denkens nicht

ersparen, doch werden wir ihn, wie schon erwähnt, nicht mit Heidegger gehen, son-

dern mit Nietzsche, wie dies eben auch Heidegger tat. In der Ontologie Heideggers fin-

det aber ein Bruch statt, der in gewisserWeise seinen ›Abschied‹ (seine Unabhängigkeit

bzw. freiere Interpretation) vonNietzschemarkiert (derÜbergang vonHeideggers Band

Nietzsche I zumBandNietzsche II). Damit kommenwir zu einer ewigen Streitfrage der

Philosophie,wahrscheinlich zuderStreitfrageüberhaupt: SeinoderNicht-Sein?Bzw.zu

der verwandten Frage: Sein oderWerden?Hier entscheiden die Philosophen über ›Holz-

wege‹ oder Sternstunden der Menschheit! Und tatsächlich könnte man sehr grob ver-

einfacht die philosophischen Schulen in zwei Kategorien teilen, in die Schulen, die der

Seinslehre nahestehenden, und die, die eher dem Werden verpflichtet sind. Man kann

immer wieder versuchen diese Entscheidung zu umgehen, Kompromisse zu suchen, ir-

gendwann wird die Neigung, ähnlich einer mehr Rechts- oder Linksorientierung in der

Politik, doch offensichtlich.

Wir sagen nun ganz deutlich mit Heraklit: »Man kann nicht zweimal in denselben

Fluss steigen« (Diels: 79). Aber selbst der ›dunkle Heraklit‹ wird je nach Schulprägung

verschieden interpretiert (Heidegger 5: 253). Deshalb resümieren wir ihn hier nochmals

mit Nietzsche: »Ich sehe nichts alsWerden. Lasst euch nicht täuschen! In eurem kurzen

Blick liegt es, nicht im Wesen der Dinge, wenn ihr irgendwo festes Land im Meere des

Werdens undVergehens zu sehen glaubt« (GT: 174).Heideggers Verweis auf denWegdes

Bauens, der demWeg des Denkens entspricht, ist ein fundamentaler Beitrag zur Archi-

tektur, wertvoll fürs Leben. Doch der von ihm ausgewählte Weg des Seins bleibt für uns

unzugänglich.

Im Bauwerk soll sich […] der Wille zur Macht versichtbaren; Architektur ist eine Art

Macht-Beredsamkeit in Formen... (GD: 137f.)

AmWendepunkt dieser philosophischen Teilung für das 20. Jh. steht Nietzsche. Im Ge-

gensatz zur Politik, wo der Weg der Mitte zumindest möglich ist, gibt es bei Nietzsche

keine Kompromisse, am wenigsten mit Hegel, wie dies Deleuze unzweideutig auf den

Punkt gebracht hat (Deleuze 7: 223). Alles, was nun anschließt, richtet sich gegen die do-

minierende Schule des Seins, folgt dem für uns einzig fruchtbarenWeg des ›ewigen un-

https://doi.org/10.14361/9783839470725-008 - am 13.02.2026, 21:45:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


70 Nietzsches Architektur der Erkennenden

schuldigenWerdens‹ und stellt damit denVersuch dar,NietzschesWille zurMacht für die

Architektur zugänglich zu machen (ohne jemals auch nur ansatzweise von einer nietz-

scheanischen Architektur sprechen zu dürfen).

https://doi.org/10.14361/9783839470725-008 - am 13.02.2026, 21:45:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

