
Transversale Politik des Antirassismus

und Antifaschismus?

Çağrı Kahveci

1 Einführung

Im folgenden Text werde ich einen Überblick über die antirassistische Mo-

bilisierung seit den 1980er-Jahren in Deutschland geben und zeigen, wie Mi-

grant*innen und andere rassifizierte Gruppen ihre politische Subjektivierung

durch diese Kämpfe konstituieren. Dabei werde ich eine altbekannte Einsicht

hervorheben, nämlich dass Migrant*innen, auch wenn sie sich in autonomen

politischen Initiativen organisieren – und das aus verständlichen Gründen –,

nie alleine kämpfen, sondern sich immer in transversaler Solidarität engagie-

ren und bewusst und unbewusst neue präfigurative Formen politischer Kol-

lektive jenseits der Grenzen ihrer Gruppenidentität konstruieren. Ich werde

amBeispiel einiger politischer Initiativen undMobilisierungen in verschiede-

nen historischen Momenten (wie in den 1990er-Jahren, dem langen Sommer

der Migration und rund um den NSU-Komplex) zeigen, wie transversale Po-

litik als Solidarität erfahren wird, wie sie die Denk-, Fühl- und Handlungs-

fähigkeit von Migrant*innen und »anderen Akteuren« erweitert und trans-

formiert, wie und warum sie scheitert und wie sie immer wieder angestrebt

wird.

2 Antirassismus/Antifaschismus

In den 1980er-Jahren begann in Deutschland ein neuer Zyklus von sozialen

Kämpfen gegen Rassismus, der sich von den Kämpfen der 1960er- und 1970er-

Jahre unterschied. Migrant*innen hatten in ihren früheren Kämpfen über ih-

re eigenen Vereine oder über Gewerkschaften für einige grundlegende Rech-

te und Schutzmaßnahmen gekämpft, aber nur wenige dieser Kämpfe forder-

https://doi.org/10.14361/9783839458631-017 - am 13.02.2026, 10:00:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458631-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


220 Çağrı Kahveci

ten, dass auch Ausländer*innen Rechte gewährt werden. In den 1980er-Jahren

traten Migrant*innen als politische Subjekte ihrer Anliegen in der Öffent-

lichkeit auf und behaupteten sich als Vertreter ihrer Rechte. Dies löste hefti-

ge und anhaltende Debatten darüber aus, welche Rechte ihnen zugestanden

werden sollten (vgl. Nicholls/Uitermark 2017: 36ff.). Insbesondere Frauen und

Migrant*innenkinder wurden zur Zielscheibe einer restriktiven Migrations-

politik unter der konservativen Kohl-Regierung (CDU-FDP) (vgl. Gürsel/Kah-

veci i.E.). Ein Gesetz, das Jugendlichen mit Migrationshintergrund mit Ab-

schiebung drohte, führte zu ersten Demonstrationen türkeistämmiger Mi-

grant*innen gegen ihre prekäre rechtliche Situation in der BRD und signali-

sierte den Wechsel von der Exil- zur Antirassismuspolitik (vgl. Özcan 1992).

Darüber hinaus war die Zunahme neonazistischer Übergriffe, wie der

Mord an Ramazan Avci in Hamburg 1985, ein weiterer Katalysator für an-

tirassistische Selbstorganisation und Politik (vgl. Köxüz 1997). Als Reaktion

auf die zunehmende Gewalt bildeten sich in Großstädten multiethnische Ju-

gendbanden zur Selbstverteidigung. Die Antifaşist (Antifa) Gençlik (deutsch:

Antifaschistische Jugend) ist eine der bekanntesten Selbstorganisationen mi-

grantischer Jugendlicher mit einer explizit antirassistischen bzw. antifaschis-

tischer Politik bzw. sie überbrückte eine Kluft zwischen antirassistischer und

antifaschistischer Bewegung, obwohl diese Bewegungen nicht so klar zu tren-

nen waren (ak wantok 2015). Die Antifa Gençlik bestand aus 20 bis 30 jungen

Migrant*innen unterschiedlicher ethnischer Herkunft, wobei türkische und

kurdische Jugendliche in der Mehrheit waren. Aufgrund ihrer sozialräumli-

chen Anbindung in Berliner Kreuzberg und ihres militanten Auftritts (physi-

sche Konfrontation mit den Rechtsradikalen/Faschisten) war Antifa Gençlik

unter migrantischen Jugendlichen populär.1

Das antirassistische politische Feld hat in den 1990er-Jahren neben Antifa

Gençlik auch andere antirassistische Selbstorganisationen von Migrant*in-

nen, von Schwarzen Frauen usw. hervorgebracht (wie Cafe Morgenland in

Frankfurt, Köxüz in Hamburg, Femigra, Adefra etc., vgl. Rostock 2013: 146).

Ab Mitte der 1990er-Jahre kamen Initiativen von Geflüchteten dazu (vgl.

1 Der Neonazi-Kader Kaidl starb, als einige Gençlik-Aktivist*innen 1992 das Neonazi-

Treffen in Berlin-Neukölln stürmten. 1994 wurden drei davonwegen Körperverletzung

mit Todesfolge zu drei Jahren Haft verurteilt, die beiden anderen zu Bewährungsstra-

fen. Die Antifa Genclik löste sich während des Prozesses auf. Die Fragen des Selbst-

schutzes, der Gewalt, der Militanz usw. wurden in der antifaschistischen Bewegung

heftig diskutiert.

https://doi.org/10.14361/9783839458631-017 - am 13.02.2026, 10:00:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458631-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Transversale Politik des Antirassismus und Antifaschismus? 221

Jakob 2016). Neue Initiativen und Gruppen innerhalb der deutschen Linken

mit antirassistischem Fokus sind in den 1990er-Jahren entstanden, wie

»kein mensch ist illegal« etc., in deren politischer Agenda Migration, Ras-

sismus, kulturelle Diversität, Menschenrechte, Privilegien, Selbstreflexion

zunehmend Eingang fanden. In dieser Zeit wurden Begriffe wie Migrant*in

(statt Ausländer*in), Schwarze/r, People of Color etc. als politische Selbst-

bezeichnungen (auch in Konkurrenz zueinander) popularisiert bzw. positiv

umgedeutet, wie der pejorative Begriff »Kanake« (Nobrega 2011). Erst durch

die Selbstorganisationen von Migrant*innen (und anderen Gruppen, die von

Rassismus betroffen sind, aber ihre politische Selbstdefinition nicht aus der

Migrationspolitik ableiten, wie Schwarze, Sinti*zze, Romn*ja, oder solche,

die Mehrfachdiskriminierungen betonen, wie feministische Migrant*innen

etc. und damit die Diversifizierung der Akteure im politischen Feld) begannen

die Debatten um Bündnispolitik, Solidarität, Abgrenzungen, Artikulationen

zwischen verschiedenen Akteuren und deutschen linken Gruppen. Die Fra-

gen, wie rassistische Machtverhältnisse, z.B. bei Aufenthaltsproblemen,

Zugangsbarrieren zu Schule, Wohnungsmarkt, Arbeitsmarkt, Gesundheit

etc. zu analysieren sind, wie Gegenstrategien zu entwickeln sind sowie mit

wem und auf welcher Grundlage zu kooperieren ist, waren entscheidend für

die Gestaltung der antirassistischen Szene.2

Die Beziehungen zwischen der weißen deutschen Linken und der nicht

weißen (deutschen) antirassistischen Selbstorganisation waren aufgrund der

Kritik an letzterer entlang mehrerer Linien konfliktreich. Eine zentrale Kritik

betrifft die »Ein-Themen-Politik« der deutschen Antifa-Gruppen. Die Antifa-

schismusanalyse und die Antifa-Bewegung (mit eigener Szeneästhetik, Rhe-

torik, historischen Bezügen und Gruppenidentität) hatten sich seit Ende der

1980er-Jahre im Zuge des Wiederauflebens des Neofaschismus und des An-

stiegs rechtsradikaler Gewalt auf Rechtsextremismus fokussiert (vgl. Schuh-

macher 2014; Häusler/Fahrenschild 2020). Aus rassismuskritischer Perspek-

tive wird dies als eine eingeschränkte Perspektive gesehen, die sogar Gefahr

läuft, das Problem des Rassismus an den Rand der Gesellschaft zu verwei-

sen, nämlich auf die Auswüchse der ansonsten gut funktionierenden imagi-

nierten demokratischen Ordnung. Damit wird jedoch die konstitutive Kraft

2 In antirassistischen Diskursen fand in dieser Zeit eine Perspektivenverschiebung statt:

weg von den Problemen der Migrant*innen hin zur sozialen Konstruktion (der Figur)

der weißen deutschen Linken.

https://doi.org/10.14361/9783839458631-017 - am 13.02.2026, 10:00:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458631-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


222 Çağrı Kahveci

rassistischer Differenzierungen, Stratifikationen undHierarchien außer Acht

gelassen und keine adäquate radikaldemokratische Alternative angeboten.

Neben dieser Ideologiekritik gab und gibt es eine weitere Kritik: die Be-

vormundung und Infantilisierung als Reaktion auf die autonome antirassisti-

sche Selbstorganisierung. Dies lässt sich an einem konkreten Beispiel inner-

halb der linksradikalen Szene verdeutlichen. Bei einem Treffen antifaschisti-

scher Initiativen Anfang der 1990er-Jahre – das von rassistischen Pogromen

gegen Migrant*innen und Geflüchtete geprägt war –, bei dem auch einige

Antifa- Gençlik-Aktivist*innen anwesend waren, äußerte ein bekannter deut-

scher Aktivist einen berüchtigten Satz: »Unser Intellekt, euer Wut.«3 Diese

Aussage spiegelte auch eine vorherrschende Haltung innerhalb linker Kreise

gegenüber ihren nicht deutschen Genoss*innen wider,mit denen sie gemein-

sam gegen den rassistischen Mob auf den Straßen kämpften.Während Deut-

sche als rationale, denkende Köpfe fantasiert wurden, galten Migrant*innen

als nützliche Gewalttäter. Dahinter steckte eine Logik, die viele Migrant*in-

nen und nicht weiße Aktivist*innen als Kontinuität einer kolonialen Denk-

weise der Linken interpretierten. In den antirassistischen Bewegungen gab es

heftige Auseinandersetzungen über Universalismus versus Partikularismus,

die die Beziehungen zwischen den verschiedenen Lagern immer noch aufhei-

zen. Übrigens verliefen diese Debatten nicht immer entlang der ethnischen

Zugehörigkeit, sondern entlang politischer, ideologischer usw. Unterschie-

de. Innerhalb radikaler Kreise wurden immer wieder neue Konzepte, Ansätze

entwickelt, um gemeinsame politische Kämpfe zu führen, ohne die Unter-

schiede zu leugnen. Eines davon war die Idee der transversalen Solidarität.

3 Transversale Politik des Antirassismus?

Den Begriff Transversalität prägte der französische Philosoph Guattari, um

die Befreiung von sozialen Unterdrückungen zu beschreiben, die sowohl ver-

tikal (im Sinne von Hierarchien) als auch horizontal (im Sinne des zugewie-

senen sozialen Status) strukturiert sind (vgl. Guattari 1984). Die feministi-

sche Soziologin Yuval-Davis entwickelte das Konzept der Transversalität in

3 Die verschiedenen Zitierweisen dieser Phrase haben mit der Zeit eine kleine urbane

Legende innerhalb der Szene geschaffen. Sie alle weisen jedoch auf eine asymmetri-

sche oder hierarchische Trennung zwischenweißendeutschenAktivistenundAnderen

hin

.

https://doi.org/10.14361/9783839458631-017 - am 13.02.2026, 10:00:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458631-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Transversale Politik des Antirassismus und Antifaschismus? 223

den 1990er-Jahren vor dem Hintergrund der Diskurse um Universalität, Par-

tikularität, Identitätspolitik und Subjektivität weiter (vgl. Yuval- Davis 1999).

Sie betonte, dass die sogenannte universalistische Politik (vieler Linken) ein

koloniales Erbe trägt und westeuropäische bzw. ethnozentrische Grundlagen

perpetuiert und ausgrenzend ist. Partikularistische Politik hingegen operiere

mit essenzialistischen Vorstellungen von Kultur und Identität und verdingli-

che die Grenzen zwischen sozialen Gruppen. Sie erwies sich als ebenso unde-

mokratisch wie der Universalismus, weil sie kollektive Identitäten homogeni-

sierte und individuelle Identitäten vollständig von sozialen Gruppen abhän-

gig machte. In der transversalen Politik wird eine konzeptionelle Unterschei-

dung zwischen Positionierung, Identität und Werten getroffen. Menschen,

die demselben Kollektiv angehören und ähnliche sozioökonomische Positio-

nen teilen, können sich dennoch in ihren Identitäten stark unterscheiden,

abhängig von ihren Zugehörigkeiten (Klasse, Geschlecht, Fähigkeit, Sexuali-

tät etc.), sozialen Bindungen und normativen Wertesystemen (ebd.).

Transversale Politik bietet Chancen für eine egalitäre Politik der Solida-

rität und Allianz, in der die Unterschiede der Akteure zwar anerkannt, aber

nicht als unüberwindbare Hindernisse, sondern als offene Prozesse gesehen

werden. Denn Unterschiede werden nicht hierarchisch gedacht. Sie setzen

den Respekt vor der Positionierung des jeweils anderen voraus – was die

Anerkennung der unterschiedlichen sozialen, ökonomischen und politischen

Machtpositionen der Akteure einschließt – sie und umarmen diese Unter-

schiede mit Respekt und Anerkennung der einzelnen Teilnehmer*innen. Ak-

teure agieren nicht als die »authentische Stimme« ihrer Gemeinschaften, son-

dern als Fürsprecher, die ihre Sache vertreten. Aktivisten bringen in den poli-

tischen Dialog das reflexive Wissen um ihre eigene Positionierung und Iden-

tität ein. Yuval-Davis betont, dass sich die Akteure derMultiplexität ihrer spe-

zifischen Positionierungen bewusst sein sollten (ebd.). Der Zweck des Dialogs

ist es, ein gemeinsames Verständnis darüber zu entwickeln, welche sozia-

len und politischen Veränderungen notwendig sind, um die normativen und

politischen Ziele der Teilnehmer*innen zu unterstützen. Transversale Poli-

tik wird dabei durch normative Werte begrenzt, die über Gruppengrenzen

hinweg geteilt werden. Transversalität ist ein politisches Prinzip, welches die

Bereitschaft erfordert, sich einem kollektiven Prozess zu öffnen. Transversale

Politik bedeutet nicht, dass jeder Interessenkonflikt überbrückt werden kann,

aber sie lässt die Möglichkeit, dass Interessen in einem Prozess der Solidari-

tät artikuliert werden können.Daher ist für transversale Politik die Solidarität

ein entscheidendes Thema.

https://doi.org/10.14361/9783839458631-017 - am 13.02.2026, 10:00:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458631-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


224 Çağrı Kahveci

Transversalität ist nicht nur eine gelebte Solidarität, sondern auch eine

Perspektive, durch die politische Ereignisse anders betrachtet und interpre-

tiert werden können. Yuval-Davis betont immer wieder, dass sich Transver-

salität sowohl von universalistischen als auch von partikularistischen Wahr-

heitsansprüchen abhebt und die Aufmerksamkeit auf dialogische Prozesse

und die verborgenenMomente der Solidarität über die Grenzen vonGruppen,

aber auch von einheitlichen Perspektiven hinweg richtet (ebd.). Betrachtet

man etwa das konkrete Beispiel des Verhältnisses zwischen der Antifa Genç-

lik und der deutschen Antifa-Szene durch die Linse der transversalen Politik,

so ergibt sich ein differenziertes Bild. Die Antifa Gençlik hatte substanzielle

Kritik an den deutschen linksradikalen Gruppen, war aber tief in der West-

berliner Linken und in Antifa-Szene verankert. Sie organisierten gemeinsam

Veranstaltungen, Telefonketten, fuhren gemeinsam nach Mölln, um gegen

die Nazis zu demonstrieren usw. Als die Antifa Gençlik zerschlagen wurde,

versuchten migrantische Gruppen und deutsche Linke gemeinsam gegen die

staatliche Repression, die sich vor allem gegen antifaschistische, insbesonde-

re migrantische Aktivist*innen richtete, zu protestieren.

Es gibt eine Tendenz in der antirassistischen Geschichtsschreibung und

Erzählung, die Konflikte zwischen weißen deutschen Linken und migran-

tischen/rassifizierten Gruppen zu betonen, auch weil die oben beschriebe-

ne transversale Solidarität oft an der majoritären Haltung deutscher Grup-

pen gescheitert ist, obwohl es immer eine minoritäre Haltung gegeben hat.

Die antirassistische feministische Forscherin Chandra Mohanty greift diesen

Punkt an und reflektiert selbstkritisch, dass sie, wie viele andere kritische

Forscherinnen, mehr über Differenzen und Abgrenzungen als über Gemein-

samkeiten und Verbindungen zwischen sozialen emanzipatorischen Kämp-

fen und Bündnissen geschrieben hat, obwohl Abgrenzungen nie vollständig

und determinierend waren/sind (vgl. Mohanty 2003: 226). Ihre Kritik lässt

sich gleichermaßen auf politische Bewegungen und kritische Forschung nach

Deutschland anwenden.Was fehlt, ist eine Perspektive von unten, die z.B. die

Kämpfe gegen Rassismus nicht als Kämpfe einzelner Gruppen thematisiert,

sondern als Ergebnis einer produktiven transversalen politischen Solidarität.

4 Solidarität im und nach dem »langen Sommer der Migration«

Ich springe zu einem anderen historischen Moment, als die Diskurse der So-

lidarität in Bezug auf Migration und Antirassismus explodierten, weil viele

https://doi.org/10.14361/9783839458631-017 - am 13.02.2026, 10:00:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458631-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Transversale Politik des Antirassismus und Antifaschismus? 225

politische Bewegungen in Solidarität mit Flüchtlingen entstanden und sich

gegen das tödliche europäische Grenzregime und den Wohlstandschauvinis-

mus stellten. Mohanty definiert Solidarität als »Reziprozität, Verantwortlich-

keit und die Anerkennung gemeinsamer Interessen als Grundlage für Bezie-

hungen zwischen verschiedenen Gemeinschaften » (Mohanty 2003: 7; eigene

Übersetzung (e. Ü.)). Diese prägnante Definition fasst die wichtigsten ethi-

schen Punkte des Konzepts zusammen. Solidarität leitet sich genealogisch

aus dem Prinzip der Verpflichtung ab, dass Akteure füreinander eintreten

müssen, weil sie eine »gemeinsame Welt« teilen. Sie leiden unter einer ge-

meinsamenUnterdrückung und/oder einem gemeinsamen Feind. So entsteht

aus der Erkenntnis, dass sie eine gegenseitige Verstrickung haben, dass sie in

die Situation des anderen verwickelt sind (vgl. Wilder 2020), ein Gefühl der

gegenseitigen Verantwortung (vgl. Hage 2017).

Solidarität ist ein politischer und umkämpfter Akt. Sie unterscheidet sich

von bloßer Wohltätigkeit oder Empathie, indem sie vertikale Formen der Ver-

gesellschaftung durch die Schaffung horizontaler Allianzen untergräbt. Die

durch die Nationalstaaten rassistisch erzeugten Hierarchien zwischen Bür-

ger*innen und Fremden/Ausländer*innenwerden durch die Bildung gemein-

samer Initiativen, Besetzungen (in den letzten Jahren vor allem von Geflüch-

teten und ihren Genoss*innen praktiziert) etc. infrage gestellt. Die Transver-

salität der Solidarität ergibt sich also aus ihrer radikalen Offenheit und ihrem

Potenzial, neue politische Kollektive zu schmieden, neue Allianzen zu bilden

und neue Imaginationen zu inspirieren. Sie ist temporär und oft riskant, aber

auch rebellisch und aufrührerisch für die Machthaber. Die Kriminalisierung

derjenigen, die zum Beispiel mit den Geflüchteten gegen die Grenzregime

kämpfen, ihnen helfen, das Meer oder die Wüste zu überqueren, oder ihnen

bei ihrer listigen Taktik helfen, gültige Papiere zu erhalten, ist eine Reakti-

on auf die unkontrollierten und undisziplinierten Solidaritätspraktiken und

zeigt, wie sehr das herrschende System die Verbreitung und Institutionali-

sierung dieser Praktiken fürchtet (vgl. Fekete 2018).

Solidarität hat keine Garantien; sie ist immer von den Verlockungen des

Machtwillens, des Egoismus und des Mikrofaschismus heimgesucht. Die Ge-

fahr der Bevormundung, der Instrumentalisierung, Freiwilligkeit, der karita-

tivenHilfe und desMitleids torpediert die Solidarität. Die ethischen Grundla-

gen der Solidarität können so von der liberalen Logik kooptiert oder korrum-

piert werden, die die eine Seite der Solidaritätspraktiken als »leidende Indi-

viduen« sieht und die Reziprozität als Aufgabe des Staates umdefiniert, das

Letzteres zu schützen (Mohanty 2003; Wilder 2020). Die liberale Logik neigt

https://doi.org/10.14361/9783839458631-017 - am 13.02.2026, 10:00:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458631-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


226 Çağrı Kahveci

somit dazu, das politische Gedächtnis der Solidaritätspraktiken zu neutra-

lisieren. Sie setzt zudem die purifizierten Spaltungen, Trennungen der Ka-

tegorien voraus und individualisiert die politischen Kämpfe und deren Sub-

jekte. Es ist eine Aufgabe der Progressiven, die »über Zeiten sedimentierten

und über Grenzen zirkuliertenWissen und Archiven der Kämpfe« anzueignen

(vgl. Tazzioli/Walter 2019 e.Ü.), die sowohl Spannungen als auch Gemeinsam-

keiten unterschiedlicher Akteure und Bewegungen aufweisen.

Eine transversale Politik der Solidarität im Sinne Mohantys kann Hoff-

nung aus emanzipatorischen, freudvollen Begegnungen schöpfen, statt ihre

Energie in die Reproduktion ideologischer Unterschiede und Abgrenzungen

zu investieren. Die Praktiken der Solidarität, die wir seit 2015 im Kontext

von Migration und Flucht erlebt haben, zeugen von der Potenzialität einer

Politik, die Grenzen überschreitet, um neue Räume der Freiheit zu schaffen.

Was diese Praktiken zeigen, ist keine Utopie, sondern Möglichkeiten, aus den

»Gefangenschaften« herauszutreten, in die uns Machtverhältnisse zu sperren

versuchen. Insbesondere geht es darum, die Strukturen des Begehrens und

der Subjektivierung zu verändern.

5 NSU-Komplex und die transversale Politik

Das letzte Beispiel, an dem sich die transversale Politik des Antirassismus

analysieren lässt, ist der traurige Anlass um den NSU-Komplex. Die rechts-

extreme Terrorgruppe Nationalsozialistischer Untergrund (NSU) hatte zwi-

schen 2000 und 2006 neun rassistisch motivierte Morde an Migranten und

zahlreiche weitere Anschläge verübt und Menschen verletzt4. Wie es dazu

kam, dass 2006 der letzte rassistische Terrorakt von NSU verübt wurde, ist

nicht bekannt. Vermutlich haben die Demonstrationen von Angehörigen der

Opfer in Kassel und Dortmundmit Beteiligung von über 5.000 Menschen (im

WesentlichenmitMigrationsbiografie) dazu geführt, dass der NSU nicht wei-

ter morden konnte. Das Interessante ist, dass diese Demonstrationen völlig

an den sonst so wachsamen link(sradikal)en Kreisen vorbeigingen. Die Kern-

politik von Antifa-Gruppen besteht in der Regel darin, rechtsextreme Struk-

turen, Akteure auch in den entlegensten Dörfern auszuforschen. Wie NSU-

Watch, die durch unverzichtbare Arbeit im Laufe der Zeit in den Prozess der

4 Der letzte Mord des NSU war der an einer weißen Polizistin, Michele Kiesewetter, im

Jahr 2007.

https://doi.org/10.14361/9783839458631-017 - am 13.02.2026, 10:00:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458631-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Transversale Politik des Antirassismus und Antifaschismus? 227

Aufarbeitung involviert war, selbstkritisch feststellte, tragen die Antifa oder

linke Gruppen somit zur Ignoranz der Öffentlichkeit bei (NSU-Watch 2020).

Der NSU-Prozess5 von dem Oberlandesgericht München endete im Ju-

li 2018. Viele Fragen zu den genauen Hintergründen der Verbrechen, zum

Neonazi-Netzwerk hinter dem Kerntrio und vor allem zur Verstrickung des

Verfassungsschutzes sind noch offen. Während es der kritischen Öffentlich-

keit nicht gelungen ist, denNSU-Komplex aufzuklären, hat sich umdenNSU-

Prozess ein breites demokratisches Bündnis gebildet. Die Bemühungen loka-

ler antirassistischer und antifaschistischer Gruppen, die sich mit einer Reihe

von Aktionen in den öffentlichen Diskurs einbrachten, trugen dazu bei, dass

Rassismus als Motiv für die Morde erkannt wurde (vgl. Burschel 2014). Die

Zusammenarbeit führte zu einer Vernetzung verschiedener gesellschaftlicher

Kräfte, die kritisches Wissen über institutionellen Rassismus, neonazistische

Strukturen und das V-Leute-System produzierten. Die Angehörigen der Er-

mordeten und die Überlebenden der Anschläge traten nun in der Öffentlich-

keit vor, um ihre Geschichten zu erzählen und sich mit anderen Angehörigen

von Opfern des rechten Terrors zu vernetzen. Mit ihren Geschichten stellten

sie das offizielle Narrativ infrage.

Begleitet wurde der Prozess von zahlreichen Informations- und Diskussi-

onsveranstaltungen, die von antirassistischen und antifaschistischen Initia-

tiven in ganz Deutschland organisiert wurden. Es entstandenmehrere künst-

lerische Arbeiten, teilweise gemeinsammit den Angehörigen der Ermordeten

und Verletzten, die sich mit dem NSU-Komplex auseinandersetzten. Das Tri-

bunal NSU-Komplex auflösen, das im Mai 2017 über mehrere Tage in Köln

stattfand, schuf eine intensive Vernetzung migrantischer und deutscher In-

itiativen. Der sozialen Organisation rund um den NSU-Komplex gelang es,

eine gesellschaftliche Debatte über Rassismus und Neonazismus zu initiie-

ren.

Menschen unterschiedlicher Herkunft, Gruppen und Initiativen mit di-

versen politischen Schwerpunkten etc. kamen zusammen, kooperierten über

die Grenzen ihrer Zugehörigkeit hinweg und übten politischen Druck zur

Aufklärung desNSU-Komplexes aus. In diesemProzess der Solidarität ging es

weder um die Aufhebung von Unterschieden noch um die Homogenisierung

oder Aneignung von Erfahrungen. Die Unterschiede und Grenzen zwischen

5 Der Bundesgerichtshof prüft derzeit die Revisionen der Angeklagten Zschäpe etc. ge-

gen ihre Haftstrafen.

https://doi.org/10.14361/9783839458631-017 - am 13.02.2026, 10:00:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458631-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


228 Çağrı Kahveci

Familien der Opfer,migrantischen Aktivist*innen,weißenDeutschen, Künst-

ler*innen, Journalist*innen, Anwalt*innen, Antifa-Recherchegruppen, Parla-

mentarier*innen usw. verhinderten keine transversale Solidarität. In vielen

Fällen der Mobilisierung ging es nicht nur um das Leid der Familien und

Überlebenden, sondern auch um die rassistische Polizeistruktur, die Medi-

enberichterstattung, die Prävention usw. Während die Familien und Überle-

benden mit ihren – teils subversiven – Aktionen, Demonstrationen, Recher-

chen als Sprachrohr für ihre Anliegen an die Öffentlichkeit gingen und das

Schweigen oder die Täter-Opfer-Umkehr herausforderten, konnten die wei-

ßen Aktivist*innen die »Sache der Anderen« übernehmen und sich mit der

bestehenden Struktur solidarisieren.

Aus diesem Geiste transversaler Kämpfe sind neue Initiativen hervorge-

gangen, wie Unteilbar und Seebrücke. Als Reaktion auf die antisemitischen

und rassistischen Angriffe in Halle 2019 und Hanau 2020 ist eine neue Grup-

pe namens Migrantifa entstanden. Sie mobilisiert die jungen Generationen

gegen Polizeigewalt und Racial Profiling und beweist, dass die rassifizierten

Menschen in der Lage sind, ihre Stimme zu erheben und sich als handlungs-

fähige Akteure zu zeigen. In diesem Zusammenhang sind auch die Black

Lives Matter-Mobilisierungen zu erwähnen, die landesweit Tausende von

Menschen (vor allem Jugendliche) auf die Straße gebracht und gezeigt haben,

dass die neue Generation, zumindest aktive Teile davon, für eine andere Welt

kämpft, in der Rassismus nicht akzeptiert wird.

6 Ausblick: »Kanakisierung« linker Politik?

Ausgehend von den Erfahrungen antirassistischer Migrant*innen (und ande-

rer rassifizierter Gruppen) wurden die Möglichkeiten und Herausforderun-

gen einer transversalen Politik und Solidarität erläutert und dabei der Fokus

auf die »deutsche Linke« gelegt. Über die politische Subjektivierung der an-

tirassistischer Migrant*innen wurde in den letzten Jahren einiges geschrie-

ben, auch wenn es noch wenig ist, während es über die »deutsche Linke«

und ihre antirassistische Haltung wenig kritisches Wissen gibt. Die Diskur-

se der »Kanakisierung« deutscher Gesellschaft oder linker Politik (vgl. Kron

2017) bieten Anknüpfungspunkte für weitere Überlegungen. Während ers-

terer auf migrationsbedingte Heterogenität und Diversität verweist, trans-

nationale Lebensstile in nahezu allen gesellschaftlichen Bereichen beschreibt

und sich auf die demografische Entwicklung beruft, insbesondere der jünge-

https://doi.org/10.14361/9783839458631-017 - am 13.02.2026, 10:00:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458631-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Transversale Politik des Antirassismus und Antifaschismus? 229

ren Generationen, ist die »Kanakisierung« linker Positionen alles andere als

eindeutig. Der Multikulturalismus oder Humanitarismus sowie Wohlstand-

schauvinismus der nationalen Linken versäumen es, eine radikale politische

Perspektive einzunehmen, die radikal-egalitäre Antworten auf die durch Mi-

gration ausgelösten oder verschärften Fragen der Produktion und Verteilung

von gesellschaftlichem Reichtum, Teilhabe und Kollektivität gibt.

Noch wichtiger ist aber die Frage der politischen Subjektivierung. Hier-

zu möchte ich abschließend zwei Punkte hervorheben, die (weitere) Impulse

für eine Transformation der politischen Subjektivität deutscher Linker auf-

greifen bzw. vorbringen: Des-Identifikation undMinoritär-Werden. Der erste

Ansatz basiert auf den Überlegungen von Rancière und beschreibt, dass sich

die Mitglieder der Mehrheitsgesellschaft nicht vollständig mit den Anderen

(rassifizierte, postkoloniale Migrant*innen etc.) identifizieren können, aber

sie können sich mit dem Staat desidentifizieren (vgl. Rancière 1998). Dies ist

eine Verweigerung einer Identität, die ihnen durch Machtverhältnisse gege-

ben ist, also ein Bruchmit einem bestimmten Selbst. Diese Verweigerung soll

dem Anderen, der durch eine bestimmte Ungerechtigkeit definiert ist, de-

monstriert werden. Die Idee der Des-Identifikation mit dem Staat, mit der

Staatsbürgerschaft, mit dem sozialen (dominanten) Ort, dem Raum usw. ist

eine schwierige Aufgabe, aber eine, die uns daran erinnert, dass es in der Poli-

tik darum geht, die Gleichheit allermit allen durchzusetzen. »Politik existiert,

weil die Sache des Anderen existiert« (ebd: 31, e.Ü.).

Neben dem radikaldemokratischen Konzept der Dis-Identifikation ist

ein weiterer Schritt notwendig, der positive politische Bezüge zu Differenz

und dem Anderen eröffnen kann: »Minoritär-Werden« (Deleuze und Guattari

1987). Minoritär-Werden ist ein Prozess der sich ständig verändernden Iden-

titäten. Majoritär bezieht sich auf die qualitative Mehrheit derjenigen, die in

der Gesamtbevölkerung als zählbar gelten, während minoritär eine Position

darstellt, der es an Macht mangelt. »[…] Der durchschnittliche erwachsene-

weiße-heterosexuelle-europäische-Mann […] [hält] die Mehrheit, auch wenn

er weniger zahlreich ist als Moskitos, Kinder, Frauen, Schwarze, Bauern,

Homosexuelle usw. […]« (ebd: 105; e. Ü.). Da er die Macht hat, stellt er den

qualitativen Standard dar, an dem diese anderen gemessen werden. Das

heißt, Majoritär ist die Regel, der Standard, die Norm, das Modell, die Iden-

tität, die mit bestimmten Systemen von Macht und Kontrolle verbunden ist.

Minoritär-Werden ist dagegen das Potenzial von Individuen oder Gruppen,

von der Norm abzuweichen (ebd. 106), sich weigern, in die dominante Form

einzugliedern und sich neue Formen der Beziehungen zu kreieren. Während

https://doi.org/10.14361/9783839458631-017 - am 13.02.2026, 10:00:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458631-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


230 Çağrı Kahveci

Majoritär die Repräsentation einer starren Identität ist, ist Minoritär-Werden

inklusiv, auf das sich jeder einlassen kann und das die Macht hat, das ma-

joritäre System zu stören und zu verändern. Minoritär-Werden widersetzt

sich dem Zwang des Gesetzes und der herrschenden Normen. Es sucht nach

Fluchtlinien aus Institutionen, politischer Ordnung und sozialer Struktur.

Minoritär-Werden nimmt die Triebkraft von Kämpfen und Transformations-

prozessen der Minoritären, ist aber mit der Transformation des majoritären

Subjekts verbunden und schreibt sich in die gesamte Gesellschaft ein (vgl.

Guattari 1984).

Inwieweit eine minoritäre Subjektivierung deutschen Linken gelingt,

hängt davon ab, wie sie die Politik »aus der Perspektive derer wahrnimmt,

die am weitesten vom Zentrum des Privilegs entfernt sind« (Deleuze/Parnet

1987). So muss linke Politik alle majoritären Ansprüche auf Lebensbereiche

untergraben, all ihren bewussten und unterschwelligen Stolz auf Wahrhei-

ten, Prestige, Wissen, Anerkennungen aufgeben und die Ökonomie ihres

Begehrens umstrukturieren. Die Praktiken der Solidarität im Kontext des

Sommers der Migration und um NSU-Mobilisierung zeugten von der Mög-

lichkeit, vertikale Politik in einem dialogischen solidarischen Prozess jenseits

der Grenzen zu erproben. Abschließend lässt sich Grosz Konzept der femi-

nistischen Kämpfe für antirassistische transversale Politik umformulieren:

»dezentrierte, molekulare, multiple Kämpfe, diversifiziert […] ausgerichtet

in nur provisorischen und temporären Netzwerken, in nicht-hierarchischen

rhizomatischen Verbindungen, die an den Orten stattfinden, wo die Repres-

sion oder die Anti-Produktion am intensivsten ist« (Grosz 1993: 170, e. Ü.).

Literatur

Burschel, Friedrich/Schubert, Uwe/Wiegel, Gerd (2014): »Der Sommer ist vor-

bei …«. Vom »Aufstand der Anständigen« zur »Extremimusklausel«, Ber-

lin: Edition Assemblage.

Fekete, Liz (2018): Migrants, borders and the criminalisation of solidarity in

the EU, in: Race & Class 59(4), S. 65-83.

Deleuze, Gilles/Parnet Claire (1987): Dialogues, London: Athlone Press.

Grosz, Elisabeth (1993): A thousand tiny sexes: Feminism and rhizomatics, in:

Topoi 12(2), S. 167-179.

https://doi.org/10.14361/9783839458631-017 - am 13.02.2026, 10:00:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458631-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Transversale Politik des Antirassismus und Antifaschismus? 231

Guattari Felix/Deleuze, Gilles (1987): A thousand plateaus: Capitalism and

schizophrenia, Minneapolis: University of Minnesota.

Guattari, Felix (1984): Molecular revolution: Psychiatry and politics. Puffin

Books.

Gürsel, Duygu/Kahveci, Cagri (2021, in Erscheinung): Self-organized Struggle

Against Racism.

Hage, Ghassan (2017): Is racism an environmental threat?, Cambridge: Polity.

Häusler, Alexander/Fehrenschild Michael (2020): Faschismus in Geschichte

und Gegenwart, Rosa-Luxemburg-Stiftung.

Jakob, Christian (2016): Die bleibenden: Wie Flüchtlinge Deutschland seit 20

Jahren verändern, Berlin: Ch. Links Verlag.

Köxüz (1997): MigrantInnenbewegung Passe.

Kron, Stefanie (2017): Move it! Die Kanakisierung linker Politik, in: Luxem-

burg. Gesellschaftsanalyse und linke Praxis 1.

Mohanty,Chandra T. (2003): Feminismwithout Borders: DecolonizingTheory,

Practicing Solidarity, Durham/London: Duke University Press.

Nobrega, Onur Suzan (2011): Das ›K-Wort‹ im Kontext des Europäischen Ko-

lonialismus und der deutschen Nachkriegsmigrationsgeschichte, in: Su-

sann Arndt/Nadja Ofuatey-Alazard (Hg.), Gefärbtes Wissen. Kolonialis-

mus, Rassismus und Weißsein im Wissensarchiv der deutschen Sprache,

Münster: Unrast-Verlag, S. 638-643.

Nicholls,Walter J./Uitermark. Justus (2017): Cities and social movements: Im-

migrant rights activism in the US, France, and theNetherlands, 1970-2015,

Chichester/West Sussex: Wiley Blackwell.

Özcan, Ertekin (1989): Türkische Immigrantenorganisationen in der Bundes-

republik Deutschland, Berlin: Hitit.

Rancière, Jacques (1998): The Cause of the Other, in: Parallax 4(2), S. 25-33.

Schuhmacher, Nils (2014): »Nicht nichts machen«? Selbstdarstellungen politi-

schenHandelns in der Autonomen Antifa.Duisburg: Salon AlterHammer.

Tazzioli, Martina/Walters,William (2019): Migration, solidarity and the limits

of Europe, in: Global Discourse: An interdisciplinary journal of current

affairs 9(1), S. 175-190.

Wilder, Gary (2020). Solidarity. Thinking with Balibar, Fordham University

Press, S. 253-274.

Yuval-Davis, Nira (1999): What is ›transversal politics‹?, in: soundings issue 12

summer, S. 88-93.

https://doi.org/10.14361/9783839458631-017 - am 13.02.2026, 10:00:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458631-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839458631-017 - am 13.02.2026, 10:00:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458631-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

