Transversale Politik des Antirassismus
und Antifaschismus?

Cagn Kahveci

1 Einfiihrung

Im folgenden Text werde ich einen Uberblick iiber die antirassistische Mo-
bilisierung seit den 1980er-Jahren in Deutschland geben und zeigen, wie Mi-
grant®innen und andere rassifizierte Gruppen ihre politische Subjektivierung
durch diese Kimpfe konstituieren. Dabei werde ich eine altbekannte Einsicht
hervorheben, nimlich dass Migrant*innen, auch wenn sie sich in autonomen
politischen Initiativen organisieren — und das aus verstindlichen Griinden -,
nie alleine kimpfen, sondern sich immer in transversaler Solidaritit engagie-
ren und bewusst und unbewusst neue prifigurative Formen politischer Kol-
lektive jenseits der Grenzen ihrer Gruppenidentitit konstruieren. Ich werde
am Beispiel einiger politischer Initiativen und Mobilisierungen in verschiede-
nen historischen Momenten (wie in den 1990er-Jahren, dem langen Sommer
der Migration und rund um den NSU-Komplex) zeigen, wie transversale Po-
litik als Solidaritat erfahren wird, wie sie die Denk-, Fithl- und Handlungs-
fihigkeit von Migrant*innen und »anderen Akteuren« erweitert und trans-
formiert, wie und warum sie scheitert und wie sie immer wieder angestrebt
wird.

2 Antirassismus/Antifaschismus

In den 1980er-Jahren begann in Deutschland ein neuer Zyklus von sozialen
Kimpfen gegen Rassismus, der sich von den Kdmpfen der 1960er- und 1970er-
Jahre unterschied. Migrant*innen hatten in ihren fritheren Kimpfen tiber ih-
re eigenen Vereine oder itber Gewerkschaften fiir einige grundlegende Rech-
te und Schutzmafinahmen gekimpft, aber nur wenige dieser Kimpfe forder-

- am 13.02.2026, 10:00:


https://doi.org/10.14361/9783839458631-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

220

Cagr Kahveci

ten, dass auch Auslinder*innen Rechte gewihrt werden. In den 1980er-Jahren
traten Migrant*innen als politische Subjekte ihrer Anliegen in der Offent-
lichkeit auf und behaupteten sich als Vertreter ihrer Rechte. Dies loste hefti-
ge und anhaltende Debatten dariiber aus, welche Rechte ihnen zugestanden
werden sollten (vgl. Nicholls/Uitermark 2017: 36ft.). Insbesondere Frauen und
Migrant*innenkinder wurden zur Zielscheibe einer restriktiven Migrations-
politik unter der konservativen Kohl-Regierung (CDU-FDP) (vgl. Giirsel/Kah-
veci i.E.). Ein Gesetz, das Jugendlichen mit Migrationshintergrund mit Ab-
schiebung drohte, fithrte zu ersten Demonstrationen tiirkeistimmiger Mi-
grant*innen gegen ihre prekire rechtliche Situation in der BRD und signali-
sierte den Wechsel von der Exil- zur Antirassismuspolitik (vgl. Ozcan 1992).

Dariiber hinaus war die Zunahme neonazistischer Ubergriffe, wie der
Mord an Ramazan Avci in Hamburg 1985, ein weiterer Katalysator fiir an-
tirassistische Selbstorganisation und Politik (vgl. Koxiiz 1997). Als Reaktion
auf die zunehmende Gewalt bildeten sich in Grofstidten multiethnische Ju-
gendbanden zur Selbstverteidigung. Die Antifagist (Antifa) Genglik (deutsch:
Antifaschistische Jugend) ist eine der bekanntesten Selbstorganisationen mi-
grantischer Jugendlicher mit einer explizit antirassistischen bzw. antifaschis-
tischer Politik bzw. sie iiberbriickte eine Kluft zwischen antirassistischer und
antifaschistischer Bewegung, obwohl diese Bewegungen nicht so klar zu tren-
nen waren (ak wantok 2015). Die Antifa Genglik bestand aus 20 bis 30 jungen
Migrant*innen unterschiedlicher ethnischer Herkunft, wobei tiirkische und
kurdische Jugendliche in der Mehrheit waren. Aufgrund ihrer sozialriumli-
chen Anbindung in Berliner Kreuzberg und ihres militanten Auftritts (physi-
sche Konfrontation mit den Rechtsradikalen/Faschisten) war Antifa Genglik
unter migrantischen Jugendlichen populir.!

Das antirassistische politische Feld hat in den 1990er-Jahren neben Antifa
Genglik auch andere antirassistische Selbstorganisationen von Migrant*in-
nen, von Schwarzen Frauen usw. hervorgebracht (wie Cafe Morgenland in
Frankfurt, Kéxiiz in Hamburg, Femigra, Adefra etc., vgl. Rostock 2013: 146).
Ab Mitte der 1990er-Jahre kamen Initiativen von Gefliichteten dazu (vgl.

1 Der Neonazi-Kader Kaidl starb, als einige Genglik-Aktivist*innen 1992 das Neonazi-
Treffen in Berlin-NeukélIn stiirmten. 1994 wurden drei davon wegen Kérperverletzung
mit Todesfolge zu drei Jahren Haft verurteilt, die beiden anderen zu Bewahrungsstra-
fen. Die Antifa Genclik I6ste sich wihrend des Prozesses auf. Die Fragen des Selbst-
schutzes, der Gewalt, der Militanz usw. wurden in der antifaschistischen Bewegung
heftig diskutiert.

- am 13.02.2026, 10:00:


https://doi.org/10.14361/9783839458631-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Transversale Politik des Antirassismus und Antifaschismus?

Jakob 2016). Neue Initiativen und Gruppen innerhalb der deutschen Linken
mit antirassistischem Fokus sind in den 1990er-Jahren entstanden, wie
»kein mensch ist illegal« etc., in deren politischer Agenda Migration, Ras-
sismus, kulturelle Diversitit, Menschenrechte, Privilegien, Selbstreflexion
zunehmend Eingang fanden. In dieser Zeit wurden Begriffe wie Migrant*in
(statt Auslinderin), Schwarze/r, People of Color etc. als politische Selbst-
bezeichnungen (auch in Konkurrenz zueinander) popularisiert bzw. positiv
umgedeutet, wie der pejorative Begriff »Kanake« (Nobrega 2011). Erst durch
die Selbstorganisationen von Migrant*innen (und anderen Gruppen, die von
Rassismus betroffen sind, aber ihre politische Selbstdefinition nicht aus der
Migrationspolitik ableiten, wie Schwarze, Sinti*zze, Romn*ja, oder solche,
die Mehrfachdiskriminierungen betonen, wie feministische Migrant*innen
etc. und damit die Diversifizierung der Akteure im politischen Feld) begannen
die Debatten um Biindnispolitik, Solidaritit, Abgrenzungen, Artikulationen
zwischen verschiedenen Akteuren und deutschen linken Gruppen. Die Fra-
gen, wie rassistische Machtverhiltnisse, z.B. bei Aufenthaltsproblemen,
Zugangsbarrieren zu Schule, Wohnungsmarkt, Arbeitsmarkt, Gesundheit
etc. zu analysieren sind, wie Gegenstrategien zu entwickeln sind sowie mit
wem und auf welcher Grundlage zu kooperieren ist, waren entscheidend fiir
die Gestaltung der antirassistischen Szene.?

Die Beziehungen zwischen der weifien deutschen Linken und der nicht
weiflen (deutschen) antirassistischen Selbstorganisation waren aufgrund der
Kritik an letzterer entlang mehrerer Linien konfliktreich. Eine zentrale Kritik
betrifft die »Ein-Themen-Politik« der deutschen Antifa-Gruppen. Die Antifa-
schismusanalyse und die Antifa-Bewegung (mit eigener Szenedsthetik, Rhe-
torik, historischen Beziigen und Gruppenidentitit) hatten sich seit Ende der
1980er-Jahre im Zuge des Wiederauflebens des Neofaschismus und des An-
stiegs rechtsradikaler Gewalt auf Rechtsextremismus fokussiert (vgl. Schuh-
macher 2014; Hiusler/Fahrenschild 2020). Aus rassismuskritischer Perspek-
tive wird dies als eine eingeschrinkte Perspektive gesehen, die sogar Gefahr
liuft, das Problem des Rassismus an den Rand der Gesellschaft zu verwei-
sen, ndmlich auf die Auswiichse der ansonsten gut funktionierenden imagi-
nierten demokratischen Ordnung. Damit wird jedoch die konstitutive Kraft

2 In antirassistischen Diskursen fand in dieser Zeit eine Perspektivenverschiebung statt:
weg von den Problemen der Migrant*innen hin zur sozialen Konstruktion (der Figur)
der weiflen deutschen Linken.

- am 13.02.2026, 10:00:

221


https://doi.org/10.14361/9783839458631-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

222

Cagr Kahveci

rassistischer Differenzierungen, Stratifikationen und Hierarchien aufer Acht
gelassen und keine adiquate radikaldemokratische Alternative angeboten.
Neben dieser Ideologiekritik gab und gibt es eine weitere Kritik: die Be-
vormundung und Infantilisierung als Reaktion auf die autonome antirassisti-
sche Selbstorganisierung. Dies lasst sich an einem konkreten Beispiel inner-
halb der linksradikalen Szene verdeutlichen. Bei einem Treffen antifaschisti-
scher Initiativen Anfang der 1990er-Jahre — das von rassistischen Pogromen
gegen Migrant*innen und Geflichtete geprigt war —, bei dem auch einige
Antifa- Genglik-Aktivist*innen anwesend waren, duflerte ein bekannter deut-
scher Aktivist einen beriichtigten Satz: »Unser Intellekt, euer Wut.«*> Diese
Aussage spiegelte auch eine vorherrschende Haltung innerhalb linker Kreise
gegeniiber ihren nicht deutschen Genoss*innen wider, mit denen sie gemein-
sam gegen den rassistischen Mob auf den Straflen kimpften. Wihrend Deut-
sche als rationale, denkende Kopfe fantasiert wurden, galten Migrant*innen
als niitzliche Gewalttiter. Dahinter steckte eine Logik, die viele Migrant*in-
nen und nicht weifle Aktivist*innen als Kontinuitit einer kolonialen Denk-
weise der Linken interpretierten. In den antirassistischen Bewegungen gab es
heftige Auseinandersetzungen iiber Universalismus versus Partikularismus,
die die Beziehungen zwischen den verschiedenen Lagern immer noch aufhei-
zen. Ubrigens verliefen diese Debatten nicht immer entlang der ethnischen
Zugehorigkeit, sondern entlang politischer, ideologischer usw. Unterschie-
de. Innerhalb radikaler Kreise wurden immer wieder neue Konzepte, Ansitze
entwickelt, um gemeinsame politische Kimpfe zu fithren, ohne die Unter-
schiede zu leugnen. Eines davon war die Idee der transversalen Solidaritit.

3 Transversale Politik des Antirassismus?

Den Begrift Transversalitit pragte der franzgosische Philosoph Guattari, um
die Befreiung von sozialen Unterdriickungen zu beschreiben, die sowohl ver-
tikal (im Sinne von Hierarchien) als auch horizontal (im Sinne des zugewie-
senen sozialen Status) strukturiert sind (vgl. Guattari 1984). Die feministi-
sche Soziologin Yuval-Davis entwickelte das Konzept der Transversalitit in

3 Die verschiedenen Zitierweisen dieser Phrase haben mit der Zeit eine kleine urbane
Legende innerhalb der Szene geschaffen. Sie alle weisen jedoch auf eine asymmetri-
sche oder hierarchische Trennung zwischen weiflen deutschen Aktivisten und Anderen

hin

- am 13.02.2026, 10:00:


https://doi.org/10.14361/9783839458631-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Transversale Politik des Antirassismus und Antifaschismus?

den 1990er-Jahren vor dem Hintergrund der Diskurse um Universalitit, Par-
tikularitit, Identitatspolitik und Subjektivitit weiter (vgl. Yuval- Davis 1999).
Sie betonte, dass die sogenannte universalistische Politik (vieler Linken) ein
koloniales Erbe tragt und westeuropiische bzw. ethnozentrische Grundlagen
perpetuiert und ausgrenzend ist. Partikularistische Politik hingegen operiere
mit essenzialistischen Vorstellungen von Kultur und Identitit und verdingli-
che die Grenzen zwischen sozialen Gruppen. Sie erwies sich als ebenso unde-
mobkratisch wie der Universalismus, weil sie kollektive Identititen homogeni-
sierte und individuelle Identititen vollstindig von sozialen Gruppen abhin-
gig machte. In der transversalen Politik wird eine konzeptionelle Unterschei-
dung zwischen Positionierung, Identitit und Werten getroffen. Menschen,
die demselben Kollektiv angehoren und dhnliche sozioskonomische Positio-
nen teilen, konnen sich dennoch in ihren Identititen stark unterscheiden,
abhingig von ihren Zugehorigkeiten (Klasse, Geschlecht, Fahigkeit, Sexuali-
tit etc.), sozialen Bindungen und normativen Wertesystemen (ebd.).

Transversale Politik bietet Chancen fiir eine egalitire Politik der Solida-
ritit und Allianz, in der die Unterschiede der Akteure zwar anerkannt, aber
nicht als unitberwindbare Hindernisse, sondern als offene Prozesse gesehen
werden. Denn Unterschiede werden nicht hierarchisch gedacht. Sie setzen
den Respekt vor der Positionierung des jeweils anderen voraus — was die
Anerkennung der unterschiedlichen sozialen, 6konomischen und politischen
Machtpositionen der Akteure einschlieft — sie und umarmen diese Unter-
schiede mit Respekt und Anerkennung der einzelnen Teilnehmer*innen. Ak-
teure agieren nicht als die »authentische Stimme« ihrer Gemeinschaften, son-
dern als Fiirsprecher, die ihre Sache vertreten. Aktivisten bringen in den poli-
tischen Dialog das reflexive Wissen um ihre eigene Positionierung und Iden-
titit ein. Yuval-Davis betont, dass sich die Akteure der Multiplexitit ihrer spe-
zifischen Positionierungen bewusst sein sollten (ebd.). Der Zweck des Dialogs
ist es, ein gemeinsames Verstindnis dariiber zu entwickeln, welche sozia-
len und politischen Verinderungen notwendig sind, um die normativen und
politischen Ziele der Teilnehmer*innen zu unterstiitzen. Transversale Poli-
tik wird dabei durch normative Werte begrenzt, die iiber Gruppengrenzen
hinweg geteilt werden. Transversalitit ist ein politisches Prinzip, welches die
Bereitschaft erfordert, sich einem kollektiven Prozess zu 6ffnen. Transversale
Politik bedeutet nicht, dass jeder Interessenkonflikt tiberbriickt werden kann,
aber sie lisst die Moglichkeit, dass Interessen in einem Prozess der Solidari-
tit artikuliert werden konnen. Daher ist fiir transversale Politik die Solidaritit
ein entscheidendes Thema.

- am 13.02.2026, 10:00:

223


https://doi.org/10.14361/9783839458631-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

224

Cagr Kahveci

Transversalitit ist nicht nur eine gelebte Solidaritit, sondern auch eine
Perspektive, durch die politische Ereignisse anders betrachtet und interpre-
tiert werden konnen. Yuval-Davis betont immer wieder, dass sich Transver-
salitat sowohl von universalistischen als auch von partikularistischen Wahr-
heitsanspriichen abhebt und die Aufmerksamkeit auf dialogische Prozesse
und die verborgenen Momente der Solidaritit iiber die Grenzen von Gruppen,
aber auch von einheitlichen Perspektiven hinweg richtet (ebd.). Betrachtet
man etwa das konkrete Beispiel des Verhiltnisses zwischen der Antifa Geng-
lik und der deutschen Antifa-Szene durch die Linse der transversalen Politik,
so ergibt sich ein differenziertes Bild. Die Antifa Genglik hatte substanzielle
Kritik an den deutschen linksradikalen Gruppen, war aber tief in der West-
berliner Linken und in Antifa-Szene verankert. Sie organisierten gemeinsam
Veranstaltungen, Telefonketten, fuhren gemeinsam nach Mélln, um gegen
die Nazis zu demonstrieren usw. Als die Antifa Genglik zerschlagen wurde,
versuchten migrantische Gruppen und deutsche Linke gemeinsam gegen die
staatliche Repression, die sich vor allem gegen antifaschistische, insbesonde-
re migrantische Aktivist*innen richtete, zu protestieren.

Es gibt eine Tendenz in der antirassistischen Geschichtsschreibung und
Erzihlung, die Konflikte zwischen weiflen deutschen Linken und migran-
tischen/rassifizierten Gruppen zu betonen, auch weil die oben beschriebe-
ne transversale Solidaritit oft an der majoritiren Haltung deutscher Grup-
pen gescheitert ist, obwohl es immer eine minoritire Haltung gegeben hat.
Die antirassistische feministische Forscherin Chandra Mohanty greift diesen
Punkt an und reflektiert selbstkritisch, dass sie, wie viele andere kritische
Forscherinnen, mehr iiber Differenzen und Abgrenzungen als iiber Gemein-
samkeiten und Verbindungen zwischen sozialen emanzipatorischen Kamp-
fen und Biindnissen geschrieben hat, obwohl Abgrenzungen nie vollstindig
und determinierend waren/sind (vgl. Mohanty 2003: 226). Ihre Kritik lasst
sich gleichermafien auf politische Bewegungen und kritische Forschung nach
Deutschland anwenden. Was fehlt, ist eine Perspektive von unten, die z.B. die
Kimpfe gegen Rassismus nicht als Kimpfe einzelner Gruppen thematisiert,
sondern als Ergebnis einer produktiven transversalen politischen Solidaritit.

4 Solidaritat im und nach dem »langen Sommer der Migration«

Ich springe zu einem anderen historischen Moment, als die Diskurse der So-
lidaritit in Bezug auf Migration und Antirassismus explodierten, weil viele

- am 13.02.2026, 10:00:


https://doi.org/10.14361/9783839458631-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Transversale Politik des Antirassismus und Antifaschismus?

politische Bewegungen in Solidaritit mit Fliichtlingen entstanden und sich
gegen das tddliche europiische Grenzregime und den Wohlstandschauvinis-
mus stellten. Mohanty definiert Solidaritit als »Reziprozitit, Verantwortlich-
keit und die Anerkennung gemeinsamer Interessen als Grundlage fiir Bezie-
hungen zwischen verschiedenen Gemeinschaften » (Mohanty 2003: 7; eigene
Ubersetzung (e. U.)). Diese prignante Definition fasst die wichtigsten ethi-
schen Punkte des Konzepts zusammen. Solidaritit leitet sich genealogisch
aus dem Prinzip der Verpflichtung ab, dass Akteure fiireinander eintreten
miissen, weil sie eine »gemeinsame Welt« teilen. Sie leiden unter einer ge-
meinsamen Unterdriickung und/oder einem gemeinsamen Feind. So entsteht
aus der Erkenntnis, dass sie eine gegenseitige Verstrickung haben, dass sie in
die Situation des anderen verwickelt sind (vgl. Wilder 2020), ein Gefiihl der
gegenseitigen Verantwortung (vgl. Hage 2017).

Solidaritit ist ein politischer und umkimpfter Akt. Sie unterscheidet sich
von blof3er Wohltitigkeit oder Empathie, indem sie vertikale Formen der Ver-
gesellschaftung durch die Schaffung horizontaler Allianzen untergribt. Die
durch die Nationalstaaten rassistisch erzeugten Hierarchien zwischen Biir-
ger*innen und Fremden/Auslinder*innen werden durch die Bildung gemein-
samer Initiativen, Besetzungen (in den letzten Jahren vor allem von Gefliich-
teten und ihren Genoss*innen praktiziert) etc. infrage gestellt. Die Transver-
salitat der Solidaritit ergibt sich also aus ihrer radikalen Offenheit und ihrem
Potenzial, neue politische Kollektive zu schmieden, neue Allianzen zu bilden
und neue Imaginationen zu inspirieren. Sie ist temporar und oft riskant, aber
auch rebellisch und aufrithrerisch fiir die Machthaber. Die Kriminalisierung
derjenigen, die zum Beispiel mit den Gefliichteten gegen die Grenzregime
kiampfen, ihnen helfen, das Meer oder die Wiiste zu iberqueren, oder ihnen
bei ihrer listigen Taktik helfen, giiltige Papiere zu erhalten, ist eine Reakti-
on auf die unkontrollierten und undisziplinierten Solidarititspraktiken und
zeigt, wie sehr das herrschende System die Verbreitung und Institutionali-
sierung dieser Praktiken fiirchtet (vgl. Fekete 2018).

Solidaritat hat keine Garantien; sie ist immer von den Verlockungen des
Machtwillens, des Egoismus und des Mikrofaschismus heimgesucht. Die Ge-
fahr der Bevormundung, der Instrumentalisierung, Freiwilligkeit, der karita-
tiven Hilfe und des Mitleids torpediert die Solidaritit. Die ethischen Grundla-
gen der Solidaritit kénnen so von der liberalen Logik kooptiert oder korrum-
piert werden, die die eine Seite der Solidarititspraktiken als »leidende Indi-
viduen« sieht und die Reziprozitit als Aufgabe des Staates umdefiniert, das
Letzteres zu schittzen (Mohanty 2003; Wilder 2020). Die liberale Logik neigt

- am 13.02.2026, 10:00:

225


https://doi.org/10.14361/9783839458631-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

226

Cagr Kahveci

somit dazu, das politische Gedichtnis der Solidaritatspraktiken zu neutra-
lisieren. Sie setzt zudem die purifizierten Spaltungen, Trennungen der Ka-
tegorien voraus und individualisiert die politischen Kimpfe und deren Sub-
jekte. Es ist eine Aufgabe der Progressiven, die »iiber Zeiten sedimentierten
und tiber Grenzen zirkulierten Wissen und Archiven der Kimpfe« anzueignen
(vgl. Tazzioli/Walter 2019 e. U.), die sowohl Spannungen als auch Gemeinsam-
keiten unterschiedlicher Akteure und Bewegungen aufweisen.

Eine transversale Politik der Solidaritit im Sinne Mohantys kann Hoff-
nung aus emanzipatorischen, freudvollen Begegnungen schépfen, statt ihre
Energie in die Reproduktion ideologischer Unterschiede und Abgrenzungen
zu investieren. Die Praktiken der Solidaritit, die wir seit 2015 im Kontext
von Migration und Flucht erlebt haben, zeugen von der Potenzialitit einer
Politik, die Grenzen iiberschreitet, um neue Riume der Freiheit zu schaffen.
Was diese Praktiken zeigen, ist keine Utopie, sondern Méglichkeiten, aus den
»Gefangenschaften« herauszutreten, in die uns Machtverhiltnisse zu sperren
versuchen. Insbesondere geht es darum, die Strukturen des Begehrens und
der Subjektivierung zu verindern.

5 NSU-Komplex und die transversale Politik

Das letzte Beispiel, an dem sich die transversale Politik des Antirassismus
analysieren lasst, ist der traurige Anlass um den NSU-Komplex. Die rechts-
extreme Terrorgruppe Nationalsozialistischer Untergrund (NSU) hatte zwi-
schen 2000 und 2006 neun rassistisch motivierte Morde an Migranten und
zahlreiche weitere Anschlige veriibt und Menschen verletzt*. Wie es dazu
kam, dass 2006 der letzte rassistische Terrorakt von NSU veriibt wurde, ist
nicht bekannt. Vermutlich haben die Demonstrationen von Angehérigen der
Opfer in Kassel und Dortmund mit Beteiligung von itber 5.000 Menschen (im
Wesentlichen mit Migrationsbiografie) dazu gefiihrt, dass der NSU nicht wei-
ter morden konnte. Das Interessante ist, dass diese Demonstrationen vollig
an den sonst so wachsamen link(sradikal)en Kreisen vorbeigingen. Die Kern-
politik von Antifa-Gruppen besteht in der Regel darin, rechtsextreme Struk-
turen, Akteure auch in den entlegensten Dorfern auszuforschen. Wie NSU-
Watch, die durch unverzichtbare Arbeit im Laufe der Zeit in den Prozess der

4 Der letzte Mord des NSU war der an einer weifden Polizistin, Michele Kiesewetter, im
Jahr 2007.

- am 13.02.2026, 10:00:


https://doi.org/10.14361/9783839458631-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Transversale Politik des Antirassismus und Antifaschismus?

Aufarbeitung involviert war, selbstkritisch feststellte, tragen die Antifa oder
linke Gruppen somit zur Ignoranz der Offentlichkeit bei (NSU-Watch 2020).

Der NSU-Prozess® von dem Oberlandesgericht Miinchen endete im Ju-
li 2018. Viele Fragen zu den genauen Hintergriinden der Verbrechen, zum
Neonazi-Netzwerk hinter dem Kerntrio und vor allem zur Verstrickung des
Verfassungsschutzes sind noch offen. Wihrend es der kritischen Offentlich-
keit nicht gelungen ist, den NSU-Komplex aufzukliren, hat sich um den NSU-
Prozess ein breites demokratisches Biindnis gebildet. Die Bemithungen loka-
ler antirassistischer und antifaschistischer Gruppen, die sich mit einer Reihe
von Aktionen in den 6ffentlichen Diskurs einbrachten, trugen dazu bei, dass
Rassismus als Motiv fiir die Morde erkannt wurde (vgl. Burschel 2014). Die
Zusammenarbeit fithrte zu einer Vernetzung verschiedener gesellschaftlicher
Krifte, die kritisches Wissen iiber institutionellen Rassismus, neonazistische
Strukturen und das V-Leute-System produzierten. Die Angehorigen der Er-
mordeten und die Uberlebenden der Anschlige traten nun in der Offentlich-
keit vor, um ihre Geschichten zu erzihlen und sich mit anderen Angehérigen
von Opfern des rechten Terrors zu vernetzen. Mit ihren Geschichten stellten
sie das offizielle Narrativ infrage.

Begleitet wurde der Prozess von zahlreichen Informations- und Diskussi-
onsveranstaltungen, die von antirassistischen und antifaschistischen Initia-
tiven in ganz Deutschland organisiert wurden. Es entstanden mehrere kiinst-
lerische Arbeiten, teilweise gemeinsam mit den Angehorigen der Ermordeten
und Verletzten, die sich mit dem NSU-Komplex auseinandersetzten. Das Tri-
bunal NSU-Komplex auflésen, das im Mai 2017 iiber mehrere Tage in Kéln
stattfand, schuf eine intensive Vernetzung migrantischer und deutscher In-
itiativen. Der sozialen Organisation rund um den NSU-Komplex gelang es,
eine gesellschaftliche Debatte iiber Rassismus und Neonazismus zu initiie-
ren.

Menschen unterschiedlicher Herkunft, Gruppen und Initiativen mit di-
versen politischen Schwerpunkten etc. kamen zusammen, kooperierten iiber
die Grenzen ihrer Zugehdrigkeit hinweg und iibten politischen Druck zur
Aufklirung des NSU-Komplexes aus. In diesem Prozess der Solidaritit ging es
weder um die Aufhebung von Unterschieden noch um die Homogenisierung
oder Aneignung von Erfahrungen. Die Unterschiede und Grenzen zwischen

5 Der Bundesgerichtshof priift derzeit die Revisionen der Angeklagten Zschape etc. ge-
gen ihre Haftstrafen.

- am 13.02.2026, 10:00:

221


https://doi.org/10.14361/9783839458631-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

228

Cagn Kahveci

Familien der Opfer, migrantischen Aktivist*innen, weifen Deutschen, Kiinst-
ler*innen, Journalist*innen, Anwalt*innen, Antifa-Recherchegruppen, Parla-
mentarierinnen usw. verhinderten keine transversale Solidaritit. In vielen
Fillen der Mobilisierung ging es nicht nur um das Leid der Familien und
Uberlebenden, sondern auch um die rassistische Polizeistruktur, die Medi-
enberichterstattung, die Privention usw. Wihrend die Familien und Uberle-
benden mit ihren - teils subversiven — Aktionen, Demonstrationen, Recher-
chen als Sprachrohr fiir ihre Anliegen an die Offentlichkeit gingen und das
Schweigen oder die Titer-Opfer-Umbkehr herausforderten, konnten die wei-
Ben Aktivist*innen die »Sache der Anderen« iibernehmen und sich mit der
bestehenden Struktur solidarisieren.

Aus diesem Geiste transversaler Kimpfe sind neue Initiativen hervorge-
gangen, wie Unteilbar und Seebriicke. Als Reaktion auf die antisemitischen
und rassistischen Angriffe in Halle 2019 und Hanau 2020 ist eine neue Grup-
pe namens Migrantifa entstanden. Sie mobilisiert die jungen Generationen
gegen Polizeigewalt und Racial Profiling und beweist, dass die rassifizierten
Menschen in der Lage sind, ihre Stimme zu erheben und sich als handlungs-
fihige Akteure zu zeigen. In diesem Zusammenhang sind auch die Black
Lives Matter-Mobilisierungen zu erwihnen, die landesweit Tausende von
Menschen (vor allem Jugendliche) auf die Strafie gebracht und gezeigt haben,
dass die neue Generation, zumindest aktive Teile davon, fiir eine andere Welt
kimpft, in der Rassismus nicht akzeptiert wird.

6 Ausblick: »Kanakisierung« linker Politik?

Ausgehend von den Erfahrungen antirassistischer Migrant*innen (und ande-
rer rassifizierter Gruppen) wurden die Moglichkeiten und Herausforderun-
gen einer transversalen Politik und Solidaritit erliutert und dabei der Fokus
auf die »deutsche Linke« gelegt. Uber die politische Subjektivierung der an-
tirassistischer Migrant*innen wurde in den letzten Jahren einiges geschrie-
ben, auch wenn es noch wenig ist, wihrend es iiber die »deutsche Linke«
und ihre antirassistische Haltung wenig kritisches Wissen gibt. Die Diskur-
se der »Kanakisierung« deutscher Gesellschaft oder linker Politik (vgl. Kron
2017) bieten Ankniipfungspunkte fiir weitere Uberlegungen. Wihrend ers-
terer auf migrationsbedingte Heterogenitit und Diversitit verweist, trans-
nationale Lebensstile in nahezu allen gesellschaftlichen Bereichen beschreibt
und sich auf die demografische Entwicklung beruft, insbesondere der jiinge-

- am 13.02.2026, 10:00:


https://doi.org/10.14361/9783839458631-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Transversale Politik des Antirassismus und Antifaschismus?

ren Generationen, ist die »Kanakisierung« linker Positionen alles andere als
eindeutig. Der Multikulturalismus oder Humanitarismus sowie Wohlstand-
schauvinismus der nationalen Linken versiumen es, eine radikale politische
Perspektive einzunehmen, die radikal-egalitire Antworten auf die durch Mi-
gration ausgel6sten oder verschirften Fragen der Produktion und Verteilung
von gesellschaftlichem Reichtum, Teilhabe und Kollektivitit gibt.

Noch wichtiger ist aber die Frage der politischen Subjektivierung. Hier-
zu mochte ich abschliefdend zwei Punkte hervorheben, die (weitere) Impulse
fiir eine Transformation der politischen Subjektivitit deutscher Linker auf-
greifen bzw. vorbringen: Des-Identifikation und Minoritir-Werden. Der erste
Ansatz basiert auf den Uberlegungen von Ranciére und beschreibt, dass sich
die Mitglieder der Mehrheitsgesellschaft nicht vollstindig mit den Anderen
(rassifizierte, postkoloniale Migrant*innen etc.) identifizieren kdnnen, aber
sie konnen sich mit dem Staat desidentifizieren (vgl. Ranciére 1998). Dies ist
eine Verweigerung einer Identitit, die ihnen durch Machtverhiltnisse gege-
ben ist, also ein Bruch mit einem bestimmten Selbst. Diese Verweigerung soll
dem Anderen, der durch eine bestimmte Ungerechtigkeit definiert ist, de-
monstriert werden. Die Idee der Des-Identifikation mit dem Staat, mit der
Staatsbiirgerschaft, mit dem sozialen (dominanten) Ort, dem Raum usw. ist
eine schwierige Aufgabe, aber eine, die uns daran erinnert, dass es in der Poli-
tik darum geht, die Gleichheit aller mit allen durchzusetzen. »Politik existiert,
weil die Sache des Anderen existiert« (ebd: 31, e.U.).

Neben dem radikaldemokratischen Konzept der Dis-Identifikation ist
ein weiterer Schritt notwendig, der positive politische Beziige zu Differenz
und dem Anderen eréffnen kann: »Minoritir-Werden« (Deleuze und Guattari
1987). Minoritir-Werden ist ein Prozess der sich stindig verindernden Iden-
tititen. Majoritir bezieht sich auf die qualitative Mehrheit derjenigen, die in
der Gesamtbevilkerung als zihlbar gelten, wihrend minoritir eine Position
darstellt, der es an Macht mangelt. »[...] Der durchschnittliche erwachsene-
weifde-heterosexuelle-europiische-Mann [..] [hilt] die Mehrheit, auch wenn
er weniger zahlreich ist als Moskitos, Kinder, Frauen, Schwarze, Bauern,
Homosexuelle usw. [..]J« (ebd: 105; e. U.). Da er die Macht hat, stellt er den
qualitativen Standard dar, an dem diese anderen gemessen werden. Das
heifdt, Majoritir ist die Regel, der Standard, die Norm, das Modell, die Iden-
titdt, die mit bestimmten Systemen von Macht und Kontrolle verbunden ist.
Minoritir-Werden ist dagegen das Potenzial von Individuen oder Gruppen,
von der Norm abzuweichen (ebd. 106), sich weigern, in die dominante Form
einzugliedern und sich neue Formen der Beziehungen zu kreieren. Wihrend

- am 13.02.2026, 10:00:

229


https://doi.org/10.14361/9783839458631-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

230

Cagr Kahveci

Majoritir die Reprisentation einer starren Identitit ist, ist Minoritir-Werden
inklusiv, auf das sich jeder einlassen kann und das die Macht hat, das ma-
joritire System zu storen und zu verindern. Minoritir-Werden widersetzt
sich dem Zwang des Gesetzes und der herrschenden Normen. Es sucht nach
Fluchtlinien aus Institutionen, politischer Ordnung und sozialer Struktur.
Minoritir-Werden nimmt die Triebkraft von Kimpfen und Transformations-
prozessen der Minoritiren, ist aber mit der Transformation des majoritiren
Subjekts verbunden und schreibt sich in die gesamte Gesellschaft ein (vgl.
Guattari 1984).

Inwieweit eine minoritire Subjektivierung deutschen Linken gelingt,
hingt davon ab, wie sie die Politik »aus der Perspektive derer wahrnimmt,
die am weitesten vom Zentrum des Privilegs entfernt sind« (Deleuze/Parnet
1987). So muss linke Politik alle majoritiren Anspriiche auf Lebensbereiche
untergraben, all ihren bewussten und unterschwelligen Stolz auf Wahrhei-
ten, Prestige, Wissen, Anerkennungen aufgeben und die Okonomie ihres
Begehrens umstrukturieren. Die Praktiken der Solidaritit im Kontext des
Sommers der Migration und um NSU-Mobilisierung zeugten von der Mog-
lichkeit, vertikale Politik in einem dialogischen solidarischen Prozess jenseits
der Grenzen zu erproben. AbschlieRend lisst sich Grosz Konzept der femi-
nistischen Kampfe fiir antirassistische transversale Politik umformulieren:

»dezentrierte, molekulare, multiple Kampfe, diversifiziert [..] ausgerichtet
in nur provisorischen und temporaren Netzwerken, in nicht-hierarchischen
rhizomatischen Verbindungen, die an den Orten stattfinden, wo die Repres-
sion oder die Anti-Produktion am intensivsten ist« (Grosz1993: 170, e. U.).

Literatur

Burschel, Friedrich/Schubert, Uwe/Wiegel, Gerd (2014): »Der Sommer ist vor-
bei ...«. Vom »Aufstand der Anstindigen« zur »Extremimusklausel«, Ber-
lin: Edition Assemblage.

Fekete, Liz (2018): Migrants, borders and the criminalisation of solidarity in
the EU, in: Race & Class 59(4), S. 65-83.

Deleuze, Gilles/Parnet Claire (1987): Dialogues, London: Athlone Press.

Grosz, Elisabeth (1993): A thousand tiny sexes: Feminism and rhizomatics, in:
Topoi 12(2), S. 167-179.

- am 13.02.2026, 10:00:


https://doi.org/10.14361/9783839458631-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Transversale Politik des Antirassismus und Antifaschismus?

Guattari Felix/Deleuze, Gilles (1987): A thousand plateaus: Capitalism and
schizophrenia, Minneapolis: University of Minnesota.

Guattari, Felix (1984): Molecular revolution: Psychiatry and politics. Puffin
Books.

Giirsel, Duygu/Kahveci, Cagri (2021, in Erscheinung): Self-organized Struggle
Against Racism.

Hage, Ghassan (2017): Is racism an environmental threat?, Cambridge: Polity.

Hiusler, Alexander/Fehrenschild Michael (2020): Faschismus in Geschichte
und Gegenwart, Rosa-Luxemburg-Stiftung.

Jakob, Christian (2016): Die bleibenden: Wie Fliichtlinge Deutschland seit 20
Jahren verdndern, Berlin: Ch. Links Verlag.

Koxiiz (1997): MigrantInnenbewegung Passe.

Kron, Stefanie (2017): Move it! Die Kanakisierung linker Politik, in: Luxem-
burg. Gesellschaftsanalyse und linke Praxis 1.

Mohanty, Chandra T. (2003): Feminism without Borders: Decolonizing Theory,
Practicing Solidarity, Durham/London: Duke University Press.

Nobrega, Onur Suzan (2011): Das »K-Wort< im Kontext des Europiischen Ko-
lonialismus und der deutschen Nachkriegsmigrationsgeschichte, in: Su-
sann Arndt/Nadja Ofuatey-Alazard (Hg.), Gefirbtes Wissen. Kolonialis-
mus, Rassismus und Weif3sein im Wissensarchiv der deutschen Sprache,
Miinster: Unrast-Verlag, S. 638-643.

Nicholls, Walter J./Uitermark. Justus (2017): Cities and social movements: Im-
migrant rights activism in the US, France, and the Netherlands, 1970-2015,
Chichester/West Sussex: Wiley Blackwell.

Ozcan, Ertekin (1989): Tiirkische Immigrantenorganisationen in der Bundes-
republik Deutschland, Berlin: Hitit.

Ranciére, Jacques (1998): The Cause of the Other, in: Parallax 4(2), S. 25-33.

Schuhmacher, Nils (2014): »Nicht nichts machen«? Selbstdarstellungen politi-
schen Handelns in der Autonomen Antifa. Duisburg: Salon Alter Hammer.

Tazzioli, Martina/Walters, William (2019): Migration, solidarity and the limits
of Europe, in: Global Discourse: An interdisciplinary journal of current
affairs 9(1), S. 175-190.

Wilder, Gary (2020). Solidarity. Thinking with Balibar, Fordham University
Press, S. 253-274.

Yuval-Davis, Nira (1999): What is >transversal politics<?, in: soundings issue 12
summer, S. 88-93.

- am 13.02.2026, 10:00:

231


https://doi.org/10.14361/9783839458631-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

- am 13.02.2026, 10:00:


https://doi.org/10.14361/9783839458631-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

