
2. Subjekt, Rationalismus, Ästhetik

I

In den philosophischen Theorien des 17. und 18. Jahrhunderts konfiguriert sich 
das Verhältnis von Rationalismus, Subjekttheorie und Ästhetik auf eine komplexe 
Weise, die ich hier nur grob und generalisierend zu skizzieren vermag.1 Die Ent-
stehung der Ästhetik im 18. Jahrhundert vollzieht sich zunächst als eine Selbstrevi-
sion des Rationalismus. Der Rationalismus im Anschluß an Descartes scheint keine 
befriedigenden Antworten mehr auf das Problem einer Einbeziehung der Sinnlich-
keit, der Leidenschaften und des Schönen in die Philosophie anbieten zu können, 
so daß sich aus der rationalistischen Philosophie selbst heraus eine Modifikation 
ihrer Grundannahmen ankündigt, die dann zwischen Baumgarten und Kant durch 
die Erfindung der Ästhetik als eigenständiger philosophischer Disziplin vollzogen 
werden wird. Die im 18. Jahrhundert unter ihrem Namen entstehende Ästhetik 
macht – so die gängige Auffassung – gegen die rationalistische Verkürzung des 
Subjekts auf seine klaren und deutlichen Erkenntnisvollzüge die Einheit eines so-
wohl rational wie sinnlich konstituierten Subjekts geltend. Die Ästhetik verdankt 
ihre Entstehung also einem antirationalistischen Einwand, der die Verkürzung des 
Menschen auf seinen Intellekt zurückweist bzw. zu revidieren sucht. Explizit ge-
gen das allgemeine Vernunftsubjekt richten sich zwei Tendenzen, die sich beide 
schon bei Baumgarten angelegt finden. Zum einen argumentiert die entstehende 
Ästhetik gegen das Postulat eines allgemeinen Vernunftsubjekts, indem sie betont, 
daß die rationale Seite des Menschen nur die eine Hälfte seiner Natur ist. In der 
Tradition der Aisthesis macht die Ästhetik daher geltend, daß auch die Sinnlichkeit 
– später dann: auch die Phantasie als welterfindende Selbsttätigkeit des sinnlichen 
Vermögens bzw. der Einbildungskraft2 – zu einer vollen Bestimmung des Men-

1 Cf. hierzu die folgende Literatur: Michel Foucault: Die Ordnung der Dinge (Suhrkamp, 
Frankfurt/Main 1971); ders.: Wahnsinn und Gesellschaft. Eine Geschichte des Wahns 

im Zeitalter der Vernunft (Suhrkamp, Frankfurt/Main 1969);  Martin Heidegger: Nietz-

sche. 2 Bände (Neske, Stuttgart 1961); Alfred Baeumler: Das Irrationalitätsproblem 

in der Ästhetik und Logik des 18. Jahrhunderts (Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 
Darmstadt 1967); Howard Caygill: The Art of Judgement (Basic Blackwell Ltd., Oxford 
1989); Ernst Cassirer: Die Philosophie der Aufklärung (J.C.B. Mohr (Paul Siebeck), 
Tübingen 1932); Hans-Georg Gadamer: Wahrheit und Methode. Grundzüge einer phi-

losophischen Hermeneutik (J.C.B. Mohr (Paul Siebeck), Tübingen 1960/1990).
2 Cf. Alexander Gottlieb Baumgarten: Aesthetica (zitiert nach der gekürzten Fassung 

mit dem Titel: Theoretische Ästhetik (Meiner, Hamburg 1988) unter dem Sigel [TÄ]). 

https://doi.org/10.14361/9783839407097-003 - am 14.02.2026, 12:19:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


52

schen dazugehört. Die Ästhetik verdankt ihre Entstehung also einer Verteidigung 
der menschlichen Sinnlichkeit und des menschlichen Leibes. Zudem schließt die 
Ästhetik eine Lücke, die sie in den rationalistischen Systemen offengelassen fand. 
Während der Rationalismus nämlich seine Erkenntnisse gerade unter Ausschluß 
der Sinnlichkeit gewinnt (man kann ihr nicht trauen, da sie uns bisweilen – etwa 
in Träumen – täuscht, wie Descartes in den Meditationes de Prima Philosophia 
betont), beruft sich die Ästhetik darauf, daß eine sinnliche Wahrnehmung zum ra-
tionalen Begriff dazukommen muß, um eine (wahre) Erkenntnis über die Welt zu 
begründen. Kant zieht daraus dann den Schluß, daß rein intellektuelle Erkenntnis, 
d.h. ein Begriff ohne sinnliche Anschauung, leer bliebe.3

Andererseits wird die Sinnlichkeit nicht nur als Supplement rationaler Erkennt-
nis gedacht, sondern wird so verstanden, daß sie jetzt selbst Erkenntnisse generiert. 
Die Sinnlichkeit wird von der Ästhetik (bzw. von Baumgarten) also nicht einfach 
nur theoretisch aufgewertet, sondern auch neu bestimmt: während nämlich der 
Rationalismus die Sinnlichkeit nach dem Modell einer passiven Affektion, eines 
bloßen Erleidens denkt (das aber komplexer gedacht ist als als eine bloße kausale 
Einwirkung äußerer Dinge auf unsere Sinne), bestimmt die Ästhetik die Sinn-
lichkeit als ein aktives Vermögen der Erkenntnisgewinnung. Sinnliche Erkenntnis 
wird jetzt als ein Ergebnis einer Tätigkeit des Subjekts aufgefaßt. Die Ästhetik 
bringt die Sinnlichkeit so ins Spiel, daß sie nicht mehr als ein passives Erleiden, 
sondern als eine Selbsttätigkeit des affizierten Subjekts beschrieben wird.4 Dies 
kommt dann in der Konzeption einer produktiven Einbildungskraft im Subjekt 
(z.B. durch Kant) zum Tragen.

Auch die Erfindung der Individualität vollzieht sich als eine Gegenbewegung 
zum abstrakt-rationalistisch gedachten Subjekt. Sie macht gegen dessen vernünf-
tige Abstrakt- und Allgemeinheit die Besonderheit der individuellen Person gel-
tend. Das Subjekt ist nicht mehr allgemein, sondern als Individuum bezeichnet es 
eine historische und empirische Singularität, die sich aus der sinnlichen Erfahrung 
des konkreten Individuums konstituieren soll.5 Der Kumulationspunkt dieser sich 
radikalisierenden Reflexionsfigur einer anti-rationalistischen Selbstbeschreibung 
der Gesellschaft bzw. ihrer Teile – der Individuen –  ist natürlich die Theorie des 
Genies als prototypisch ästhetisches Subjekt. Hieran schließen mediale Theorien ei-

TÄ 19: zur natürlichen Veranlagung des Ästhetikers gehört „die natürliche Fähigkeit, 
sich etwas in der Phantasie vorzustellen, die dem schönen Geist die Begabung der 
Phantasie verleiht“ in Bezug auf Fiktives, Vergangenes und Zukünftiges.

3 Immanuel Kant: Kritik der reinen Vernunft (hg. von W. Weischedel, Suhrkamp, 
Frankfurt/Main 1974), hier Ausgabe B S. 76.

4 Cf. Christoph Menke: Wahrnehmung, Tätigkeit, Selbstreflexion: Zur Genese und 

Dialektik der Ästhetik (in: Andrea Kern/Ruth Sonderegger (Hg.): Falsche Gegensät-

ze. Zeitgenössische Positionen zur philosophischen Ästhetik, Suhrkamp, Frankfurt/
Main 2002, S. 19-48).

5 Die Individualisierung erfolgt also gerade durch die Sinnlichkeit bzw. die dunklen 
Kräfte im Subjekt. Cf. z.B. Johann Gottfried Herder: Viertes Kritisches Wäldchen 

(in: ders.: Werke in zehn Bänden, Deutscher Klassiker Verlag, Frankfurt/Main 1985, 
Band 2, S. 250-289).

SUBJEKTIVITÄT UND ÄSTHETIK

https://doi.org/10.14361/9783839407097-003 - am 14.02.2026, 12:19:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


53

ner vornehmlich ästhetisch – d.h. nicht rationalistisch – bestimmten Subjektivität an, 
wie sie etwa vom frühen Friedrich Schlegel und von Friedrich Nietzsche entworfen 
werden. Diese Weise der Reflexion auf Subjektivität begreift das Subjekt als Effekt 
und Austragungsort bzw. -medium eines differentiellen Kräftegeschehens, das die 
Subjekte zwar vollziehen, aber nicht kontrollieren können. Dieser Entwurf von Sub-
jektivität ist daher von vornherein in der Weise metaphysikkritisch angelegt, als daß 
er die Subjektivität des vernünftigen Selbstbewußtseins unterläuft bzw. negiert.

Es scheint zunächst drei Positionen zum Verhältnis von Rationalismus und Äs-
thetik zu geben. Die erste Position (die die kartesianische ist) beharrt darauf, daß 
sich aus Sicht des Rationalismus – der rationalistischen Philosophie – nicht viel 
Sinnvolles über die Ästhetik bzw. die Sinnlichkeit und die Leidenschaften aussa-
gen läßt. Den Beschreibungen der Philosophie zugänglich ist nur die vernünfti-
ge Seite des menschlichen Subjekts (in der scholastischen Terminologie, die Des-
cartes übernimmt, als Substanz verstanden und res cogitans genannt). Dabei ist die 
durch aktiven Vernunftgebrauch zu gewinnende normativ ausgezeichnete Freiheit 
verstanden als eine Freiheit von der Sinnlichkeit. Alles Verworrene und damit alles 
bloß Sinnliche ist aus dem Gebiet dauernder Vernunfterkenntnis ausgeschlossen 
– und zwar sowohl als Subjekt wie als Objekt solchen Wissens. Allerdings gibt es 
bei Descartes auch den Zug einer Beherrschung der Leidenschaften durch deren 
rationale Erkenntnis. Sinnliche Eindrücke sind im Unterschied zu Vernunftwahr-
heiten weder klar noch deutlich, sondern verworren. Die Frage ist nun, wie man 
diese Verworrenheit zu denken hat: markiert sie eine bloß graduelle Differenz zu 
Vernunfteinsichten, oder handelt es sich ‚wirklich‘ um eine andere Sphäre im Sub-
jekt? Descartes würde wohl letzteres annehmen.

Eine zweite Position versucht dagegen, Verworrenheit und Deutlichkeit als bloß 
graduelle Differenz zur Klarheit des Verstandes zu verstehen und die Ästhetik als 
Theorie der Sinnlichkeit in eine erweiterte Konzeption des Rationalismus zu inte-
grieren. Dies markiert Baumgartens Revision des rationalistischen Ausschlusses 
der Sinnlichkeit. Die Integration der Sinnlichkeit in die rationalistische Philoso-
phie scheint auf zwei Weisen möglich zu sein. Einerseits als quasi imperialistische 
Übernahme der Sinnlichkeit durch die Rationalität, also als eine bloße Ausdeh-
nung des Bereichs der Vernunft und die Unterordnung der Sinnlichkeit und des 
Körpers bzw. seiner Leidenschaften. Diese objektive Erweiterung des Rationalis-
mus auf Verworrenes hat z.B. Spinoza vollzogen, der die Leidenschaften rationa-
listisch vermessen hat, um sie letztlich dem normativ ausgezeichneten Vernunft-
subjekt beherrschbar zu machen:6 absolut aus Tugend und damit ethisch handelt 
der Mensch, der ausschließlich gemäß der Leitung der Vernunft handelt und seine 
Leidenschaften beherrscht, indem er sie erkennt.7 Die bloße imperiale Ausdehnung 
des Rationalismus auf die Ästhetik8 spiegelt sich auch in den Regelpoetiken wie-

6 Cf. Baruch Spinoza: Ethik (Röderberg, Köln 1987).
7 Spinoza, Ethik, l.c. (Fußnote 6), Teil III, 24. Lehrsatz, S. 237.
8 Die Vernunft verhält sich zur Leidenschaft resp. Sinnlichkeit wie imperialistische 

Kolonisatoren aus dem Abendland zu den unterjochten Völkern, für die es das Beste 
ist, entmündigt unter der Schirmherrschaft der Völker zu stehen, die das Projekt der 
vernünftigen Aufklärung erfanden. Hier zeigt sich der Imperialismus der abendlän-

SUBJEKT, RATIONALISMUS, ÄSTHETIK

https://doi.org/10.14361/9783839407097-003 - am 14.02.2026, 12:19:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


54

der, die vernünftige Anleitung zur Produktion schöner – d.h. hier vollkommener 
– Kunstobjekte geben.9 Verworrene Urteile über Gefühle etc. unterscheiden sich 
nur graduell von rationalen Urteilen, so daß der Verstand, hätte er nur genug Zeit, 
diese Verworrenheit aufhellen könnte. Andererseits geht diese Ausdehnung des 
rationalistischen Paradigmas mit einer Revision der Konzeption des Verhältnisses 
und des Verständnisses von Vernunft und Sinnlichkeit einher. Auch die Ästhetik 
bzw. die Sinnlichkeit kann jetzt Erkenntnisse produzieren, sie ist nicht mehr bloß 
passive Aufnahme des Gegebenen, sondern dessen produktive und aktive Darstel-
lung z.B. in der oder durch die Einbildungskraft. Die Ästhetik wertet die Sinnlich-
keit um, die nun mehr oder weniger gleichberechtigt neben die Vernunftvermögen 
tritt. Für diese Position stehen Baumgarten und wohl auch Kant. Bereits Baumgar-
ten setzt den Leib als Lösung für das Problem der Körper/Geist-Differenz an, als 
Medium einer Tätigkeit, in der wir unser Verhältnis zur Welt zwischen passiver 
Wahrnehmung und aktiver Konstruktion einrichten.10

Eine dritte Position schließlich versteht die Ästhetik dezidiert als eine Anti-
Theorie zum Rationalismus oder besser: als dessen Selbstreflexion, die den ‚ein-
fachen‘ Rationalismus transzendiert. Die Einsicht, die die Ästhetik resp. die Kunst 
jetzt zu liefern verspricht, ist eine Metawahrheit über die Verfehlungen der ratio-
nalistischen Tradition und Kultur. Es ist dies quasi eine Umkehrung der ersten 
Position: Rationalität und Ästhetik sind einander entgegengesetzt, nur das jetzt 
die Wertungen umgekehrt sind: jetzt ist das Wahre der Instinkt, das Gefühl und 
die Empfindung des Leibes, während der Verstand in illusionärer Selbstsicherheit 
seine prekäre Lage vergißt und durch Kultur hinweglügt. In dieser Tradition stehen 
u.a. der frühe Friedrich Schlegel und Friedrich Nietzsche.11

dischen Vernunft: die Vernunft selbst ist der Imperator bzw. Imperativ der Unterdrük-
kung des Außervernünftigen, um es beherrschbar zu machen. Diesem Imperialismus 
soll sich alles zu seinem eigenen Besten fügen und unterjochen lassen: Körper, Natur, 
Wilde etc. Dies ist also ein Modell der vernünftigen Anleitung durch Bevormundung 
des Entmündigten.

9 Cf. Johann Christoph Gottsched: Versuch einer Critischen Dichtkunst vor die Deut-

schen (in: ders.: Schriften zur Literatur, Reclam, Stuttgart 1972, S. 12-196 (Auszug)).
10 Cf. Steffen W. Gross: Felix Aestheticus und Animal Symbolicum (in: Deutsche Zeit-

schrift für Philosophie 49, Akademie-Verlag, Berlin 2001, S. 275-298).
11 Da das Seiende nicht unmittelbar greifbar ist, werden die Sinne als Betrüger verstan-

den, denn sie betrügen scheinbar um die wahre Welt. Dagegen wertet Nietzsche den 
Leib auf: die Sinne lügen nicht; erst das, was wir aus ihrem Zeugnis machen, legt 
die Lüge hinein – die Lüge der Einheit, die Lüge der Dinglichkeit, der Substanz, der 
Dauer. Man könnte sagen, daß alle diese Orientierungsordnungen letztlich (metaphy-
sische) Illusionen sind, mittels derer wir uns die Welt zurechtmachen, sie ‚erkennen‘ 
und unsere sinnlichen Eindrücke interpretieren. Die Vernunft ist die Ursache da-
für, daß wir das Zeugnis der Sinne fälschen: die scheinbare Welt ist die einzige, die 
wahre Welt ist nur hinzugelogen (cf. Friedrich Nietzsche: Götzen-Dämmerung (in: 
ders.: Kritische Studienausgabe Band VI, Deutscher Taschenbuch Verlag/de Gruyter, 
München/Berlin/New York 1967-77 u. 1988), hier S. 74-79 („Die ‚Vernunft‘ in der 
Philosophie“).

SUBJEKTIVITÄT UND ÄSTHETIK

https://doi.org/10.14361/9783839407097-003 - am 14.02.2026, 12:19:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


55

In diesem Kapitel will ich zunächst Heideggers Interpretation der neuzeitli-
chen Metaphysik rekonstruieren und diskutieren (II). Daran an schließen zwei Ab-
schnitte, die sich mit zwei historischen Gesten in der Geschichte der Philosophie 
beschäftigen: einerseits Descartes’ Gründung der neuzeitlichen logozentrischen 
Metaphysik (III), andererseits Baumgartens Revision des Kartesianismus, der in 
der Erfindung der Ästhetik als eigenständige philosophische Disziplin mündet 
(IV). Am Schluß gebe ich noch eine kurze Zusammenfassung des in diesem Kapi-
tel Gesagten und einen Ausblick auf die folgenden Kapitel.

II

Die folgende Rekonstruktion von Heideggers Nietzscheinterpretation12 dient als 
systematische Gegenposition und als negative Hintergrundfolie für die weiter zu 
entwickelnde Argumentation und Rekonstruktion ästhetisch bestimmter Subjek-
tivität. Heideggers Text wird hier als beispielhafte Entwicklung einer systema-
tischen These über die neuzeitliche Metaphysik der Subjektivität des Selbstbewußt-
seins in Anspruch genommen und auf diese reduziert.13 Auf eine Detailkritik an 
Heidegger wird hier ebenso verzichtet wie auf eine gegen Heidegger in Anschlag 
zu bringende detaillierte Nietzschedarstellung. Die Spezifik des hier verfolgten 
Anliegens macht es notwendig, von drei möglichen Fragerichtungen weitgehend 
abzusehen. Es wird weder danach gefragt, inwieweit Heideggers Interpretation 
Nietzsche ‚gerecht‘ wird oder ‚wirklich‘ ein Wesentliches seines Denkens bloß-
legt – was auch immer der Maßstab dafür sein könnte.14 Die Inanspruchnahme 
Nietzsches für Heideggers Auslegung der Neuzeit und deren Metaphysik wird hier 
zunächst geschenkt. Allerdings wird im fünften Kapitel dieser Arbeit eine zu Hei-
degger differierende Nietzschelektüre stark gemacht. Noch wird auf den Versuch 
Heideggers näher eingegangen, Nietzsches Denken im Ganzen als ein einheitliches 
zu rekonstruieren, nämlich als Einheit von Wille zur Macht und ewiger Wieder-
kunft des Gleichen. Heideggers Analyse scheint zwar in vielen Details richtig und 
sehr erhellend zu sein, aber im Gesamtergebnis fragwürdig, da sie die Heteroge-
nität der Texte Nietzsches gewaltsam auf ein einheitliches Schema reduziert. Und 
zwar nicht nur in Bezug auf den frühen Nietzsche, sondern auch in Bezug auf den 
späten. Nietzsches Werk – wenn man bei einem Autor wie Nietzsche diesen ver-
fänglichen Begriff überhaupt gebrauchen darf – widersetzt sich intern einer mono-
lithischen Reduktion à la Heidegger. Noch wird drittens der Frage genauer nach-
gegangen, wie sich die Nietzscheinterpretation Heideggers in das Gesamtgefüge 
seiner eigenen Philosophie einfügt. Das gilt insbesondere für Heideggers seinsge-

12 Martin Heidegger: Nietzsche. 2 Bände (Neske, Stuttgart 1961). Im folgenden unter 
dem Sigel [N I] bzw. [N II] zitiert.

13 Allerdings ist einzuräumen, daß Heidegger Nietzsche gegenüber einer verfälschen-
den Vereinnahmung durch den Vitalismus und den Biologismus zu Recht verteidigt.

14 Eine Frage, die sich gerade auch vor dem Hintergrund der Textbasis aufdrängt. Trotz 
aller Kritik fußt Heideggers Interpretation wesentlich auf der zweifelhaften Zusam-
menstellung nachgelassener Fragmente unter dem Titel Der Wille zur Macht.

SUBJEKT, RATIONALISMUS, ÄSTHETIK

https://doi.org/10.14361/9783839407097-003 - am 14.02.2026, 12:19:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


56

schichtliche Auslegung Nietzsches als Vollender der abendländischen Metaphysik 
und für seinen Versuch, die ontologische Differenz (von Sein und Seiendem) in ih-
rer Verstellung als verdecktes selbiges Fundament der jeweiligen Metaphysik (d.h. 
der Auslegung des Seins des Seienden als Solchem und im Ganzen) zu fassen.15

Für diese Arbeit ist nur die systematische Entfaltung der angeblich mit Descartes 
anhebenden neuzeitlichen Metaphysik interessant.

Heidegger denkt Nietzsches Stellung innerhalb der Geschichte der abendlän-
dischen Metaphysik auf verschiedene Weise.
1. Gewissermaßen ‚intern‘ bestimmt sich Nietzsches Philosophie implizit und ex-
plizit als eine Umkehrung oder Destruktion der platonisch-christlichen Metaphy-
sik und einer Umwertung der durch sie gesetzten Werte. So hat Nietzsche sich auch 
selbst positioniert.
2. Innerhalb der Geschichte der abendländischen Metaphysik im Ganzen erscheint 
Nietzsche eigentlich als ihr Vollender und als Ende der Metaphysik, deren Anfang 
durch Plato markiert ist.
3. Nietzsches Denken vollzieht zugleich die Vollendung der neuzeitlichen Metaphy-
sik, die mit Descartes’ Gründung der Wahrheit auf der Gewißheit des denkenden 
menschlichen Subjekts, d.h. der Subjektivität des Selbstbewußtsein, beginnt.

Die metaphysische Grundstellung der Neuzeit wird laut Heidegger durch Des-
cartes formuliert und ‚begründet‘.16 Sie ist dadurch bestimmt, daß „der Mensch 
Maß und Mitte des Seienden wird“ und zugleich „das allem Seienden, d.h. neuzeit-
lich aller Vergegenständlichung und Vorstellbarkeit Zugrundeliegende, das sub-
iectum“ wird. Dies geschieht im und durch das ego cogito des Descartes, das Nietz-
sche radikalisiert, weil es ihm noch nicht „subjektivistisch genug“ ist. Subjektivi-
stisch genug ist erst die als „Übermensch“ gedachte Subjektivität, in der sich aber 
Descartes’ Lehre vollendet (cf. N II 51). Die herrschende neuzeitliche Subjektivität 
zeigt sich durch zwei Züge, die Heidegger zusammenzudenken sucht. Einerseits 
wird das neuzeitliche Subjekt im Anschluß an Descartes als selbstgründendes, sich 
selbst transparentes Subjekt und damit als autonom bestimmt. Alle Wahrheit und 

15 Heidegger empfängt in seiner und durch seine Nietzscheauslegung zwei wesentliche 
Momente seines Denkens, die zu seiner ‚Kehre‘ führen: 1) Die Interpretation der Ge-
schichte der abendländischen Metaphysik und Philosophie als Geschichte des Nihilis-
mus; der Nihilismus als Grundgeschehen der abendländischen Geschichte und 2) die 
unbedingte Herrschaft (der unbedingte Herrschaftsanspruch) der Subjektivität bzw. 
Subjektphilosophie in der und als die vorherrschende(n) Metaphysik der Neuzeit.

16 Dem entspricht die Chronologie Michel Foucaults, der den neuzeitlichen Logozentris-
mus als Herrschaft der Vernunft als Ratio bestimmt und ihn ebenfalls mit Descartes 
beginnen läßt. Ratio bezeichnet dann eine instrumentelle Vernunft (Utilitarismus), 
Mittel/Zweck-Relationen, Berechnung und Kalkül: „Zwischen Montaigne und Des-
cartes ist etwas wie das Heraufkommen einer Ratio geschehen“ (Michel Foucault: 
Wahnsinn und Gesellschaft (Suhrkamp, Frankfurt/Main 1969), hier S. 71), das konsti-
tutiv mit dem Ausschluß des Wahnsinns aus dem Logos verbunden ist. Von hier aus 
müßte man das Verhältnis von Foucault und Heidegger weiter befragen, insbesondere 
die Nähe wie die Differenz von episteme und metaphysischer Grundstellung inner-
halb einer Geschichte des Seins.

SUBJEKTIVITÄT UND ÄSTHETIK

https://doi.org/10.14361/9783839407097-003 - am 14.02.2026, 12:19:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


57

Erkenntnis der Objekte gründen in diesem selbstgründenden Subjekt, dessen exis-
tentielles Interesse die Selbsterhaltung ist. Andererseits wird das moderne Subjekt 
durch die unbedingte (und unbefugte) Herrschaft des Menschen über sich und die 
‚Dinge‘ ausgezeichnet.17 Insofern ist die neuzeitliche Metaphysik anthropomorph 
oder anthropozentrisch.

Bei Descartes wird die Wahrheit zur Gewißheit des Unbezweifelbaren, und 
die „Gewißheit allen Seins und aller Wahrheit [wird] auf das Selbstbewußtsein des 
einzelnen Ich gegründet“ (ego cogito ergo sum). Das Ich und seine Zustände sind 
die erste und gewisseste Erkenntnis und das eigentlich Seiende, das cogito me co-
gitare „verschafft auch den ersten, in seinem Sein gesicherten ‚Gegenstand‘“ (N I 
81). Das  (das Zugrundeliegende) wird jetzt zum subiectum und die-
ses zum Subjekt: die Objektivität der Objekte, die Gegenständlichkeit der Gegen-
stände gründet jetzt in der These von der Subjektivität des (Selbst-)Bewußtseins.

Heidegger faßt die neuzeitliche Subjektivität als Ergebnis einer Umdeutung 
des griechischen  zum subiectum, zur substans und schließlich zum 
Subjekt, zu welchem in der Neuzeit das menschliche Selbstbewußtsein bzw. das 
Ich selbst wird.  bedeutet im Griechischen erstens das Darunter-
liegende oder Zugrundeliegende, zweitens das Vorliegende oder Vorhandene, das 
Feste und drittens grammatikalisch das Subjekt in der Aussage, im . Im Be-
ginn der Metaphysik „west das Sein nicht als die actualitas (Wirklichkeit), sondern 
als die Werkheit ( ), der die Weile des Jeweiligen genügt“. Das „Jeweilige 
liegt von sich aus vor, ist das eigentliche “ (N II 391). 

 meint also zunächst das von sich her Vorliegende, d.h. alles 
Seiende. Es wird umgedeutet zum  des , zum Subjekt der Aus-
sage: das „eigentlich Seiende, weil von sich her vorliegend Anwesende, wird zu 
dem, [...] auf welches als das Unterliegende hinab und zu ein Gezeigtes und Gesag-
tes gesagt wird“. Das „  ist jetzt [...] das, was unmittelbar und nur auf 
es selbst hinab angesprochen und dabei als Seiendes zugänglich wird“. 

Das  wird lateinisch zum subiectum. Das subiectum ist „das im 
actus Untergelegte“ für ein ihm Zufallendes, dem accidens. Das subiectum als das 
Unterliegende und Unterlegte „übernimmt die Rolle des Grundes, auf den anderes 
gestellt wird“, so daß es auch als das „Unter-stehende“, d.h. als substans begriffen 
werden kann. Subiectum und substans „meinen dasselbe, das eigentlich Ständige 
und Wirkliche, was der Wirklichkeit und Ständigkeit genügt und deshalb substantia 
heißt“. Das subiectum wird „zum Namen, der sowohl das Subjekt in der Subjekt-
Objekt-Beziehung als auch das Subjekt in der Subjekt-Prädikat-Beziehung nennt“, 
d.h. es wird zum Subjekt der Erkenntnis des Objekts wie zum grammatikalischen 
Subjekt der (wahren) Aussage. Der  als das Unterliegende bestimmt das 
Seiende durch die Kategorien.  und  geraten später „in den 
Deutungskreis des Übersetzungswortes ratio“. Ratio als das „menschliche (aussa-
gende) Verhalten“ wird der Name für das subiectum, das Unterliegende des Seien-
den in seinem Sein (cf. N II 391-393).

17 Es ist aber die Frage, ob es plausibel ist, diese beiden Züge zusammenfallen zu lassen, 
wie Heidegger dies tut. Die Frage nach der Möglichkeit einer nichtherrschaftlichen 
Erkenntnisweise kann hier aber nicht weiter entfaltet werden.

SUBJEKT, RATIONALISMUS, ÄSTHETIK

https://doi.org/10.14361/9783839407097-003 - am 14.02.2026, 12:19:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


58

  in der Bedeutung des „Unter- und Zugrunde-liegende[n]“, des 
„von sich aus schon Vor-liegenden“ wird also lateinisch mit subiectum übersetzt. 
Subiectum ist vor der Neuzeit noch „alles Seiende, sofern es ein Seiendes ist“ (N II 
124), d.h. Steine, Pflanzen und Tiere sind nicht minder subiectum als der Mensch 
(cf. N II 125). Erst der in der und durch die Neuzeit geprägte Subjektbegriff läßt 
den Menschen bzw. das menschliche Selbst-Bewußtsein zum ausgezeichneten 
Subjekt werden. Dieser Subjektbegriff

„entspringt der neuen Auslegung der Wahrheit des Seienden [in der Neuzeit, J.S.], das nach 
der Überlieferung als ,  und subiectum gedacht ist, dadurch, daß auf 
dem Grunde des cogito sum der Mensch zum eigentlich Zugrundeliegenden wird, zu dem, 
quod substat, zur Substanz. Der Subjektbegriff ist nichts anderes als die Einschränkung 
des gewandelten Substanzbegriffes auf den Menschen als den Vorstellenden.“ (N II 162)

Heidegger interpretiert das ‚ego cogito ergo sum‘ von Descartes als Grundlegung 
der neuzeitlichen Metaphysik der Subjektivität des menschlichen (Selbst-)Bewußt-
seins. Die Subjektivität des menschlichen Subjekts bestimmt sich in der Neuzeit 
als Vernunft, d.h. „das seiner selbst gewisse Vorstellen des Seienden in seiner 
Seiendheit, d.h. hier Objektivität (Gegenständlichkeit)“. Seiner selbst gewiß muß 
das Vorstellen sein, weil es zu dem rein auf sich gestellten „subjekthaften Vor-
stellen der Gegenstände“ wird (N I 526 f.). Das Subjekt muß sich zunächst seiner 
selbst vergewissern, um auf dieser Grundlage dem Seienden begegnen zu können. 
Zum subiectum als dem allen Seienden Unterliegenden wird jetzt das mensch-
liche Subjekt, dessen im Zweifeln gefundene Selbstgewißheit zum „fundamentum 
absolutum inconcussum veritas“ (absolutem Fundament unerschütterlicher Wahr-
heit) (N II 125) wird. Den unbedingten, unerschütterlichen und unbezweifelbaren 
Grund aller Wahrheit findet das Subjekt in der Sicherheit seines ego cogito. Damit 
bestimmt sich zugleich das Wesen der Wahrheit als Gewißheit. Für die Gewißheit 
und Sicherung des Erkennens des Seienden bedarf es fortan einer Methode, nach 
und gemäß der auf das Seiende zugegangen wird und das Objekt für das Subjekt 
gesichert wird (cf. N II 117/cf. auch N II 150). Der Mensch steht in der Neuzeit als 
subiectum in der unbedingten Mitte des Seienden und ist dessen einziges Maß (cf. 
N II 110), während die Seiendheit des Seienden im Ganzen als „Vorgestelltheit des 
Herstell- und Erklärbaren“ begriffen wird (N II 17).

Das ego cogito ist zugleich ein cogito me cogitare, im Vorstellen ist zugleich 
der Vorstellende (d.h. das menschliche Selbstbewußtsein) mitvorgestellt (cf. N II 
135), und zwar nicht als Gegenstand der Vorstellung, sondern das vorstellende 
Ich ist „in jedem ‚ich stelle vor‘ weit wesentlicher und notwendiger mitvorgestellt, 
nämlich als dasjenige, auf das zu und auf das zurück und vor das jedes Vor-gestell-
te hingestellt wird“. Der vorstellende Mensch ist in der Vorstellung immer schon 
zugleich und unauffällig mitvorgestellt, und zwar so, daß er im Vorstellen des 
Vor-gestellten „nicht nachträglich, sondern zum voraus“ das Vor-gestellte vor sich 
bringt (N II 136). Der Vor-stellende gehört wesenhaft zum Vor-stellen dazu und ist 
in ihm im voraus mitvorgestellt. Dies läßt sich auch so formulieren: „Das mensch-
liche Bewußtsein ist wesenhaft Selbstbewußtsein“, d.h. Bewußtsein (von Gegen-

SUBJEKTIVITÄT UND ÄSTHETIK

https://doi.org/10.14361/9783839407097-003 - am 14.02.2026, 12:19:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


59

ständen) ist nur möglich auf Grund des Selbstbewußtseins und das heißt: das Selbst 
des Menschen ist im Vor-stellen das zum Grunde Liegende, es ist sub-iectum. Dieser 
Bezug auf den Vor-stellenden nimmt die entscheidende Maßstabsrolle für das, „was 
sich im Vorstellen als Bei-stellen des Seienden begibt und begeben soll“ (N II 137), 
d.h. für die Wahrheit als Gewißheit über das vorgestellte Seiende. Dabei sind nicht 
nur Erkennen und Denken, sondern auch Affekte, Gefühle und Empfindungen durch 
das „zustellende Vor-stellen“ geprägt (N II 137 f.). Damit hat sich als das zum Grun-
de Liegende bzw. als das subiectum das Vorstellen erwiesen, und dieses Subjekt ist 
subiectum für das Wesen der Wahrheit (cf. N II 139). Der Satz ‚ego cogito ergo sum‘ 
ist der erste und gewisseste für die Frage danach, was „das Seiende sei und worin die 
Wahrheit über das Seiende unerschütterlich gegründet sei“ (N II 139). Der Satz ist 
keine Schlußfolgerung, denn er besagt, daß das Ich im Vorstellen wesentlich immer 
schon mitvorgestellt ist. Er ist vielmehr ein unmittelbarer Zusammenschluß „des in 
sich wesenhaft Zusammengehörigen“: „ich stelle vor, ‚und darin liegt‘, ‚darein ist 
durch das Vorstellen selbst schon gelegt und gestellt‘: Ich als Seiender“ (N II 142). 
Weil aber zum Vorstellen wesenhaft noch der Bezug auf den Vor-stellenden gehört, 
ist der Vorstellende (der sich je Ich nennen kann) „in einem betonten Sinne Subjekt, 
gleichsam das Subjekt im Subjekt, dasjenige, worauf noch, innerhalb des in der Vor-
stellung zum-Grunde-Liegenden, alles zurückgeht“ (N II 144):

„Der Mensch ist der ausgezeichnete, allem Vor-stellen von Seiendem und seiner Wahrheit 
zum-Grunde-liegende Grund, auf den alles Vorstellen und dessen Vor-gestelltes gestellt 
wird und gestellt sein muß, wenn es einen Stand und Bestand haben soll. Der Mensch ist 
subiectum in diesem ausgezeichneten Sinne. Name und Begriff ‚Subjekt‘ gehen jetzt in 
der neuen Bedeutung dazu über, der Eigenname und das Wesenswort für den Menschen 
zu werden. Dies besagt: Alles nicht menschliche Seiende wird zum Objekt für dieses 
Subjekt. Fortan gilt subiectum nicht mehr als Name und Begriff für Tier und Pflanze und 
Stein.“ (N II 149)

Reformuliert bedeutet dies, daß die Objektivität des Objektes und die Gegenständ-
lichkeit des Gegenstandes künftig in der Subjektivität des menschlichen (Selbst-)Be-
wußtseins fundiert werden und sich von dieser her bestimmen. Das allem Vorge-
stellten und damit allem Seienden Zugrundeliegende ist das Selbstbewußtsein des 
menschlichen Subjektes. Hier gründet die neuzeitliche Metaphysik der Subjektivi-
tät und des Selbstbewußtseins als eine Bestimmung des Seienden aus dem Men-
schen ( ) her, d.h. sie wird Anthropologie als Metaphysik. Zum einen 
gründet jetzt – d.h. seit Beginn der Neuzeit – alles subjektive Handeln intentional 
im subjektiven Selbstbewußtsein. Dieses ist von nun an der Täter (das intentionale 
Subjekt), in dem die Taten oder die Akte (letztlich des Denkens selbst) fundiert 
sind.18 Zum anderen ist alles subjektive Handeln jetzt wesentlich Vor-stellen von 

18 Hier setzt Nietzsches Kritik an. Cf. Friedrich Nietzsche, Kritische Studienausgabe 

Band XIII, (Deutscher Taschenbuch Verlag/de Gruyter, München/Berlin/New York 
1967-77 u. 1988), S. 53 f.: „‚Denken‘, wie es die Erkenntnißtheoretiker ansetzen, 
kommt gar nicht vor: das ist eine ganz willkürliche Fiktion, erreicht durch Heraushe-
bung Eines Elementes aus dem Prozeß und Substraktion aller übrigen, eine künstliche 

SUBJEKT, RATIONALISMUS, ÄSTHETIK

https://doi.org/10.14361/9783839407097-003 - am 14.02.2026, 12:19:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


etwas, das erkannt werden soll. Das Vor-stellen bezeichnet die Bestimmung des 
Subjekts über seine kognitiven Leistungen. Erkannt wird jetzt das in der (subjek-
tiven) Vorstellung Vorgestellte – d.h. von jetzt an die nicht-menschlichen Objekte, 
die Dinge, so wie sie für uns erscheinen. Zugleich ist das Selbstbewußtsein eine 
Selbstmitvorstellung des Vorstellenden – also des subjektiven Selbst –, die sich als 
transparente Selbstpräsenz metaphysisch und kognitiv bestimmt. An der Metaphy-
sik der subjektiven Selbstpräsenz des kognitiv bestimmten Selbstbewußtseins hat 
ja Derrida schon das Wesentliche kritisiert.19

Indem der Mensch „zu dem auf sich selbst gestellten Grund und Maß der Wahr-
heit über das Seiende als ein solches“ wird, entfaltet sich das „Sein als Subjektivi-
tät“. Damit beginnt zugleich „die Geschichte des abendländischen Menschentums 
als die Befreiung des Menschenwesens zu einer neuen Freiheit“ (N II 287), die 
„negativ Loslösung aus der offenbarungsgläubigen, christlich-kirchlichen Heils-
sicherung“ ist. In der „neuen Freiheit will das Menschentum der unbedingten 
Selbstentfaltung aller Vermögen zur unbeschränkten Herrschaft über die ganze 
Erde sicher sein“. Die neue Freiheit beruht auf dem neuen Wesen der Wahrheit als 
„Selbstgewißheit der vorstellenden Vernunft“ (N II 288), beginnt aber erst „in der 
Metaphysik des Willens zur Macht“, also mit Nietzsche, „ihr volles Wesen zum 
Gesetz einer neuen Gesetzlichkeit zu erheben“. Die neue Freiheit bedarf „als ihren 
Bestimmungsgrund“ einer neuen „Gerechtigkeit“ (N II 289). Sie beansprucht „ein 
Notwendiges“ dergestalt, daß der Mensch von sich aus dieses Notwendige und 
Verbindliche jeweils setzt, was erst in der Metaphysik des Willens zur Macht er-
möglicht, daß der Mensch Herr wird über sich und die Erde (cf. N II 126 f.). Freiheit 
meint hier also eine Freiheit des selbstbewußten und autonomen Setzens. Weiter 
unten (in den Kapiteln vier und fünf) werde ich eine andere Freiheitskonzeption 
im Anschluß an Schlegel bzw. Nietzsche diskutieren, nämlich eine aus der De-
struktion gewonnene negative Freiheit der Distanz, einer Freiheit, die sich aus der 
bestimmten Negation konstituiert.

Der Wille zur Macht ist etwas „Schaffendes“. Sofern er den Charakter des 
Seins des Seienden als solchen ausmacht, gehört zum Schaffen wesentlich auch 
das „Zerstörenmüssen“: „Zum Wesen des Seins gehört das Nichtige, nicht als 
bloßes Nichts der Leere, sondern als das machtende Nein“ (N I 58). Der Wille 
zur Macht ist „in sich schaffend und zerstörend zugleich“ (N I 60). Nietzsche 
bestimmt Macht auch als „Kraft“, in welchem Begriff die griechischen (aristo-
telischen) Begriffe  (das in sich gesammelte und wirkungsbereite Ver-
mögen),  (das Mächtigsein im Sinne des Herrschaftsvollzugs, das am-

Zurechtmachung zum Zwecke der Verständlichung... Der ‚Geist‘, etwas, das denkt: 
womöglich gar ‚der Geist absolut, rein, pur‘ – diese Conception ist eine abgeleitete 
zweite Folge der falschen Selbstbeobachtung, welche an ‚Denken‘ glaubt: hier ist erst

ein Akt imaginirt, der gar nicht vorkommt, ‚das Denken‘ und zweitens ein Subjekt-
Substrat imaginirt in dem jeder Akt dieses Denkens und sonst nichts Anderes seinen 
Ursprung hat: d.h. sowohl das Thun, als der Täter sind fingirt.“ (Hervorhebungen 
von Nietzsche); Cf. hierzu auch Paul de Man: Rhetorik der Persuasion (Nietzsche) 

(in: ders.: Allegorien des Lesens, Suhrkamp, Frankfurt/Main 1979, S. 164-178).
19 Cf. Kapitel 1, Abschnitt II dieser Arbeit.

60 SUBJEKTIVITÄT UND ÄSTHETIK

https://doi.org/10.14361/9783839407097-003 - am 14.02.2026, 12:19:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


61

Werk-sein der Kraft) und  (Macht als das Zu-sich-selbst-kommen, 
sich in der geschlossenen Einfachheit des Wesens Finden und Behaupten) zusam-
mengedacht sind (cf. N I 61).

Nietzsches Philosophie steht in einer strengen Bindung an das von Des-
cartes gegründete Wesen der neuzeitlichen Subjektivität (cf. N II 154), die bei ihm 
und bei Hegel zur unbedingten Subjektivität wird (cf. N II 171). Nietzsches Philo-
sophie ist in sich Metaphysik der Subjektivität, und zwar als (im Unterschied zu 
Hegel) „Metaphysik der unbedingten Subjektivität des Willens zur Macht“ (N II 
177/Hervorhebung von mir, J.S.). Der „Entwurf der Seiendheit als Wille zur Macht 
[ist] der Grund der Möglichkeit für die Herrschaft der unbedingten Subjektivität 
des ‚Leibes‘“ (N II 214). Bei Nietzsche ist nicht mehr das menschliche Selbstbe-
wußtsein das vorstellende sich selbst gewisse und selbstgründende Subjekt, son-
dern der Leib ist das subiectum, das Zugrundeliegende. Damit vollendet sich an-
geblich die von Descartes angelegte metaphysische Grundstellung, „nur daß alles 
aus dem Bezirk des Vorstellens und des Bewußtseins (der perceptio) in den Bezirk 
des appetitus, der Triebe verlegt und unbedingt aus der Physiologie des Willens 
zur Macht gedacht ist“ (N II 165 f.). Die Subjektivität des (Selbst-)Bewußtseins 
wird so zur Subjektivität des lebendigen Leibes und seiner ‚Triebe‘.20 Diese Rück-
führung der Subjektivität auf den Leib scheint mir allerdings eher eine Gegen-
bewegung zum als die Vollendung des Platonismus zu sein.21 Der Leib fungiert 
entgegen Heideggers Behauptung nicht nur bei Nietzsche als ursprüngliche Ein-
heit von Denken und Körper, die der dualistischen Metaphysik vorgeordnet sein 
soll. Der Leib ist eben kein tiefergelegtes rationales Subjekt oder Selbstbewußt-
sein, sondern garantiert einen komplexen, die abstrahierende Rationalität letztlich 
übersteigenden Zugang zum Sinnlich-Erfahrbaren: der Welt, in der wir sind. Der 
Leib ist nicht einfach metaphysischer Grund, sondern Mittel und Medium dieses 
ursprünglichen Weltbezuges.

Es bleibt also festzuhalten, daß Nietzsche auch ganz anders denn als Vollender 
der neuzeitlichen Metaphysik der Subjektivität des (Selbst-)Bewußtseins gelesen 
werden kann. Das gilt sowohl für den frühen wie für den späten Nietzsche. Dies 

20 Es bleibt bei Heidegger allerdings ungeklärt, wie sich die Subjektivität des Leibes zur 
unbedingten Subjektivität des Übermenschen verhält.

21 Heidegger versucht, die Einheit von Wille zur Macht und ewiger Wiederkunft des 
Gleichen zu denken, als die sich der abendländische Nihilismus angeblich vollendet. 
Er interpretiert das Grundgeschehens der abendländischen Geschichte (der Metaphy-
sik) als Nihilismus, dem auch noch die historischen Bewegungen des Kommunismus 
und des Nationalsozialismus zugehörig sind. Ewige Wiederkunft des Gleichen und 
Wille zur Macht gehören wesensmäßig zusammen, eine durchaus gewalttätige Re-
duktion Nietzsches. Wille zur Macht und Ewige Wiederkehr des Gleichen sind zwei 
Seiten einer Medaille, die Heidegger unterschiedlich zu fassen sucht: als Bestim-
mung des Seienden und des Seins, als Existenz und Essenz. „Der Gedanke der ewi-
gen Wiederkehr des Gleichen spricht metaphysisch-endgeschichtlich dasselbe aus, 
was neuzeitvollendend der Wille zur Macht als Grundcharakter der Seiendheit des 
Seienden sagt“ (N II 10). Es gilt, die „reine Selbigkeit von Wille zur Macht und ewi-
ger Wiederkehr des Gleichen“ (N II 10) zu denken.

SUBJEKT, RATIONALISMUS, ÄSTHETIK

https://doi.org/10.14361/9783839407097-003 - am 14.02.2026, 12:19:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


62

haben zahlreiche – vor allem aus Frankreich und Amerika stammende – Studi-
en zu Nietzsche gezeigt. Die einschlägigen Lektüren unter anderem von Derrida, 
Foucault, Deleuze, de Man, Bloom, Kofman und Lacoue-Labarthe werden der He-
terogenität und Polyvalenz Nietzsches weit eher gerecht als Heidegger.22 Es ließe 
sich auf der Grundlage dieser Lektüren ohne weiteres zeigen, daß Nietzsche we-
niger die neuzeitliche Metaphysik vollendet als daß er sie mit allen ihm zur Ver-
fügung stehenden Mitteln zu destruieren und subvertieren sucht, und zwar schon 
von der Geburt der Tragödie an. Ich werde darauf an späterer Stelle (Kapitel 5) 
zurückkommen. An Heideggers Rekonstruktion muß auch kritisiert werden, daß 
in dieser alle zur Metaphysik der rationalen Subjektivität gegenläufigen Momente 
der Geschichte der Philosophie nicht auftauchen (z.B. in der Epoche der Frühro-
mantik). Ihm entgeht sowohl der rationalismuskritische Einsatz der Ästhetik wie 
auch das Autoreflexivwerden der Vernunft in der Romantik im Anschluß an Kant. 
Überdies bleibt Heideggers Position gegenüber seiner Diagnose der absoluten Er-
mächtigung des menschlichen Subjektes in der Neuzeit zweideutig: sie läßt sich 
ebenso als Kritik wie als Affirmation der neuzeitlichen Metaphysik lesen.23 Nur 
angedeutet sei hier, daß diese Zweideutigkeit einen Einstieg in eine Reflexion des 
Verhältnisses von Heideggers Nietzscheinterpretation zum historischen Kontext 
ihrer Entstehung ermöglicht.

Allerdings hat sich der späte Heidegger explizit um eine Überwindung der 
neuzeitlichen Selbstbewußtseins- und Subjektivitätsphilosophie bemüht, etwa in 
seinen Versuchen, das Wesen der Technik als „Gestell“ zu fassen, in seiner Ana-
lyse der Vorrangigkeit und Seinsweise der Sprache24 und in der Konzeption der 
Seinsgeschichte als die untergründige, in der und durch die Geschichte der abend-
ländischen Metaphysik verdeckten Wahrheit des Seins. Subjektivität bestimmt 
sich beim späten Heidegger in einer gegenüber der Wahrheit und des Sinns des 
Seins passiven Zugehörigkeit des Menschen zum Sein. Hier gründet auch seine 
‚Kehre‘ und seine spätere Selbstkritik an Sein und Zeit, die gegen den Begriff und 
die fundamentalontologische Analyse des ‚Daseins‘ als der Seinsbestimmung des 
Menschen einwendet, daß diese noch zu subjektivistisch gedacht sei.25 Die Kehre 

22 Als ein Beispiel sei hier Gilles Deleuze angeführt. Deleuze interpretiert den Willen 
zur Macht als ein Kreuzungspunkt, eine Relation zweier Kräfte. Daher ist der Wille 
zur Macht im Unterschied zu Heideggers Auslegung weder ein Wollen der Macht 
noch ein Wunsch zu herrschen, sondern ein „differentielle[s] Element, aus dem die 
vorhandenen Kräfte und deren wechselseitige Beziehung entspringen“ (Gilles Deleu-
ze: Nietzsche. ein Lesebuch von Gilles Deleuze (Merve, Berlin 1979), S. 26).

23 Cf. hierzu auch Jacques Derrida: Grammatologie (Suhrkamp, Frankfurt/Main 1994), 
hier S. 41.

24 Martin Heidegger: Unterwegs zur Sprache (Klostermann, Frankfurt/Main 1985).
25 Das Fundament des Cogito, der unbedingten Subjektivität des Selbstbewußtseins, 

muß in einer ontologischen Analyse erschüttert werden: „Solange die Idee des Sub-
jekts ontologisch nicht erhellt wird, ist ihr Ansatz noch der des subiectum oder des 
hypokeimenon, also einer Substanz oder eines Substrats, selbst wenn man sich, auf 
der ontischen Ebene, dem, was man als ‚Seelensubstanz‘ bezeichnen könnte, entge-
gensetzt, dem psychischen Substantialismus oder der Verdinglichung des Bewußt-

SUBJEKTIVITÄT UND ÄSTHETIK

https://doi.org/10.14361/9783839407097-003 - am 14.02.2026, 12:19:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


63

vollzieht sich als Abkehr von der Metaphysik der Subjektivität des Selbstbewußt-
seins hin zu einem nachvollziehenden Denken des Seins und des Ereignisses, das 
darin mündet, daß der Mensch der Hirte des Seins ist.26

Was Heidegger substantiell entgeht ist u.a. die Tatsache, daß eine Subversion27

der neuzeitlichen Metaphysik der selbstgründenden Subjektivität des (Selbst-)Be-
wußtseins und eine Dezentrierung des logozentrischen Dispositivs sich bereits in 
der Literatur und Ästhetik der (Früh-)Romantiker findet, etwa bei Friedrich Schle-
gel, Novalis und E.T.A. Hoffmann.28 Die Romantik ist aber nicht einfach ir- oder 
gar antirational, sondern ist die Bewegung einer Radikalisierung der Selbstrefle-

seins“ (Jacques Derrida: Vom Geist. Heidegger und die Frage (Suhrkamp, Frank-
furt/Main 1988), S. 24).

26 So heißt es etwa im Brief über den Humanismus (in: Martin Heidegger: Wegmarken 

(Klostermann, Frankfurt/Main 1976, S. 313-364)) von 1946: „Die Sprache ist das 
Haus des Seins“ (l.c., S. 313). Der Mensch hütet die Wahrheit des Seins ek-sistierend 
(l.c., S. 330). Er ist der Hirte des Seins (l.c., S. 331 u. S. 342). Die Sprache ist das 
„Haus des Seins, darin wohnend der Mensch ek-sistiert, indem er der Wahrheit des 
Seins, sie hütend, gehört“ (l.c., S. 333). Als „eine Gestalt der Wahrheit gründet die 
Technik in der Geschichte der Metaphysik“ (l.c., S. 340). Der Mensch ist „in seinem 
Wesen ek-sistent in die Offenheit des Seins, welches Offene erst das ‚Zwischen‘ lich-
tet, innerhalb dessen eine ‚Beziehung‘ vom Subjekt zum Objekt ‚sein‘ kann“ (l.c., S. 
350). Das Denken überwindet die Metaphysik nicht durch einen Überstieg, sondern 
durch einen „Abstieg“ aus der Verstiegenheit des Subjektivismus in die „Nähe des 
Nächsten“, in ein erfahrendes Denken der Ek-sistenz und des Ereignisses (l.c., S. 352). 
Das „Denken baut am Haus des Seins, als welches die Fuge des Seins je geschickhaft 
das Wesen des Menschen in das Wohnen in der Wahrheit des Seins verfügt“ (l.c., S. 
358). Cf. auch Martin Heidegger: Zeit und Sein (in: ders.: Zur Sache des Denkens,
Niemeyer, Tübingen 1988, S. 1-26).

27 ‚Subversion‘ meint hier das bewußte Durchkreuzen (fremder) Kalküle zugunsten ei-
nes anderen Kalküls oder einer Unkalkulierbarkeit, wie sie z.B. im Spiel sich zeigen 
kann. Das Spiel ist ein offenes Kalkül, eine kalkulierte Öffnung oder ein freier Wür-
felwurf. ‚Subversion‘ meint hier also nichts Irrationales.

28 Cf. hierzu: Nicola Kaminski: Kreuz-Gänge. Romanexperimente der deutschen Ro-

mantik (Schöningh, München/Paderborn/Wien/Zürich 2001); Manfred Momberger: 
Sonne und Punsch. Die Dissemination des romantischen Kunstbegriffs bei E.T.A. 

Hoffmann (Fink, München 1986). Bei Hoffmann zeichnet sich angeblich die Mög-
lichkeit eines Endes des logozentrischen Dispositivs ab, dem letztlich auch die Früh-
romantik als „Aufklärung über die Aufklärung“ noch zugehörig sei (Momberger, 
l.c., S. 8). Hoffmann stellt sich in seiner textuellen Praxis auf die Seite des „Nicht-
Identischen, Multiplen, Disparaten“ (l.c., S. 77) und unterläuft die Abwertung der Er-
scheinung und die einheitsstiftende Funktion des logos. Allerdings legt Momberger 
eine fragwürdige Historisierung des logozentrischen Dispositivs zugrunde, die am 
Horizont die Möglichkeit seiner historischen Überwindung aufscheinen läßt. Mom-
berger verhält sich indifferent zu der Frage, ob die Dezentrierung des logozentrischen 
Dispositivs ein historisches Projekt sein kann, oder ob sie dessen Nachtseite markiert, 
also strukturell unablösbar mit dem Ausmaß seiner Geltung verbunden bleibt.

SUBJEKT, RATIONALISMUS, ÄSTHETIK

https://doi.org/10.14361/9783839407097-003 - am 14.02.2026, 12:19:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


64

xion der Ratio oder Vernunft und ihrer Grenzbestimmung – z.B. im Sinnlichen 
oder der Phantasie. Damit verweist sie bereits auf das, was hier mit ‚Hyperrationa-
lität‘ gemeint sein soll: ein gebrochen-reflexiver Umgang mit einer Vernunft, die 
sich kritisch auf ihre eigenen Bedingungen und Grenzen richtet. Vorbereitet und 
eingeleitet wird diese Selbstreflexion der Vernunft bekanntlich durch Kants Kritik 
der reinen Vernunft. Das Reflexivwerden der Vernunft in der Romantik ist daher 
keine Bewegung hin zum Irrationalen. Dem untergründigen und doppel- oder ge-
genläufigen Zug der Romantik wird in dieser Arbeit beispielhaft durch eine Lektü-
re des frühen Friedrich Schlegel im vierten Kapitel Rechnung getragen. Bereits der 
frühe Schlegel positioniert sich kritisch zur Subjektphilosophie der Aufklärung 
und zum unreflektierten Rationalismus.

Die folgende Argumentation schließt also kritisch an Heideggers These an, die 
Neuzeit sei durch eine sich linear29 steigernde, einheitliche und sich vollendende 
logozentrische Metaphysik der Subjektivität des menschlichen Selbstbewußtseins 
ausgezeichnet, mittels derer sich der Mensch ins Zentrum der Welt setzt und von 
dort alles andere herrschaftlich dominiert und seinen Zwecken verfügbar zu ma-
chen versucht. Von Descartes über Leibniz und Hegel bis Nietzsche beschreibt die 
Metaphysik des rationalen Subjekts – laut Heidegger – den großen historischen 
Bogen ihrer Entfaltung. Das ist aber nur ein Teil des Geschehens: nicht alles in 
der Neuzeit ist auf die Herrschaft des menschlichen Subjekts zurückzuführen, 
es gab immer auch gegenläufige Bewegungen in der Geschichte der Philosophie 
bzw. auch in der Geschichte selbst. Heideggers These, daß die abendländische Ge-
schichte der Neuzeit durch eine linear und kontinuierlich zunehmende Entfaltung 
einer einheitlichen und alternativlosen Metaphysik gekennzeichnet sei, ist histo-
risch falsch, auch wenn sie einen Zug der Neuzeit darstellt. Gegen Heideggers 
Pauschalurteil wird daher hier eine historisch differenziertere Argumentation in 
Anschlag gebracht. Dies ist um so legitimer, als schon bei Heidegger letztlich 
nicht klar ist, ob die Entfaltung dieser Metaphysik alternativlos bleibt, ob sie kri-
tisch überwunden werden kann oder ob sie überhaupt nur strategisch angegangen 
werden kann bzw. muß.

In den folgenden Kapiteln werde ich die Konzeption der Subjektivität des (je 
individuellen) Selbstbewußtseins als  kritisieren zugunsten einer 
ästhetisch fundierten Subjektbeschreibung. In dieser sind Subjekte nicht mehr 
Zentrum und Gründungsinstanz für alle Erkenntnis, sondern Austragungsort und 
Effekt eines prozessualen (Sprach- bzw.) Kraftgeschehens. Die bisherige Rekon-
struktion neuzeitlicher Subjektivität als unbedingter Herrschaft des Menschen 
wird durch ein differenzierteres Modell alternativer Beschreibungen ersetzt. Dazu 
liefere ich zunächst noch in diesem Kapitel einen exemplarischen Durchgang 
durch die rationalistische Philosophie von Descartes (III) und Baumgarten (IV). 
Daran an schließt eine Diskussion ästhetischer Ideologie bei Kant (Kapitel 3), die 
bereits in einer Analyse des Genies als prototypisch ästhetisch bestimmtes Subjekt 
mündet. Im vierten und fünften Kapitel wird in einem Rückgang auf de Man und 

29 Das Ansetzen einer sich linear entwickelnden Geschichte und damit die Reduktion 
der Zeit auf eine Linie ist natürlich eine höchst problematische Vorstellung. Darauf 
komme ich im vierten Kapitel zurück.

SUBJEKTIVITÄT UND ÄSTHETIK

https://doi.org/10.14361/9783839407097-003 - am 14.02.2026, 12:19:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


65

Schlegel (Kapitel 4) bzw. Nietzsche (Kapitel 5) diese Konzeption einer ästhetisch 
bestimmten Subjektivität weiter ausgebaut. Heideggers eigene Vorschläge zur 
Überwindung des Subjektivismus – die sich z.T. auch schon in seiner Nietzschein-
terpretation auffinden lassen (z.B. in der Rekonstruktion ästhetischer Subjektivi-
tät bei Nietzsche) – können dabei nicht berücksichtigt werden. Im Rahmen dieser 
Darstellung wird Heidegger auf ein herrschaftliches und gründendes Subjektver-
ständnis festgelegt, dem sich allerdings Ressourcen einer anderen Beschreibung 
von Subjektivität schon Heideggerintern hinzufügen. Allerdings muß die Frage 
nach der praktischen Wirksamkeit der von Heidegger beschriebenen Metaphysik 
hier offen bleiben. Offensichtlich gab es aber gewissermaßen auf der Rückseite der 
Metaphysik immer auch zu ihr gegenläufige Momente, die sich u.a. in den ästhe-
tischen Theorien überliefert und aufgehoben haben.

Damit wird bei aller Kritik an Heidegger dessen enge Verschränkung von Sub-
jektphilosophie und Ästhetik übernommen, allerdings jetzt so, daß die Ästhetik ge-
rade die Krise der (rationalistischen) Subjektmetaphysik denkt. Revidiert wird da-
mit auch die Blindheit Heideggers in Bezug auf den rationalismusskeptischen Zug 
der Ästhetik Baumgartens, der ein gegenläufiges Moment in Bezug auf Heideggers 
Einheitsthese markiert. Die Geschichte der Philosophie ist wesentlich polyphoner 
und ambivalenter als es Heideggers gewaltsame Reduktion aller neuzeitlichen Phi-
losophie auf eine einheitliche, sich linear entfaltende Metaphysik ahnen läßt.

III

Der folgende historische Aufriß steht unter dem Vorbehalt einer gewissen Frag-
würdigkeit, die die Möglichkeit der Zuordnung bestimmter Autoren zu einer 
(mehr oder weniger geschlossen gedachten) Totalität einer Epoche zwangsläufig 
impliziert. Wenn sich diese Arbeit hier trotzdem auf eine traditionelle Art solcher 
Figuren bedient, dann nur im Bewußtsein eben dieser Fragwürdigkeit und aus 
Gründen der Übersichtlichkeit.

Man kann mit guten Gründen im Anschluß an Heidegger Descartes als den 
historischen Begründer der neuzeitlichen Metaphysik des subjektiven Selbstbe-
wußtseins und des Rationalismus auszeichnen. Soweit hat Heidegger mit seiner 
Analyse recht. Es ist allein das Subjekt bzw. die in seinem Zentrum agierende 
Ratio, die ein gesichertes Fundament nach dem Durchgang durch den radikalen 
Zweifel abzugeben verspricht und diesem standzuhalten vermag. Das Subjekt ist 
seiner Existenz insofern versichert, als es vernünftig ist, d.h. auf seinem Grund die 
Vernunft erkennt und sich fürderhin ihrer Leitung anvertraut. Dieses Subjekt wird 
als voraussetzungslos und damit (im Idealfall) als vorurteilsfrei angesetzt, insbe-
sondere als autonom gegenüber allen sinnlichen Einflüssen. Im Zentrum der Welt 
steht jetzt scheinbar der Mensch und im Zentrum des Menschen (quasi als Sub-
jekt im Subjekt) seine Ratio bzw. Vernunft. Diese Vernunft ist ubiquitär: „Denn 
schließlich dürfen wir uns, ob wir nun schlafen oder wachen, immer nur von der 

SUBJEKT, RATIONALISMUS, ÄSTHETIK

https://doi.org/10.14361/9783839407097-003 - am 14.02.2026, 12:19:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


66

Evidenz unserer Vernunft überzeugen lassen“.30 Die zweifelnde Vernichtung aller-
objektiven Gewißheit eröffnet erst die Möglichkeit einer subjektiven Gewißheit.31

Der neuzeitliche Rationalismus nach Descartes gründet die Erkenntnis auf den 
Verstand und die höheren Erkenntnisvermögen, während die Sinnlichkeit und die 
Empfindungen als Quelle des Irrtums erscheinen.32 Descartes scheint damit das lo-
gozentrische Dispositiv historisch zu eröffnen. Beispielhaft seien hierfür seine Me-
ditationes de Prima Philosophia33 angeführt: „Alles nämlich, was ich bis heute als 
ganz wahr gelten ließ, empfing ich unmittelbar oder mittelbar von den Sinnen; diese 
aber habe ich bisweilen auf Täuschungen ertappt, und es ist eine Klugheitsregel, 
niemals denen volles Vertrauen zu schenken, die uns auch nur ein einziges Mal 
getäuscht haben“34 (MPP 65). Es gilt dann, etwas „Gewisses“ zu finden, und dieses 
findet sich erst in der Gewißheit des ego cogito: „der Satz ‚Ich bin, Ich existiere‘ [ist], 
sooft ich ihn ausspreche oder im Geiste auffasse, notwendig wahr“ (MPP 79). Das 
Denken allein kann nicht vom Ich abgetrennt werden (cf. DES 85), im Unterschied 
zum Körper, zu den Wahrnehmungen äußerer Dinge, zur Sinnlichkeit: „das Denken 
[=Bewußtsein/cogitatio] ist es; es allein kann von mir nicht abgetrennt werden; Ich 
bin, Ich existiere, das ist gewiß“. Das Ich ist ein „denkendes Ding, d.h. Geist (mens) 
bzw. Seele (animus) bzw. Verstand (intellectus) bzw. Vernunft (ratio)“ (MPP 83). Das 
Ich ist denkende Substanz (cf. VDM 27) im Unterschied zur ausgedehnten Substanz 
der Körper. Die fundierende Gewißheit dieses Ichs wird in der Hypothese radika-
len Zweifelns gefunden: „Denn, daß ich es bin, der da zweifelt, erkennt, will, ist 
so offenkundig, daß sich kein Erklärungsgrund höherer Evidenz dafür finden läßt“ 
(MPP 87). Selbst die Einbildungskraft erscheint als Quelle des Irrtums: „So erkenne 
ich denn, daß nichts von alledem, was ich mit Hilfe der Einbildungskraft auffassen 
kann, zu jener Kenntnis gehört, die ich von mir habe, und der Geist (mens) muß 
sorgfältigst davon ferngehalten werden, wenn er seine eigene Natur ganz deutlich 
erkennen will“ (MPP 85). Täuschen kann die Sinnlichkeit bzw. die Einbildungskraft 
überhaupt nur deswegen, weil sie gerade nicht einfach kausal durch äußere Dinge 
affiziert wird, sondern ihre Eindrücke auf diese äußeren Dinge projiziert. Es handelt 
sich also um eine Metonymie bzw. Metalepsis: wir projizieren als frühere Ursache 
auf die äußeren Dinge aufgrund der späteren Wirkung, die wir in uns bzw. unserer 
Sinnlichkeit empfinden. Das Band zwischen den äußeren Dingen und ihrer subjek-
tiven Empfindung durch die Sinnlichkeit ist also von Täuschung bedroht.35

30 René Descartes: Von der Methode des richtigen Vernunftgebrauchs und der wissen-

schaftlichen Forschung (Meiner, Hamburg 1960), hier S. 32. Im folgenden unter dem 
Sigel [VDM] zitiert.

31 Ernst Cassirer: Descartes: Lehre, Persönlichkeit, Wirkung (Meiner, Hamburg 1995), 
hier S. 90. Im folgenden unter [DES] zitiert.

32 Cf. zur Ästhetik des 17. und 18. Jahrhunderts auch: Howard Caygill: The Art of Jud-

gement (Basic Blackwell Ltd., Oxford 1989).
33 René Descartes: Meditationes de Prima Philosophia (Reclam, Stuttgart 1986). Im 

folgenden unter dem Sigel [MPP] zitiert.
34 Allerdings setzt diese Diagnose voraus, daß man sehr wohl zwischen Wahrheit und 

Täuschung unterscheiden kann. 
35 Cf. hierzu Christoph Menke: Wahrnehmung, Tätigkeit, Selbstreflexion: Zur Genese 

SUBJEKTIVITÄT UND ÄSTHETIK

https://doi.org/10.14361/9783839407097-003 - am 14.02.2026, 12:19:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


67

Als Kriterium der Wahrheit (als Gewißheit des nicht mehr Bezweifelbaren) gilt 
die Klarheit und Deutlichkeit der ersten Erkenntnis: „Ich bin ein Ding, das denkt 
[=Bewußtsein hat], d.h. zweifelt, bejaht, verneint“ etc. (MPP 99). In der ersten Er-
kenntnis (ego sum res cogitans) ist „nichts andres enthalten als eine klare und deut-
liche Auffassung dessen, was ich behaupte“ (MPP 99). Deren Wahrheit kann nur 
als versichert gelten, wenn alles, was klar und deutlich eingesehen wird, auch wahr 
ist: „Somit darf ich als allgemeine Regel festsetzen, daß alles das wahr ist, was ich 
ganz klar und deutlich auffasse (clare & distincte percipio)“ (MPP 101/cf. VDM 
27). Alles, was nur verworren und dunkel im Bewußtsein ist, erscheint in seiner 
Wahrheitsfähigkeit zweifelhaft (cf. MPP 117). Die unbezweifelbare Wahrheit der 
Erkenntnis wird durch das „lumen naturale“ der Vernunft sichergestellt (cf. MPP 
107). Wir dürfen aus unseren sinnlichen Erfahrungen nicht „ohne vorherige Prü-
fung durch den Verstand einen Schluß auf die Dinge außer uns ziehen [...], denn die 
Erkenntnis dieser Wahrheit scheint dem Geist allein, nicht aber dem aus Körper 
und Geist Zusammengesetzten zuzugehören“ (MPP 199).36 Zugleich mit der Ab-
wertung der Sinnlichkeit und der Einbildungskraft als Quelle der Erkenntnis geht 
also auch eine Abwertung des Körpers einher. Von der wahren Erkenntnis ausge-
schlossen bleibt alles, was nicht klar und deutlich sich im lumen naturale – also im 
Lichte der Vernunft – zeigt (cf. VDM 8). Die verworrenen, dunklen und unteren 
Wahrnehmungen und Empfindungen (die Sinnlichkeit) sind allererst Quelle des 
Irrtums.37 Wenn wir „häufig genug Vorstellungen haben, die eine Unwahrheit ent-
halten, [können] dies nur die sein [...], die etwas Verworrenes und Dunkles an sich 
haben, weil sie darin am Nichts teilhaben“ (VDM 31).

Der menschliche Geist besteht aus Wille und Intellekt. Irrtum entsteht dann, 
wenn der Wille mehr verspricht als der Intellekt halten kann (cf. DES 31). Die Mög-
lichkeit des Irrtums folgt daher aus der Freiheit des Willens: der freie Mensch ist 
gleichursprünglich in der Wahrheit und dem Irrtum. Dem Irrtum entgehen wir nur, 
wenn wir uns überall, wo wir keine klaren und deutlichen Ideen haben oder haben 
können, des Urteils enthalten (cf. DES 34). Was mit dem radikalisierten universel-
len Zweifel begann, endet im Triumph des reinen Denkens im Lichte der reinen 
Vernunft (cf. DES 211), in der absoluten Freiheit und (Selbst-)Ermächtigung des 
menschlichen Geistes. Dieses Licht der Vernunft leuchtet von der Vollkommenheit 
Gottes her (cf. DES 203): „Gott [hat] jedem von uns ein Licht gegeben [...], Wahres 
und Falsches zu unterscheiden“ (VDM 22). Den Zweifel an der Wirklichkeit der 
Realität beseitigt erst die Annahme der Existenz Gottes (VDM 31).

Descartes schreibt in VDM 26:

„[...] da ich mich aber damals nur auf die Suche nach der Wahrheit begeben wollte, glaub-

und Dialektik der Ästhetik (in: Andrea Kern/Ruth Sonderegger (Hg.): Falsche Gegen-

sätze. Zeitgenössische Positionen zur philosophischen Ästhetik, Suhrkamp, Frank-
furt/Main 2002, S. 19-48).

36 Bei Descartes zerfällt die Welt in res cogitans und res extensa (womit er sich in der 
Tradition mittelalterlicher Scholastik bewegt). Der menschliche Körper stellt eine Art 
Fusion beider Substanzen dar.

37 Prototypisch wahre Erkenntnisse sind daher die der Geometrie und Arithmetik (MPP 69).

SUBJEKT, RATIONALISMUS, ÄSTHETIK

https://doi.org/10.14361/9783839407097-003 - am 14.02.2026, 12:19:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


68

te ich, ich müsse [...] all das als völlig falsch verwerfen, wofür ich mir nur den gering-
sten Zweifel ausdenken könnte, um zu sehen, ob danach nicht irgendeine Überzeugung 
zurückbliebe, die gänzlich unbezweifelbar wäre. Daher wollte ich, da unsere Sinne uns 
manchmal täuschen, voraussetzen, daß es nichts Derartiges gäbe, wie sie es uns glauben 
machen. Und da es Menschen gibt, die sich beim logischen Schließen selbst bei einfach-
sten geometrischen Figuren täuschen und sich Fehlschlüsse zuschulden kommen lassen, 
so verwarf ich in dem Gedanken, daß ich ebenso wie jeder andere der Täuschung un-
terworfen wäre, alle Begründungen als völlig falsch, die ich zuvor für Beweise gehalten 

hatte. Endlich erwog ich, daß uns genau die gleichen Vorstellungen, die wir im Wachen 
haben, auch im Schlafe kommen können, ohne daß in diesem Falle eine davon wahr wäre, 
und entschloß [!] mich daher zu der Fiktion, daß nichts, was mir jemals in den Kopf ge-
kommen, wahrer wäre als die Trugbilder meiner Träume. Alsbald aber fiel mir auf, daß, 
während ich auf diese Weise zu denken versuchte, alles sei falsch, doch notwendig ich, 
der es dachte, etwas sei. Und indem ich erkannte, daß diese Wahrheit: ‚ich denke, also bin 
ich‘ so fest und sicher ist, daß die ausgefallensten Unterstellungen der Skeptiker sie nicht 
zu erschüttern vermöchten, so entschied [!] ich, daß ich sie ohne Bedenken als ersten 
Grundsatz der Philosophie, die ich suchte, ansetzen könne.“ (VDM 26/alle Hervorhebun-
gen von mir, J.S.)

Jenes „entschloß“ und jenes „entschied“ zerstören das ganze intentional sorgfältig 
erarbeitete und geknüpfte Gewebe des Textes. Wenn der unterste Grundsatz der Phi-
losophie von einer setzenden Entscheidung, einem subjektiven Entschluß abhängig 
ist, erschüttert das das philosophische System des Rationalismus als solches: nicht 
Notwendigkeit, sondern die subjektive Willkür einer Entscheidung liegt am Boden 
der rationalistischen Philosophie. Eine Entscheidung, die niemals auf die Rationali-
tät der Argumente, ob sie nun dafür oder dagegen sprechen, zu reduzieren sein wird, 
und zwar schon deswegen, weil sie unsere Rationalität und unseren Vernunftge-
brauch erst fundiert. Alle Begründungen, die man für Beweise halten könnte, kön-
nen sich als völlig falsch erweisen. Es bedarf daher eines setzenden Aktes der Ver-
nunft, der die Hyperbolik des Zweifelns in sich aufhebt. Das Vernünftige soll sich 
selbst im lumen naturale zeigen. Damit ist in der Tat eine neue Metaphysik gesetzt, 
die die Dinge ausgehend von der Selbstermächtigung des menschlichen Subjektes 
denkt und erschließt: jenes in der freien Luft und im reinen Licht der Vernunft den-
kende Ich ist das absolute, im Zweifel(n) gewonnene und gehärtete Fundament der 
neuzeitlichen rationalistischen Metaphysik. In jener performativen Entscheidung der 
vernünftigen Grundlegung zeigt sich der selbst-setzende Charakter der Vernunft, 
deren Gewaltsamkeit laut Heidegger die einer setzenden Gerechtigkeit ist, aus der 
sich alles neuzeitliche Recht erst abzuleiten vermag. Ich kann hier auf die Frage, 
welche Konsequenzen es für die Kontingenz und die Möglichkeit einer historischen 
Reversibilität der rationalistischen Subjektmetaphysik hat, daß ihr Fundament durch 
einen subjektiven performativen Akt gelegt ist, nicht weiter eingehen.

Es bleibt aber die Frage: Welches Ich entscheidet hier in welchem Namen? Des-
cartes im Namen der Vernunft? In welcher Position muß ein Ich sein, daß über 
den ersten Grundsatz der Philosophie – anscheinend souverän – zu entscheiden 
vermag? Dieses Ich wäre nur zu denken als ein absolutes Subjekt, und d.h., es au-

SUBJEKTIVITÄT UND ÄSTHETIK

https://doi.org/10.14361/9783839407097-003 - am 14.02.2026, 12:19:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


69

ßerhalb der menschlichen Ordnung wie Geschichte stehend anzusetzen. Hier be-
ginnt die menschliche Hybris, sich an die Stelle Gottes imaginieren zu wollen: eine 
praktisch gewordene Philosophie soll uns mit ihren Techniken „zu Herren und 
Eigentümern der Natur machen“ (VDM 50). Die rationale Selbstermächtigung des 
Menschen, die Descartes (per Dekret) vollzieht (und damit zugleich performativ 
eröffnet: ‚hiermit entscheide ich, René Descartes, im Namen der Vernunft jenen 
Satz als den Grundsatz der Philosophie zu setzen‘), bricht für immer mit der vor-
neuzeitlichen Gnadens- und Heilsgewißheit und bricht zur Selbst-Befreiung des 
Menschen auf, eine selbstverschuldete und zu verantwortende Freiheit, vollzogen 
durch eine sich imperial gebende Vernunft38, die bereits all die Katastrophen an-
kündigt, die im Namen des Menschen noch auf der Erde geschehen werden. Frei 
können wir allerdings (paradoxerweise?) nur im herrschaftlichen Bezug auf unser 
Wollen – also in der Weise unseres Selbstbezuges – werden:

„Ich bemerke in uns nur Eines, das uns einen wahren Grund geben kann, uns selbst zu 
schätzen, nämlich der Gebrauch unseres freien Willens und die Herrschaft, die wir über 
unser Wollen haben.39 Denn es sind nur die Handlungen, die allein von diesem freien 
Willen abhängen, für die wir mit Grund gelobt oder getadelt werden können, und die-
ser macht uns in gewisser Weise Gott ähnlich, indem er uns zum Herrn über uns selbst 
macht.“40

Subjektivität bestimmt sich seit und bei Descartes also aus dem rationalen Vermö-
gen. Das Subjekt ist prototypisch als Erkenntnissubjekt angelegt, dessen Interesse 
allein darin zu bestehen scheint, klare und deutliche Erkenntnisse über sich und 
die Welt zu gewinnen. Damit ist die Ratio das (eigentliche) Subjekt (Substanz, Zu-
grundeliegendes oder Hypokeimenon, wie Heidegger sagen würde) im (menschli-
chen) Subjekt. Descartes etabliert damit ein praxisvorgängig stabil gedachtes Ich, 
eine individuelle Substanz, das bzw. die es nurmehr in seinem (z.B. sprachlichen) 
Ausdruck zu verwirklichen gilt.41 Er denkt somit das ‚Ich‘ bereits als unabhängig 
von subjektiven Vollzügen bzw. einer intersubjektiven Praxis bzw. diesen vorgän-
gig. Damit reduziert er einerseits die Erkenntnis gegen die scholastisch bestimmte 
Tradition auf das wirklich Sichtbare bzw. Erfahrbare und der reinen Vernunft Zu-
gängliche (man könnte sagen unter dem Motto ‚ad res‘), er macht den gesunden 
Verstand (cf. VDM 10) zum Richter über das Wahre und Wirkliche und etabliert 
damit ein synchron gedachtes rationalistisches System unabhängig von der Ge-
schichte bzw. Tradition. Die Wahrheiten werden in rationalistischer Reflexion in 
einem Selbststudium gefunden (cf. VDM 9), was deswegen funktioniert, weil der 
„gesunde Verstand [...] die bestverteilte Sache der Welt“ und damit ubiquitär und 
allen in gleicher Weise zugänglich ist (VDM 1). Andererseits scheidet Descartes 

38 Cf. Fußnote 8.
39 Also nicht das Wollen herrscht, sondern wir beherrschen unser Wollen. Unser Wollen 

erscheint hier als Mittel der Selbstherrschaft.
40 René Descartes: Die Leidenschaften der Seele (Meiner, Hamburg 1996), hier S. 239. 

Im weiteren zitiert unter dem Sigel [DLS].
41 Cf. hierzu Kapitel 1, Abschnitt 3.

SUBJEKT, RATIONALISMUS, ÄSTHETIK

https://doi.org/10.14361/9783839407097-003 - am 14.02.2026, 12:19:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


70

fragwürdigerweise Körper (res extensa) von Geist bzw. Seele (res cogitans), eine 
Dichtotomie, die bis heute unseligerweise weiter wirksam geblieben ist. In dieser 
rationalen Abstraktion werden Körper und Sinnlichkeit tendentiell abgewertet zu-
gunsten des reinen Geistes. Bedeutete die (nur implizite) Kritik an der Scholastik 
eine Wendung auf das unmittelbar Gegebene, so entfernt Descartes die Erkenntnis 
wieder vom sinnlich-Konkreten, indem er Geist und Körper als zwei geschiedene 
Substanzen ansetzt (cf. DLS 5) und so vor dem unlösbaren Problem steht, wie bei-
de dennoch zusammenwirken und zusammenzudenken sind.42 Die mit der Gram-
matik dieser Terminologie eröffnete Kluft wird systemimmanent nicht mehr zu 
schließen sein: erst die in uns gelegte Vorstellung Gottes garantiert uns den nicht-
täuschenden Charakter unserer Erkenntnis. Die Kluft (in späterer Terminologie 
zwischen Subjekt und Objekt) ist nur mit transzendenten Mitteln noch zu schlie-
ßen. So plausibel der kritische Einsatzpunkt des Kartesianismus historisch daher 
auch gewesen sein mag – er führt die (allen gemeinsame und damit demokratische) 
Vernunft gegen die elitäre dogmatische Tradition der mittelalterlichen Scholastik 
und des Aristotelismus ins Feld (nicht ohne einige Reminiszensen an deren Sprach-
gebrauch) –, so ist er in seinen Konsequenzen fragwürdig: das Denken des Sub-
jekts ist nicht erst das Resultat des Zweifelns, sondern der Gebrauch der Vernunft 
selbst ist zweifelhaft und muß von kritischen Zweifeln begleitet werden; gefordert 
ist eine reflexive Selbstkritik der (aufklärerischen) Vernunft, um den Umschlag 
von Aufklärung in falsche Positivität und Mythologie, in blinde Herrschaft und 
vernünftigen Imperialismus zu vermeiden. Die Kritik am Rationalismus mündet 
nicht in einer Alternative zu diesem, sondern in seiner Radikalisierung und in ei-
ner hyperrational(istisch)en Selbstkritik der Vernunft. In dieser Beziehung bleibt 
Adornos und Horkheimers ratiokritisches Programm absolut gültig.

Aus dem Gesagten ergibt sich, daß jetzt das Subjekt mittels einer rational ab-
gesicherten Methode auf die Dinge bzw. Objekte zugeht, deren erste Regel lautet: 
„niemals eine Sache als wahr anzuerkennen, von der ich nicht evidentermaßen 
erkenne, daß sie wahr ist: d.h. Übereilung und Vorurteile sorgfältig zu vermeiden 
und über nichts zu urteilen, was sich meinem Denken nicht so klar und deutlich 
darstellte, daß ich keinen Anlaß hätte, daran zu zweifeln“ (VDM 15).43

Welt ist dann der Name für die Gesamtheit der vorhandenen körperlichen bzw. 
ausgedehnten Dinge (res extensa). Alles, von dem man klare und deutliche Ideen 
bilden bzw. empfangen kann, kann zum Gehalt einer Erkenntnis werden. Die ra-
tionale Aneignung der Welt steht im Horizont der Möglichkeit einer Mathesis uni-
versalis, einer mathematisch fundierten Einheitswissenschaft.44 Descartes fundiert 
die Möglichkeit der Erfahrung in unserem rationalen Grundvermögen. Unsere Ra-

42 Etwa in seiner abtrusen Theorie der Zirbeldrüse (cf. DLS 57 f.).
43 Bekanntlich hat Gadamer diese Verurteilung des Vorurteils revidiert, indem er nach-

gewiesen hat, daß alle unsere Urteile nicht nur notwendigerweise letztlich auf Vorur-
teilen beruhen, sondern zukünftig selbst solche sind (Hans-Georg Gadamer: Wahr-

heit und Methode. Grundzüge einer philosophischen Hermeneutik (J.C.B.Mohr (Paul 
Siebeck), Tübingen 1960/1990). S. 270-295).

44 Cf. Michel Foucault: Die Ordnung der Dinge (Suhrkamp, Frankfurt/Main 1971), hier 
S. 107-113.

SUBJEKTIVITÄT UND ÄSTHETIK

https://doi.org/10.14361/9783839407097-003 - am 14.02.2026, 12:19:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


71

tionalität ist das einzige Instrument zur Welterkenntnis, über das wir verfügen und 
unser Vermögen zu zweifeln der einzige Weg zur Selbst-Befreiung der Menschheit 
(cf. DES 27).45 Das hat auch ethische Konsequenzen: richtig zu leben heißt dann 
nämlich unter der Führung der Vernunft zu leben. Damit werden die Leidenschaften 
der Seele nicht ausgeschlossen oder verworfen, sondern in die bzw. unter die Ratio-
nalität eingeschlossen: unsere Leidenschaften müssen von der Vernunft gelenkt und 
beherrscht werden, wir dürfen uns ihnen nicht einfach hingeben. Descartes klagt 
nicht die Leidenschaften und die Sinnlichkeit an, sondern will den Menschen zu 
ihrem Herrscher und Besitzer machen (cf. DES 107/109). Herrschen über seine Sinn-
lichkeit kann man mittels ihrer Erkenntnis. Daher muß man sich in die Lage ver-
setzen, die Ursprünge und das Wesen der Leidenschaften rational zu erfassen, d.h. 
klar und deutlich zu erkennen. Die Leidenschaften sind ihrem Wesen nach dunkel 
und verworren, können aber gleichwohl vom Geist deutlich erkannt werden und sind 
insofern auch mögliche Objekte der vernünftigen Erkenntnis (cf. DES 165).

Man versteht Descartes’ Position zu den Leidenschaften nur, wenn man seine 
duale Metaphysik unterlegt. Demnach gibt es zwei Substanzen, die Descartes in 
Anlehnung an die scholastische Tradition res cogitans und res extensa nennt und 
die sich im Dualismus Geist/Materie überliefert haben (cf. VDM 27). Der Mensch 
besteht aus einer Vermischung beider Substanzen: er ist sowohl geistiges (denken-
des) Wesen als auch materialer Körper (d.h. er hat Ausdehnung im Raum), auch 
wenn beide analytisch zu trennen sind (cf. VDM 29). Eine Leidenschaft ist nichts 
anderes als eine Vermischung von Körper und Geist.

Descartes lehrt keine stoische Ethik der Apathie, sondern er unternimmt eine 
Physiologie der Leidenschaften. Daher sind diese bei ihm weder gut noch schlecht, 
sie sind einfach da (cf. DES 241/244). Das Glück liegt in der Beherrschung der Sin-
ne durch den selbstbewußten und selbstverantwortlichen Willen (cf. DES 248). Die 
Philosophie will die Leidenschaften nicht ausrotten, sondern sie verstehen und in ihr 
rationales System integrieren (cf. DES 250). Descartes gibt so eine rational(istisch)e 
Affektenlehre, eine Physiologie oder Pathologie der Leidenschaften und Affekte 
(cf. DLS passim.). Das rational(istisch)e Heilmittel gegen die Leidenschaften ist 
Vorbedacht und Geschicklichkeit des Verstandes (cf. DLS 321). Die Leidenschaften 
sind zu regeln, indem man das gewohnheitsmäßige Band von Affekt und Kontext 
quasi – dekonstruiert, wie das Descartes als Sprachgeschehen erläutert:

„So zeigt die Erfahrung in bezug auf Worte, daß diese in der Drüse [d.h. der Zirbeldrüse, 
von der Descartes annahm, daß sie Sitz der Seele und zugleich Scharnier zwischen Seele 
und Körper sei, J.S.] Bewegungen hervorrufen, obgleich sie der Seele nach der Einrich-
tung der Natur nichts als ihren Klang vorstellen, wenn sie von einer Stimme hervorge-
bracht werden, oder die Gestalt ihrer Buchstaben, wenn diese geschrieben werden, und 
daß man trotzdem durch Gewohnheit, die man erworben hat, an das zu denken, was sie 
bedeuten, sobald man ihrer Klang gehört oder ihre Buchstaben gesehen hat, diese Bedeu-
tung statt der Gestalt der Buchstaben oder den Klang ihrer Silben begreift.“ (DLS 87)

45 Ich stütze mich im folgenden vor allem auf Ernst Cassirer: Descartes: Lehre, Persön-

lichkeit, Wirkung, l.c. (Fußnote 31).

SUBJEKT, RATIONALISMUS, ÄSTHETIK

https://doi.org/10.14361/9783839407097-003 - am 14.02.2026, 12:19:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


72

Diese gewohnheitsmäßige Verbindung von Zeichen und Ding muß aufgelöst wer-
den, um die Zwangsläufigkeit des Auftretens von Affekten zu regeln, indem man 
neue Verbindungen einrichtet – woraus folgt, daß der Charakter dieser Verbindun-
gen willkürlich bzw. ‚arbiträr‘ ist, wie de Saussure sagen würde. Gewohnheits-
mäßig und damit sowohl willkürlich wie revidierbar ist also das Band zwischen 
Seele und Körper (cf. DLS 205). Die Seele kann so eine „absolute Macht“ über die 
Leidenschaften erlangen (cf. DLS 85). Daraus ergibt sich die Möglichkeit einer 
Ethik der Affekte: „Unsere Leidenschaften also können weder durch die Tätigkeit 
unseres Willens direkt erregt noch aufgehoben werden, aber sie können es indirekt 
durch die Vorstellung der Umstände, die durch Gewohnheit mit den Leidenschaf-
ten verbunden sind, die wir erstreben wollen und die denen entgegengesetzt sind, 
die wir zurückdrängen wollen“ (DLS 73 f.).

Es bleibt aber eine gewisse Zweideutigkeit: einerseits scheint Descartes tat-
sächlich historisch die Epoche der logozentrischen Metaphysik zu begründen. An-
dererseits ist die Epoche der Metaphysik nicht einfach historisch beendbar, was 
auch an der Möglichkeit einer sie eröffnenden Geste zweifeln läßt. Die logozen-
trische Epoche hat je schon angefangen; es gibt keinen historischen Nullpunkt oder 
Anfang.46 Diese Arbeit ist sich des Widerspruchs zwischen einer historischen und 
einer systematischen These über die logozentrische Epoche bewußt, ohne ihn lö-
sen zu können. Dies ist aber der Frage keineswegs akzidentell. Sie läßt sich näm-
lich philosophisch deswegen nicht einfach ‚entscheiden‘47, weil Philosophie selbst 
nichts anderes ist als (systematisierter) Rationalismus und daher die Entscheidung 
immer schon auf der Seite der Vernunft entschieden würde. Es gibt philosophisch 
kein Anderes der Vernunft, auf das man sich ‚einfach‘ berufen könnte. Der einzige 
Weg der Beschränkung des Imperialismus der abendländischen Vernunft liegt in 
einer vernünftigen Selbstreflexion, die sich sowohl ästhetisch wie auch philoso-
phisch vollzogen hat und vollzieht.

Vor diesem Hintergrund wird tatsächlich die Möglichkeit einer historischen 
Eröffnung der neuzeitlichen Metaphysik – etwa durch Descartes – ebenso wie die 
ihrer historischen Verabschiedung fragwürdig. Man wird daher einräumen müs-
sen, daß es sich bei den Positionen Descartes und seiner Kritiker um systematische 
Differenzen handelt, die sich zwar historisch entfalten, gleichwohl aber nicht auf 
Geschichte zu reduzieren sind. Diese Arbeit geht davon aus, daß die Herrschaft 
des logozentrischen Dispositivs und der diesem eingeschriebenen Metaphysik der 
Subjektivität des vernünftigen Selbstbewußtseins keine historische Tatsache ist, 
die einfach überwunden werden könnte,48 sondern nur je wieder strategisch und 

46 Cf. Jacques Derrida: Cogito und Geschichte des Wahnsinns (in: ders.: Die Schrift und 

die Differenz, Suhrkamp, Frankfurt/Main 1972, S. 53-101).
47 D.h. wenn man überhaupt davon sprechen sollte, daß man Wahrheitsfragen irgendwie 

entscheiden könne: nicht das Subjekt entscheidet diese Fragen, sondern sie entschei-
den sich von selbst, wenn wir es schaffen, uns in das richtige, d.h. das angemessene 
Verhältnis zu ihnen zu setzen.

48 Zudem ist der Begriff der ‚Metaphysik‘ alles andere als eindeutig: er bezeichnet u.a. 
eine Metaphysik der Subjektivität, eine Metaphysik des Phonologozentrismus, eine 
Metaphysik dichotomischer Terminologien, eine totalisierende und abschließende Be-

SUBJEKTIVITÄT UND ÄSTHETIK

https://doi.org/10.14361/9783839407097-003 - am 14.02.2026, 12:19:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


73

kritisch angegangen werden kann. In Derridas früher (d.h. zur Zeit der Gram-
matologie verwendeten) Terminologie ließe sich sagen, daß die Möglichkeit einer 
postmetaphysischen Schrift längst nicht gesichert ist, auch wenn sich eine gewisse 
Ökonomie und Strategie der Schrift – die sich bei Derrida strategisch mit dem 
Denken der différance als zeitlicher Aufschub und Verräumlichung verbinden 
– einer solchen Metaphysik zu verweigern trachten.49 Die ‚Geschichte‘ der logo-
zentrischen Metaphysik läßt sich nicht als ein in der Zeit sich entfaltender Prozeß 
schildern – also nicht als die Fiktion Nietzsches, Heideggers und Derridas, daß 
„die Metaphysik [...] eine Periode im abendländischen Denken“ (IÄ 221) sei, wie 
Paul de Man bemerkt.50 Vielmehr scheint das Ausmaß ihrer Geltung wesentlich mit 
einer – immer auch historisch präsenten oder zumindest latenten – gegenläufigen 
subversiven51 Bewegung verbunden zu sein. Das heißt z.B., daß auch die Romantik 
nicht einfach auf eine der beiden Seiten verrechnet werden kann, sondern selbst 
eine irreduzible Heterogenität bewahrt. Und das heißt, daß diese gegenläufigen 
Bewegungen sich u.a. in den ästhetischen Theorien manifestieren.

IV

Nach der Abwertung oder dem Ausschluß der sinnlichen Wahrnehmungen als 
Quelle der Erkenntnis gegenüber dem bzw. aus dem verstandesmäßigen Erkennen 
und der Abwertung des Körpers bei Descartes und seinen Nachfolgern rehabi-
litiert Baumgarten in seiner Ästhetik52 die Sinnlichkeit bzw. die Empfindungen 
zum einen als Quelle der Erkenntnis, zum anderen als Objekt der philosophischen 
Erkenntnis selbst:53 „Die Ästhetik (als Theorie der freien Künste, als untere Er-
kenntnislehre, als Kunst des schönen Denkens und als Kunst des der Vernunft 
analogen Denkens) ist die Wissenschaft der sinnlichen Erkenntnis“ (TÄ 3). Der 
Titel ‚Ästhetik‘ meint hier also sowohl die Tradition der  als auch die 
Ästhetik als Kunstlehre, die an die Tradition der Poetik und der Rhetorik zwar 

wegung des Denkens, eine Metaphysik der Präsenz, eine Metaphysik des Ursprungs 
etc. Diese Polysemie – die die Metaphysik impliziert – wäre in ihrer systematischen 
Bedeutung noch auszuarbeiten, was diese Arbeit jedoch nicht leisten kann. Cf. hierzu 
Kapitel 1, Abschnitt I.

49 Derrida denkt die Schrift (im Anschluß an Platons Phaidros) als vater- bzw. autorlos 
und damit als konstitutiv heterogen.

50 Paul de Man: Die Rhetorik der Blindheit: Jacques Derridas Rousseauinterpretation

(in: ders.: Die Ideologie des Ästhetischen, hg. von Christoph Menke, Suhrkamp, Frank-
furt/Main 1993, S. 185-230), hier S. 221. Es ist allerdings sehr fraglich, ob diese Kritik 
de Mans für Heidegger und Derrida zutrifft. Bei Nietzsche scheint sie plausibel zu sein. 
Aber Heidegger und Derrida haben stets betont, daß eine Über- (oder Ver-)windung der 
Metaphysik nicht das historische Projekt ihrer einfachen Abschaffung sein kann.

51 Cf. Fußnote 28.
52 Alexander Gottlieb Baumgarten: Aesthetica (zitiert nach der gekürzten Fassung mit 

dem Titel: Theoretische Ästhetik (Meiner, Hamburg 1988) unter dem Sigel [TÄ]).
53 Cf. Cassirer: Philosophie der Aufklärung, l.c. (Fußnote 1), S. 456.

SUBJEKT, RATIONALISMUS, ÄSTHETIK

https://doi.org/10.14361/9783839407097-003 - am 14.02.2026, 12:19:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


anknüpft, aber „ein weiteres Gebiet“ und „Gegenstände, die diese beiden Diszipli-
nen mit andern Künsten gemeinsam haben“ umfaßt (TÄ 5). Neu an der Ästhetik 
ist vor allem, daß das Ästhetische die Perspektive eines subjektiven Zugangs zum 
Schönen impliziert. 

„Der Nutzen der Ästhetik als Kunstlehre, die zu der natürlichen Ästhetik ergänzend hinzu-
tritt, besteht [...] darin, daß sie 1) den Wissenschaften, die hauptsächlich auf Verstandeser-
kenntnis beruhen, geeignete Materialien bereitstellt, [...] 3) die Verbesserung der Erkenntnis 
auch über die Grenzen des deutlich Erkennbaren hinaus vorantreibt, 4) gute Grundlagen 
legt für alle kontemplativen geistigen Betätigungen und für die freien Künste.“ (TÄ 3)

Es werden also auch die verworrenen Erkenntnisse, d.h. die Empfindungen, 
als Quelle (philosophischer) Erkenntnis zugelassen. Die Verworrenheit ist kein 
Grund mehr zum Ausschluß der Sinnlichkeit und des Körpers54 aus der vernünf-
tigen Erkenntnis:

„Die Verworrenheit [...] a) ist eine unerläßliche Voraussetzung für die Entdeckung der 
Wahrheit, da die Natur keinen Sprung macht aus der Dunkelheit in die Klarheit des Den-
kens (natura non facit saltum). [...] b) Gerade deshalb muß man sich um die verworrene 
[d.h.: nicht rationale, J.S.] Erkenntnis bemühen, damit daraus keine Irrtümer entstehen 
[...]. c) Es wird nicht das verworrene Denken empfohlen, sondern es geht darum, die 
Erkenntnis überhaupt zu verbessern, soweit ihr notwendigerweise ein Rest verworrenen 
Denkens anhaftet.“ (TÄ 5)55

Es gibt nur eine graduelle Differenz zwischen verworrener und deutlicher Erkennt-
nis.56 Es ist die Aufgabe der Ästhetik, die Wahrheit, „soweit sie sinnlich erkennbar 
ist“ (TÄ 53), darzustellen. Der Titel ‚Wahrheit‘ meint hier vor allem zweierlei:57

zum einen die Übereinstimmung einer künstlerischen Darstellung mir ihrem Ge-
genstand, zum anderen die unmittelbare Wahrheit sinnlich wahrgenommener Ein-

54 Luhmann radikalisiert die Bedeutung des Körpers für die (Selbst-)Wahrnehmung des 
Künstlers: „Des Künstlers Genie – das ist zunächst einmal sein Körper“. Niklas Luh-
mann: Die Kunst der Gesellschaft (Suhrkamp, Frankfurt/Main 1997), hier S. 68 f.

55 Es ist allerdings die Frage, ob Baumgarten hier den Erkenntnisprozeß selbst beschreibt 
oder eine Theorie der Erkenntnis gibt.

56 Cf. Howard Caygill: Über Erfindung und Neuerfindungen der Ästhetik (in: Deutsche 

Zeitschrift für Philosophie 49, Akademie-Verlag, Berlin 2001, S. 233-241).
57 „Die dritte Aufgabe im Bereich des schönen Denkens ist die Wahrheit, und zwar die 

ästhetische, das heißt: die Wahrheit, soweit sie sinnlich erkennbar ist“ (TÄ 53). Hier 
ist nicht der Platz, den komplizierten Wahrheitsbegriff Baumgartens weiter zu analy-
sieren, nur so viel: kurz nach der gerade zitierten Stelle begründet Baumgarten den 
Begriff der „subjektiven Wahrheit“ und führt ihn in den philosophischen Diskurs ein 
(cf. Anmerkung des Herausgebers No. 61, TÄ 214): „Man könnte die metaphysische 
Wahrheit die objektive, die Vorstellung des objektiv Wahren in einer bestimmten 
Seele die subjektive Wahrheit nennen“ (TÄ 53).

SUBJEKTIVITÄT UND ÄSTHETIK74

https://doi.org/10.14361/9783839407097-003 - am 14.02.2026, 12:19:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


75

drücke als Angemessenheit an die Außenwelt.58 Diese Wahrheit ist „entweder die 
Wahrheit der Allgemeinbegriffe und der Begriffe überhaupt“ (was Baumgarten 
auch „allgemeine ästhetikologische Wahrheit“ nennt) oder die „Wahrheit der Ein-
zeldinge und der individuellen Vorstellungen“ (TÄ 69). Hier zeigt sich die Ästhetik 
als Theorie der Wahrnehmung der einzelnen Erscheinungen und damit als eine 
Konzeption der Individualität. Je individueller ein Gegenstand ist, desto mehr „me-
taphysische Wahrheit“ enthält seine sinnliche Erfahrung: die höchste Wahrheit ist 
individuell (cf. TÄ 69 ff.). Das ästhetische Denken hat die allgemeinen Vernunfttu-
genden (Übereinstimmung mit dem Prinzip des Widerspruchs, der Prinzipien des 
Grundes und des zureichenden Grundes) „mit den Sinnen und mit dem Analogon 
der Vernunft feinfühlig wahrzunehmen“ (TÄ 57). Die Wahrheit wird aber, „soweit 
sie intellektuell erfaßbar ist, vom Ästhetiker nicht direkt angestrebt“ (TÄ 57).

Bei Baumgarten fungiert die Schönheit bereits als eine Garantin der Wahr-
heit einer Empfindung (was dann später in der idealistischen Ästhetik weiter 
ausgebaut wurde):

„Es hat sich, wie ich glaube, bereits klar [!] gezeigt, daß sehr vieles, was im schönen Den-
ken vorgestellt wird, nicht vollständig gewiß ist und daß seine Wahrheit nicht im vollen 
Licht wahrgenommen wird. Und doch läßt sich nirgends etwas sinnlich Falsches entdecken, 
ohne daß dies mit häßlicher Entstellung verbunden wäre. Worüber wir aber keine vollstän-
dige Gewißheit erlangen, worin wir trotzdem keine Falschheit erkennen können, das ist das 
Wahrscheinliche. Die ästhetische Wahrheit ist also in ihrer wesentlichen Bedeutung Wahr-
scheinlichkeit, jene Stufe der Wahrheit, auf der man, auch wenn man nicht zur vollständi-
gen Gewißheit geführt worden ist, dennoch keine Falschheit beobachten kann.“ (TÄ 115)

Die Allgemeinbegriffe mit dem Anspruch auf logische Wahrheit (cf. TÄ 145) wer-
den durch Abstraktion und Reduktion von individuellen Erscheinungen gewon-
nen (cf. TÄ 143):

„Ich wenigstens glaube, es müßte den Philosophen völlig klar sein, daß nur mit einem 
großen und bedeutenden Verlust an materialer Vollkommenheit all das hat erkauft wer-
den müssen, was in der Erkenntnis und in der logischen Wahrheit an besondrer formaler 
Vollkommenheit vorhanden ist. Denn was bedeutet die Abstraktion anderes als einen 
Verlust? Man kann, um einen Vergleich heranzuziehen, aus einem Marmorblock von un-
regelmäßiger Gestalt nur dann eine Marmorkugel herausarbeiten, wenn man einen Ver-
lust an materialer Substanz in Kauf nimmt, der zum mindesten dem höheren Wert der 
regelmäßig runden Gestalt entspricht.“ (TÄ 145)59

58 TÄ 111 ff.: Schon „die sinnlichen und verworrenen Vorstellungen der Seele [enthalten] 
ein gewisses Maß an vollständiger Gewißheit und die Fähigkeit in sich [...], gewisse 
Wahrheiten der innern Empfindung von allem Falschen zu unterscheiden. [...] Jene 
Wahrheit besteht [...] aus jenen kleinen und kleinsten intuitiven Wahrnehmungen, die 
so beschaffen sind, daß wir sie unmittelbar erfassen, ohne daß sie durch heimlich sich 
einschleichende Fehler entstellt werden“.

59 Wolff und Baumgarten verwenden den Begriff der Abstraktion unterschiedlich, was 
Baeumler so zusammenfaßt: „Nach Wolff werden die Merkmale abstrahiert; nach 

SUBJEKT, RATIONALISMUS, ÄSTHETIK

https://doi.org/10.14361/9783839407097-003 - am 14.02.2026, 12:19:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


76

Rationale Erkenntnis ist hier also als eine Reduktion der Komplexität der verwor-
renen Sinnlichkeit verstanden, womit bereits die Umkehrung der Wertungen und 
Bestimmungen von Verstand und Sinnlichkeit angelegt ist, die u.a. Schlegel und 
Nietzsche später dann explizit vollziehen. Die Analyse der Schönheit ist zugleich 
eine Selbstreflexion der Sinnlichkeit: das „Ziel der Ästhetik ist die Vollkommen-
heit (Vervollkommnung) der sinnlichen Erkenntnis als solcher. Damit aber ist die 
Schönheit gemeint. Entsprechend ist die Unvollkommenheit der sinnlichen Er-
kenntnis als solcher, gemeint ist die Häßlichkeit, zu meiden“ (TÄ 11). Die Ästhetik 
bezieht sich auf das, was die rationalen Erkenntnisvermögen nicht wahrnehmen: 
die „sinnliche Erkenntnis ist gemäß der von ihrer wesentlichen Bedeutung her-
geleiteten Benennung die Gesamtheit der Vorstellungen unterhalb der Schwelle 
streng logischer Unterscheidung“. Die Ästhetik zielt auf einen „universalen und 
allgemeingültigen Schönheitsbegriff“ (TÄ 11), zu dem die Theorien der einzelnen 
Künste das Besondere bilden. Von der rhetorischen Tradition zehrt die Bestim-
mung der Vollkommenheit der Erkenntnis: diese erwächst aus „dem Reichtum, 
der Größe, der Wahrheit, der Klarheit und Gewißheit, der lebendigen Bewegtheit 
der Erkenntnis“ (TÄ 13). Wenn „diese Qualitäten in Erscheinung treten, bringen 
sie die Schönheit der sinnlichen Erkenntnis hervor, und zwar die allgemeingültige, 
[...] das Licht der bewegenden Wahrheit“. Die „Schönheit der sinnlichen Erkennt-
nis und die Feinheit der ästhetischen Gegenstände selbst stellen zusammengesetz-
te Vollkommenheiten dar, und zwar allgemeingültige“ (TÄ 15). Schönheit ist hier 
also identisch mit objektiver Vollkommenheit. Immanuel Kant wird Schönheit 
und Vollkommenheit in seiner Kritik der Urteilskraft dann analytisch trennen.

Die Gesetze der „ästhetischen Kunstlehre“ gelten „überall dort, wo es besser 
ist, etwas schön als unschön zu erkennen, etwas, wofür kein wissenschaftliches 
Erkennen erforderlich ist“. Diese ästhetische Kunstlehre bietet ein immer „voll-
ständigeres System der im Erkennen zum Ausdruck kommenden Schönheit“ dar. 
Damit „nimmt die ästhetische Kunstlehre die Gestalt einer Wissenschaft an“ (TÄ 
45). Als solche befaßt sie sich mit der ästhetisch erreichbaren Wahrheit:

„Eine falsche Regel ist immer schlechter als gar keine Regel. Gesetze, die nur von dem 
einen oder dem andern Beispiel her abstrahiert sind und ohne weiter entfernten Grund als 
Allgemeinbegriffe ausgegeben werden, was sind sie anderes als recht lückenhafte Schluß-
folgerungen vom Einzelnen aufs Allgemeine? [...] Eine vollständige Induktion kann nie-
mals erreicht werden. Daher ist eine deutliche, a priori gültige Erkenntnis der wichtigeren 
Regeln und ihrer Wahrheit unumgänglich, und es ist die Aufgabe der Erfahrung, diese 
Wahrheit zu festigen und einleuchtend zu machen [...]. Die speziellen Künste bedürfen 
also, wenn die wahren Regeln von den unechten abgesondert werden sollen, eines weiter 
entfernten Prinzips, aus dem sie das Wesen ihrer besondern Regeln erkennen können, 
und dieses Prinzip, die ästhetische Kunstlehre, muß in die Form einer Wissenschaft ge-
bracht werden [...].“ (TÄ 47)

Baumgarten wird von den Merkmalen abstrahiert. Es sind zwei ganz verschiedene 
Begriffe. Baumgartens Abstraktion ist eine Verdunkelung, ein Absehen. Wolffs Ab-
straktion ist ein Trennen des Merkmals von der Sache und ein Isoliertbetrachten des 
Merkmals“ (Baeumler: Das Irrationalitätsproblem, l.c. (Fußnote 1), S. 199).

SUBJEKTIVITÄT UND ÄSTHETIK

https://doi.org/10.14361/9783839407097-003 - am 14.02.2026, 12:19:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


77

Verstand und Vernunft müssen „aufgrund einer moralischen Notwendigkeit alles 
schöne Denken leiten“, was aber nicht möglich ist, „ohne daß die Regeln des schö-
nen Denkens klar und deutlich erkannt werden“ (TÄ 47). Am Anfang steht also 
eine rationalistische Erkennntnis der Regeln, aufgrund einer moralischen Forde-
rung, die das schöne Denken anzuleiten gemahnt. 

Baumgarten setzt gegen eine Ästhetik des bloßen (d.h. bloß subjektiven) Ge-
schmacks des „schön Gedachten, Gesagten, Geschriebenen“ (TÄ 5) seine „ars 
analogi rationis“ (TÄ 2), die als die „scientia cognitionis sensitivae“ die rational 
operierende Begriffserkenntnis supplementiert. Damit reagiert Baumgarten auf 
den rationalistischen Ausschluß der Sinnlichkeit aus dem Gebiet der wahren Er-
kenntnisse.60 Nicht durch die „Pflege des der Vernunft analogen Denkens“ kommt 
die „streng rationale Erkenntnis zu schaden“, sondern gerade durch Vernachläs-
sigung der ars analogi rationis, der Kunst des vernunftanalogen Denkens. Gegen 
den Einwand, daß die „unteren Erkenntnisvermögen, die Sinnlichkeit“ eher „zu 
bekämpfen als zu wecken und zu stärken sind“ antwortet Baumgarten damit, daß 
die „unteren Erkenntnisvermögen [...] keine Gewaltherrschaft, sondern eine si-
chere Führung nötig“ (TÄ 7) haben, die die Ästhetik übernimmt, indem sie die 
unteren Erkenntnisvermögen „in eine gute Richtung“ bringt.61 Dies ist deswe-
gen notwendig, damit die unteren Erkenntnisvermögen nicht durch ungeschickte 
Übungen noch mehr verdorben werden und damit auch den legitimen Gebrauch 
„einer von Gott verliehenen Gabe“ diskreditieren (TÄ 9).

Das Ergebnis von Baumgartens Rehabilitierung der Sinnlichkeit bleibt aber 
zweideutig: so scheint es einerseits auf eine koloniale Invasion der lichtvollen 
Vernunft in das Gebiet des Nichtrationalen nach dem Modell der vernünftigen 
Seelenlenkung hinauszulaufen, während andererseits die Sinnlichkeit als gleich-
berechtigter Partner der Vernunft gedacht ist. In dieser Indifferenz liegt die Fra-
ge, wie man das Verhältnis Baumgartens zum Rationalismus versteht: zieht er 
die letzte Konsequenz dieses Denkens oder revidiert er dessen Grundannahmen 
so, daß er den Rationalismus überwindet oder zumindest den Weg zu dessen 
reflexiver Überwindung eröffnet, wie ihn dann die Philosophie nach Kant be-
schreiten wird?62 Die Antwort sei hier dahingestellt. 

Die Ästhetik wird jedenfalls als analog zu rationalistischen Philosophie ge-
dacht: die „Ästhetik gliedert sich wie die Logik, ihre ältere Schwester“ in ei-
nen theoretischen (nach der Rhetorik strukturierten)63 und einen praktischen Teil 
(die Anwendung im Einzelfall) (TÄ 9). Zum schönen Geist gehören auch der 
Verstand und die Vernunft, die dank der „Herrschaft der Seele über sich selbst 
nicht selten viel dazu beitragen, daß die unteren Erkenntnisvermögen angeregt 
werden“ und durch ihren Gebrauch das für die Schönheit richtige Verhältnis im 

60 Cf. hierzu Heinz Paetzold: Ästhetik des deutschen Idealismus (Steiner, Wiesbaden 
1983).

61 Dies wendet sich natürlich gegen das Konzept von Descartes und Spinoza, nach dem 
die unteren Erkenntnisvermögen durch Erkenntnis zu beherrschen sein sollen.

62 Cf. Steffen W. Gross: Felix Aestheticus und Animal Symbolicum, l.c. (Fußnote 10).
63 Nämlich in Heuristik (= inventio), klare Ordnung (= dispositio) und Ausdrucksmittel 

(= elucutio) (TÄ 9).

SUBJEKT, RATIONALISMUS, ÄSTHETIK

https://doi.org/10.14361/9783839407097-003 - am 14.02.2026, 12:19:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


78

Zusammenwirken ihrer Fähigkeiten im vernunftanalogen Denken herstellen (cf. 
TÄ 23). Ästhetiker werden nicht geboren – jedenfalls nur höchstens der Anlage nach 
(cf. TÄ 17-23) –, sondern es bedarf zur ästhetischen Ausbildung des Subjekts einer 
umfassenden Theorie, „die sich durch die Autorität der Vernunft empfiehlt“ (TÄ 
7). Diese Theorie regelt die ästhetischen Übungen, die zur Vervollkommnung des 
ästhetischen Denkens unerläßlich sind. Die natürlichen Begabungen sinken unwei-
gerlich herab, wenn sie nicht durch „fortwährende Übungen gehoben werden“ und 
diese häufigen Wiederholungen zu dem Zwecke einer „gewisse[n] Harmonie“ der 
Fähigkeiten des Geistes und des Gemütes ausgeübt werden (TÄ 29). Dabei werden 
die angeborenen Kräfte der Menschen durch ästhetische Übung erst entwickelt (cf. 
TÄ 37). Zu dieser Entwicklung bedarf es eines ästhetischen Unterrichts und einer 
ästhetischen Lehre, um eine „Theorie der nähern Einflüsse auf Stoff und Form der 
schönen Erkenntnis“ auszubilden, die „vollkommener“ ist als die Ausübung der blo-
ßen Naturanlage (TÄ 39). Zu dieser ästhetischen Lehre gehört die „schöne Bildung“, 
zu der die Wissenschaften von Gott, Universum und Mensch zählen (TÄ 41).

Gegen Descartes’ Unterscheidung von klaren und deutlichen Vorstellungen der 
Vernunft einerseits und dunklen und verworrenen Vorstellungen andererseits führt 
Baumgarten eine mittlere Kategorie ein: sensitive Vorstellungen, die dunkel oder 
klar sein können, aber nicht deutlich sind.64 Sensitive Vorstellungen werden durch 
„den niederen Teil des Erkenntnisvermögens erworben“ und sind „von den verstan-
desmäßigen, in allen möglichen Graden deutlichen“ unterschieden (PBB 9). Dabei 
sind klare Vorstellungen poetischer als dunkle, da sie vollkommener sind und zu-
reichende Vorstellungen von Merkmalen haben. Dagegen sind „[d]eutliche Vorstel-
lungen, vollständige, adäquate, durch alle Stufen tiefgehende Vorstellungen [...] nicht
sensitiv, folglich auch nicht poetisch“ (PBB 15/Hervorhebungen von Baumgarten). 
Poetisch sind nur die klaren verworrenen Vorstellungen, während die klaren und 
deutlichen zur philosophischen Erkenntnis gehören, denn die Philosophie erstrebt 
Deutlichkeit der Begriffe, unter denen erkannt wird. Je mehr in einer Vorstellung 
vorgestellt wird, desto extensiv klarer – und damit auch poetischer – ist sie, während 
die „Deutlichkeit der Merkmale zur Vertiefung der Erkenntnis“ hinführt und damit 
eine Vorstellung intensiv klarer macht (cf. PBB 17). Je bestimmter die Dinge sind 
und je mehr verworrene Vorstellungen eines Gegenstandes angehäuft werden, desto 
extensiv klarer und damit poetischer ist dessen Vorstellung. Da Individuen „durch-
gängig bestimmt“ sind, „sind Einzelvorstellungen besonders poetisch“ (PBB 17 ff./
Hervorhebung von Baumgarten). So sind Beispiele poetisch, da sie als die „Vorstel-
lung von etwas stärker Bestimmten“ zur „Erklärung einer Vorstellung von weniger 
Bestimmten beigebracht“ werden (PBB 21/Hervorhebung von Baumgarten). Daher 
sind Einzelbeispiele am poetischsten. Hier zeigt sich noch einmal die Verbindung 
von ästhetischer Theorie mit einer Konzeption von Individualität.

Baumgarten vertritt eine (allerdings revidierte) Regelpoetik: „Eine vollkom-
mene sensitive Rede ist ein Gedicht. Der Inbegriff der Regeln, denen ein Gedicht 
entsprechen muß, heißt Poetik. Die Wissenschaft der Poetik ist die philosophische 

64 Alexander Baumgarten: Philosophische Betrachtungen über einige Bedingungen des 

Gedichts (Meiner, Hamburg 1983), hier S. 13. Im folgenden unter dem Sigel [PBB] 
zitiert.

SUBJEKTIVITÄT UND ÄSTHETIK

https://doi.org/10.14361/9783839407097-003 - am 14.02.2026, 12:19:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Poetik“ (PBB 11/Hervorhebungen von Baumgarten). Die niederen Erkenntnisver-
mögen erfordern eine Ausweitung des Gebietes, mit dem sich die philosophische 
Logik befaßt:

„Die philosophische Poetik ist [...] eine Wissenschaft, welche die sensitive Rede zur Voll-
kommenheit hinlenkt. Da wir aber beim Sprechen diejenigen Vorstellungen haben, wel-
che wir mitteilen, so unterstellt die poetische Philosophie beim Dichter ein unteres Er-
kenntnisvermögen. Es wäre nun Aufgabe der Logik in einem allgemeinen Sinne, dieses 
Vermögen beim sensitiven Erkennen der Dinge zu lenken. Wer indessen unsere Logik 
kennt, weiß genau, wie unbearbeitet dieses Feld ist. Wie aber, wenn die Logik durch ihre 
eigene Definition in diese allzu engen Grenzen gezogen wäre, in die sie in der Tat einge-
schlossen ist, gilt sie doch für eine Wissenschaft, etwas philosophisch zu erkennen bzw. 
für eine Wissenschaft, die das obere Erkenntnisvermögen bei der Erkenntnis der Wahr-

heit leitet? Dann wäre den Philosophen die Gelegenheit gegeben, nicht ohne außerordent-
lichen Vorteil auch diejenigen Künste zu untersuchen, bei denen die niederen Erkenntnis-
kräfte verfeinert, geschärft und glücklicher zum Nutzen der Welt geübt werden könnten. 
Da die Psychologie feste Prinzipien gibt, zweifeln wir nicht, daß es eine Wissenschaft

geben kann, die das untere Erkenntnisvermögen lenkt, bzw. eine Wissenschaft, wie etwas 

sensitiv zu erkennen ist.“ (PBB 85/Hervorhebungen von mir, J.S.)

Baumgarten scheint sich indifferent zu der Frage zu verhalten, ob die Sinnlich-
keit Subjekt oder Objekt der verworrenen ästhetischen Erkenntnisse ist.65 Wäre die 
Sinnlichkeit lediglich Objekt der weiterhin rationalen philosophischen Erkenntnis-
se, bedeutete dies eine immense Ausweitung des kolonialen rationalistischen Er-
kenntnisanspruchs noch auf die Sinnlichkeit und den Körper. Wenn die ästhetische 
Erkenntnis jedoch selbst verworren ist, sprengte dies den Erkenntnisanspruch der 
Philosophie (rationalistischer Provenienz): sie beschränkte sich dann nicht mehr 
ausschließlich auf klare und deutliche Erkenntnisse, sondern wäre ein konfuses 
Wissen ohne rationale Ordnung. Dieses Dilemma hat Baumgarten eher ignoriert 
als daß er einen Ausweg aufgezeigt hat.66

Die Rehabilitierung der unteren Erkenntnisvermögen, d.h. der sinnlichen, un-
klaren, verworrenen und dunklen Empfindungen richtet sich gegen das rationale 
Erkenntnisideal der Deutlichkeit und Klarheit der wahren Erkenntnisse, wie es 
beispielhaft bei Descartes formuliert ist. Die Ästhetik kann Erkenntnisse auch aus 
dem Dunklen und Verworrenen ziehen. Damit wird die Ästhetik einem gegenüber 
dem Rationalismus erweiterten Begriff von Erkenntnis einverleibt und letztlich 
untergeordnet.67 Damit zugleich wird die Idee der Erkenntnis verändert. Ihr wird 

65 „Daher schreiten wir gemäß den deutlich erkannten Grundregeln des Denkens zur 
Regelung derjenigen Erkenntnis, welche zuerst die Schönheit zum Ziele hat. Und dar-
aus geht später auch das deutliche Erkennen wieder vollkommener hervor“ (TÄ 7).

66 Daß es bei Baumgarten auch eine Theorie ästhetischer Subjektivität gibt, hat Gross 
herausgearbeitet. Cf. Steffen W. Gross: Felix Aestheticus und Animal Symbolicum,
l.c. (Fußnote 10).

67 Cf. Ernst Cassirer: Philosophie der Aufklärung, l.c. (Fußnote 1), S. 463-465; Terry 
Eagleton: The Ideology of the Aesthetic (Blackwell, Oxford u.a. 1990).

SUBJEKT, RATIONALISMUS, ÄSTHETIK 79

https://doi.org/10.14361/9783839407097-003 - am 14.02.2026, 12:19:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


80

jetzt zugesprochen, notwendigerweise einen verworrenen Teil in sich zu tragen. 
Die Ästhetik bezeichnet ein mögliches Gebiet der wahren (oder wahrscheinlichen) 
Erkenntnis neben den rationalen Erkenntnissen. Es ist die Frage, inwieweit damit 
ein Eigenwert des Ästhetischen bestritten wird, der gerade nicht in einer Erkennt-
nis gleich welcher Art zu suchen wäre. In dieser Arbeit wird die Ästhetik (bzw. die 
ästhetische Subjektivität) nicht als Verlängerung der rationalen Erkenntnisse über 
Objekte aufgefaßt, sondern als Alternative zu einer erkenntnismäßig bestimmten 
Subjektivität. Bei Schlegel ist weder die ästhetische Erfahrung eine Erkenntnis 
gleich welcher Art noch ist das ästhetische Subjekt erkennend. Bei Nietzsche al-
lerdings impliziert die ästhetische Erfahrung eine Wahrheitserfahrung, die sich 
allerdings von derjenigen Baumgartens unterscheidet. Ich werde dies weiter unten 
– in den Kapiteln 4 und 5 – noch erläutern. Allerdings schließen sowohl Schlegel 
wie auch Nietzsche an den rationalismuskritischen Zug des ästhetischen Einsatzes 
Baumgartens an und radikalisieren diese Kritik noch. Insofern fällt Baumgarten 
aus dem simplen Philosophiegeschichtsmodell Heideggers heraus.

V

Bis hierher hat sich gezeigt: Descartes’ Neugründung der Subjektivität auf das Co-
gito ergo sum eröffnet – laut Heidegger – die neuzeitliche Metaphysik des Selbstbe-
wußtseins des Subjekts, das so zum hypokeimenon (also zum Zugrundeliegenden) 
für alles andere wird. Dieses Subjekt ist wesentlich von seinen klaren und deutli-
chen, also rationalen Vorstellungen geprägt. Der kartesianische Rationalismus der 
Aufklärung bzw. der Klassik gründet demnach das Subjekt auf seine Vernunft 
und bestimmt es wesentlich über seine kognitiven Leistungen. Der Vernunft zu-
gänglich ist einzig und allein das klar und deutlich Erkennbare, das sich im lumen 
naturale zeigt, während alles seiner Natur nach und also nicht nur graduell Ver-
worrene (Sinnliches, Schönes, Affekte, Leidenschaften, Gefühle, Empfindungen 
etc.) weder selbst Erkenntnis noch Objekt klarer und deutlicher Erkenntnis sein 
kann. Die Vernunft steht im Zentrum des menschlichen Subjekts und ist damit 
sozusagen Subjekt des Subjekts. Diese Konzeption unterwirft die Sinnlichkeit und 
die Eigenart des einzelnen Subjekts – was man später seine Individualität genannt 
hat – der Allgemeinheit seiner vernünftigen Bestimmung. Gerade diese allgemei-
ne Vernunftbestimmung sichert das Ideal der menschlichen Freiheit als Freiheit 
von Affekten.68 Das einzelne menschliche Subjekt ist nur Subjekt, insofern es sich 
der allgemeinen Herrschaft der Ratio unterordnet.69 In der Folge von Descartes 

68 Die Freiheit durch Vernunft ist zunächst Freiheit von Leidenschaften, Affekten 
und Sinnlichem. Noch Nietzsche beschreibt trotz aller Kritik am Rationalismus 
das Nicht-Reagieren auf einen Reiz als Ausdruck einer Vornehmheit. (cf. Friedrich 
Nietzsche: Götzen-Dämmerung (in: ders.: Kritische Studienausgabe Band VI, Deut-
scher Taschenbuch Verlag/de Gruyter, München/Berlin/New York 1967-77 u. 1988, 
S. 55-162), hier S. 103-110 („Was den Deutschen abgeht“).

69 Cf. Michel Foucault: Wahnsinn und Gesellschaft. Eine Geschichte des Wahns im Zeit-

alter der Vernunft (Suhrkamp, Frankfurt/Main 1969), S. 68 ff.

SUBJEKTIVITÄT UND ÄSTHETIK

https://doi.org/10.14361/9783839407097-003 - am 14.02.2026, 12:19:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


81

bestimmt sich das neuzeitliche Subjekt als herrschaftliches Erkenntnissubjekt, das 
sich alle Dinge der Welt (und noch sich selbst, wie Adorno meint) zweckrational-
instrumentell unterwirft. Die Geschichte der Metaphysik ist laut Heidegger der 
Bogen der linear zunehmenden Entfaltung der menschlichen Herrschaft qua Er-
kenntnis. Das damit zugleich angesetzte Subjekt steht außerhalb aller praktischen, 
empirischen und historischen Vollzüge: es ist allein kognitiv bestimmt.

In weiten Teilen der neuzeitlichen Philosophie wird im mehr oder weniger 
expliziten Anschluß an Descartes das Subjekt in erster Linie als ein Erkennt-
nissubjekt angesetzt, das scheinbar außerhalb aller praktischen Zusammenhänge 
steht.70 Diese Konzeption der Subjektivität ist jedoch reduktiv und daher vom 
Ansatz her verfehlt. Gewöhnlicherweise verwenden wir Dinge in unserer Praxis 
und erkennen sie nicht (oder wir erkennen sie durch unsere und in unserer Pra-
xis). Es ist von daher eine falsche Vorstellung, daß wir die Dinge erst erkennen 
und überdies auch noch verwenden. ‚Erkennen‘ ist eine Abstraktion von einer 
komplexen Praxis, durch die wir in der Welt sind. In dieser Gleichsetzung von 
Erkenntnis und Subjekt liegt laut Nietzsche der Kern der neuzeitlichen Metaphy-
sik einer selbstherrlichen Menschheit: es war der hochmütigste Augenblick in der 
Weltgeschichte, als kluge Tiere das Erkennen erfanden, und es war doch nur eine 
Minute in dieser Geschichte.71

Was allererst zu beschreiben wäre ist eine Konzeption von Subjektivität, die 
sich durch Selbstreflexion und Selbstkritik der Vernunft den Gefahren der immer 
gegebenen Möglichkeit eines Rückfalls in positive rationalistische Metaphysik 
zu verwehren trachtet. Das sollte mit dem eingangs erwähnten Zitat von Vattimo 
angedeutet werden.

Gegen die (explizite oder implizite) Konzeption eines rational verfaßten Er-
kenntnissubjekts spielt die Ästhetik seit Baumgarten andere Weisen der Subjek-
tivität und der subjektiven Vollzüge ein, die zugleich das nicht-rationale sinnliche 
Erkenntnisvermögen, d.h. die Empfindungen (aisthesis) und den Körper bzw. 
Leib72 selbst aufwerten. Zugleich wird damit die These von der (absoluten und 
rationalen) Subjektivität des menschlichen (Selbst-)Bewußtseins zurückgewie-
sen. In der Ästhetik bzw. ästhetischen Erfahrung ist das Subjekt nicht mehr oder 
zumindest nicht mehr primär Erkenntnissubjekt. Damit ist unterstellt, daß ästhe-
tische Theorien immer implizit auch Subjekttheorien sind. Das schließt kritisch 
an die These Heideggers an, daß (Theorie der) Subjektivität und Ästhetik bzw. 
Subjekt und Kunst(-erfahrung) sich durchdringen.

Hier lassen sich Theorien der Individualität anschließen, die dezidiert gegen 

70 Das hat schon Martin Heidegger in Sein und Zeit kritisiert: die Vorhandenheit ist ab-
kömmlich von praktisch-alltäglicher Zuhandenheit. Martin Heidegger: Sein und Zeit

(Niemeyer, Tübingen 1993) § 13, S. 59 ff.
71 Cf. Friedrich Nietzsche: Ueber Wahrheit und Lüge im aussermoralischen Sinne (in: 

ders.: Kritische Studienausgabe Band I, Deutscher Taschenbuch Verlag/de Gruyter, 
München/Berlin/New York 1967-1977 u. 1988, S. 873-890).

72 Gross hat herausgestellt, daß bereits bei Baumgarten das Konzept des Leibes als 
Lösung des Geist/Körper-Problems angesetzt ist. Cf. Steffen W. Gross: Felix Aesthe-

ticus und Animal Symbolicum, l.c. (Fußnote 10), S. 287.

SUBJEKT, RATIONALISMUS, ÄSTHETIK

https://doi.org/10.14361/9783839407097-003 - am 14.02.2026, 12:19:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


82

die Allgemeinheit des (aufklärerischen) Vernunftsubjekts Front machen. Gegen 
die Annahme eines historisch-empirisch kontextlosen allgemeinen Vernunftsub-
jekts wird die unhintergehbare und spezifische Einzelheit des Individuums in 
seiner Umwelt betont. Das Subjekt wird nicht mehr als allgemeiner Agent ratio-
nalistischer Erkenntnissammlungen des Klaren und Deutlichen gedacht, sondern 
als in einer historisch-empirisch festgelegten Kultur individualisierter Mensch. 
Der Mensch ist gerade durch seine Sinnlichkeit individualisiert. Das Individuum 
ist also dem allgemeinem Vernunftsubjekt entgegengesetzt. Die Aufwertung des 
Individuellen kulminiert im prototypischen Individuum: dem Genie, das sich die 
Ästhetik wiederum zum Thema macht. Hier liegt der Ursprung auch noch für 
unsere zeitgenössische liberale Konzeption der Individualität.

Die Ästhetik hebt den Widerstand gegen den Rationalismus auf, der das mensch-
liche Subjekt mit seiner Vernunft als Fundament der Erkenntnis annahm. Diesem 
Subjekt gehört die Vernunft, die es für seine Zwecke gebraucht, nicht umgekehrt. 
Die Umkehrung vollzieht sich erst in der Ästhetik: das ästhetische Subjekt wird zum 
Medium eines Kräftespiels und (bei Nietzsche) einer Meta-Wahrheit. Daher finden 
sich in der Ästhetik alternative Subjektkonzeptionen. Ästhetische Subjektivität zeigt 
sich dann in einer souveränen Selbstpreisgabe73 des alltäglichen Subjekts an das äs-
thetische Spiel der Kräfte, das mit einer Mimesis des Subjekts an das Singuläre, 
das z.B. ein Kunstobjekt sein kann, beginnt (cf. Kapitel vier). Das veranlaßte Ador-
no, in der Ästhetik bzw. der durch Ästhetik vermittelten Kunst die Aufhebung des 
Singulären zu vermuten – und damit zugleich einen besseren – nämlich gegenüber 
dem Singulären mimetischen – Vernunftgebrauch zu fordern. Allerdings sind die 
Gestalten ästhetischer Subjektivtät nicht stabil – daher sollte man eher von Subjek-
ten sprechen, die ästhetische Erfahrungen als lustvoll empfundendes Wechselspiel 
von Aufbauen und Zerstören, von Selbstaffirmation und radikalem Zweifel machen.

In der Ästhetik selbst – den Texten der ästhetischen Tradition – wird dem Zu-
sammenhang von ästhetischer Erfahrung und Subjektivität sowohl durch explizit 
formulierte Theorien ästhetischer Subjektivität Rechnung getragen als auch durch 

73 Das heißt, daß das Subjekt mehr tun muß als sich selbst zu erhalten: es muß sich 
verlieren. Daher liegen Henrich und Blumenberg falsch, die als zentrales Interesse 
des Subjekts seine Selbsterhaltung ansetzen. Cf. Dieter Henrich: Die Grundstruktur 

der modernen Philosophie (in: ders.: Selbstverhältnisse, Reclam, Stuttgart 1982, S. 
83-108); ders.: Über Selbstbewußtsein und Selbsterhaltung. Probleme und Nachträge 

zum Vortrag über ‚Die Grundstruktur der modernen Philosophie‘ (in: ders: Selbstver-

hältnisse, Reclam, Stuttgart 1982, S. 109-130); ders.: Selbsterhaltung und Geschicht-

lichkeit (in: Hans Ebeling (Hg.): Subjektivität und Selbsterhaltung. Beiträge zur Dia-

gnose der Moderne, Suhrkamp, Frankfurt/Main 1976, S. 303-313); Hans Blumenberg: 
Selbsterhaltung und Beharrung. Zur Konstitution der neuzeitlichen Rationalität (in: 
Hans Ebeling (Hg.): Subjektivität und Selbsterhaltung. Beiträge zur Diagnose der Mo-

derne, Suhrkamp,  Frankfurt/Main 1976, S. 144-207). – Adorno setzt Selbsterhaltung 
zurecht mit Rechtbehaltenwollen gleich: „Das Rechtbehaltenwollen selber, bis in seine 
subtilste logische Reflexionsform hinein, ist Ausdruck jenes Geistes von Selbsterhal-
tung, den aufzulösen das Anliegen von Philosophie gerade ausmacht.“ (Adorno: Mini-

ma Moralia, Suhrkamp, Frankfurt/Main 1997), hier S. 85.

SUBJEKTIVITÄT UND ÄSTHETIK

https://doi.org/10.14361/9783839407097-003 - am 14.02.2026, 12:19:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


83

implizite Beschreibungen. Diese reflektieren die Veränderungen, denen sich das 
Subjekt in der ästhetischen bzw. durch die ästhetische Erfahrung ausgesetzt sieht.

Allerdings ist nicht nur die Theorie ästhetischer Subjektivität reflexiv auf die 
ästhetische Erfahrung gerichtet, sondern bereits in der ästhetischen Erfahrung 
liegen Reflexionspotentiale, die außerästhetische Subjektkonzeptionen und nicht-
ästhetische Erfahrungstypen zu reflektieren, zu fundieren oder zu transzendie-
ren vermögen. Man könnte auch davon sprechen, daß sich in der und durch die 
ästhetische(n) Erfahrung ein ästhetisches Subjekt konstituiert, das eine Alterna-
tive zur praktischen wie theoretischen Subjektkonzeptionen darstellt bzw. diese 
reflektiert, auch wenn dieses ästhetisch bestimmte Subjekt keine stabile Gestalt 
hat. Diese bereits der Praxis unseres Umgangs mit dem Schönen resp. der Kunst 
immanente Reflexion nimmt die ästhetische Theorie auf und macht sie explizit.

SUBJEKT, RATIONALISMUS, ÄSTHETIK

https://doi.org/10.14361/9783839407097-003 - am 14.02.2026, 12:19:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839407097-003 - am 14.02.2026, 12:19:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

