
Diskurs und Erkenntnis: Ein (nicht ganz) fiktiver Dialog zwischen
T. Singelnstein (ts) und D. Fabricius (df)

Die folgende Buchbesprechung führte zu einem intensiven E-Mail- und persönlichem
Austausch zwischen Buch- und Besprechungsautor. Die wesentlichen Elemente dieses
Austausches haben wir aufgenommen und in die Form eines – beide zufrieden stellenden
– Dialoges gebracht, der im Anschluss an die Besprechung zu finden ist.

Besprechung (Dirk Fabricius)

Singelnstein, T. (2009), Diskurs und Kriminalität. Außergesetzliche Anwendungsregeln
als diskursive Praktiken im Wechselverhältnis zwischen Kriminalisierungsdiskursen
und Strafrechtsanwendung. Berlin: Duncker & Humblot, 227 S., 78,- €.

Das gesellschaftskritische Paradigma in der Kriminologie, das sich im vergangenen
Jahrhundert zunächst im Angloamerikanischen und in den 1960er und 1970er Jahren
auch in Deutschland entwickelt und etabliert hat, war und ist stark von konstruktivisti-
schen Ansätzen verschiedener Couleur geprägt. Insbesondere der labeling approach
bzw. Etikettierungsansatz griff die vorherrschende kriminologische Perspektive an, in
der Kriminalität und Kriminelle als feststehende Kategorien erscheinen, und machte
demgegenüber die gesellschaftlichen Zuschreibungsprozesse zum Thema, die diese
Kategorien produzieren. Dieser Perspektivenwechsel hat die deutsche Kriminologie
nachhaltig beeinflusst. Neuere sozialwissenschaftliche Ansätze im interpretativen Pa-
radigma auf ihren Nutzen für kriminologische Fragestellungen hin zu untersuchen,
scheint daher vielversprechend.

Viel diskutiert wird die Diskursanalyse bzw. Diskursforschung, bei der es sich um ein
schillerndes Feld ganz verschiedener Ansätze handelt. Gemein ist diesen, dass sie Dis-
kurse als gesellschaftliches Phänomen auffassen, das es in Entstehung, Verlauf und
Wirkung zu untersuchen gilt. Unterschiede zeigen sich bereits beim Diskursbegriff, dem
disziplinären Hintergrund und dem methodischen Herangehen. In diesem Sinne lassen
sich grob eine sprachwissenschaftlich orientierte, eine historische, eine ideologiekriti-
sche sowie eine sozialwissenschaftlich-wissenssoziologische Richtung unterscheiden.
Ziel der Arbeit ist es, diese in den Sozialwissenschaften bereits sehr ausgeprägte For-
schungsrichtung im Anschluss an bisherige Ansätze im gesellschaftskritischen Para-
digma für kriminologische Fragestellungen fruchtbar zu machen.

Im Zentrum der Arbeit steht eine umrisshafte Analyse von Diskursen zu Delikten mit
extrem rechtem Hintergrund und deren strafjustizieller Bearbeitung (Kapitel E,
S. 114 ff.). Das zentrale Kapitel E belegt, dass die Strafrechtsanwendung sich unter den
wechselnden Einflüssen eines allgemeineren gesellschaftlichen und zweier benannter
speziellerer Diskurse, des juristischen und kriminologischen, wandelte. Die allgemei-
nere Einschätzung von Brandstiftungen und gewalttätigen Angriffen beeinflusste Ent-
scheidungen in speziellen Fällen. Delikte mit extrem rechtem Hintergrund, das sind die
mit „Rostock-Lichtenhagen“, „Mölln“ und „Solingen“ exemplarisch benannten. Die

I.

Dirk Fabricius/Tobias Singelnstein

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2011-4-299 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 15:31:05. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2011-4-299


Modell-Täter wandeln sich von alkoholisierten, beschädigten Einzeltätern zu organi-
sierten (in des Wortes doppelter Bedeutung), gelten damit als gefährlicher. Der indivi-
duelle Täter wird tendenziell dem Modell entsprechend eingeschätzt. Ebenso wird eher
Tötungsvorsatz angenommen, z.B. bei Einsatz bestimmter Schlagstöcke. In der Tat:
außergesetzliche Anwendungsregeln als diskursive Praktiken. Kriminalisierungsdis-
kurse, die die Strafrechtsanwendung bestimmen (S. 147–153): „Delikte mit extrem
rechtem Hintergrund“. Beobachtungen und Handlungen allerdings brechen hier „außer-
diskurslich“ ein – was der theoretische Rahmen, den Singelnstein schafft, nicht vorsieht
und was, wie ich zeigen möchte, diese Theorie sehr problematisch macht.

Zunächst verortet der Autor seinen diskursanalytischen Ansatz, wendet sich der bis-
herigen Instanzenforschung zu (B, S. 20 ff.), betrachtet Rechtsanwendung im Prozess
der Kriminalisierung (C, S. 39 ff.) und geht speziell auf die Diskursanalyse (D, S. 67 ff.)
ein. Das letzte Kapitel (F, S. 167 ff.) beschäftigt sich mit Macht in der Foucaultschen
Tradition. So entsteht fast ein Lehrbuch der Diskurstheorie. Ich werde herausarbeiten,
wie die Diskurstheorie danach Diskurs, Diskursanalyse und spezieller Kriminalität und
Recht versteht, sind dies doch die zentralen Termini des Titels. Das zentrale Problem –
mein zentrales Problem? – wird offenbar, wenn man fragt, was Wissen und Wirklichkeit
i.S.d. Diskurstheorie sind. Beim Nachdenken über eine passende Überschrift für diese
Besprechung kamen mir Einfälle wie „Der Fluch der Geisteswissenschaft“ oder „Im
Diskurs verloren“. Denn die Theorie derealisiert Wirklichkeit. Wissen wird damit un-
möglich. Singelnstein entgleitet, wenn er sich dieser Theorie ohne Wenn und Aber ver-
schreibt, die Möglichkeit, gesellschaftliche Realität jenseits eines Diskurses für wahr-
nehmbar zu halten, jedenfalls kann er sie nur noch implizit und indirekt anführen. Ab-
schließend gehe ich noch auf die „Machtfrage“ ein, die unbefriedigend bleibt, weil sie
in dem Diskurs hängen bleibt, der es verbietet, bestimmte Fragen überhaupt noch zu
stellen.

Diskurs

Als Diskurs werden „strukturierte, sich wandelnde überindividuelle Wissensvorräte
verstanden, die im Zusammenspiel mit nicht-diskursiven Praktiken in Form von Hand-
lungen, Sichtbarkeiten und Vergegenständlichung soziale Wirklichkeit konstituieren
und so das Handeln und Denken der Subjekte leiten.“ (S. 14; s. auch S. 61, 67, 79).

Diskurse konstituieren soziale Wirklichkeit (S. 14, 26, 90, 92). „Ohne diskursive Re-
zeption gibt es aus Sicht der Diskursanalyse ein Ereignis nicht.“ (S. 93). Entsprechend
„richtet sich die Fragestellung der Diskursanalyse nicht darauf, ob ein bestimmtes Ge-
schehen materiell stattgefunden hat. Betrachtet wird vielmehr umgekehrt die Frage, wie
sich ein bestimmtes Wissen als Wahrheit herausbilden konnte, wie es Wirklichkeit pro-
duziert, indem es sich in die Praktiken der Subjekte niederschlägt und dort umgesetzt
wird.“ (S. 90). „Aus der Sicht der Diskursanalyse“: Würde diese Grenze durchgehalten,
wäre die Diskursanalyse nützliches Instrument, sich auf ein bestimmtes „Operations-
feld“, auf welchem man mit begrenzten Mitteln unterwegs ist, zu beschränken, ohne zu
übersehen, dass eine solche Analyse nur ein „verschwindendes Moment“ im Kontext
einer Kriminalitätstheorie sein kann. Der Chirurg, der vergäße, dass die postoperativen

1.

300 Dirk Fabricius/Tobias Singelnstein

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2011-4-299 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 15:31:05. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2011-4-299


Konsequenzen seiner Schnitte körperliche und seelische Gesundheit und Wohlbefinden
der Patienten beeinflussen, wäre kein guter Arzt.

Diskursives Wissen bildet eine überindividuelle Wissensebene, welche der Kontrolle
der Subjekte entzogen ist (S. 73, 75). Etwas anders liest sich das auf S. 77, wonach
„Diskurse... keine einseitig wirkmächtige vom Handeln der Subjekte unabhängige
Struktur darstellen,“ sondern mit dieser in einem Austausch stehen. Dennoch ist diese
Wechselwirkung schwach. Der Wissensrahmen entsteht strukturell, jenseits intentio-
nalen Handelns, und nur innerhalb dieses Wissensrahmens ist intentionales Handeln
möglich. „Das diskursive Wissen geht sozialer Wirklichkeit... voraus und bestimmt
diese.“ (S. 200).

Entsprechend legt das diskursive Wissen fest, „welche Verhaltensweisen unter wel-
chen Umständen Kriminalität darstellen oder nicht.“ (S. 94) „Das Wissen der Diskurse...
schlägt sich auch in Materialisierung nieder.“ (S. 94) Was heißt Materialisierung? Eine
Materialisierung sei auch das Recht, als eine Verkörperung der gesellschaftlichen Wahr-
heit (S. 94 f.). Materialisierung führt nicht zu Materialität, denn die materiellen Gegen-
stände sollen ausgeschlossen werden – das wird auf S. 31 bekräftigt. Obwohl oft ver-
wendet, erhellt sich mir der Sinn nicht.

Nachdem den Diskursen so viel Macht zugesprochen wird, fragt man sich, ob es Dis-
kurse gibt oder ob sie erst durch die Benennung im Kontext eines Diskurses existent
werden. Das bleibt unbeantwortet.

Diskursanalyse

Die Diskursanalyse soll „den herrschenden kulturellen Horizont auf Distanz“ bringen
und hinterfragen (S. 14). Es soll herausgefunden werden, wie „im Zuschreibungsprozess
Wertungen vorgenommen werden“ und auch, wie sie sich konstituieren und durchset-
zen. Das wird mit einer Machtanalytik verbunden (S. 17).

Die Diskursanalyse wird dem interpretativen Paradigma zugeordnet (S. 21). Es gebe
keinerlei soziale Strukturen außerhalb der Interpretation, denn soziale Strukturen kämen
durch individuelles Verhalten zustande, das wiederum sei an Bedeutungen geknüpft.
Diese Bedeutungen resultierten aus der Interaktion (S. 21 ff.). Sachverhaltsfeststellun-
gen können danach nur als eine von vielen möglichen Interpretationen verstanden wer-
den (S. 42), es gehe in Kriminalisierungsprozessen „nicht um die Beurteilung einer
feststehenden Wirklichkeit, sondern um die Interpretation eines Geschehens als Sinn-
zuschreibung, die bereits in die Wahrnehmung eines Geschehensablaufs hineinwirkt
und diese prägt.“ (S. 43). Dieser Begriff von sozialer Realität setzt die Trennbarkeit von
Materie und Idee (S. 22, 26, 79) voraus. „Gesellschaftliche Gegebenheiten werden... als
äußerlich vorhanden und zwingend wahrgenommen, sie werden jedoch nur durch die
permanente Umsetzung und Behandlung im Alltag real.“ (S. 23). Ich wende ein: Sach-
verhalte, wörtlich, sind Relationen zwischen Sachen. Relationen sind abstrakt und im-
materiell. Gesellschaft lässt sich am besten als Inbegriff von Beziehungen zwischen
Positionen im sozialen Raum bestimmen. Im Prinzip lässt sich dies für einen gegebenen
Zeitpunkt feststellen. Die kategoriale Trennung von Materie und Idee, Stoffwechsel und
Informationswechsel ist sinnvoll. Jedoch sollte man abstrakte Gegenstände nicht für
irreal oder nicht feststellbar halten. Und nie übersehen, dass die Relationen zwischen

2.

Diskurs und Erkenntnis 301

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2011-4-299 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 15:31:05. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2011-4-299


Positionen bestehen, die tatsächlich materielle Aspekte haben. Der Sozialwissenschaft-
ler kann die realen Strukturen mehr oder minder richtig erkennen. Seine Voraussagen
können mehr oder weniger zutreffen. Im „interpretativen Paradigma“ kann man den
„herrschenden kulturellen Horizont“ nur aus einem Meta-Diskurs heraus „auf Distanz
bringen“, der jedoch nicht Wahrheit, sondern machtvolle Interpretation als Geltungs-
grund haben muss. Schon in der Kopernikanischen Wende griffen astronomische Er-
kenntnisse über Materielles (Erde, Sonne, Planeten) und ihre Relationen das herrschende
Weltbild an. Dessen Vertreter suchten mit den Mitteln der Inquisition diese Erkenntnisse
auszulöschen. Ich neige zu der Annahme, dass das heliozentrische Weltbild, unabhängig
von jedem Diskurs, wahrer als das geozentrische ist.

Kriminalität und Recht

Kriminalität, so heißt es, werde „als soziale Wirklichkeit durch Bestände gesellschaft-
lichen Wissens konstituiert“ (S. 113). Dieser Prozess wird Kriminalisierung genannt, er
kommt durch wertende Zuschreibung zustande und daher ist Kriminalität ein „soziales
Konstrukt“ (S. 13). Kriminalität bildet eine „Sinnprovinz“ (S. 65, 73). Singelnstein
strukturiert den Kriminalitätsbegriff durch die Dichotomie normal/abweichend (S. 16)
und bezeichnet als abweichend, was im Widerspruch zu herrschenden sozialen Verhal-
tensanforderungen steht (S. 28, 35). Die Existenz von Kriminalität wird trotz dieser
kontingenten Bestimmung ebenso als selbstverständlich wahrgenommen wie Strafe als
notwendig angesehen (S. 99). Für diese Kriminalisierung ist nicht in erster Linie der
Gesetzgeber zuständig, sondern die Instanzen der sozialen Kontrolle füllen den Krimi-
nalitätsbegriff durch offene und verdeckte Wertungen und Entscheidungen aus (S. 14).

Recht sei weniger als feststehende Hierarchie aus Norm und Rechtsquellen zu be-
greifen, sondern als „dynamische Vielfalt von Akteuren, Apparaten und Systemen“, das
sich beständig selbst reproduziere (S. 15). Als Funktion von Recht wird allein Stetigkeit
benannt (S. 64). Recht und Gesetz werden nicht als Konstitutiva sondern „als selbst von
anderen Ebenen bestimmt angesehen.“ (S. 95). Leider erfährt man darüber wenig. Kurz:
Recht bleibt durch die Arbeit hindurch seltsam unterbelichtet.

Wissen und Wirklichkeit

„Diskurse [beschreiben] nicht Realität, sondern konstituieren sie vielmehr, indem sie
Wissen, Bedeutung und Sinn hervorbringen, verbreiten, als wirklich und wahr darstel-
len. Auf diesem Wege bringen sie eine symbolische soziale Ordnung ebenso wie die
Subjekte selbst hervor.“ (S. 26). Ersichtlich hat der Diskurs eine umfassende schöpfe-
rische Kraft, ein Erster Beweger. Dementsprechend heißt es dann auch: „Insbesondere
geht er [sc. dieser Ansatz] nicht davon aus, dass es eine objektive, erfahrbare Wahrheit
gäbe, die nur durch die „falsche“ Wahrheit des Diskurses verdeckt würde. Vielmehr
postuliert sie, dass sich die Dinge selbst, das tatsächliche, reale Substrat der Materialität
in keiner Weise von sinnhafter Zuschreibung trennen und befreit darstellen lassen. Un-
sere Wirklichkeit ist danach immer bereits eine Interpretation der Materialität bzw. ba-
siert Wirklichkeit gar selbst auf diskursivem Wissen, so dass es eine ‚tatsächliche‘ ob-
jektive Wahrheit nicht geben kann. Dementsprechend geht es diesem diskursanalyti-

3.

4.

302 Dirk Fabricius/Tobias Singelnstein

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2011-4-299 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 15:31:05. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2011-4-299


schen Ansatz nicht um die Freilegung einer verdeckten Wahrheit, sondern um die Dar-
stellung der Kontingenz von Wirklichkeit, d.h. darum zu zeigen, dass diese nicht fest-
gelegt ist, sondern auch anders sein könnte, werden kann, bloße Möglichkeit ist.“ (S. 26).

Einschränkend heißt es später: „Damit negiert diese Perspektive weder soziale Wirk-
lichkeit, noch erklärt sie diese für beliebig, wie relativistische oder vergleichbare kon-
struktivistische Ansätze dies tun. Sie geht vielmehr nur davon aus, dass soziale Wirk-
lichkeit nicht objektiv feststehend ist, sondern auf gesellschaftlichem Wissen basiert
und durch dieses erst hervorgebracht wird.“ (S. 201).

Der Schöpfer bleibt ungenannt. Doch wenn soziale Wirklichkeit nur auf Wissen ba-
siert, Wissen wiederum vom Diskurs erzeugt wird, kann der Hervorbringer nur der Dis-
kurs sein. Das impliziert wiederum, dass man Wissen von Irrtum oder Unwissen nicht
mehr unterscheiden kann. Denn da der Diskurs sich der Frage der Realität entzieht, es
nicht um die Wahrheit der Aussagen geht, die der Diskurs explizit oder implizit über
Realität macht, sondern diese Aussagen unmittelbar als Wissen gelten, ist eine Prüfung
dieses diskursiven Wissens gänzlich unmöglich geworden. Subjektive und objektive,
subjektivierte und objektivierte Wirklichkeit werden kontrastiert, ohne dass jedoch ein
Begriff derselben erarbeitet wird. Diese Position muss sich mit einer Wendung gegen
ontologische, naturalistische und positivistische Ansätze verbinden – sonst wäre sie
nicht durchhaltbar (vgl. S. 31, 33, 127).

Wie sich noch zeigen wird, ist Singelnstein zu klug, um sich dem vollkommen zu
verschreiben. Bedauerlicherweise gibt er jedoch mit dieser Verhaftung an ein Paradigma
der Interpretation die Möglichkeit preis, seine durchaus robusten Realitätswahrneh-
mungen theoretisch zu platzieren.

Macht

„Bereits in seinen früheren Arbeiten hatte Foucault Macht nicht im herkömmlichen
Sinne und vordergründig als Herrschaft verstanden, sondern vielmehr im Gegensatz
hierzu eine Ebene der ‚Mikrophysik der Macht‘ konzipiert, die er von der von ihm so
bezeichneten juridischen oder souveränen Macht abgrenzte. Die Ebene der Macht ver-
stand er als vielfältige, organisierende Kräfteverhältnisse und bewegliche Strategien,
die allgegenwärtig sind, von unten nach oben verlaufend alles durchdringen und deren
Herausbildung mit dem Aufkommen der Bevölkerung als Entität und möglichem Objekt
der Einwirkung in Verbindung steht.“ (S. 172). Diese zum Beginn des entsprechenden
Kapitels gegebene Passage bleibt blass. An anderer Stelle (S. 169) wird „Kriminalisie-
rung als Auseinandersetzung um gesellschaftliche Ressourcen“ verstanden. Jedoch
bleiben diese gesellschaftlichen Ressourcen ebenso unbestimmt wie die Frage, wer sich
von der Bevölkerung getrennt hat und auf sie einwirken kann, noch wie oben und unten
zustande kommen.

In der „Zusammenschau“ (S. 196 ff.) heißt es: „Die Rechtsanwendung bei der Kri-
minalisierung lässt sich als von Regierungstechniken im Sinne der Gouvernementalität
durchzogen beschreiben. Fremd- und Selbstführung begegnen sich und interagieren hier
in zweifacher Weise: Ebenso wie sich im diskursiven Wissen eine bestimmte Interpre-
tation machtvoll durchgesetzt hat, wirkt sie ihrerseits für den Einzelnen leitend und
motivierend.“ (S. 196) Befremdlich mutet an, dass Singelnstein die Instanzen des Kri-

5.

Diskurs und Erkenntnis 303

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2011-4-299 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 15:31:05. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2011-4-299


minalisierungsprozesses beschreibt als „Komplexe aus sozialen Normen..., die von einer
Mehrzahl von Personen umgesetzt werden zur arbeitsteiligen, rationalen Erreichung
eines formalisierten Ziels.“ (S. 62) Die Frage taucht auf, wie dieses rational formulierte
Ziel beschrieben werden kann, wenn doch diese Instanzen den Diskurs aktuell hervor-
bringen bzw. von ihm getragen sind. Eine rationale Erreichung dieses Ziels ließe sich
nur feststellen, wenn das Ziel metadiskursiv zu bestimmen wäre.

An anderer Stelle heißt es, „Diskurse [seien] nicht als intentionale Herrschaft, sondern
als Struktur zu begreifen, die aufgrund vielfältiger Bedingungen und Wechselverhält-
nisse mit sozialen Praktiken steht und sich wandelt.“ (S. 77). Diskurse also als nicht
intentionale Herrschaft? Aber wer herrscht? Sowohl der Macht- wie der Herrschafts-
begriff bleiben verschwommen und man wird auf den Diskurs als den Schöpfer von
gesellschaftlicher Wirklichkeit und von Subjekten zurückgeworfen.

Eine derartige Beschreibung von Macht- und Herrschaftsverhältnissen ist, so möchte
ich behaupten, Resultat der seltsamen Trennung von sozialer und physischer Realität
und der Preisgabe eines Begriffs sozialer, gesellschaftlicher Realität jenseits eines wirk-
mächtigen Diskurses.

Sobald man auch physische Ressourcen im Blick hat, entsteht unausweichlich die
Frage, wer denn für die Instanzen sozialer Kontrolle, für Gerichtsgebäude, Gefängnis-
gebäude, für die Ausbildung und Anstellung des Personals etc. bezahlt und warum.

Indiskursive Realität

In seinem zentralen Kapitel über die Analyse rechter Gewalt beschäftigt sich Singeln-
stein damit, wie Ereignisse um brennende Asylbewerberheime und dabei zu Tode ge-
kommene Menschen verarbeitet werden. Die Rekonstruktion der Verarbeitung dieser
Ereignisse im diskursanalytischen Rahmen macht die These jedenfalls plausibel, dass
die Rechtsanwendung, sowohl hinsichtlich der Sachverhaltsfeststellungen wie auch der
rechtlichen Bewertung, durch Vorgänge innerhalb der Instanzen sozialer Kontrolle be-
stimmt ist und dass es hier nicht die individuellen Personen in Interaktionen sind, son-
dern dass es eine überindividuelle (freilich von Individuen nicht zu trennende) Ebene
gibt.

Allerdings führt Singelnstein die genannten Ereignisse ein. Er nimmt „diese Ent-
wicklung“ (S. 149, 150), er sieht Ereignisse als gegeben an, wie auch Tote (S. 150). Es
gibt Beobachtungen (S. 155) und einschlägige Geschehensabläufe (S. 161). Es gibt
Wissensbestände (S. 151), die wieder verloren gehen (S. 153).

Der Status dieser Entwicklungen, Ereignisse und des Wissens über Geschehensab-
läufe muss jedoch bei der erkenntnistheoretischen Basis zweifelhaft bleiben. Sie können
nur als „hereingeschmuggelt“ angesehen werden. Wenn man diese Entwicklungen für
beobachtbar hält und annimmt, dass man darüber Wissen haben, aber auch verlieren
kann, so ist der Diskurs in seiner generativen Kraft offensichtlich doch beschränkt. Man
kann fragen, ob in diesem Diskurs diese Entwicklungen, Geschehensabläufe und Er-
eignisse richtig rekonstruiert werden, ob die Beobachtungen zutreffend sind, ob es tat-
sächlich Wissen ist oder Irrtum – das aber macht Singelnstein freilich nicht.

An anderer Stelle wird vom Leid im Gefängnis gesprochen (S. 100) – eine Kategorie,
die im Übrigen nicht auftaucht. Mit der Festlegung auf Kriminalität als soziales Kon-

6.

304 Dirk Fabricius/Tobias Singelnstein

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2011-4-299 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 15:31:05. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2011-4-299


strukt und der Orientierung an abweichendem Verhalten muss der Bezug auf Leid und
Schädigung undeutlich bleiben, denn sonst würde die erkenntnistheoretische Position
sich als tönern erweisen.

Insoweit kann sich Singelnstein von dem Diskurs distanzieren und gewinnt, entspre-
chend seinem Programm, tatsächlich Distanz. Doch fehlt das Instrumentarium, dies
theoretisch zu internalisieren.

Dialog

ts:
Du hast eine sehr kritische Besprechung geschrieben. Dies ist nicht besonders überra-
schend, denn Du argumentierst aus einer grundsätzlich anderen Perspektive, als ich es
in der Arbeit tue. Die foucaultsche Herangehensweise in der Diskursanalyse (DA) aber
auch die Gouvernementalität sind in ihren Grundannahmen irritierend, da sie bestimmte
Selbstverständlichkeiten und Prämissen bei der Betrachtung gesellschaftlicher Erschei-
nungen in Frage stellen oder gar umkehren und eine gewöhnungsbedürftige Termino-
logie mitbringen. Daher rufen sie schnell Abwehrreaktionen hervor, wenngleich sie sich
in den Sozialwissenschaften zu einer breit aufgegriffenen Forschungsperspektive ent-
wickelt und etabliert haben.

Ich begreife und nutze diese Sichtweise als eine Folie oder Brille, mit der sich krimi-
nologische Fragestellungen auf eine bestimmte Art und Weise betrachten lassen. Ich
behaupte nicht, dass sich damit alles ergründen ließe. Vielmehr bin ich der Auffassung,
dass die DA ihre Berechtigung neben zahlreichen weiteren Ansätzen hat. Dieser Platz
gebührt ihr meines Erachtens aber ohne Zweifel, denn sie ermöglicht wertvolle Ein-
sichten, die anderen Ansätzen verschlossen bleiben.

Um dieses Verständnis, aber auch die Unterschiede in den Grundannahmen etwas
darzustellen, ist es meines Erachtens hilfreich, drei Fragen aufzugreifen, die Du aufge-
worfen hast:
● Ist der diskursanalytische Ansatz in sich schlüssig?
● Was kann er erklären bzw. wie weit reicht er?
● Wie ist das Verhältnis von Diskurs und materieller bzw. erfahrbarer Wirklichkeit?

Damit hängt Deine Behauptung zusammen, Beobachtungen und Handlungen brächen
„außerdiskurslich“ ein, was der theoretische Rahmen nicht vorsehe.

df:
Ja. Die Fragen hängen zusammen; wir sollten sie nicht abschnittweise, sondern verwo-
ben abhandeln.

Wir haben uns beide auf den Korzybski-Satz „The map is not the territory“1 bezogen.
Ich glaube, das ist ein guter Ausgangspunkt.
ts:
Man kann von einer Landschaft sehr unterschiedliche Landkarten malen, die aber ne-
beneinander ihre Berechtigung haben. Sie stellen die gleiche Landschaft unterschiedlich
dar, wie etwa eine topografische und eine politische Karte. In diesem Sinne stellt die

II.

1 Korzybski (1933): A Non-Aristotelian System and its Necessity for Rigour in Mathematics and
Physics. Sciene and Sanity, S. 747–761.

Diskurs und Erkenntnis 305

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2011-4-299 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 15:31:05. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2011-4-299


Diskursanalyse eine Karte bereit, die bestimmte Dinge sichtbar macht. Damit ist es ihr
möglich, Zusammenhänge und Aspekte zu erhellen, die ansonsten unterbelichtet blei-
ben. Dafür blendet sie andere Aspekte aus. Man kann diesen Ansatz sehr fruchtbar für
kriminologische Fragestellungen nutzen2 – alleine oder in Verbindung mit anderen Fo-
lien. Meines Erachtens ist es für das Verständnis einer Landschaft wichtig, verschiedene
Landkarten parallel heranzuziehen.
df:
Genau. Aus diesem Grund fand ich Euer Buch zur „Sicherheitsgesellschaft“3 sehr gut.
Daher auch das Interesse für Deine Dissertation. Überrascht war ich, dass diese nicht
an die frühere Arbeit anknüpft, sondern den alten Ansatz ersetzt und gerade nicht ver-
schiedene Perspektiven kombiniert.
ts:
Ich würde sagen, dass beide Herangehensweisen ihre Berechtigung haben. Man kann
sich einem Gegenstand nähern, indem man ihn aus verschiedenen Perspektiven be-
leuchtet, wie wir es in der „Sicherheitsgesellschaft“ tun. Ebenso kann man aber auch
einen theoretischen und methodischen Ansatz alleine konsequent verfolgen. Letzteres
habe ich für die Dissertation getan, aus verschiedenen Gründen: Zum einen fand ich es
reizvoll, den Ansatz einmal stringent für die Kriminologie anzuwenden und auszupro-
bieren. Zum anderen bedeutet eine Kombination immer auch eine Art Kompromiss. Das
wollte ich vermeiden, sondern der DA in ihren Grundannahmen und mit der nötigen
Tiefe nachgehen.

Dies bedeutet aber nicht, die theoretischen Grundannahmen dieses Ansatzes und ins-
besondere sein Verständnis von Wirklichkeit zum alleinigen Maßstab des eigenen Den-
kens zu machen und sich damit selbst der Möglichkeit zu entheben, „gesellschaftliche
Realität jenseits eines Diskurses“ wahrzunehmen und einzubeziehen, Unwissen und
Irrtum zu erkennen. Ebenso wenig bedeutet es ein Verbot, bestimmte Fragen zu stellen.

Eine Analyse, die die Verteilung der materiellen Ressourcen mit im Auge behält, wie
Du es gefordert hast, ist sicher ebenso ein spannendes Unterfangen. Dass es sich dabei
allerdings um die alleine „zentralen Fragen“ handelt, möchte ich bezweifeln. Denn ohne
interpretative Ebene und einen differenzierten machtanalytischen Ansatz droht auch
eine solche Perspektive nur „ein ‚verschwindendes Moment‘ im Kontext einer Krimi-
nalitätstheorie“ zu sein. Dass Unwissen auf diesen Ebenen zumeist als weniger schmerz-
lich empfunden wird, mag auch damit zu tun haben, dass manche Realitäten offensicht-
licher sind und eher einem herrschenden erkenntnistheoretischen Zugang entsprechen,
als andere dies tun.
df:
Die Diskursanalyse nimmt sich die Analyse der Diskurse vor, wie in und durch Diskurse
bestimmte Vorstellungen von Krankheit und ihrer Heilung, Kriminalität, ihren Ursachen
und ihrer Bekämpfung entstehen, wie aus solchen Vorstellungen heraus Krankenhäuser,

2 Siehe dazu etwa Singelnstein (2010): Diskursives Wissen als Grammatik sozialer Kontrolle.
Zur Rolle von Diskursen bei der Konstituierung von Abweichung und Kontrolle. In: Krimi-
nologisches Journal, S. 115 ff.; Singelnstein/Ostermeier (2012): Wissenssoziologische Dis-
kursanalyse in der Kriminologie. In: Keller/Truschkat (Hrsg.): Methodologie und Praxis der
Wissenssoziologischen Diskursanalyse (im Erscheinen).

3 Singelnstein/Stolle (2012): Die Sicherheitsgesellschaft. Soziale Kontrolle im 21. Jahrhundert,
3. Aufl.

306 Dirk Fabricius/Tobias Singelnstein

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2011-4-299 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 15:31:05. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2011-4-299


Sicherungsverwahranstalten und Programme der Früherkennung entwickelt werden.
Die „Landschaft der Diskursanalyse“ ist der Diskurs, das Hin und Her der Behauptun-
gen, Argumente usw. Wenn die Diskursanalyse mir darüber Aufschluss verschafft, bin
ich sehr froh: sie liefert mir eine Landkarte, mittels derer ich mich in dem untersuchten
Diskurs orientieren kann.
ts:
Ja, der DA zufolge sind Wahrnehmung und Handeln des Einzelnen durch Wissen ge-
leitet, das in Diskursen gesellschaftlich produziert, legitimiert und transformiert wird.
Solche Wissensbestände bestimmen, welche Bestandteile einer materiellen Wirklich-
keit wir wahrnehmen und wie wir sie interpretieren. Verinnerlicht in Subjektivierungs-
prozessen prägt solches Wissen das Selbstverständnis des Einzelnen. Diskurse be-
schreiben nicht Realität, sondern sie konstituieren sie, indem sie Wissen, Bedeutung
und Sinn über (bestimmte) Dinge hervorbringen, verbreiten, als wahr gelten lassen. Sie
regeln, wo welches Wissen produziert, welche Themen bearbeitet werden und welche
Perspektiven im Dunkeln bleiben. Dem Ansatz gelingt es damit, einerseits das Verhält-
nis von Praktiken und Wissen in einer konstruktivistischen Perspektive zu kombinieren
und dabei andererseits gesellschaftstheoretische Aspekte zu integrieren.

Insofern passt auch der machtanalytische Ansatz der Gouvernementalität gut dazu.
Dieser ist regelmäßig mit Einwänden konfrontiert, wie auch Du sie formuliert hast. Der
Ansatz erhebt aber nicht den Anspruch, sämtliche gesellschaftlichen Machtverhältnisse
abzubilden. Ihm geht es vielmehr darum, Formen von Macht analytisch zu erfassen, die
bei einem herkömmlichen Verständnis von Macht und Herrschaft unterbelichtet bleiben.
Das bedeutet nicht, dass es keine Macht und Herrschaft im klassischen Sinne gebe.
Daher geht es ihm – und mir in meiner Arbeit – nicht darum zu ergründen, wer Ge-
fängnisbauten bezahlt und warum. Gesucht wird vielmehr nach subtilen und produktiv
wirkenden Formen der Macht, die die gesamte Gesellschaft auf sehr vielfältige Art und
Weise durchziehen und jeden Einzelnen betreffen. Hiermit verbunden ist etwa die Frage
nach der machtvollen Wirkung von gesellschaftlichen Interpretationen und Vorstellun-
gen, die dazu führt, dass sich der Einzelne rational verhält – das heißt rational im Sinne
der herrschenden Rationalität des Diskurses. Bei der Suche nach solchen Formen von
Macht aber gibt es kein klares Oben und Unten, ist die Frage „Wer herrscht?“ nicht so
einfach zu beantworten, lassen sich machtvolle Akteure oder Strukturen, nach denen
eine kritische Perspektive sucht, nicht so klar herausschälen und als Gegenüber identi-
fizieren. Dies mag man als blass, verschwommen oder unscharf empfinden.
df:
Ich bin einig mit Dir, dass es diffuse Machtprozesse gibt. Bestimmte Wirklichkeitsvor-
stellungen oder Modelle setzen sich durch, besetzen die Köpfe und bestimmen so Hand-
lungen. Der Ansatz verspricht ein Raster oder Schema, welches die Wahrnehmung lenkt,
wo und wie sich unterschiedliche und asymmetrische Einflussverhältnisse, die nach den
klassischen Konzeptionen unterhalb eines Schwellenwerts lagen, zeigen und dann ab-
bildbar machen. Was ich vermisst habe, war eine entsprechende Umsetzung, d.h. die
Probe aufs Exempel, die Du für die DA lieferst.

Mein Einwand ist, dass Diskursanalytiker dazu neigen, die Analyse des Diskurses mit
der Analyse der Gegenstände des untersuchten Diskurses gleichzusetzen, anzunehmen,
dass mit der Analyse des Diskurses über gefährliche Straftäter etwas über gefährliche
Straftäter ausgesagt wird, über ihre Existenz, über ihr Wesen. Der Diskurs selber bezieht

Diskurs und Erkenntnis 307

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2011-4-299 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 15:31:05. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2011-4-299


sich auf die Landschaft und zeichnet eine Karte, in der gefährliche Straftäter vorkom-
men. Das garantiert nicht ihre Existenz. Das ist die Frage der Reichweite. Die DA kennt
ihre Grenzen nicht.
ts:
Ich würde sagen: Hier besteht keine Grenze der DA, hier liegt ihr Clou. Die DA macht
es sich ja nicht zur Aufgabe, bloß die Verläufe gesellschaftlicher Debatten über be-
stimmte Themen zu verfolgen. Sie will vielmehr erklären, wie die Landschaft, wie Dinge
in der Gesellschaft entstehen und sich wandeln. Dabei kehrt sie, wenn Du so willst, die
herkömmliche Perspektive, wie Du sie auch gerade beschrieben hast, um. Gesellschaft-
liches Wissen, also Diskurse, sind danach nicht Ergebnis gesellschaftlichen Redens über
bestehende Dinge, sondern das Wissen geht den Dingen vor. Diese werden erst von den
Subjekten in Praxen hervorgebracht, die auf Wissen basieren. Somit folgt nicht der
Diskurs aus den Gegenständen, aus einer materiell existenten Wirklichkeit, sondern sind
umgekehrt die Gegenstände Folge bestimmter Diskurse. Gefährliche Straftäter sind
demnach keine gesellschaftliche Entität, sondern Produkt sozialer Praxen, die auf Wis-
sen basieren, das auch anders sein könnte. In diesem Sinne stimmt auch der Korzybski-
Satz nicht. Denn das Wissen ist eben nichts ganz anderes als die Wirklichkeit, die ja
gerade aufgrund dieses Wissens hergestellt wird. Die Karte ist also kein Abbild einer
bestehenden Wirklichkeit, sondern prägt unsere Wahrnehmung, unseren Umgang mit
dieser. Die DA hat also ein besonderes Verständnis von Wirklichkeit, das zunächst
irritiert, weil es im Widerspruch zu unserem herkömmlichen Verständnis steht.
df:
Ich gehe hartnäckig davon aus, dass die „Landschaft“ der Kriminalwissenschaft – das
Referenzobjekt – das Verbrechen ist. Eine erste Aufgabe dieser Wissenschaft ist es zu
klären, ob es Verbrechen, Verbrecher, Schuld, Hang, gefährliche Straftäter gibt. Die
Diskursanalyse (DA) sieht ihre Aufgabe darin, die Entstehung der Vorstellungen von
all den genannten Entitäten zu beschreiben. Wenn ich mich vergewissert habe, dass es
Verbrechen pp. gibt, kann es immer noch sein (und ist nur zu häufig so), dass meine
Vorstellungen über das Verbrechen und sein Wirken und Wesen irrig sind.

Ich kann wissen, dass es eine Insel I gibt und doch eine Landkarte davon haben, die
mich in einen Sumpf geraten lässt, den die Landkarte nicht verzeichnet. Dann, würde
ich behaupten, ist die Landkarte falsch. Die DA fragt: Wie kamen die Kartographen A
dahin, den Sumpf 5 km entfernt einzuzeichnen, die anderen Kartographen B, ihn als See
zu vermerken, und C, die ganze Insel zu übersehen. Die Karte von D, die den Sumpf an
der richtigen Stelle verzeichnet hatte, war aus dem Diskurs der Kartographen ver-
schwunden, die anderen waren mächtiger. Ich sage: „Hätte ich nur die von D genommen,
hätten mich die Retter nicht aus dem Sumpf ziehen müssen.“
ts:
Der DA geht es nicht darum, eine materiell existente, objektive Wirklichkeit zu ergrün-
den oder zu beschreiben. Das ist einfach nicht ihre Frage. Sie ist auf der Suche nach den
sich wandelnden Wissensbeständen, die unsere Interpretation und unser Handeln leiten,
da diese aus ihrer Perspektive wesentlich bedeutsamer sind. Dementsprechend geht es
ihr nicht um die Freilegung einer verdeckten Wahrheit oder Objektivität, um die Prüfung
diskursiven Wissens auf Wahrheit, „Irrtum oder Unwissen“, sondern um die Darstellung
der Kontingenz von Wahrheit und Wirklichkeit, das heißt zu zeigen, dass diese nicht
festgelegt ist, sondern auch anders sein könnte, werden kann, bloße Möglichkeit ist.

308 Dirk Fabricius/Tobias Singelnstein

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2011-4-299 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 15:31:05. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2011-4-299


df:
Also gibt es nur Wissen, keine Wissenslücken, Unwissen, keinen Irrtum? Dies verbietet
mir implizit, die Realitätsadäquanz der im Diskurs entworfenen Weltmodelle in Frage
zu stellen. Wenn der Diskurs Wissen erzeugt und enthält, stehe ich mit meiner Behaup-
tung „Ihr wisst es nicht“ gegenüber den Diskursführern blöd da. Die sagen nämlich:
„Der Diskursanalytiker hat unser Wissen bestätigt.“
ts:
In der Tat, da es in der Perspektive der DA keine objektive, erfahrbare Wahrheit gibt,
die nur durch die „falsche“ Wahrheit des Diskurses verdeckt würde. Materielle Wirk-
lichkeit lässt sich in dieser Perspektive nicht von sinnhafter Zuschreibung trennen und
befreit von dieser darstellen. Unsere Wirklichkeit ist immer bereits eine Interpretation
der Materialität, sodass es eine „tatsächliche“, objektive Wahrheit nicht gibt. Die DA
berücksichtigt das, was gemeinhin als Wirklichkeit angesehen wird, damit quasi nur
mittelbar, wenn sie davon ausgeht, dass Gegenstände, Handlungen und Ereignisse nicht
objektiv, unmittelbar wahrgenommen werden, sondern diese Wahrnehmung stets schon
durch das Wissen geprägt ist, das unser Denken und Handeln leitet.

Daher ist auch das Erkenntnisinteresse dieses Ansatzes eine anderes. Es geht der DA
wie gesagt nicht darum zu ermitteln, ob ein bestimmtes Wissen richtig oder falsch ist.
Sie untersucht „nur“ die Entstehung und den Wandel von Wissensbeständen, die zu
einer bestimmten Zeit gültig – und daher im Sinne der DA wahr – sind. Es geht also
nicht um die differierende Interpretation einer bestehenden Wirklichkeit, sondern um
die Untersuchung von deren wissensbasierter Hervorbringung durch die Praktiken der
Subjekte.
df:
Gibt es unwissensbasierte Hervorbringungen?
ts:
Ich würde sagen nein: jede Hervorbringung von Wirklichkeit durch Handeln basiert
jedenfalls auch auf Wissen.
df:
„Wissensordnungen“ ist ein ‚beschlagnahmender‘ Terminus. Rückblickend sind viele
vermeintliche Wissensordnungen als mit hohem Unwissensgrad erkannt worden. Der
Ansatz baut die Vorstellung eines perpetuum mobile.

Begriffe wie Wissen, Wahrheit und Wirklichkeit belegt die DA mit Beschlag. Ihnen
wird eine eigentümliche Bedeutung zugeschrieben, die die Analyse hermetisch ab-
schließt. Wenn man einen Dialog über die Adäquanz bestimmter Ansätze führen will,
braucht man einen gemeinsamen Wortschatz, d.h. bestimmten Namen müssen überein-
stimmend sprachliche Definitionen zugeordnet werden, so dass man damit auf densel-
ben Gegenstand verweist. Wenn Wissen so wie von Dir definiert wird, zieht mir das den
Boden unter den Füßen weg. Daher kamen meine drastischen Bemerkungen über den
„Fluch der Geisteswissenschaft“, zumal ich überrascht war, dass Du diesen Ansatz im
Buch ohne Fragezeichen und „Rahmung“ vertrittst. Ich mache mein Problem mit fol-
genden Beispielen deutlich:

„Rechts ist der Lichtschalter. Ich weiß es genau.“ Alle Diskursteilnehmer stimmen
zu. Der Sprecher betätigt den Schalter. Der Scheibenwischer geht an.

„Aderlass ist das Mittel der Wahl bei dieser Krankheit.“ Patient stirbt. Medicus: nicht
genug Blut abgelassen. Mache ich beim nächsten Mal besser.

Diskurs und Erkenntnis 309

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2011-4-299 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 15:31:05. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2011-4-299


„X ist eine Hexe. Ich habe im Hexenhammer nachgelesen. Der Richter hat es auch
festgestellt. Hexen gehören verbrannt, weil sie gefährlich sind und um ihres Seelenheils
willen.“ Allgemeine Zustimmung. Alle ‚wissen‘, dass es Hexen gibt. X wird als Hexe
verbrannt.

Y wird als gefährlicher Straftäter angesehen und dementsprechend behandelt. Infolge
der Behandlung begeht er weitere erhebliche Straftaten. „Wir haben es doch gleich ge-
wusst“.

In allen Fällen behaupte ich: Unwissen, Irrtum. Gleich, wie viele, wie tief überzeugt
sind von dem, was sie sich vorstellen. Selbst wenn die Ausgangsbehauptung, wie in (4),
in einer selffulfilling prophecy scheinbar validiert wird. Dazu kommt es aber nur, weil
man die Zeit vergisst.
ts:
Ich finde, gerade Aderlass und Hexenverbrennung sind sehr gute Beispiele für die Rolle
diskursiven Wissens. Es war zu deren Zeiten gültiges Wissen, dass Aderlass eine probate
Heilbehandlung ist und dass es Hexen gibt, gegen die man etwas unternehmen muss.
Das ist für uns heute Unsinn. Damals war es aber eben wahr und Grundlage für soziale
Praxen in der Gesellschaft, die dieses Wissen stetig reproduziert und so Wirklichkeit
hergestellt haben. Genau diese Zusammenhänge untersucht die DA. Welche der beiden
Vorstellungen nun richtiger ist, spielt für sie eigentliche keine Rolle, zumal sie eben
bezweifelt, dass es eine letztgültige Wahrheit gibt.
df:
Was in der DA als Wissen bezeichnet wird, ist Vorstellung, Glaube, Überzeugung.
Glaube kann Berge versetzen, keine Frage. Aber zwischen (mehr oder minder) richtigen
Vorstellungen, Wahn, Halluzination und Irrtum sollte man unterscheiden können und
diesen Unterscheidungen auch unterschiedliche sprachliche Bezeichnungen zukommen
lassen. Auch eine Massenhysterie oder ein kollektiver Wahn – alle verstärken sich dis-
kursiv in ihren Überzeugungen – ist gewöhnlich von falschen Vorstellungen getragen.
Keine Frage auch, dass wir die Wirklichkeit nie umfassend, nie vollkommen objektiv
erfassen, dass unsere sprachlichen Möglichkeiten der Beschreibung die inneren Modelle
modifizieren, verzerren können. Aber mit einem ptolemäischen Weltmodell kann man
nicht zum Mond fliegen. Das macht es relativ falsch. Newton, ich glaube, war in diesem
Punkt wirklich auf sich gestellt, drehte die Frage nach der Bewegung in die nach dem
Stillstand. Das war ein zentraler Wendepunkt in der Mechanik. Für viele Zwecke ge-
nügte die vornewtonsche Mechanik. Wir sehen die Sonne auf- und untergehen und wis-
sen doch, dass wir gedreht werden.

Ich kann viel mit der Diskursanalyse anfangen, aber nicht, wenn sie das A und O zu
sein vorgibt.
ts:
Ich sehe diesen von Dir gemachten Unterschied zwischen Wissen einerseits und Vor-
stellung andererseits so nicht. Das gleiche hätten Dir die Menschen im Mittelalter bzw.
in der frühen Neuzeit mit der gleichen Inbrunst entgegengehalten, wenn Du ihre damals
gültige Weltsicht in Frage gestellt hättest. Nur dass ihre Wahrheit eben gewesen wäre,
dass es Hexen gibt und dass Aderlass ein gutes Heilmittel ist. Die von Dir als Wahrheit
bezeichneten Dinge sind nichts anderes als Vorstellungen und Überzeugungen, die heute
zwar gültig, letztlich aber kontingent sind. Diese Vorstellung bedeutet nicht, keinen
„Begriff von Realität“ zu haben. Es ist nur ein anderer.

310 Dirk Fabricius/Tobias Singelnstein

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2011-4-299 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 15:31:05. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2011-4-299


Die Diskursanalyse negiert die Existenz einer materiellen Wirklichkeit nicht, hält sie
nicht „für irreal oder nicht feststellbar“. So „übergriffig“, wie Du behauptest, ist die DA
nicht. Aus ihrer Sicht spielt die materielle Wirklichkeit nur nicht die alles entscheidende
Rolle, sondern ihre Wirkung und Bedeutung ist von den Interpretationen abhängig, die
die Subjekte bei ihrer Wahrnehmung vornehmen. Das Wissen ist auch die Basis für
Handlung und Interaktionen, die Dinge hervorbringen. Unterschiedliches Wissen bringt
durch das Handeln der Subjekte unterschiedliche Realitäten hervor, wie sich etwa an-
hand der Kriminalitätstheorien der vergangenen Jahrhunderte und der durch sie her-
vorgebrachten Tätertypen und Kriminalitätsformen nachzeichnen ließe. Als Materiali-
sierung lässt es sich angesichts dessen bezeichnen, wenn sich ein bestimmtes Wissen in
festeren Formen niederschlägt – sei es als Recht in Form von Gesetzen, sei es als Ge-
fängnis, Videokamera oder Intensivtäterdatei. Der Diskurs „rekonstruiert“ daher gerade
nicht „Entwicklungen, Geschehensabläufe und Ereignisse“, sondern bringt sie hervor
durch das wissensbasierte Handeln der Subjekte. Das Wissen ist daher nicht richtig oder
Irrtum, sondern einfach Grundlage des Handelns, das Wirklichkeit produziert.
df:
Weitgehende Zustimmung. Aber das „sondern“ trifft nicht zu. Den Hervorbringungen
geht immer der Entwurf eines Weltmodells (für den jeweiligen „Weltausschnitt“) voraus
– unter Einschluss der Einbettung von Wahrnehmungen in theoretische Vorstellungen,
wie die Dinge zusammenhängen usw.
ts:
Ja, natürlich, aber genau dies ist doch durch das Wissen der Diskurse geprägt.
df:
Ich sehe keinen guten Grund, darauf zu verzichten, die Realitätsadäquanz solcher (vor-
geblichen) Wissensbestände in Frage zu stellen.
ts:
Genau das tut doch die DA. Indem sie die Kontingenz dieser Wissensbestände heraus-
arbeitet, stellt sie ihre Geltung in Frage. Anders als Du setzt sie nur keine „wirkliche
Wahrheit“ entgegen, die sich vermeintlich hinter der Ideologie, dem falschen Wissen
verbirgt. Denn für den Einzelnen ist die materiell existente Wirklichkeit nur durch das
Wissen der Diskurse erkenn- und verstehbar, dass sich umgekehrt wiederum in be-
stimmten materiell existenten Dingen niederschlägt.

Dabei handelt es sich sicherlich um einen Kreislauf, da hast Du recht. Insofern ist das
„sondern“ etwas überspitzt. Das liegt daran, dass diese zweite Wirkrichtung von Wissen
und Diskursen meist unterbelichtet ist, sie nur als Abbild einer existenten Wirklichkeit
angesehen werden.
df:
Diese Trennung von diskursiver Wahrheit und materieller Realität hält die DA aber
selbst nicht durch. Wie in der Besprechung dargestellt, brechen Beobachtungen außer-
diskurslich ein.
ts:
Sicherlich gibt es – und darauf beziehst Du Dich ja auch im Kern – methodische
Schwierigkeiten und Brüche bei der Umsetzung in empirische Forschungsprojekte. Ins-
besondere kommt eine diskursanalytische Methodik oft nur schwer ohne Bezug auf eine
materielle Wirklichkeit aus. Ein solcher Bezug ist natürlich problematisch, wenn man
davon ausgeht, dass die Wahrnehmung der Wirklichkeit stets diskursiv geprägt ist, so-

Diskurs und Erkenntnis 311

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2011-4-299 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 15:31:05. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2011-4-299


dass eine davon befreite Feststellung von Wirklichkeit streng genommen nicht möglich
ist. Ansonsten wäre man oft darauf beschränkt, den Wandel bestimmter Wissensbe-
stände nachzuzeichnen, ohne dessen Wirkungen thematisieren zu können.
df:
Die Benennung dieses Problems in der Arbeit hätte mir als Leser sehr geholfen. Dann
wären die in der Besprechung genannten „außerdiskurslichen Einbrüche“ weniger ein-
bruchhaft erschienen. Wie ich sehe, sind wir gar nicht so weit auseinander.
ts:
Diese methodischen Probleme sind zwar sicher nicht unerheblich. Dies ändert aber
nichts daran, dass der Ansatz theoretisch gesehen in sich schlüssig ist, auch wenn er
natürlich – wie jeder andere Ansatz auch – nicht alles erklären kann. Ebenso stellen die
methodischen Probleme meines Erachtens keinen Grund dar, diesen innovativen Ansatz
nicht auch für die Kriminologie zu verfolgen – zumal er noch relativ jung ist, sodass auf
eine produktive Auseinandersetzung mit den Problemen gehofft werden kann. Dies gilt
insbesondere, da er sich gut an bisherige Ansätze im gesellschaftskritischen Paradigma
der Kriminologie anschließen lässt.
df:
Hoffentlich haben wir, durch Dissertation, Besprechung und diesen Dialog schon etwas
zu dieser Auseinandersetzung beigetragen.

312 Dirk Fabricius/Tobias Singelnstein

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2011-4-299 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 15:31:05. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2011-4-299

