b Bedenke die Quelle, aus der du trinkst -
Ankommen als Prozess

Es bedeutet, dass wenn man einen Schluck Wasser trinkt, dann muss man wissen, aus
welcher Quelle es stammt. Wir geben den Spruch immer an die nichste Generation
weiter. Du musst wissen, woher dein Vater, deine Grofmutter kommt. Ja, und die Cap
Anamur, die gab uns das zweite Leben. Das ist sozusagen die Dankbarkeit. Die Dank-
barkeit, dass er [Rupert Neudeck; Anm. d. Verf] uns, also die meisten, gerettet hat. Er
hat der Cesellschaft bewusstgemacht, dass so etwas moglich ist. Juni 2016)

Mein Gesprichspartner chd Thanh (45 J., m) erklarte in seiner Aussage einen zentralen
Wert, der das soziale Leben in vietdeutschen Lebenswelten gestaltet. Dankbarkeit, so
leitete er her, basiert auf Wertschitzung. Wann immer er einen Schluck Wasser trinke,
reflektiere er, woher das Wasser stamme. Wasser entspringe einer Quelle, einem Brun-
nen, der von den Vorfahren gegraben worden sei, damit er heute dieses Wasser trinken
konne. Die Dankbarkeit fiir diese Quelle verkniipfte cht Thanh daher mit der Dankbar-
keit fiir seine Rettung. Diese erweiterte seine gefiihlte Zugehorigkeit.

Das titelgebende Sprichwort symbolisiert Zugehérigkeiten als einen Prozess, denn
die aus Verlust und Sehnsucht resultierenden Reibungen bedingten bzw. machten ein
neues Zusammen- und Zugehorigkeitsgefithl notwendig. In diesem Kapitel gehe ich die-
ser Suche iiber das sich herausbildende Dankbarkeitsnarrativ nach. Die Neuformierung
von Zugehorigkeiten verkorpert, wie chd Thanh beschrieb, den Umgang mit erlebten
Diskontinuititen. Er wies auf neu entstehende, neu entdeckte und neu gestaltete Be-
ziehungen hin, die aus dem Moment der Rettung erwuchsen.

Die zugrundeliegende Dynamik des Ankommens untersuche ich in diesem Kapi-
tel aus der Perspektive der Erlebenden. In Kapitel 5.1 exploriere ich die komplexe Ver-
schrankung von strukturellen und gefithlten Dimensionen der Ankunft. In Kapitel 5.2
widme ich mich der riumlich-sozialen Gestaltung von Zugehoérigkeiten iiber einen gra-
duellen Aushandlungsprozess. Dabei verfolge ich das Ziel darzustellen, wie Erfahrungen
der In- und Exklusion langfristig in Praxen des Sich-zugehorig-Fiihlens einflieRen.

- am 13.02.2026, 20:12:51. @


https://doi.org/10.14361/9783839476239-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

142

Edda Willamowski: Zerrissene Zugehdrigkeiten
5.1 Die Komplexitat des Ankommens

Die Aufnahme von 45.779 gefliichteten Personen in die Bundesrepublik im Zeitraum
von 1978 bis 1990 entspricht zwar einer migrationspolitischen Besonderheit (Su &
Sanko 2017: 19)." Kaum erforscht wurde aber, wie die sogenannten humanitiren Kon-
tingentgefliichteten aus Vietnam, Laos und Kambodscha heute auf diese ersten Jahre
zuriickblicken. Warum das so ist, versuche ich in diesem Kapitel iiber eine situative
Dynamik zu entflechten, die das Narrativ der Ankunft bestimmte. Auch geht es um
ein kritisches Nachdenken, warum welche Erinnerungen in den Vordergrund geriickt
werden und andere nicht. Ich beschreibe zunichst eine strukturelle Dimension der
Ankunft, die der Aufnahme von vietnamesischen Gefliichteten den Boden bereitete
(5.1.1). Im Anschluss stelle ich mit den Erinnerungen meiner Gesprachspartner:innen
die gefiihlte Dimension der Ankunft in den Mittelpunkt, um die affektiven Anstren-
gungen des Ankommens herauszuarbeiten (5.1.2). Abschliefend erdrtere ich in einem
Exkurs die Synergien der strukturellen und gefithlten Dimensionen der Ankunft aus der
Perspektive einer Erstaufnahmeeinrichtung (5.1.3).

5.1.1  Strukturelle Dimension der Ankunft

Mein Ziel ist es, die strukturelle Dimension der Ankunft iiber einen Fokus auf die Affekte
aufzufichern. Aus diesem Grund erliutere ich das dominante Narrativ der Ankunfts-
geschichte vietnamesischer Gefliichteter als affective arrangement (Slaby, Mithlhoff &
Wiischner 2017: 3). Zeigen mochte ich, dass das Narrativ in einem spezifischem Kontext
verortet ist und von situativen Dynamiken und relationalen Einfliissen gestaltet wurde.
In diesem Arrangement bildeten sich affektive und emotionale Dynamiken heraus, die
in bestimmte migrationspolitische Handlungen miindeten. Daher ist es wichtig, die
unterschiedlichen Ebenen zu entflechten, denn nur so kénnen wir begreifen, warum
bestimmte Erinnerungen iiberakzentuiert werden, wihrend andere Facetten in Ver-
gessenheit gerieten — aber heute durchaus unser Verstindnis von Migrationspolitik
erweitern konnen. Das alles formt »Zugehorigkeitsverhiltnisse [als] politisierte Wahr-
nehmungs- und Normalisierungsverhiltnisse«, wie die Pidagogin Kerstin Meifiner
(2019: 155; zit.n. Dimitrova et al. 2012) festhilt. Diese Linien schirfen, markieren, kon-
densieren und verwalten unsere »Vorstellungen des Ich, Wir und Die« (ebd.). Was also
legte den Grundstein fiir die strukturelle Dimension der Ankunft?

Die Begriffe der »migrationspolitischen Zisur« (Kleinschmidt 2017: 59), der »pri-
vilegierten Fliichtlingsgruppe« (Beth & Tuckermann 2008: 16) und der Bildungs- und
Integrationserfolge (Beuchling 2003) umschreiben die Ankunftserfahrung als einen
besonderen affektivintensiven sozialen Raum (Slaby, Mithlhoff & Wiischner 2017: 7).
Diese Konstellation erortere ich inspiriert von soziohistorischen Vorarbeiten (Bésch
2017: 24; vgl. Kleinschmidt 2017; Kocatiirk-Schuster 2017) itber das Ineinandergreifen

1 Die Aufarbeitung der Ankunftssituation orientiertsich an historischen, politischen, soziologischen
und 6konomischen Faktoren (Beuchling 2003, 2019; Wolf 2007; Ha 2014; Schaland & Schmiz 2016;
Su & Sanko 2017; Kleinschmidt 2017; Bésch 2017, 2019; Kocattirk-Schuster 2017).

- am 13.02.2026, 20:12:51. @


https://doi.org/10.14361/9783839476239-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

5 Bedenke die Quelle, aus der du trinkst - Ankommen als Prozess

einer erstens medialen Aufmerksambkeit, zweitens zivilgesellschaftlichen Zuwendung
und drittens politischen Haltung.”

In ihrem Aufsatz zur »Wirksamkeit der emotionsgeladenen Berichterstattung iiber
Pulau-Bidong« leistet Bengii Kocatiirk-Schuster (2017) eine detaillierte Aufschliisselung
der Rolle der Medien. Nicht politische Akteur:innen trieben die bundesdeutsche Auf-
nahmebereitschaft voran, sondern Personen aus den Medien und der Zivilgesellschaft
bewirkten die Zisur der Migrationspolitik. Auch kam es nicht von ungefihr, dass sich
im (inter-)nationalen Diskurs die Bezeichnung »Boat People« bzw. »Bootsfliichtlinge«
durchsetzte. Dadurch, so Pipo Bui, beginnt das Narrativ vietnamesischer Geflichteter
in Deutschland aber auch mit einem »dramatic starting point« (2003: 98). Und der ge-
wihlte Begriff entkoppelt die Gefliichteten sowohl von ihrem Herkunftsort als auch von
ihren Fluchtmotiven. Schlieflich, argumentiert Bosch, setzt er sich von »negativ besetz-
ten Begriffen wie >Asylants, >Fliichtling« oder »Auslinder« (2017: 23) ab.> Welche Griinde
stehen dahinter?

Die begriffliche Dekontextualisierung war notwendig, erinnerte bic Trang (78 J., w)
bei einer Veranstaltung im November 2018: Als sie Ende der 1960er Jahre in die BRD kam,
hatte sich eine einseitige Berichterstattung des Krieges in Vietnam in den Kopfen der
westdeutschen Bevolkerung festgesetzt. Es gelang bac Trang damals in Gesprichen in
West-Berlin nicht, den Eindruck der »Befreiungsabsicht« durch die NLF zu widerlegen
oder den Eindruck, dass es sich um kapitalistische Wirtschaftsfliichtlinge handeln wiir-
de. Sie erzihlte von den Widerstinden, mit denen sie sich stattdessen konfrontiert sah,
»keiner wollte mir zuhéren«. Diese Wahrnehmung fand ich auch in einem Essayband des
Kolner Journalisten Rupert Neudeck aus dem Jahr 1980. Neudeck wurde zu einer Schliis-
selfigur der vietnamesisch-deutschen Fluchtgeschichte. Bei einer feierlichen Zeremo-
nie katholischer Vietnames:innen wurde er kurz vor seinem Tod in einer Rede geehrt als
»der Vater der Vietnamesen, weswegen alle iiberhaupt erst hier sind« (40. Vietnamesi-
scher Katholikentag, 14. Mai 2016, Aschaffenburg). Diese Anrede als »Vater« vermittelte
Respekt, Loyalitit, Ansehen und Vertrauen. Neudeck machte die deutsche Bevolkerung
auf die Extremsituation im Stidchinesischen Meer aufmerksam:

Einmal mufsten auch wir uns weiter fiir das Los dieser boat-people interessieren, zum
anderen wiirde es auch fiir unsere politische Kultur heilsam sein, einmal eine Atem-
pause von unseren parteilichen Optionen und parteiischen Standpunktprothesen ein-
zulegen, die politische Landschaft durch ein zeitweiliges Biindnis extremer Gegensat-
ze zu verunsichern. (Neudeck 1980: 72; Hervorh. i. Orig.)

2 Hervor hebt Bésch die »Zusammenarbeit von Medien, zivilgesellschaftlichen Gruppen, kommu-
naler Biirokratie und dem Auswirtigen Amt« (2017: 24).

3 Festzuhalten ist, dass die Dekontextualisierung der Gefliichteten im breiteren Diskurs zu einer
Cleichsetzung der Begriffe »Bootsfliichtling« und »vietnamesische Gefliichtete« beigetragen hat.
Die ethnische Heterogenitat innerhalb der Gruppe wird nicht beriicksichtigt. Das verschleiert die
differenten Lebens- und Fluchtrealititen von Personen, die sich z.B. als ethnische Chines:innen
verstehen oderdie den Fluchtweg aus Laos oder Kambodscha antraten. Die Homogenisierung ent-
spricht laut Kleinschmidt einem »besonderen Akt der Fiirsorge« der »mittellosen, kulturell fremd
gelesenen Gruppe« (2017: 59). Wichtig fiir die Durchsetzung des Begriffs war also die Perspektive
jener, die Hilfe leisten wollten und nicht derer, um die es geht. Das zementierte die Hegemonie.

- am 13.02.2026, 20:12:51. @

143


https://doi.org/10.14361/9783839476239-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

T4t

Edda Willamowski: Zerrissene Zugehdrigkeiten

Ein direkter tiberparteilicher Zugang, so Neudecks Gedanke, sollte eine direkte Verbin-
dung zwischen Helfenden und Geretteten etablieren. Wie Bettina von Clausewitz (2017)
betont, leiteten ihn seine humanistische Einstellung und Zivilcourage. Auch seine eige-
ne Fluchtbiografie im Kindesalter spielte in sein Handeln hinein. Das Appellieren an die
eigene Erfahrung war ein springender Punkt: Neudeck gelang es, in der deutschen Zivil-
bevolkerung die eigenen Erfahrungen wihrend des Zweiten Weltkrieges wachzurufen,
viele Personen fiihlten sich an ihre eigene Flucht aus den ehemaligen deutschen Gebie-
ten erinnert. Wie das unterstiitzt wurde, reflektiert Josef Joffe 1979 (2017: 66) in einem
Beitrag der ZEIT. In seiner Berichterstattung wechselt er von der Rolle eines objektiven
Beobachter in die eines involvierten Mitspielers mit dem Ziel, bei den Rezipient:innen
solidarische Gefiihle zu wecken. Seinem Beispiel folgten andere und diese Berichte 16s-
ten die fliichtenden Menschen in den Booten aus ihrem staatlichen und ideologischen
Kontext. Die mediale Berichterstattung verinderte sich also in dieser Zeit und setzte auf
eine tiberparteiliche Bildsprache. Nicht zu unterschitzen ist, dass die Flucht auf dem
Siidchinesischen Meer die erste Massenflucht war, die in dieser Intensitit im Fernsehen
ausgestrahlt und in die heimischen Wohnzimmer iibertragen wurde (Bui 2003; Bosch
2019). Es entstand eine Affektdynamik bei den Rezipient:innen, die Bengii Kocatiirk-
Schuster mit dem »Konzept der emotionalen Multiplikation« analysiert:

Die sehr eindringlichen und expressiven Schilderungen [..] hatten einen grofRen Ein-
fluss auf die auRerordentliche Hilfsbereitschaft und Solidaritit in Deutschland [..].
Die meisten Berichterstattungen setzten bewusst auf Emotionen (Angst, Hilflosigkeit,
Mitleid, Ekel usw.), um die volle Aufmerksamkeit der Leser:innen zu bekommen; nicht
nur durch detailgetreue Schilderungen, sondern auch durch Steuerung von Emotio-
nen mit iberspitzten Metaphern, Visualisierung des Elends und selbst mit Verglei-
chen zum Nationalsozialismus. (2017: 43, 45)

Es treten mehrere Ebenen hervor, die das Schicksal im Siidchinesischen Meer zu einem
affizierenden Ereignis machten. Einmal fand ein sprachlicher Wandel statt.* Vergleiche
zur deutschen Nachkriegsgeschichte, wie auch Kocatiirk-Schuster (2017) sie iiber den

4 Diese emotionale Multiplikation ldsst sich auch anhand des Framings erkldren, da Worte und
Ideen in unserem Gehirn Bewegungsabliufe, Gefiihle, Tastsinn, Geriiche und Geschmacker simu-
lieren (Wehling 2017: 23-32). Ein (iber Worte aktivierter Deutungsrahmen, ein sogenannter Frame,
zeichnet sich (iber einen Inhalt und eine Struktur aus. Die Berichterstattung weckte also mit der
Sprachwahl (wie »Hilflosigkeit«, »Ekel«) verkorperte Erinnerungen. Der folgende Auszug aus ei-
nem ZEIT-Artikel von Marion Grafin Donhoff veranschaulicht, wie Emotionen mit direkten huma-
nitaren Aktionen verknipft werden: »Sollten Journalisten sich wirklich mit Beobachten und Be-
schreiben begniigen? MiifSte man nicht auch etwas tun? Versuchen, aus unserer gesicherten Exis-
tenz wenigstens einigen dieser Armsten der Armen zu helfen? Darf man sich durch den Einwand
lihmen lassen, dafk dies ja nicht mehr als ein Tropfen auf den heifen Stein sein kann? Das Ergeb-
nis stundenlanger, nein, tagelanger Diskussionen ist ein konkreter Hilfsplan, den wir den Lesern
hiermit vortragen, weil wir meinen, dafl dieser oder jener sich vielleicht angeregt fiihlen kénn-
te, selber mitzuhelfen. Wir haben dem Senat der Freien und Hansestadt vorgeschlagen, daf wir
den Transport von 250 Fliichtlingen aus Malaysia bezahlen, falls Hamburg bereit ist, sie aufzuneh-
men und sie nach und nach zu integrieren; wobei wir uns verpflichten, fir ein Jahr einige wichtige
Hilfskrafte zu bezahlen, die fiir den Sprachunterricht und die Betreuung notwendig sind. [...] Die
Aufwendungen fiir den gesamten Hilfsplan werden voraussichtlich aber das Vier- bis Fiinffache

- am 13.02.2026, 20:12:51. @


https://doi.org/10.14361/9783839476239-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

5 Bedenke die Quelle, aus der du trinkst - Ankommen als Prozess

Vergleich zum Nationalsozialismus andeutet, las ich in verschiedenen Zeitungsartikeln
aus dieser Zeit, etwa den Vergleich zu den européischen Auswandererschiffen oder iiber
die mediale Verwendung des Begrifts »Heimatvertriebene«. Emotionen leiten Handlun-
gen und die emotionale Multiplikation bewirkte das Hinterfragen eigener Werte und
Parteilinien.’ Allmihlich wandelte sich der Blick der bundesdeutschen Bevélkerung auf
die eigene Vergangenheit (Bosch 2019). Dieser Argumentation folgt auch Kleinschmidt.
Die Autorin analysiert das Zusammenwirken der humanitiren Ideologie mit der Formu-
lierung einer »antikommunistischen Schicksalsgemeinschaft, [...] die dazu fithrte, Men-
schen ohne ethnischen und historischen Bezug zum bundesdeutschen Staat aufnehmen
und integrieren zu wollen« (2017: 53).

Das fithrt mich zum zweiten Punkt, dem Ausldsen intensiver, nicht genau definier-
ter Gefiihle in der bundesdeutschen Zivilgesellschaft. Die gesellschaftliche Betroffenheit
driickt sich nach Beuchling (2003: 21) und Bésch (2017: 22—23) in der Betonung der Ahn-
lichkeiten zu den vietnamesischen Gefliichteten aus wie etwa Flei}, Disziplin und dem
Wert der Bildung. Neben dieser auch heute noch dominanten Betrachtung erweiterte
bac Trang (78 J., w) den Kontext: »Am Anfang wollte Deutschland sie itberhaupt nicht
aufnehmen. Wir haben hier gekimpft mit Rupert Neudeck und ganz vielen Organisa-
tionen und politischen Parteien.« Der Umsetzung voraus ging ein stetig erh6hter Druck
auf die politischen Akteur:innen (Su & Sanko 2017). Das Engagement einzelner Journa-
list:innen, allen voran Rupert Neudeck, l6ste in der Zivilgesellschaft Resonanz aus und
das tibersetzte sich in die Notwendigkeit politischen Handelns. Die in der Bundesre-
publik bekannteste Rettungsaktion ging aus einer »mediale[n] Inszenierung der radikal
autonom arbeitenden Hilfsorganisation Ein Boot fiir Vietnam« hervor (Kleinschmidt 2017:
55; Hervorh. i. Orig.). Neudeck startete nach dem Vorbild franzésischer Linksintellek-
tueller einen grof} angelegten Spendenaufruf und verkniipfte diesen mit einer breiten
gesellschaftlichen Solidarititsaktion — und »[d]ie deutsche Bevolkerung liefd sich vom
Spendenaufruf begeistern« (Kocatiirk-Schuster 2017: 44). Der Erfolg beruhte auf der an-
schlussfihigen Konzeption der Spendenaktionen unterschiedlicher Initiativen und Or-
ganisationen.® Fiir die Bevélkerung lag die Betonung darauf, dass jeder Pfennig zihlte.”

dieses Betrages ausmachen. Deswegen hoffen wir sehr, dafd unsere Leser sich beteiligen werden«
(1979:1).

5 Der Schriftsteller Heinrich Boll und weitere internationale Intellektuelle wirkten mafigeblich auf
die Hilfs- und Aufnahmebereitschaft der Zivilgesellschaft ein, was den Druck auf eine staatliche
Handlung erhéhte. Boll (in Neudeck1980: 79) formuliert seinen Appell mit eindringlicher Schlicht-
heit: »Ich sehe nur die Menschen, die wegwollen, die aus diesem Land herauswollen—oder zum
Beispiel aus einem anderen Land, denn dieses gleiche Problem betrifft natirlich auch die DDR.
Die Haltung der Regierung ist mir mehr oder weniger gleichgiiltig. Ich sehe nur diese Menschen,
die andere Lebensbedingungen wollen als die, unter denen sie leben. Ich mafie mir nicht an zu
beurteilen, ob die Motive dieser Fliichtlinge gut oder schlecht sind. [...] Ich sehe nur die Leute, die
liber eine Grenze wollen, die leben wollen, und ich denke, daf wir ihnen allen helfen sollten. Ein-
facher kann ich’s nicht ausdriicken.«

6 Zumeist handelte es sich um Sozial- und Wohlfahrtsverbande, die auf Firsorge und Katastrophen
spezialisiert waren (Kleinschmidt 2017: 55).

7 Nach Bésch (2017: 28) brachte »den Durchbruch bei den Spenden [...] ein Fernsehbeitrag des ARD-
Magazins>Reportc<von Franz Alt am 24. Juli 1979: Nach einem ausfiihrlichen Bericht iiber die noch
recht unbekannte Aktion >Ein Schiff fiir Vietnam« nannte er—ohne vorher die Genehmigung des

- am 13.02.2026, 20:12:51. @

145


https://doi.org/10.14361/9783839476239-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

146

Edda Willamowski: Zerrissene Zugehdrigkeiten

Die Umsetzung dieser Spenden in eine Rettungsaktion gelang Neudeck aufgrund
der »schlanken personenzentrierten Organisationsform« (Bosch 2017: 27). Er charterte
im Namen des eingetragenen Vereins einen Frachter, der unter dem Namen Cap Anamur
zu einem Hospitalschiff umgeriistet wurde. Im August 1979 brach die Besatzung zu sei-
ner ersten von insgesamt drei Rettungsaktionen auf. Bis 1987 wurde 11.300 Gefliichteten
das Leben gerettet (Beuchling 2019: 320).

Ich komme zum dritten Punkt, der politischen Haltung: Immer deutlicher kristal-
lisierte sich die Aufforderung nach einer organisierten Aufnahme von Personen unab-
hingig von ihrer individuellen Verfolgungs- und Fluchtgeschichte heraus (Su and Sanko
2017:17; Kleinschmidt 2017: 50; Bésch 2017: 18-19). Die Wechselwirkung zwischen Medi-
en und der Zivilgesellschaft bereitete schliellich die (infra-)strukturelle Dimension der
Ankunft vor. Wieder war es das Engagement einer Einzelperson, die den Stein ins Rol-
len brachte. In der Vorweihnachtszeit 1978 reagierte der niedersichsische Ministerpri-
sident Ernst Albrecht (CDU) auf die Berichterstattung iiber den wochenlang ziellos vor
der Kiiste Malaysias umhertreibenden Frachter Hai Hong. An Bord befanden sich, dicht
gedringt und unter desastrdsen hygienischen Bedingungen, 2.500 chinesische Vietna-
mes:innen, die kein Staat aufnehmen wollte. Das Sehen dieser Bilder, so Albrecht, mo-
tierte sein Handeln. Er entschied im Alleingang, 1.000 Personen nach Niedersachsen zu
tiberfithren. Am 3. Dezember 1978 landeten die ersten Gefliichteten der Hai Hong in Han-
nover-Langenhagen (Vietnam-Zentrum Hannover 2012: 20).

Ministerprasident Albrecht blendete politische Kontexte zugunsten von Solidaritit
und Humanitit aus. Das entsprach den zivilgesellschaftlichen Aufforderungen und wich
von der bundesdeutschen »restriktive[n] Haltung« ab (Bosch 2017: 16). Weitere Politi-
ker:innen zogen nach. Schlieflich sind diese Alleinginge aber auch im Kontext der inter-
nationalen Politik zu betrachten: Albrechts Handlung reflektierte ein innenpolitisches
Spannungsfeld, das einer wachsenden internationalen Kritik nicht linger standhalten
konnte (Bsch 2017: 22—23).% Zu beachten ist also, dass verschiedene Akteur:innen eine
Handlungsperspektive schufen, in dem sich das Ankunftsnarrativ entfaltete. Die Zahl
des Kontingents erhéhte sich mit dem 6ffentlichen Druck, sodass die Bundesregierung
sich verpflichtete, »die humanitiren Aktionen nun auch in einen rechtlichen Rahmen zu
gieRen« (Kleinschmidt 2017: 57). Das hief, dass die Gefliichteten, die von der Cap Anamur
gerettet werden konnten, das Aufnahmekontingent erhéhten. Meine Gesprachspartne-
rin bac Trang (79 ]., w) erinnerte das als einen zihen Kampf:

Dann entschied die Genfer Konferenz, dass Industrielinder ein Kontingent aufneh-
men missen. Deswegen heifden sie ja auch Kontingentfliichtlinge. Das ging nach der
Bevdlkerungszahl, Deutschland musste 30.000 aufnehmen. Mit den 10.000, die die

Intendanten bekommen zu haben—ein Spendenkonto, auf das in kurzer Zeit 2,2 Millionen DM
eingingen, was den Schiffseinsatz erst erméglichte.«

8 Erst die wachsende internationale Kritik bewegte die Bundesregierung auf der UN Conference on
Indochinese Refugees im Juli1979 dazu, als eines von 16 Lindern ein Kontingent von 10.000 Gefliich-
teten aus den iiberfiillten Lagern Siidostasiens aufzunehmen (Ha 2020). Zuvor hatte die Bundere-
gierung versucht, die Forderung, Personen aufzunehmen, tiber die Zusicherung finanzieller Mittel
zuverhindern. Zum Vergleich: Die USA nahmen monatlich 14.000 Personen auf. Das zunéchst ver-
einbarte Kontingent von 10.000 erweiterte sich sukzessive auf rund 30.000 (Bosch 2019: 13).

- am 13.02.2026, 20:12:51. @


https://doi.org/10.14361/9783839476239-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

5 Bedenke die Quelle, aus der du trinkst - Ankommen als Prozess

Cap Anamur gerettet hatte, waren es 40.000. Mehr war nicht. Und Berlin musste 2.500
aufnehmen. (Juni 2017)

Thre Aussage erinnert an das politische Kalkiil, das heute im dominanten Diskurs oft-
mals verdeckt wird. Dass bereits 1976 vietnamesische Gefliichtete aus Laos in West-Ber-
lin aufgenommen wurden, fand damals wie heute keine mediale Beachtung, bemingelt
sie.

Die Berichterstattung und die zivilgesellschaftlichen Aktionen erhdhten nicht nur
den Druck hin zu einem politischen Handeln. Sie formten auch eine Schicksalsgemein-
schaft aus siidostasiatischen Gefliichteten, deutschen Spitaussiedler:innen und DDR-
Gefliichteten, sodass die Betroffenheit und das Engagement des Einzelnen in den Mit-
telpunkt riickten (Kleinschmidt 2017: 52). Auch die Gemeinsamkeit, die iiber die Argu-
mentationslinie des Kalten Krieges hergestellt wurde, evozierte Nihe iiber ein geteiltes
Feindbild. All das beférderte eine diskursive Homogenisierung der Ankommenden, die
sich bis heute iiber eine synonyme Verwendung der Bezeichnungen »Bootsfliichtlinge«
und »vietnamesische Gefliichtete« hilt.

Bei einer Tasse Kaffee reflektierte bic Huy (71 J., m), der vor 1975 als Student nach
Westdeutschland kam, seine damalige Wahrnehmung dieser Gleichsetzung. Mit der
Auflésung der Republik Vietnam wurde er staatenlos:

Wir konnten nicht zurlick nach Vietnam, sondern beantragten politisches Asyl in
Deutschland. Es gab keine Hiirden und da habe ich gemerkt, die Vietnamesen wer-
den bevorzugt von der Auslanderbehérde. Offenbar war es kein Zufall, dass es bei mir
so schnell ging, weil man von anderen das Gleiche horte. Auch die Familienzusam-
menfithrung haben sie unterstiitzt. In den Képfen der damaligen Beamten war das
festgesetzt, die Vietnamesen, die lassen sich gut integrieren. Wahrend die Tiirken
geblockt wurden, waren wir willkommen. Selbst die Familienzusammenfiihrung ging
so leicht! Meine Familie habe ich nach Deutschland geholt. Im Nachhinein kann ich
sagen: Die Vietnamesen wurden bevorzugt. (Marz 2017)

Bic Huys wahrgenommene Bevorzugung spiegelte die mediale Aufmerksambkeit und
wirkte bevorteilend im Kontext der rechtlichen Anerkennung. Wir sehen also, wie
institutionelle Vorginge diskursiv beeinflusst werden. Dieser Eindruck bestitigt die
Wahrnehmung der privilegierten Gefliichtetengruppe.

Festzuhalten ist, dass innerhalb dieses affektiven Arrangements am 1. August 1980
unter innenpolitischem Druck und zeitlicher Dringlichkeit ein »Gesetz itber Mafnah-
men fiir im Rahmen humanitirer Hilfsaktionen aufgenommene Fliichtlinge (kurz >Kon-
tingentfliichtlingsgesetz«« verabschiedet wurde. Der Status ging mit Privilegien einher
und hatte dem Asylverfahren gegeniiber den entscheidenden Vorteil, dass ein Kontin-
gentgefliichteter ohne Verfahrenspriifung als im Heimatland verfolgt anerkannt wur-
de (Plamper 2019: 242). Die Schutzsuchenden erhielten einen sofortigen Rechtsstatus
inklusive zugehoriger Leistungen, ohne dass dem ein Asylverfahren vorranging. Eine
schnelle Arbeitserlaubnis, Sprachforderung, eine unterstiitzte Familienzusammenfiih-
rung, der Bezug von staatlicher Unterstiitzung fir die Ausbildung von Schiiler:innen und
Studierenden nach dem Bundesausbildungsférderungsgesetz sowie beruflicher Einglie-

- am 13.02.2026, 20:12:51. @

147


https://doi.org/10.14361/9783839476239-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

148

Edda Willamowski: Zerrissene Zugehdrigkeiten

derungshilfen zeichneten die auf Nachhaltigkeit geschneiderten Integrationsmafinah-
men aus. Markant zeigt sich eine Differenz zu der »vermeintlich nur temporiren Auf-
nahme von Migranten, wie sie bei den >Gastarbeitern<im Vordergrund stand [...]. [M]an
[ging] bei den Indochina-Fliichtlingen gleich davon aus, dass sie dauerhaft bleiben witr-
den« (Bésch 2017: 35).°

Auf die Umsetzung der Mafnahmen zur wirtschaftlichen und sozialen Integration
gehe ich in Kapitel 5.1.3 in einem Exkurs niher ein. Hingegen méchte ich jetzt die Aufls-
sung des affektiven Arrangements thematisieren, die eine migrationspolitische Trend-
wende anstief2.”® Die seit den 1980er Jahren stetig wachsende Wirtschaftskrise in der
BRD wandelte die bundesdeutsche Aufnahme- und Hilfsbereitschaft (Bésch 2019: 222).
Politische Restriktionen zeichneten sich in der Verengung des rechtlichen Aufnahme-
rahmens" und leiser werdenden Solidarititsbekundungen ab (Su & Sanko 2017: 19). Ein
in diesen Jahren offen hervorvertretender Uberfremdungsdiskurs, der sich in Parolen
wie »Das Bootistvoll« dufderte (Bosch 2017:35), offenbarte einen Wandel der gesellschaft-
lichen Einstellung. Zu einer emotionalen Distanzierung trug nicht zuletzt die charak-
teristische Verinderung in der Berichterstattung bei — auffallend iiber den Wandel der
Schlagzeilen tiber die »vietnamesischen Heimatvertriebenen« zu »Wirtschaftsfliichtlin-
gen« oder »Asylantenx.

Die Vielschichtigkeit der Ankunft zeigt sich in der Gleichzeitigkeit struktureller Wi-
derstinde und mobilisierter Krifte. Zwar forderten das Zusammenspiel der medialen
Aufmerksambkeit, des zivilgesellschaftlichen Handelns und der politischen Haltung ein
besonderes Momentum. Nicht vergessen werden darf aber, dass trotz des strukturell be-
vorteilenden Systems rassistische Ressentiments Teil des bundesdeutschen Alltags wa-
ren und noch stets sind. Bereits im August 1980 wurden zwei vietnamesische Gefliichtete
in Hamburg Opfer eines rechtsradikalen Anschlags in einem Wohnheim fiir Gefliichtete
(Vu & Tran 2020; Beuchling 2003: 96-97). Diese Facette der Ankunftsgeschichte wurde
lange beschwiegen oder nur als Randnotiz behandelt; sie passte schlicht nicht zu der er-
innerten Erfolgsstory der Aufnahmegesellschaft. Und diese Facette weist auf einen ekla-
tanten Unterschied zwischen der strukturellen und der gefithlten Dimension der An-
kunft hin. Im nichsten Schritt stelle ich dar, wie meine Gesprichspartner:innen diese
Ankunft erlebten und erinnerten.

9 Nicht zuletzt aufgrund der bevorteilenden Ankunftssituation ist der Begriff »Flichtling« fiir mei-
ne Gesprachspartner:innen positiv konnotiert. Bic Trang (79 ]., w) wies mich aber auch darauf hin,
dass »viele sich als politische Fliichtlinge fithlen, obwohl sie den humanitiren Aufenthalt bekom-
men haben«.

10  Gefluchtete Personen aus Siidostasien, die Deutschland ab1983 erreichten, reisten entweder iber
die Familienzusammenfiihrung ein oder mussten einen Asylprozess durchlaufen (Beuchling 2003:
21).

b8 Die Reduktion der Ausgaben fiir die IntegrationsmaRnahmen schlug sich u.a. in der verringerten
Anzahl der geleisteten Sprachkursstunden nieder.

- am 13.02.2026, 20:12:51. @


https://doi.org/10.14361/9783839476239-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

5 Bedenke die Quelle, aus der du trinkst - Ankommen als Prozess
5.1.2 Gefiihlte Dimension der Ankunft

Im Zentrum dieses Kapitels steht die gefithlte Dimension der Ankunft. Das bedeutet,
ich riicke jene Perspektiven in den Mittelpunkt, die das dominante Narrativ mit Sub-
stanz fillen und ein Verstindnis davon ermdglichen, wie es sich fiir meine Gesprichs-
partner:innen heute anfiihlt, die Ankunftsjahre zu erinnern. Dabei differenziere ich die
Perspektiven der involvierten Ersthelfenden von den Empfindungen Ankommender und
ihre (in-)direkten Auslassungen von erinnerten Aushandlungen sinnlich grundierter Re-
sonanz- und Dissonanzerfahrungen.

Faktist, dass die Affektdynamik der Ankunft sich tiber eine gefiihlte Nahe ausdriick-
te. Gefoérdert wurde diese von politischen und zivilgesellschaftlichen Akteur:innen und
dariiber hinaus zentral von Personen, die die Bundesrepublik vor dem Kriegsende als
Studierende erreichten. Sie unterstiitzten die Ankunft der ersten Gefliichteten ab De-
zember 1978 federfithrend."” Bei einem gemiitlichen Gesprich mit bic Huy (70 ]., m) und
gemeinsamen Essen in einem beliebten Restaurant in Berlin-Schoneberg erinnerte er
sich daran, wann und wo er die Rede des Ministerprisidenten Albrecht iiber die Aufnah-
me von 1.000 Gefliichteten horte. Er erinnerte sich an den kalten Winter und daran, dass

die Leute bei plus 30 Grad aus Singapur abflogen und in Deutschland bei minus 14
Grad angekommen sind, mit kurzen Hosen. Man hat sie schnell in Busse gepackt und
die Busse hochgeheizt. Ich bin schnell nach Friedland gefahren und irgendwer hat an-
geordnet, Kleider fir die Vietnamesen zu kaufen. Aber die Deutschen sind alle zu grof3
fiir die Vietnamesen. Die gekaufte Kleidung passte nicht. Die Hosen musste man ko-
misch festhalten und Jacken waren so wie Miantel. Aber es hat mich sehr beeindruckt
und zu Trdnen gerihrt. Ich war sehr motiviert mitzumachen: »Wenn die Deutschen
das machen, dann musst du auch mithelfen. Das sind deine Landsleute. Lass sie nicht
im Stich!« (Marz 2017)

Bic Huy erinnerte sich an Kontraste, die im Zitat mit der Kilte und der Kleidung her-
vortreten. Zwei Lebenswelten, so interpretiere ich es, werden ruckartig verbunden. Er
beschrieb, dass der Aktionismus der deutschen Zivilgesellschaft ihn motivierte mitzu-
helfen. Der Punkt, auf den ich ferner hinausméchte, ist das Aushandeln einer multi-
plen Zugehorigkeit. Die Wahrnehmung, dass die Zahl der Gefliichteten stieg, ging fir
ihn mit der traurigen Gewissheit einher, viele wiirden diese Flucht nicht iiberleben. Er
fragte sich: »Kann ich das gutheifien, sie anzulocken? Dann sterben noch mehr Leute im
Meer. Oder sollen die dann zuhause sterben?« Die Intensitit dieser inneren Aushand-
lung zeigte sich wenige Momente spater in unserem Gespréch:

12 Schaland und Schmiz charakterisieren die 2.055 Personen umfassende Gruppe als »unique com-
munity in Germany« (2016: 8). Sie fithren das darauf zuriick, dass ein Grof3teil von ihnen als Studie-
rende in die Bundesrepublik kam und aufgrund der Schwierigkeiten nach Kriegsende nicht nach
Vietnam zuriickkehrte. Viele arbeiteten in hochqualifizierten Berufen wie der Medizin und den
Naturwissenschaften. Die geteilte Erfahrung der Entortung und die Unmoglichkeit der Riickkehr
starkten ihre Aufeinanderbezogenheit und fiihrte zu der Griindung von Vereinen und Organisatio-
nen (ebd.:18). In den Ankunftsjahren engagierte sich eine betrichtliche Zahl von ihnen als Sprach-
und Kulturmittler:innen.

- am 13.02.2026, 20:12:51. @

149


https://doi.org/10.14361/9783839476239-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

150

Edda Willamowski: Zerrissene Zugehdrigkeiten

Die Kirche, also auch das DRK und die Diakonie, hat von Anfang an mitangepackt.
Spater kamen die Malteser, der Samariterbund und was es da noch alles gab dazu. Und
ich ging an der katholischen Kirche vorbei und war sehr geriihrt, weil ich ein Plakat
las. Da stand in grofien Lettern »Boat People S.0.S. Mach die Tir auf fiir Jesus aus
Vietnam.« ... Fiir mich ist es immer noch schwer, den Satz zu wiederholen. Das hat
mich so gerihrt. Das Plakat von der Caritas war schlicht rot: »Mach die Tur auf fir Jesus
aus Vietnam.« Mehr stand nicht drauf. Ich habe tagelang geweint ... Es tut mir heute
noch weh, darlber zu reden. Und deswegen freue ich mich, dass ich sowas gesehen
habe. So richtig geriithrt. (Marz 2017)

Wihrend bdc Huy sprach, brach seine Stimme und Trinen stiegen ihm in die Augen, als
er die Inschrift zitierte. Er suchte den Blick zu seinen Hinden, als er die Zeile wiederholte
und hob die Schultern. Dann verweilte er einen Moment, liefd die Schultern hingen und
senkte den Kopf. In diesem Moment iibermannte ihn die Emotionalitit dieser Erinne-
rung, die sich in seiner Korperhaltung spiegelte. Wir schwiegen gemeinsam, wihrend
die Intensitit seiner Erinnerung nachwirkte. Die Sequenz bildet eine affektive Ambiva-
lenz zwischen der empfundenen Trauer und einer gefithlten Solidaritit ab.

In einem Expertengesprich mit bic Ludn (68 J., m), das ich einige Monate spiter in
Hannover fithrte, stellte sich eine dhnliche, aber emotional anders grundierte Involviert-
heit heraus. Er studierte seit 1968 in der BRD und kanalisierte seine empfundene Unsi-
cherheit nach dem Kriegsende iiber politisches Engagement.” Er schloss sich mit vietna-
mesischen Kommiliton:innen zusammen und berichtete iiber die Menschenrechtsver-
letzungen in Vietnam. Diese Titigkeit stirkte seine Beziehung zu seinen Landsleuten,
zugleich ging er aktiv auf die lokale Bevdlkerung zu. Sie griindeten einen Verein und so
kam es dazu, dass politische Akteur:innen sie im November 1978 ansprachen, ob sie die
Ankunft der Gefliichteten in Hannover unterstiitzen konnten. Bic Luin sagte sofort zu.
Er erinnerte sich dabei an seine ersten Eindriicke und verglich sein Leben in Deutsch-
land mit dem Leben im Kithlschrank, »nur im Kithlschrank sind es o Grad und das hier
sind Minus 10!« Die Ankunft der ersten Gefliichteten am 3. Dezember 1978 erlebte er als
grofles Spektakel, gefolgt von pragmatischen Schritten:

Das war ein positives Echo von Herrn Ministerprasident Albrecht. Die ganzen hohen
Beamten begriifiten die Gefliichteten, die direkt aus Singapur oder Malaysia kamen.
Nach dem Tee kamen sie nach Friedland, wir begleiteten die ersten 130 in drei Bussen.
Jeder erhielt einen Schlafplatz in der Baracke. Dann bekamen sie zunachst Kleidung
und eine medizinische Untersuchung. Einige hatten Tuberkulose, die kamen sofort
in die Lungenklinik. Und die anderen bekamen zuerst nur die medizinische Untersu-
chung, damit sie Ruhe haben und Sicherheit spiren. Und dann gab es Essen: Natiir-
lich, es gibt Reis, aber nicht diese Reissorte aus Vietnam. Die missen wir erst suchen.
Zum Frithstlick gab es Butter und Marmelade, aber die meisten schieben die Butter
zur Seite, die konnen sie nicht essen. Es gibt ein Dolmetscherbiiro und ja, wir betreu-
en die Gefllchteten fast den ganzen Tag und Nacht. Die Dolmetscher (ibernachten

13 Béc Luén entschied sich damals aus pragmatischen Griinden fiir den Studienstandort Deutsch-
land. Der Ruf deutscher Universitaten war gerade im technischen Sektor sehr gut. Als Student durf-
te er arbeiten, zudem wurden keine Studiengebiihren erhoben, sodass ihm die Finanzierung des
Studiums machbar erschien.

- am 13.02.2026, 20:12:51. @


https://doi.org/10.14361/9783839476239-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

5 Bedenke die Quelle, aus der du trinkst - Ankommen als Prozess

dort auch. Das heifst, wenn irgendwie was los ist, wir sind immer da. Die Uniklinik
Gottingen spielt eine wichtige Rolle, wir kdnnen immer dorthin gehen. Aber zuerst
gibt es immer Kleidung, medizinische Untersuchung und Aufklarung. [...] Eine Woche
spater es gibt schon den ersten Deutschunterricht. Es gibt Lehrkrifte, viele kommen
freiwillig dafiir in die Baracke. Und die schulpflichtigen Kinder kommen vorlaufig in
den Kindergarten oder in die Schule (Juli 2017)

Neben der skizzierten Dynamik von staatlichem Handeln, gesellschaftlichem Engage-
ment und einer praktischen Ankunftssituation méchte ich auf eine Ebene eingehen, die
in der Benennung von »Ruhe und Sicherheit« hervortritt. Bic Luins Fiirsorge ging iiber
praktisches Handeln hinaus, wie die Bemithung, die richtige Reissorte zu finden, nachts
vor Ort und ansprechbar zu sein. Er nannte mir seine Titigkeit: Tagsiiber war er fur die
Betreuung der Verwaltung, der Gesundheit und den medizinischen Untersuchungen der
Gefliichteten zustindig. Am Abend trafen er und weitere Dolmetscher:innen informell
mit den Gefliichteten zusammen und stellten die Fragen, die sie seit dem Machtwechsel
beschiftigten:

Wie sieht die Lage in Vietnam aus, in Wirklichkeit? Und es sind sehr viele, viele, viele
.. man sagte .. unangenehme Sachen passiert. Danach haben wir auch gefragt und
sie erzdhlten es uns. Viele von uns weinen. Ich weine auch, als ich sowas gehort ha-
be. Viele fragten sich, meine Angehérigen, ob sie leben oder nicht? Oder einige sind
schon tot, die haben sie weggeworfen ins Meer. Und sie (iberlebten das. Wir kénnen
nur trosten, aber mehr kénnen wir nicht. Wir kénnen nur sagen: »lhr misst auch Mut
haben. lhr seid geflohen, jetzt seid ihr in Sicherheit. Keine Sorgen mehr. Neues Leben
anfangen.« (Juli 2017)

In dem Zitat treten emotionalisierende wie emotionsregulierende Aspekte hervor, die
die Ankunft und die Beendigung der gefithlten Flucht herausforderten. Die Notwendig-
keit, den Blick in die Zukunft zu richten, reagierte auf die erlebte Orientierungslosigkeit.
Béc Trang (77]., w) verwies darauf, dass in Berlin viele Leute ihre Hilfe anboten, »die sich
noch daran erinnerten, was sie nach dem Zweiten Weltkrieg alles miterlebten. Die haben
Patenschaften angeboten, die haben Wohnungen angeboten, mietfrei fiir ein Jahr. Das
war ganz toll«. Eine emotionale Nihe zeigte sich in den drei dargestellten Perspektiven
der Helfenden, die sich mit den Darstellungen Kocatiirk-Schusters (2017) zur emotiona-
len Multiplikation verbinden lassen.

Ich komme nun zu dem Punkt, wie die Ankommenden die Situation erlebten. Als ich
bac Diing (64 J., m) zu einem vereinbarten Interview iiber seine Ankunftserfahrungen
traf, beschrieb er seine heutige Wahrnehmung mit einem Kontrast der Lebensrealititen
in Vietnam und Deutschland. Er nannte die erlebte »Kontrolle durch die Kommunisten,
seitdem sie das Land erobert hatten. Sie haben uns wie Gefangene, wie Sklaven behan-
delt«. Er erzihlte von dem Hunger und dass er keine Wahl hatte zu bleiben.

Wir sind gefliichtet und dberlebten. Wir hatten Gliick und seitdem leben wir in
Deutschland. [..] Wir danken Gott, wir danken den Deutschen, dass sie uns ge-
rettet haben. Als wir noch keine Arbeit hatten, haben sie uns unterstiitzt. Ich war
gliicklich, als ich eine Arbeit bekommen habe, sehr glicklich, denn dann konnte ich

- am 13.02.2026, 20:12:51. @

151


https://doi.org/10.14361/9783839476239-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

152

Edda Willamowski: Zerrissene Zugehdrigkeiten

von meinem Verdienst leben. Wir sind sehr dankbar. [...] Wenn wir heute arbeiten
gehen und Steuern bezahlen, sagen wir: »Okay, gut.« Das heifdt, wir haben einen
Kredit genommen und wir zahlen den zuriick. Aber wir freuen uns sehr, dass wir das
zuriickbezahlen kénnen. (Oktober 2017)

Blicken wir genauer in bac Diings Aussage, lisst sich iiber die Akzentuierung der
Dankbarkeit der Kontrast zu seiner vorherigen Situation erahnen. Er betrachtete seine
Ankunftsjahre iiber eine reziproke Verbindung. Damals wurde er unterstiitzt, sich neu
zu etablieren. Seine heutige Steuerzahlung relationierte er zu diesem »Kredit«, den er
zuriickbezahlte. Die Chance, neu anfangen zu kdnnen, miindete in die Chance, sich
handlungsmichtig erkenntlich zu zeigen. Implizit verwies er, wie ich in einem anderen
Gesprach mit ihm heraushorte, auf eine empfundene Scham. Die erste Zeit war er in
Deutschland auf Sozialhilfe angewiesen, er war abhingig. Seine Dankbarkeit fufite
darauf, dass er diese Abhingigkeit itberwunden hatte.

Dankbarkeit richtete sich auf das »bedingungslose Vertrauen«, so chd Chinh (47
J., m). Ich traf ihn und weitere Personen im April 2017 in Hermsdorf, dort kommt die
Gruppe der vietnamesischen Pfadfinder Berlins einmal im Monat zusammen.** Das hat
eine lange Tradition, lernte ich, denn wie auch cha Chinh kamen viele der Anwesenden
im Kindesalter nach der Flucht iiber das Meer nach Deutschland. An dem Tag beschrie-
ben sie mir den Kontrast, den sie in den Ankunftsjahren aushalten mussten, denn das
Uberleben selbst sei ein Wunder gewesen, mit dem nicht zu rechnen war. Nach der
traumatischen Erfahrung auf dem Meer seien individuelle Ziele nicht mehr so wichtig
gewesen, erklirte chd Chinh: »Wir denken mehr an andere, daran anderen zu helfen.
Wir brauchen nur Freunde, Zusammenhalt, Familie.« Die verkorperte Dimension von
Gemeinschaft beschreibt einen wesentlichen Faktor fir ein sich entwickelndes Selbst-/
Vertrauen. Diese sich neuformierenden Zugehorigkeiten kontrastierten die erlebte
Desorientierung und Entfremdung (Mattes & Lang 2021: 7).

Mit cht Phu (51]., m) sprach ich bei einer Veranstaltung der katholischen Gemeinde
tiber seine Ankunft. Seine eigene Wahrnehmung erginzte er mit der Perspektive seiner
Eltern, die in Vietnam zuriickblieben. Ihre Sorge iiber das Schicksal ihrer Kinder wich
einer Erleichterung, »dass es Menschen gibt, die uns so gut aufnahmenc. Diese sozial
imaginierte Nihe war ausschlaggebend, erinnerte chiit Thanh (45 J., m). Er sagte, in Viet-
nam lebte die Familie sehr eng zusammen. Wahrend es ihm damals noch nicht bewusst
war, dass er nicht mehr nach Vietnam zuriickkehren, sondern in Deutschland bleiben
wiirde, verfolgte sein Vater das Ziel, die ganze Familie »aus Vietnam rauszuholen«. Die
Entscheidung, nach Deutschland gehen zu wollen, traf sein Vater im Gefliichtetenlager,
weil die Ausreise dorthin bereits nach einer vergleichsweise kurzen Zeit moglich war (er
nannte vier Wochen). Hitten sie sich fiir die USA oder Frankreich entschieden, hitten
sie linger im Lager bleiben miissen. Die Entscheidung, wohin es gehen sollte, trat laut

14 Der Name der Gruppe, so erklarten mir c6 Huyén (44 1., w) und chd Chinh (47]., m), bezieht sich
auf die kulturellen Wurzeln der Gruppe, Helden und Freiheit. Dies spiegelten auch die ineinan-
dergreifenden Referenzen auf Vietnam und Deutschland, welche die Abzeichen der Pfadfinder-
uniformen zieren. Dort verkniipfte sich z.B. eine Lilie (das internationale Symbol der Pfadfinder)
mit der siidvietnamesischen Flagge und dem Berliner Baren.

- am 13.02.2026, 20:12:51. @


https://doi.org/10.14361/9783839476239-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

5 Bedenke die Quelle, aus der du trinkst - Ankommen als Prozess

chd Thanh fiir seinen Vater hinter der Tatsache zuriick, wann es losgehen konnte. Die
temporale Dimension der Ankunft war ausschlaggebend. Er sagte zudem: »Als ich nach
Deutschland kam, war klar, Aufenthaltserlaubnis unbefristet.« Dieses Privileg war ihm
bewusst. Bereits bei der Ankunft stellte sein Vater einen Antrag auf Familienzusammen-
fithrung. Vier Jahre spiter kam seine Familie wieder zusammen.

Damit komme ich zu meinem nichsten Punkt, den (in-)direkten Auslassungen in
den Erzdhlungen. In verschiedenen Gesprichen nahm ich ein Schweigen tiber anfingli-
che Belastungen wahr. In einem Gesprich mit Duyén (23]., w), der Tochter eines Mannes,
der von der Cap Anamur gerettet wurde, erfahre ich, dass sie die Fluchtgeschichte ihres
Vaters kannte. Uber die ersten Jahre nach seiner Ankunft in Deutschland wusste sie hin-
gegen nichts. Sie vermutete, dass ihr Vater in dieser Zeit sehr einsam war und sich nicht
daran erinnern mochte. Einen Hinweis auf beschwiegene Belastungserfahrungen erliu-
tert bac Thao (66 J., w).

Nach dieser furchtbaren Flucht und einer langen Zeit auf der Fliichtlingsinsel bin ich
in Berlin gelandet, ganz alleine, zufillig. [..] Ich war so einsam. Hier ist es so kalt und
fremd, die sprechen nicht meine Sprache. Ich konnte nur Franzdsisch oder Englisch,
konnte kein Deutsch. Man fihlt sich wirklich fremd, das war im Mérz, da bin ich hier-
hergekommen und wohnte ich in einem Fliichtlingsheim in Zehlendorf. Und da krieg-
te ich ein Zimmer, ein riesig grofRes Zimmer fiir mich allein. Mein Gott, wenn ich zum
Essen mit den Leuten runtergegangen bin, dann hatten wir ein bisschen Gesellschaft.
Aber wenn ich die Tiir zumache [atmet scharf ein], hatte ich Angst, wenn der Vorhang
sich bewegt. Dachte, jemand versteckt sich dahinter. Angst vor Ceistern, Angst vor
Phantomen. Und diese Angst, die machte mich einsam. (Januar 2017)

Die Perspektive von bac Thao zeigt, wie sich die Gefithle von Einsamkeit und Angst ver-
stirkten. Auch ihre Erinnerung enthilt diese Intensitit. Diesem Muster folgend deute
ich das zuvor von Duyén benannte Schweigen als Emotionsregulierung.

Die gefiithlte und erinnerte Ankunftserfahrung basiert auf der Aushandlung sinn-
lich wahrgenommener Reibungspunkte. Am deutlichsten treten diese iiber verkdrper-
te Erinnerungen, wie die Wahrnehmung der Kilte oder die erinnerten Magenschmer-
zen aufgrund der Nahrungsumstellung, hervor. Das zeigt, wie Sinneswahrnehmung die
subjektive Fihigkeit beeinflusst, sich emotional und riumlich zu orientieren. So erzihlte
Duyén (23 ]., w) auch, dass ihre Grofimutter, die ebenfalls im Winter nach Deutschland
kam, veringstigt war, weil es so dunkel war und die Biume wie tot wirkten. Sie fragte
sich, wie sie denn hier leben solle, wo es doch keine Natur gebe und »ob die Deutschen
alles wieder neu einpflanzen«. Das Aufeinanderprallen der internalisierten Sinneswahr-
nehmung mit einer ginzlich anderen formt einen wichtigen Faktor im Verstindnis von
Migrationserfahrungen. In einem biografisch-narrativen Gesprich teilte bic Tudn (62].,
m) seinen Versuch, diesen Kontrast zu begreifen:

Ich erinnere mich genau, wann ich angekommen bin. Es war Februar, kalt und grau. Ich
ging am Fluss spazieren und fiithlte mich dabei wie ein Zugvogel, der aus einem Som-
merland in der Fremde gelandet war. Ich fragte mich, wie ich hier leben kénne und
weinte. Dann aber dachte ich an meine Heimatstadt Hué, die auch von einem Fluss
flankiert war. Dieser Fluss vor mir war nun meine Heimat. Mir war bewusst, dass die-

- am 13.02.2026, 20:12:51. @

153


https://doi.org/10.14361/9783839476239-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

154

Edda Willamowski: Zerrissene Zugehdrigkeiten

ser Fluss, dieser Ort, ganz anders war. Aber ich nahm die Herausforderung an. (Januar
2018)

Béc Tuan akzentuiert in diesem Zitat seine Entortung als »Zugvogel aus dem Sommer-
landx, der sich in der Fremde wiederfand. Was auffiel, war, dass diese gefiihlte Frem-
de eine verortete Erinnerung an seine Heimatstadt affizierte. Mit dieser regulierte er
die erlebte Orientierungslosigkeit und ihn iibermannende Traurigkeit. Das Zusammen-
spiel von anregenden und abstofenden Erfahrungen prigte das Ankommen, erzihlte
bac Diing (63 ]., m), als wir an einer vielbefahrenen Strale entlanggingen:

Ich bin vom Dorf in die grofie Stadt gekommen. Damals, als die Kommunisten kamen,
gab es keine Autos mehr oder es fuhren nur paar am Tag. Es gab kein Fernsehen, kein
Blick nach aufien. Die Kommunisten haben alles weggenommen. Viele vom Dorf ken-
nen die Stadt nicht. Und dann kommt man nach Deutschland und denkt: »Oh, was ist
das hier?« Alles war fremd, alles. (Oktober 2016)

Sein Entfremdungserleben stellte er mit einer Verstirkung erlebter Unterschiede dar.
Zunichst erwihnte er die Differenz, vom Dorf in die Stadt gekommen zu sein. Den an-
deren Kontrast zu der vorherigen Lebenswelt benannte er tiber die Kontrolle und den
Mangel, unter denen er nach Kriegsende litt. Die Differenz bestand also nicht nur darin,
dass er sich zuvor nicht frei zu bewegen vermochte, auch die Reiziiberflutung hemmte
seine Bewegung.

Die Vielschichtigkeit des Ankommens verdeutliche ich abschliefdend mit der Per-
spektive von chit Minh (56 J., m). Als unbegleiteter Minderjihriger kam er im Sommer
1979 iiber eine Nichtregierungsorganisation nach Deutschland. Zunichst lebte er in
einer Gefliichtetenunterkunft, erst in Berlin-Reinickendorf, dann zogen er und die
anderen Bewohner:innen um in ein grofles Haus direkt am Wannsee. Die beiden Orte
weisen einen signifikanten Unterschied der soziodkonomischen Struktur aus; cha Minh
zog von einem traditionellen Arbeiterbezirk in ein Villenviertel. Dort bekam jeder sein
eigenes Zimmer:

Spater habe ich dann verstanden warum: Man wollte uns den Komplex, den Min-
derwertigkeitskomplex wegnehmen! Dass wir sagen: Die wohnen dort, weil sie eben
Menschen sind! Kinder, Jugendliche, die viel gelitten haben. Deswegen sollen sie so
behandelt werden, damit sie den Minderwertigkeitskomplex bewiltigen kénnen. Wir
waren eine Attraktion fiir die deutschen Madchen aus reichem Hause. Denn unsere
Nachbarn waren ja wirklich Milliondre. Man hat fast vermieden, unseren Hintergrund
zu veroffentlichen, dass wir eben halt Fliichtlinge sind. Wir leben mittendrin. Wir ha-
ben uns aber auch so verhalten, dass wir nicht auffallen. Und wenn die dann immer
so fragen: »Wo wohnst du denn?«— »Bergstrafie soundso viel in Wannsee«, kam die
Reaktion: »So reiche Eltern habt ihr?« [lacht] Jedes Mal, wenn ich Viethamesen in Viet-
nam davon erzihle, wie wir versorgt wurden, dann sagen sie immer: »Deutschland,
wie menschlich ist Deutschland?!« Das kénnen die Deutschen! Das konnten die Deut-
schen und das kénnen sie immer noch! (Midrz 2016)

- am 13.02.2026, 20:12:51. @


https://doi.org/10.14361/9783839476239-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

5 Bedenke die Quelle, aus der du trinkst - Ankommen als Prozess

Der von chi Minh angedeutete Impetus seitens der Behdrden, itber Mafinahmen
der Wohnsituation das Selbstwertgefithl nach den tiefgreifenden Exklusionserfah-
rungen abzubauen, entsprach der Vorstellung, die affektiven Modi der vergangenen
Diskriminierung aufzulésen. Nun stellte er als mittelloser Gefliichteter, der mitten
unter Millioniren lebte, eine Attraktion dar. Die Art, wie chd Minh von seiner Erfah-
rung berichtete, zeigt, dass diese riumliche Anerkennung bei ihm zu einem positiven
Deutschlandbild beitrug. Das verweist wiederum auf ein anderes Extrem. Die Uberle-
gungen seitens deutscher Institutionen und Akteur:innen reprisentierten einen guten
Willen, so deutete er es im Gesprach. Aber, und das trat ebenfalls hervor, diese positive
Erfahrung darf nicht den Fakt tiberdecken, dass Ambivalenzen des Willkommen-Seins
die gefiihlte Ankunft begleiteten.

Cha Minh lebte »mittendrin« und beschrieb eine respektvolle Betreuung auf Au-
genhohe. Seine Erinnerungen an die Ankunftszeit driicken positive Gefithle aus. Der
Wunsch, nicht aufzufallen, zeigte einen wahrgenommenen Unterschied in Bezug auf
die fremde Umgebung. Er reflektierte damit eine spezifische affektive Anstrengung der
Migration. Chd Minh nannte den Anspruch, nicht auffallen bzw. nicht hervorstechen zu
wollen. Die gefithlte Differenz zwischen gezeigtem und gefiithltem Allgemeinzustand
handelte er schweigend aus. Die politische Bemithung, Inklusion durch die Wohnsitua-
tion zu demonstrieren, duferte sich also intrapersonal iiber einen von ihm verspiirten
Drang, diesem Ideal gerecht zu werden. Zugleich relativierte chit Minh diese Umstel-
lung und betont die erstklassige schulische Inklusion, die er nach seiner Ankunft 1979
erfuhr:

Wir bekamen vier Lehrer, die uns 50 betreuten und unterrichteten. Und zwar zunéchst
erstmal die Deutschkenntnisse, so ungefihr ein oder zwei Monate. Und dann wurden
da Schulstoffe eingebaut. [...] Und nach neun Monaten konnte ich dann in die Schule
gehen. Dadurch, dass ich so erzogen bin, habe ich immer noch den Wunsch der Eltern
im Kopf, dass ich dann eben halt lernen will. Oder soll. Dafiir haben sie bezahlt, dafiir
habe ich auch mein Leben aufs Spiel gesetzt. Denn die, man munkelt ... es ist halt
so, man sagt, ein Drittel oder ein Viertel sind gestorben. Ne ne, mitnichten. Das war
fifty-fifty. Und ich habe das (iberlebt und wollte unbedingt schnell weg, um eben halt
anfangen zu kénnen. Endlich anfangen zu kénnen und zur Schule zu gehen, Abitur zu
machen, was mir in Vietnam verwehrt wurde. (Marz 2016)

Seine empfundene Zugehdrigkeit entwickelte sich parallel zu einem schnellen Ubergang
in das Bildungssystem, verbunden mit einem neuen Lebensentwurf und dem konti-
nuierten Drang, »schnell anfangen zu kénnen«. Das Streben nach einer guten Bildung
speiste sich einerseits aus einer kindlichen Pietit, andererseits aus seiner Erfahrung,
»sein Leben aufs Spiel gesetzt« zu haben, um lernen zu diirfen. Diese Verbindung er-
zeugte einen Leistungswillen, der sich durch viele Biografien zog. Das Eingew6hnen
ging mit vielfiltigen gefiihlten Intensititen einher:

Ich werde nie vergessen, wie ich dann mit der Gruppe zum Schwimmen gegangen bin.
Wir mussten in der Woche alle zwei Mal zum Schwimmen. Das sollte als Privileg fiir
uns ausgelegt werden. Ich mag das Wasser nicht, aber ich musste mit. Und da kam so
eine ganz alte Frau, die hat mich dann plétzlich angehalten, hat mir 20 Mark in die

- am 13.02.2026, 20:12:51. @

155


https://doi.org/10.14361/9783839476239-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

156

Edda Willamowski: Zerrissene Zugehdrigkeiten

Hand gedriickt. Das war 1979, 20 Mark. Und ich war schockiert! Ich wusste nicht, was
da tberhaupt los war. Ich wollte es nicht annehmen! Dann kam der Betreuer, auch
ein vietnamesischer Student, der zu der Gruppe gehorte. Der hat dann (ibersetzt: Die
Frau hatte von uns gehort, sie hat uns dann aufgelauert, um uns eine Freude zu be-
reiten. Und ich, wenn ich das nicht fiir mich haben will, dann sollte ich eben fiir die
ganze Gruppe ein Eis oder einen Imbiss kaufen. Jahre spiter, 1985, als meine Familie
nachkam, eine dhnliche Begegnung: Meine beiden Schwestern und ich steigen gerade
in den Bus ein. Da wurde meiner Schwester einfach ein funf Mark-Stiick in die Hand
gedriickt. Einfach so, von einer alten Frau. Ja. (Mirz 2016)

Cht Minh erlebte die Zuwendung der dlteren Dame als Schock, den er schwer einzuord-
nen wusste. Geld von einer fremden Person zu erhalten, weil sie etwas tiber »sie« gehort
habe und ihnen eine Freude bereiten wollte, markierte fiir ihn einen deutlichen Bruch
zu seiner bisherigen Lebenswelt. Auffallen galt zuvor als Gefahr. In der Narration fielen
die Ambivalenzen der Begriffe »Freude bereiten« und »auflauern« auf, die sich mit der
von Beuchling erlduterten Aufnahmebereitschaft einiger deutscher Biirger:innen iiber
eine »Faszination des absolut Exotischen« (2003:93) einordnen lisst. Riickblickend erin-
nerte chi Minh das Gefiihl, willkommen zu sein iitber damalige Schockerfahrungen, die
seinen Prozess einer emotionsgeladenen sozialen Verortung begleiteten. Sein Umzug in
eine deutsche Pflegefamilie, von der er mit Warme berichtete, habe dazu beigetragen,
dass er sich stabilisierte. Als ich ihn 2016 traf, ein Jahr nach dem sogenannten langen
Sommer der Migration, nahm ich aber auch eine emotionsregulierende Relationierung
seiner Ankunftserfahrung wahr:

Ein Flichtling muss dann froh sein, wenn sein Leben nicht durch irgendwelche Bom-
ben, Bedrohungen bedroht wird, die hat man hier nicht. Damals musste man alle Un-
wichtigkeiten im Leben in Kauf nehmen. Weil man sagt: »Mein Leben ist mir wichti-
ger.« Und mein Leben wird hier geschiitzt. (Marz 2016)

Seine Erwihnung der in Kauf zu nehmenden Unwichtigkeiten wies auf eine fortgefithrte
Emotionsregulierung. Diese Sequenz zeigt auch, dass die Fluchterfahrung ein nicht ab-
geschlossener Prozess ist, sondern diese situativ und relational ausgehandelt wird. Die
Wahrnehmung rezenter Migrationsphinomene ging z.B. mit der Aushandlung seiner
eigenen Fluchterfahrung einher, ein Eindruck, der auch in anderen Gesprichen besti-
tigt wurde.

Was mochte ich nun mit der Vielschichtigkeit des Ankommens ausdriicken? Mi-
grationserfahrungen gehen mit komplexen affektiven Dynamiken einher, sie enthalten
Resonanz- und Dissonanzerfahrungen. Die dargestellten Perspektiven geben einen
Einblick, was affektive Anstrengungen des Ankommens auf einer relationalen, sinn-
lichen und riumlichen-temporalen Ebene bedeuten konnen. Ankommen bedeutete,
eine Chance wahrzunehmen, die meine Gesprichspartner:innen in Vietnam fiir sich
nicht sahen. Damit verbunden waren eigene und familiidre Erwartungen und der Um-
gang mit gefiihlten Zerrissenheiten, die heute als Bauchschmerzen, Kilte, Unruhe oder
Unwichtigkeit erinnert oder abgetan werden. In diesen Beschreibungen schwingt eine
Reflexion der damals gefiihlten Intensititen mit. Eine Orientierungslosigkeit entstand

- am 13.02.2026, 20:12:51. @


https://doi.org/10.14361/9783839476239-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

5 Bedenke die Quelle, aus der du trinkst - Ankommen als Prozess

iiber das kraftvolle Aufeinanderprallen internalisierter Sinneswahrnehmungen und
Gefiihlsordnungen mit einer fremden Umgebung. Die Erfahrung, wie ein Mensch sich
durch eine zunichst fremde Umwelt bewegt und mit dieser interagiert, ist von vergan-
genen Erfahrungen durchzogen und bindet auch die Erfahrungen von Personen ein, zu
denen man sich zugehorig fihlt.

Was in dieser Darstellung fehlt, sind die beschwiegenen Erfahrungen der Ausgren-
zung, die Teil unserer Lebensrealitit sind. Dazu gehéren ebenso negative Erfahrungen
der Ankunft, welche gefiihlte Zugehorigkeiten mafigeblich prigten. In meinen Gespri-
chen kamen diese Erfahrungen nur marginal vor.” So erinnerte ¢ Tuyét (537., w) bei ei-
ner Unterhaltung iiber das gemeinsam besuchte Musical »Linie 1«, das das West-Berlin
der 1980er reprisentiert, wie unangenehm sie die abschitzigen Blicke auf ithrem Kor-
per spiirte, wenn dltere Damen in Pelz an ihr vorbeiliefen (ein Erscheinungsbild, das sie
mit dieser Zeit verband). Sie verkniipfte das mit ihrer Kleidung, die einen Statusunter-
schied offenbarten. Dass es affektive Dynamiken des Beschweigens diskriminierender
Erfahrungen gab und gibt, ist eine Tatsache. In einem Auszug aus dem Aufsatz des freien
Kiinstlers Dan Thy Nguyen, der seine Erfahrungen des Aufwachsens in einem westdeut-
schen Dorf niher beschreibt, werden diese Auswirkungen in ihrer Intensitat fithlbar:

Ubergriffe auf unsere Wohnung gab es in diesem Dorf haufig. Meine GroRmutter wur-
de mit Steinen beworfen, so dass sie irgendwann nicht mehr das Haus verlassen woll-
te, meine Geschwister und ich wurden von Mitschiiler:innen gedemdiitigt und von den
Lehrer:innen nicht beschiitzt. Besonders die Degradierung unserer Familie im Ausldn-
deramt war ein Thema, welches sich durch meine Kindheit hindurchzog und sich fest
in die Kopfe meiner Eltern hineinfrafs. Gemeinsam mit den Traumatisierungen der
Flucht war und ist unsere Familie in einen Zustand der Angst gefangen. Bis heute ha-
ben wir nicht gelernt, mit diesen Erfahrungen umzugehen. Durch Wut und selbstauf-
erlegtes Schweigen sind diese Erfahrungen verklart und unaufgearbeitet. (2014: 76)

Schweigen verunmdglicht es, Diskriminierungserfahrungen auszuhandeln, so zeigt
Nguyen. Gleichwohl darf die Verantwortung fiir dieses Schweigen nicht nur in der Pri-
vatsphire gesucht werden. Diese liegt ebenso in einer Offentlichkeit, die sich blind stellt
fiir den eigenen Anteil an eben jenen langfristigen Auswirkungen gewaltvoll erfahrener
Nicht-Zugehorigkeit.

5.1.3 Exkurs an die Kiiste: Ankommen in Norden-Norddeich
Immer mehr wird mir an dem Beispiel der »Boat People« bewusst, wie gute Rahmen-

bedingungen eine erfolgreiche Integration in unsere Gesellschaft méglich machen.
(November 2017)

15 Die Griinde hierfiir kdnnen sein, dass in der Erinnerung der Ankunft die positiven Gefiihle iber-
wogen haben und das Gedichtnis die negativen, unbrauchbaren Aspekte selektiert hat. Genauso
kann es aber auch an meiner Positionierung als weifle Person und Vertreterin der Dominanzgesell-
schaft liegen, dass diese Erfahrungen mir gegeniiber nicht einfach so thematisiert wurden. Dass
eine tiefe Vertrauensbasis sowie ein bestimmter sozialer Rahmen notwendig sind, um vulnerable
Themen wie eben auch Rassismuserfahrungen anzusprechen, wird in Kapitel 6 deutlich werden.

- am 13.02.2026, 20:12:51. @

157


https://doi.org/10.14361/9783839476239-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

158

Edda Willamowski: Zerrissene Zugehdrigkeiten

In diesem Exkurs, eingeleitet durch das Zitat von Roman Siewert', betrachte ich das Zu-
sammenflieRen der strukturellen und gefiihlten Ankunftsdimension erginzend zu der
Ankunft in West-Berlin. Viele meiner Gesprachspartner:innen kamen auf dem zweiten
Weg nach Berlin, daher mdochte ich auch ihre Ankunftserfahrungen iiber andere Erstan-
kunftsorte beleuchten. Hierzu betrachte ich exemplarisch das Ankommen im ostfriesi-
schen Norden-Norddeich. Dafiir gibt es zwei Griinde: Erstens gelingt so die Nachzeich-
nung der Ankunftswege von der Erstversorgung im Grenzlager Friedland iiber die de-
zentrale Unterbringung und Grundversorgung vietnamesischer Gefliichteter, die u.a. in
der Einrichtung des Sozialwerks Nazareth an der Nordsee passierte.” Zweitens faszi-
nierte mich bei meinem Forschungseinstieg eine Aussage, »Norddeich ist das Mekka der
Vietnamesen« (chi Thanh Phuong, 49]., m). Diese emotionale Bindung wollte ich genau-
erverstehen, denn eine emotionale Bindung zu diesem diinn besiedelten Landstrich teile
ich. Fernab von Norden passierte es eher, dass ich erkliren musste, dass Norden sowohl
eine Himmelsrichtung als auch der Name einer Kleinstadt ist, neben der ich aufgewach-
sen bin. Nun hérte ich in Berlin ganz neue Blickwinkel und war neugierig, dieses andere
Norden-Norddeich kennenzulernen. Auf meine Gesprichsanfrage folgte eine prompte
Einladung von Roman Siewert, der die Einrichtung von 1977 bis 2017 geschiftsfithrend
leitete. Ich reiste los und recherchierte, wie es dazu kam, dass sich zerrissene Zugeho-
rigkeiten an der heimatlichen Kiiste neuformierten.

Aber zuriick zum Anfang: Nach der Registrierung in Friedland reisten bis 1990
3.155 humanitire Kontingentgefliichtete fiir die Grundversorgung nach Norddeich,
750 Personen davon waren unbegleitete Minderjihrige."® Norden-Norddeich entsprach
der zweiten Phase eines vierstufigen Integrationsplans.” Im Vordergrund stand die
Stiarkung der individuellen Handlungsmacht, die Vorbereitung auf das Zielland sowie

16 Indiesem Exkurs nutze ich nach Einverstandnis die Klarnamen fiir Herrn Roman Siewert und Herrn
Phic Ngo.

17 153 gerettete ethnische Chinesen der Hai Hong, die am 03.12.1978 in Friedland ankamen, wurden
von bac Luin weiter nach Norden-Norddeich begleitet.

18 Insgesamt verbrachte die Hailfte der in Niedersachsen ankommenden Cefliichteten eine Zeit im
Sozialwerk Nazareth.

19 Nach der Registrierung in deutschen Erstaufnahmeeinrichtungen, einer medizinischen Untersu-
chung und Einkleidung erfolgte die zweite Unterbringung konzentriert an dezentralen Orten, um
Vertrauen und ein Sicherheitsgefithl aufzubauen. Dieser Schritt diente dem Spracherwerb (zuge-
standen wurde 1980 ein Umfang von 1.200 Stunden Deutschunterricht pro Person), der Vermitt-
lung von Landeskunde und der Kontaktherstellung zum »bundesdeutschen Alltag«. Auf die kon-
zentrierte Unterbringung folgte die dritte Phase, die lokale Sozialisierung in einer deutschen Ce-
meinde. Je nach der GroRRe des Ortes konnten die Gefliichteten eine Zahl von Personen wihlen,
mit denen sie in einen anderen Ort ziehen wollten, der Ort hingegen wurde per Los entschieden.
Vor dem Umzug kamen Vertreter:innen der neuen Stadt bzw. Gemeinde zu sogenannten Fachar-
beitertagungen in die Unterkiinfte, um die baldigen Neubiirger:innen kennenzulernen. Vor Ort
wurde der Kontakt zu Patenfamilien hergestellt. Die vierte Phase diente der langfristigen Unter-
stitzung. Hierfiir wurde in Norddeich eine »Zentrale Beratungsstelle fiir die psycho-soziale Be-
treuung und Begleitung von Vietnamflichtlingen« eingerichtet. Diese erhielt als Modellprojekt
vom Niedersichsischen Bundesamt fiir Jugend, Familie, Frauen und Gesundheit von 1983 bis 1990
finanzielle Férderung. Langfristig sollten diese intensive Beschaftigung und Férderung den Sozi-
alstaat entlasten (Beuchling 2003: 98—99; Vietnam-Zentrum Hannover 2012: 55-56; Su & Sanko
2017: 21; Plamper 2019: 242).

- am 13.02.2026, 20:12:51. @


https://doi.org/10.14361/9783839476239-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

5 Bedenke die Quelle, aus der du trinkst - Ankommen als Prozess

der Moglichkeit, Teil der neuen Gesellschaft zu werden. Die politischen Vorgaben boten
Raum fiir Entfaltungsmoglichkeiten, oder, wie Herr Siewert mit einem friesischen
Pragmatismus erklirte: »Man kann eine Kuh erst melken, wenn man sie gefiittert hat.«
Diesen Ausgangspunkt betonte er fiir das Verstindnis der humanitiren Aufnahmeleis-
tung und des Integrationserfolges:

Es war eine Win-win-Situation. Also das war nicht nur edel, sondern die einheimische
Wirtschaft hat auch davon profitiert. Natiirlich erstmal angefangen beim Supermarkt,
vom Gemdselieferanten, das waren ein, zwei Arbeitsplatze. In der Bickerei waren das
ein, zwei Arbeitspldtze. Von den Handwerkern fiir ganz bestimmte Vorhaben, Umbau-
ten, Renovierungen. Dann die Schule, Apotheke, Amter. Also es war eine Win-win-Si-
tuation. Die Vietnamesen waren keine besseren Migranten als die anderen, sondern
sie haben bessere Bedingungen gehabt — und die haben sie auch genutzt. (Mai 2017)

Gelebte Reziprozitit sowie eine Selbstverstindlichkeit dieser eroffneten nach der Aussa-
ge Siewerts ein Spektrum an Méglichkeiten, das nicht nur den Ankommenden zugute-
kam, sondern allen Beteiligten. Dafiir hob Siewert die Bedeutung einer gelebten Akzep-
tanz religioser und spiritueller Praktiken sowie das Ausleben soziokultureller Traditio-
nen hervor:»In seiner Religion beten zu kénnen und Fotos der Familie. Das hat eine seeli-
sche Stabilitit moglich gemacht.« Auch die Einfithrung des jihrlichen Tét-Festes stirkte
Gefiihle der Zugehorigkeit in der Fremde und bot den Neubiirger:innen aktive Moglich-
keiten, mit der Gesellschaft in Kontakt zu kommen. Herr Siewert fithrte diesen Faktor
mit einer gelebten Dankbarkeit zusammen, einer verbindenden »Herzenskultur«. Die
Ankunftin Familienverbinden sowie die Unterstiitzung, den Familiennachzug zu erwir-
ken, verstarkten die Akzeptanz des neuen Lebensraums. Die dahinter liegende Dynamik
erinnerte Herr Siewert:

In der Hochzeit gehorten 25 Lehrer zu unserem Team. Und dann Tageslotsen und vie-
les andere mehr. Wir haben wochentlich Ausfliige gemacht zu Postidmtern, Behorden,
aber auch zu Fabriken. Und die Lotsen wurden ja alle auch bezahlt. Vor 40 Jahren gab
es in Ostfriesland noch eine relativ hohe Arbeitslosigkeit in den Wintermonaten, das
hat sich ja jetzt relativiert. Aber man muss auch nochmal ein bisschen in die Zeit zu-
riickdenken und 40 Jahre ist doch schon 'ne lange Zeit. Wenn sie vorbei ist, denkt man
ja ... aber jetzt. Sie bringen mich dazu, die Bilder vom Anfang zu sehen. Viele von den
Deutschlehrern damals konnten in den 6ffentlichen Schuldienst ilbernommen wer-
den. Etliche, also von beiden Seiten: Zivilgesellschaft und die Politik kommunizierten,
das war keine Einseitigkeit. (August 2017)

Das Ineinandergreifen schuf neue Handlungsmaglichkeiten. In sogenannten Trainings-
wochen probten die Ankommenden, sich selbststindig im neuen Lebensraum zu orien-
tieren. Im Anschluss wurden die Erfahrungen im betreuten Austausch evaluiert. Dieser
Schritt, wieder ins Handeln zu kommen, war das zentrale Ziel der Grundversorgung in
den Erstaufnahmeeinrichtungen. Der positive Effekt der umfassenden Integrationsbe-
mithungen seitens der Politik, Wirtschaft und der Zivilgesellschaft, so entnehme ich es
denarchivierten Akten und Gesprichenin der Einrichtung, war, dass eine grofRe Zahl der
ankommenden Vietnames:innen sich langfristig in Ostfriesland verortete. Auch horte

- am 13.02.2026, 20:12:51. @

159


https://doi.org/10.14361/9783839476239-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

160

Edda Willamowski: Zerrissene Zugehdrigkeiten

ich von einigen Berliner Gesprichspartner:innen, dass sie regelmiflig an die Kiiste fuh-
ren, um entweder Familienmitglieder oder frithere Bekanntschaften aus den Anfangs-
jahren zu besuchen.

Eine kultursensible Abstimmung innerhalb des vielkdpfigen Teams prigte die en-
ge Zusammenarbeit, mafigeblich geleitet von Phiic Ngo.*® Schnell verselbststindigten
sich unter den ankommenden Personen die Bezeichnungen »Vater Roman« und »Bruder
Phiic«, die eine soziale Nihe verdeutlichen. In einem gemeinsamen Interview erzihlten
mir Herr Ngo und Herr Siewert, dass die Sinne ansprechende Eindriicke und die Einbin-
dung bekannter Stimuli das anfingliche Vertrauen forderten.” Brot und Kise wurden
als unpassende Nahrungsmittel aussortiert, stattdessen stellte Herr Ngo den Kontakt
zu »fliegenden Hindlern« aus den benachbarten Niederlanden her; Reis und Fischsof3e
brachten den Geschmack der Heimat an die norddeutsche Kiiste. Gleichwohl charakte-
risierten die Aushandlung der Vergangenheit und der erlebten Leiderfahrungen das An-
kommen. Herr Siewert erinnerte:

Ich werde nie vergessen, wie mir etliche Viethamesen gesagt haben, dass sie hier in
Norddeich auf den Deich gegangen sind, nachts um zwei, weil sie Freiheit gespiirt
haben. Und keine Angst haben mussten, dass die Polizei kommt und sie iberwacht.
Oder dass sie dann wieder Repressalien aushalten miissen. (Mai 2017)

Die beschriebene Aushandlung einer erinnerten und einer gegenwértigen Kérperwahr-
nehmung zeigt, wie Exklusionserfahrungen das Denken, Handeln und Fithlen beeinflus-
sen. In der Arbeit der Einrichtung wurde das Personal fiir die jiingere Vergangenheit und
die aus multiplen Umbriichen resultierenden Verlusterfahrungen sensibilisiert. Diese
konnten nicht mit materieller Hilfe gelst werden, vielmehr wurde ein innerer Druck
beriicksichtigt, der sich nicht itber Worte, sondern tiber Bewegungen und Koérperwahr-
nehmungen duflerte. Gerade Personen, die aufgrund von politischer Verfolgung, Un-
terdriickung oder von Kriegsfolgen belastet waren, zogen sich zuriick.?* Da bestimm-
te Themen Ablehnung, Misstrauen und Spannungen evozierten, wurde die Betreuung

20  HerrNgo kam als Studierender nach Deutschland und blieb nach dem Kriegsende und der Macht-
ibernahme der SRV. Er erhielt nach einer kurzen Zeit politisches Asyl.

21 Die Mitarbeiter:innen der Einrichtung markierten das mit Musik, Religion, Essen, der Beachtung
nonverbaler kultureller Praxen und dem Respekt vor dem Familienmodell.

22 Die Problematiken des Verdeckens von Schwierigkeiten und Belastungen waren das Thema einer
Tagung der Zentralen Beratungsstelle in Norddeich im Mai1986. Bei meiner Archivrecherche sto-
Re ich im Tagungsprotokoll auf den Vortrag einer in Frankreich praktizierenden vietnamesischen
Psychiaterin, die regelmaRig konsultierend und therapierend in die Einrichtung kam. In ihrem Vor-
trag sprach sie sich u.a. fiir die bewusste Etablierung einer ruhigen und stabilen Umgebung aus.
Sie nannte ein Beispiel aus ihrer Arbeit in Norddeich: »[E]in tiefes Schuldgefiihl, wie man es oft bei
Menschen antrifft, die eine Katastrophe lberlebt haben. Dieses Schuldgefiihl ist bei den Fliicht-
lingen, die ohne ihre Familie fliehen mufiten, immer gegenwartig. Das erschwert naturlich das
Leben hier. Ich denke, daR fiir viele Fliichtlinge die innere Unordnung nur tiber kérperliche Sym-
ptome ausgedriickt werden kann. Zusammenfassend kann man sagen, bevor ein Flichtling sein
Exil akzeptieren kann, mufd eine Zeit der Schonung und Anpassung vorausgehen.« (Protokoll der
ZBS-Tagung vom 28.-29.05.1986: 4)

- am 13.02.2026, 20:12:51. @


https://doi.org/10.14361/9783839476239-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

5 Bedenke die Quelle, aus der du trinkst - Ankommen als Prozess

durch Landsleute empfohlen, um Vertrauen iiber einen kultur- und sprachsensiblen An-
satz herzustellen.

Das Sozialwerk Nazareth in Norden-Norddeich kooperierte mit aufler-/akade-
mischen Facheinrichtungen der Bereiche Psychische Gesundheit und Migrations-
forschung. Auch eine vietnamesische Fachirztin fiir Psychiatrie aus Frankreich kam
regelmiRig iiber einen lingeren Zeitraum. SchlieRlich bot die Einrichtung der Zentralen
Beratungsstelle (ZBS) einen festen Anlaufpunkt fiir psychosoziale Beratung, berufliche
Forderung, Beratung der Kommunen, Unterstittzung der Familienzusammenfiihrung
sowie Sprachmittlungsdienste.

Die Vielschichtigkeit des Ankommens, so lese ich es in den Unterlagen, ging mit Ex-
tremen einer enormen Leistungsbereitschaft, Hoflichkeit, Lernwillen und Fleif} sowie
dem Verdecken von Schwierigkeiten und der Wahrung des eigenen Gesichts einher. Die
Anstrengung, diese Spannung auszubalancieren, beschrieb Siewert mit dem Begriff der
integrativen Anpassungsfihigkeit. Auch andernorts lese ich, dass Spannungen oder Ge-
fithle nicht artikuliert, sondern entlang der Gefiihlsregeln schweigend reguliert wurden
(Beuchling 2003: 91; John 1997: 52—53). Aus diesem Grund wurden die Mitarbeiter:innen
fiir verstecktes Leid, Depressionen, Appetit- und Schlaflosigkeit sensibilisiert.*

Das regionale Beispiel Norden-Norddeichs verdeutlicht, wie Rahmenbedingungen
die Erfahrung der Ankunft auf der strukturellen und der gefithlten Dimension model-
lierten. Mit dem Exkurs bestitige ich auch ein dominantes Ankunftsnarrativ und zei-
ge, dass dieses auf sozialen Beziehungen fuflte. Uber integrative Mafinahmen sowie ei-
ne enge Verflechtung von lokalen Akteur:innen und Ankommenden entwickelte sich ein
Dialog, der Vertrauen reziprok iiber die eigene Handlungsmacht stirken sollte. Ich kehre
nun zuriick nach Berlin und erortere, wie sich aus dieser Ankunftssituation eine leben-
dige vietnamesische Gemeinschaft im ehemaligen West-Berlin und ein neues Selbstver-
stindnis entwickelte.

5.2 Die Aushandlung von Zugehdrigkeiten

Was sind emotionale Narrative des Ankommens, die die ersten Lebensjahre in Berlin be-
schreiben und wie erinnern meine Gesprichspartner:innen diese heute? Mein Ziel ist es,
die Aushandlung von Zugehérigkeit iiber einen graduellen Prozess des Ankommens ver-
stehbar zu machen und zu beschreiben, wie sich aktuelle Bediirfnisse und Ressourcen

23 Die Mitarbeiter:innen des Sozialwerks wurden zu Ausgewogenheit (Zuwendung und Distanz) im
Kontakt zu den Ankommenden angehalten. Hingewiesen wurde auf den Erschépfungszustand,
der durch den 30 Jahre anhaltenden Krieg entstanden sei sowie daraus resultierende Konfliktsi-
tuationen. Diese umfassten Illusionen vom Gastland, Unterschiede im Familiensinn und der Kin-
dererziehung, einem abweichenden Verstindnis von Héflichkeit, den finanziellen Belastungen
der Flucht, einer unterschiedlichen Deutung von Wahrheit und Liige, einer divergenten Darstel-
lung von Gefiihlen (insbesondere Selbstbeherrschung und Kontrolle), dem Streben nach Status-
symbolen, Spracharmut und gesellschaftliche Normen. Besondere Beachtung sollte Anzeichen
wie Appetitlosigkeit, Nahrungsverweigerung und Schlaflosigkeit geschenkt werden. (Protokoll
der ZBS-Tagung vom 28.-29.05.1986)

- am 13.02.2026, 20:12:51. @

161


https://doi.org/10.14361/9783839476239-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

162

Edda Willamowski: Zerrissene Zugehdrigkeiten

in Wechselwirkung mit der sozialen Umgebung entwickelten. Das Verstindnis emotio-
naler und affektiver Zerrissenheiten ist zentral, weil diese das neue Zugehorigkeitsemp-
finden grundieren. Ich charakterisiere daher zunichst die Zerrissenheit als ein (verbin-
dendes) Gefiihl (5.2.1). Diese tiberfiihre ich in gefiihlte Zugehérigkeiten und den Umgang
mit Zerrissenheit (5.2.2). Abschlieflend betrachte ich, wie die Aushandlung von Zugeho-
rigkeiten sich mit der Diversifizierung vietdeutscher Lebenswelten nach dem Berliner
Mauerfall wandelte (5.2.3).

5.2.1 Zerrissenheit als (verbindendes) Gefiihl

Meine Suche nach dem Verbindenden in der Zerrissenheit lisst sich mit einem Blick auf
die diasporischen Realititen verstehen. Mein explorativer Forschungsbesuch in Kalifor-
nien folgte tiber die personliche Kontaktvermittlung verschiedener in Deutschland le-
bender Gesprichspartner:innen, denn wenn ich mich mit der Flucht aus Vietnam be-
schiftige, so bekriftigten sie wiederholt, solle ich unbedingt dorthin. 2019 war es dann
soweit und ich saf in einem kleinen Restaurant in Little Saigon, Orange County, USA,
und trank mit chd Viet (52 J., m.) und seiner Frau cb Linh (47 J., w.) cd phé sita da (viet-
namesischen Eiskaffee). Sie erzihlten mir von einem Gefiihl, das mir aus verschiedenen
Forschungsbegegnungen in Deutschland nur allzu bekannt war:

An einem Tag haben wir alles verloren. Die ersten Jahre, nachdem ich Vietnam ver-
lassen hatte, war ich in einem standigen Kampf. Ich lebte wie ein Zombie in einer
Blase aus Trauer und Erinnerungen an Zuhause. Aber damals waren alle arm und alle
erlebten Verluste. Ich war wie alle anderen. (April 2019)

Wihrend chit Viet sprach, blickte ¢6 Linh aufihr Glas, beide fliichteten als junge Erwach-
sene. Ich hérte zu und nahm wieder diese emotionale Triebkraft wahr, die sich daraus
entspann, sich iiber eine unsagbare Trauer mit anderen Personen zu verbinden und dar-
aus eine Handlungsmacht zu entwickeln.** Mein Exkurs in die grofite vietnamesische
Diaspora in die USA bekriftigt die These einer transnationalen Zusammengehorigkeit,
die auf einer geteilten Geschichte, einem geteilten und gefiihlten Narrativ basiert (vgl.
Dao 2012). Zerrissene Zugehorigkeiten bedeuteten auch, dass familidre Netzwerke sich
z.B. zwischen Berlin und den USA aufspannen. Mir geht es nun darum, dieses verbin-
dende Gefiihl aus den Perspektiven meiner Gesprichspartner:innen zu rekonstruieren.

Die geografische und politische Situation West-Berlins nannten mir verschiedene
Gesprichspartner:innen als begiinstigenden Faktor fiir die Gemeinschaftsbildung und

24  Die Anstrengungen des Ankommens zeigte der Ort sehr gut: C6 Linh erzdhlte, dass Little Saigon
friiher ein Erdbeerfeld war, aus dem sie ein neues Zuhause machten. Heute weisen Bauten, Denk-
maler, Statuen, Flaggen und StraRennamen und nicht zuletzt die gesprochene Sprache auf kultu-
relle vietnamesische Beziige und eine dauerhafte Verortung in Orange County hin.

- am 13.02.2026, 20:12:51. @


https://doi.org/10.14361/9783839476239-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

5 Bedenke die Quelle, aus der du trinkst - Ankommen als Prozess

Neu-Verortung.” Das Bediirfnis nach Verbundenheit, Anhaftung und Nihe erinnerte
bac Thao (66 J., w) aus ihrer damaligen Einsambkeit heraus:

Ganz am Anfang gab es nur West-Berlin. Alle Leute, die hierherkamen, waren Fliicht-
linge. Wir freuten uns immer, wenn wir auf der StraRe einen Vietnamesen sehen. Je-
der schwarze Kopf war einer von uns, dann fragen wir: »Wie heifdt du? Wo kommst du
denn her? Wann bist du angekommen und wo warst du in Vietnam?« Das war immer
ein herzlicher Empfang. Weil alle Vietnamesen, die wir treffen, gehéren zu uns. Egal
ob sie Fischer waren oder nur ein kleines Geschaft irgendwo in einer Ecke hatten oder
Pilot waren, wir sind alle gleich. Wir sind alle Flichtlinge. Wir sind aus Vietnam ge-
flichtet. Wir haben das gleiche Schicksal. Das war eine Liebe ohne Grenzen. (Januar
2017)

Fiir bac Thao beforderte die geteilte Erfahrung des Verlusts »eine Liebe ohne Grenzenc.
Diese emotionale Aufeinanderbezogenheit, so erinnerte sie, blendete vorherige Unter-
schiede aus und stellte das gemeinsame Schicksal der Flucht in den Vordergrund - eine
starke Parallele zu der eingangs genannten Aussage chi Viets. Die geteilte Fremdheitser-
fahrung war sichtbar und bic Thao half das in einer Situation erlebter Desorientierung.
So fand sie Vertrauen und Vertrautheit in der sichtbaren Gemeinsamkeit, nicht zur Do-
minanzgesellschaft dazuzugehoren.

In der damaligen West-Berliner Bevolkerung »gab es nicht so viele Auslinder«, sagte
bac Anh Thu (64 J., w). »Man teilt sich die Sprache, in der man verankert ist«, erweiterte
cd Huyén (44].,w), alsich sie zu einer Tasse Tee treffe. Ein Fakt, der so selbstverstindlich
wie fundamental ist: Zugehorigkeiten entwickelten sich iiber die geteilte Sprache. Beim
Spazieren kontextualisiert cd Tuyét (51]., w) eine Gemeinsamkeit, die sich dariiber er-
gab, wenige bis keine Einflussmoglichkeiten auf die Wahl des neuen Lebensmittelpunk-
tes zu haben: »Nach Berlin wollte keiner. Alle hatten Angst. Es gab wenige Vietnamesen.
Aber diejenigen, die neu nach Berlin kamen, wurden sehr herzlich aufgenommen.« Sie
erklarte thre Angst mit der Nihe zur DDR. Diese Angst starkte ihr Bediirfnis nach Ge-
meinschaft. Neben der gefiihlten Distanz zur Ankunftsgesellschaft sorgte also auch eine
verkorperte Erinnerung an das hinterlassene Leben im Kommunismus fiir Unbehagen,
hervorgerufen von der Berliner Mauer.

Die Flucht bzw. die Ankunft an einem zunichst fremden Ort, die fremde Sprache, die
anfingliche Desorientierung waren geteilte, verbindende Erfahrungen. Wihrend sich
eine soziale Nihe herausbildete, die mit dem Austausch praktischer Informationen ein-
herging (wo gibt es Unterstiitzung, freie Wohnungen, Arbeit, ...?), bestand eine verbin-

25  Kerstin Meifdner entwickeltin ihrer Arbeit ein Verstandnis sozialer Zugehorigkeiten als einen »An-
ker, den Menschen auswerfen kdnnen, wenn sie eine bestimmte Version von sich einholen wollen«
(2019: 113). In einer Broschiire, herausgegeben von der damaligen Auslanderbeauftragten des Se-
nats von Berlin, Barbara John, bestatigt sich dieser Eindruck. Die Ankunftssituation in Berlin be-
glinstigte »in den achtzigerJahren ein lebhaftes Cemeinschaftsleben unter den Vietnamesen. Ver-
schiedene Vereine und Selbsthilfegruppen wurden gegriindet, die durch das Wirken das Gefiihl
der Einsamkeit und die fehlende heimatliche Umgebung zu verdrangen halfen. Man organisier-
te Zusammenkiinfte zu traditionellen Festen, trug Sportwettkdmpfe mit Landsleuten aus und be-
miihte sich auch, die deutschen Gastgeber mit der eigenen Kultur bekanntzumachen, um so einen
Beitrag zum gegenseitigen Verstandnis zu leisten« (1997: 43).

- am 13.02.2026, 20:12:51. @

163


https://doi.org/10.14361/9783839476239-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

164

Edda Willamowski: Zerrissene Zugehdrigkeiten

dende Belastung in der familidren Zerrissenheit. Davon erzihlte mir chdt Buu (59 J., m),
der als letzter seiner Familie fliichtete. Seine dlteren Geschwister lebten bereits in den
USA. Er selbst wurde von einem deutschen Frachter gerettet, somit war sein Bestim-
mungsland Deutschland. Ein Familiennachzug in die USA war aufgrund seines Alters
nicht moglich, dennoch hoffte er wie so viele auf die Ausreise in ein Drittland, um die
familiire Zerrissenheit zu kitten. Die Situation anzuerkennen, wie sie war, erforderte
die Einsicht, dass er nicht mehr mit seiner Familie, dem Kern der Gesellschaft, an einem
Ort leben durfte. Das verdnderte seine Selbstwahrnehmung, die eng mit seinen Famili-
enmitgliedern verbunden war.

Die Erfahrung der familiiren Zerrissenheit teilten meine Gesprichspartner:innen.
Als irritierendes Gefiihl des In-der-Welt-Seins dominierte sie in den ersten Jahren nach
der Ankunft das Denken, Handeln und Fithlen. Ch Kién und chd Thanh (beide 45 J.,
m) erzihlten davon, dass sie nach ihrer Ankunft in Berlin neben dem Spracherwerb und
der Orientierung damit beschiftigt waren, Pakete fiir die in Vietnam verbliebene Fami-
lie zu packen, Geldscheine zusammen zu rollen, sie in Zahnpasta oder Seifen zu ver-
stecken und zu hoffen, dass die Post auch wirklich bei den Familien ankommen wiirde.
Verschickt wurden Giiter, die in Vietnam rar waren. Chd Kién informierte sich z.B., wel-
che Medikamente gerade wie viel Geld auf dem Schwarzmarkt einbrachten, kaufte diese
und schickte das Paket iiber Frankreich nach Vietnam. Seine Mutter verkaufte die Waren
dann auf dem Schwarzmarkt, um ihren Lebensunterhalt zu sichern. Das Leben in Berlin
orientierte sich also an in Vietnam verorteten Gedanken.?

Die Gedanken an eine langfristige Verortung waren mit der Moglichkeit verkniipft,
die Familie wieder zu vereinen. Gerade bei dlteren Personen beobachtete chtit Thanh eine
stark ausgepragte Leistungsbereitschaft, das zu erreichen und dann »wirklich« anzu-
kommen. Das Streben nach der familiiren Einheit dominierte den Gedanken, wie das
Leben nach der Flucht verlaufen soll:

Die haben fleiRig gearbeitet, damit sie ein bisschen Geld nach Vietnam schicken kon-
nen. In der Hoffnung, dass vielleicht die Regierung dort Geld haben wollte, dass man
sagt: »Okay, ich bezahle, damit ich wegkommen kann.« Wir haben in Tiergarten ge-
wohnt und mein Vater arbeitete in Schéneberg. Wenn er frei hatte, war es meist nach
Mitternacht und es fuhr kein Bus mehr. Er kam meistens so gegen zwei, drei Uhr mor-
gens nach Hause. Wenn man sich das vorstellt, erstmal die Schwierigkeit mit der Spra-
che und wenn man eine Arbeit gefunden hat ... Also mein Vater war einer, der hat im
Biiro gearbeitet, bevor er wegging. Und jetzt auf einmal war er Tellerwascher. Eine
komplette Umstellung, er hat jeden Tag zehn, zwoIf Stunden gearbeitet. Ich glaube
nicht, dass man iiberhaupt Zeit hatte, um iiberhaupt, sag mal, iber den Sinn des Le-
bens nachzudenken. Also wir haben keine Zeit, um uns zu tGberlegen: »Wie geht es
weiter?« Wir haben einfach so gelebt. Juni 2016)

26  Ivan Small (2012: 244) geht auf diese Paketsendungen und vor allem die Uberwachung von in Viet-
nam als Antipatriot:innen stigmatisierten Gefliichteten ein. Der Wahrnehmung der SRV, die die
Packchen als Teil einer verdachtigen feindlichen Agenda betrachten, stellt er die Perspektive der
Bevolkerung gegeniiber. Diese nutzte die Chance, die Inhalte aus den Paketen zu verkaufen, um
nicht zu verhungern.

- am 13.02.2026, 20:12:51. @


https://doi.org/10.14361/9783839476239-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

5 Bedenke die Quelle, aus der du trinkst - Ankommen als Prozess

Das damalige Handeln richtete sich darauf, die Familienzusammenfithrung von viet-
namesischer Seite schneller bewilligt zu kommen, Familienmitglieder finanziell auszu-
16sen. Chu Thanh erinnerte, dass die 6konomische Integration vor allem ilterer Perso-
nen schwerfillig verlief. Wie sein Vater arbeiteten viele dltere Personen in der Gastrono-
mie und dem Produktionssektor, da hier geringere Sprachkenntnisse benétigt wurden.
Die Titigkeiten reflektierten weder ihre Berufsqualifikation noch den eigenen Anspruch,
sondern entsprachen der gefithlten und erwarteten Notwendigkeit, die Familie finanzi-
ell zu unterstiitzen (vgl. Beuchling 2003: 107-108).”” Dieser Fakt zeigt anschaulich, dass
eine Migration nicht vorbei ist, wenn die Person angekommen ist und eine Integration
nicht abgeschlossen ist, wenn man eine Arbeit gefunden hat. Die Herausforderungen
nehmen lediglich andere Konturen an.

Weiterbildungen, Umschulungen oder die Wiederholung von Schul- und Berufsab-
schliissen waren abhingig vom biografischen Alter bei der Ankunft. Zugleich wurde eine
hohere Bildung mit einer lingeren finanziellen Abhingigkeit vom Staat verbunden, das
war nicht attraktiv und wurde in vielen Fillen aus oben genannten Griinden abgelehnt.
Die Tatsache, schnell arbeiten zu kénnen und finanzielle Unabhingigkeit zu erlangen,
steigerte auch das Selbstvertrauen vieler, versicherte bic Huy (70 J., m), »um sich nicht
als Biirger zweiter Klasse zu fithlen«. Als ich ¢6 Ha (56 J., w) besuchte und wir iiber ihr Al-
ter bei der Ankunft sprachen, erzihlte sie davon, dass ihr Diplom in Deutschland nicht
anerkannt wurde. Sie kam damals iiber den Familiennachzug nach Deutschland.?® Als
alteste Tochter verspiirte sie den Druck, ihre Familie finanziell entlasten zu wollen, da-
her nahm sie eine Beschiftigung im Industriesektor an. Erginzend dazu horte ich von
bac Diing (64 J., m) von Kolleg:innen, die sich auf dem Pass funf, sieben Jahre jinger
machten, um ihre Chancen auf dem Arbeitsmarkt zu erhohen. Heute, wo diese Perso-
nen eigentlich schon in Rente sein miissten, arbeiten sie daher immer noch. Der Kontrast
einer damaligen Entscheidung und deren heutigen Bewertung weist auf beschwiegene
und langfristige Anstrengungen der Migration hin. Die Gedanken waren bei der Familie,
der Korper arbeitete in Berlin.

Das fithrt mich zu meinem nichsten Punkt: Diese Erfahrungen flossen in spezifische
Umgangsformen. An dieser Stelle tritt ein emotionsregulierendes und die soziale Ord-
nung aufrechterhaltendes Schweigen auf, das das Gefiihl des In-der-Welt-Seins prigte.

27 ImGesprach mitchd Buu (59]., m) verdeutlichte er die Schwierigkeit mit der Kriegsvergangenheit:
»Man muss bedenken, dass die Schule in Vietnam Geld gekostet hat und viele Leute arm waren,
sodass viele Leute keine Bildung bekommen haben. Oft sind die Kinder auch nur bis zur 5. Klasse
in der Schule gewesen, sollten lesen, schreiben und sprechen lernen und mussten dann arbeiten.
Deswegen fiel es vielen auch schwer, Deutsch oder Englisch zu lernen, weil sie vorher gar nichts
gelernt haben.« Diese Perspektive bekraftigt auch Olaf Beuchling (2003, 2019), denn insbesonde-
re junge Erwachsene hatten aufgrund der jahrelangen Kriegswirren und der Situation nach der
Machtibernahme keinen oder nur einen eingeschrankten Zugang zu Bildung.

28  Viele Schutzsuchende kamen (iber ein »orderly departure program, without fleeing by boat« (Bui
2003: 114) nach Deutschland. Personen, die unter dem Status eines humanitaren Kontingent-
flichtlings in die BRD kamen, konnten einen Antrag auf Familienzusammenfiihrung stellen, um
Familienmitglieder nachzuholen.

- am 13.02.2026, 20:12:51. @

165


https://doi.org/10.14361/9783839476239-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

166

Edda Willamowski: Zerrissene Zugehdrigkeiten

Auch cht Thanh sagte pragmatisch, dass sie keine Zeit zum Nachdenken hatten. Das re-
kurriert auf eine internalisierte Strategie der Emotionsregulation.”

Wihrend ich mit chd Hoang (44 J., m) im Juli 2016 ein Stiick spazierte, erinnerte er
seine ersten Schuljahre in Deutschland mit Anspannung. Er fliichtete im Alter von zehn
Jahren mit seiner Familie, wurde nach drei Tagen von der Cap Anamur gerettet und kam
in eine mittelgrofie Stadt nach Westdeutschland:

Wir waren die einzigen Vietnamesen in der Stadt und ich hatte immer Angst, dumm
zu wirken. Ich dachte, wenn die Leute mich fiir dumm halten, wiirden sie alle Vietna-
mesen fir dumm halten. Die Eingewdhnung war schwer, weil ich anders aussah als
alle anderen, eine andere Sprache sprach, andere Umgangsformen gewdhnt war. Ich
kam in die 7. Klasse und musste neben Deutsch auch gleich Franzésisch und Englisch
lernen. Ich {ibersetzte dann erst vom Englischen ins Deutsche und dann vom Deut-
schen ins Vietnamesische, um den Sinn zu verstehen. Mathe war kein Problem, aber
Facher wie Erdkunde fielen mir sehr schwer. Nach zwei Jahren ging es dann mit allem
besser. Juli 2016)

Die geschilderte Situation unterschied sich von der aus Berlin iibermittelten Darstel-
lung, denn seine Familie war die einzige mit vietnamesischen Migrationsbeziigen im
Ort. Das verdeutlicht wiederum den protektiven Faktor einer Erfahrungsgemeinschaft
fiir die Aushandlung gefiihlter Differenzen nach der Ankunft. Chit Hoang formulierte
mit seiner Angst »Wenn die Leute mich fiir dumm halten, wiirden sie alle Vietname-
sen fiir dumm halten« einen Anpassungsdruck, der seine verinnerlichte relationale Ge-
sellschaftsorientierung reflektiert. Er unterschied einen sichtbaren von einem gefiihlten
Unterschied, hervortrat sein Wunsch, nicht auffallen zu wollen.

Die ersten Jahre prigte ein Druck. Auch bac Thao (66 J., w). litt unter Heimweh und
Gewissensbissen, ihre Familie verlassen zu haben. Die familiire Verbundenheit markiert
einen zentralen Wert und ist mit kulturellen Praktiken verbunden. Die Zerrissenheit der
familidren Einheit durchkreuzte das internalisierte Werte- und Rollenverstindnis — eine
emotionale Herausforderung. Bic Thao erinnerte, dass ihr Vater nicht ein zweites Mal in
seinem Leben fliichten wollte: »Er sagte:>Sei ruhig, kiimmere dich um deine Zukunft und
wir kommen hier zurecht.< Er hat mir immer den Mut gegeben.« Mit der Stimme ihres
Vaters im Ohr wollte sie sich in die Zukunft orientieren und ihr emotionales Unbehagen
in der Gegenwart regulieren.

Hier beginnt eine Differenzierung: Bestimmte Erinnerungen stabilisierten die Kon-
stitution des Selbst. In diesem Zusammenhang passt auch die Feststellung Herrn Sie-
werts, der mich darauf aufmerksam machte, dass der Hausaltar die Traurigkeit bindet.
Der Hausaltar dient der Ahnenverehrung, oft stehen Fotos verstorbener Verwandter, ei-
ne Schale fiir Obst und eine Schale fir Riucherstibchen dabei. Der Hausaltar ist das
Symbol einer materialisierten, anerkannten Vergangenheit. Neben dieser geordneten
Vergangenheitsbetrachtung bestand eine stille Sehnsucht nach dem Verlorenen, die cha
Thanh aus heutiger Perspektive relativierte:

29 Ute Beth und Anja Tuckermann beschreiben diesen Modus passend mit der Gleichung »Wer um
die Familie kimpft, bewdltigt keine Vergangenheit, schwicht sich nicht durch den Blick zuriick«
(2008: 55).

- am 13.02.2026, 20:12:51. @


https://doi.org/10.14361/9783839476239-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

5 Bedenke die Quelle, aus der du trinkst - Ankommen als Prozess

Heimweh in dem Sinne nicht nach Heimat, sondern ein Bedauern, dass man nicht
genug getan hat fiir die Vereinigung, also als die Kommunisten kamen. Mehr als Be-
dauern. Aber Heimweh, ich glaube, damals war klar, so lange der Kalte Krieg da war—
man durfte noch nicht einmal in die DDR fahren, also von daher war Vietnam ausge-
schlossen, davon hat man auch nicht getraumt. (Juni 2016)

Der Aussage entnehme ich, dass ein stilles Bedauern bis in die Gegenwart fortwirkt.
Die Vergangenheit lief sich nicht andern. Wurde eine Riickkehr ersehnt, regulierte die-
se Vorstellung erlebte Alltagsirritationen. Andere erlaubten sich diese Sehnsucht nicht,
weil die »Familie in alle vier Winde« gefliichtet war. Aus den Erinnerungen gehen un-
terschiedliche Orientierungen hervor, was auf eine temporale Zerrissenheit der Ankom-
menden verweist. Wihrend einige zur Emotionsregulierung den Blick nach vorn richte-
ten, begegneten andere gefiihlten Irritationen mit einer geteilten Sehnsucht nach dem
Verlorenen.

Die Aushandlung ersehnter und verhinderter Zugehorigkeiten durchzog den Alltag,
erinnerte chd Thanh (45 J., m). Anfangs belastete es ihn, dass er sich nicht in der deut-
schen Sprache artikulieren konnte, aber er erinnerte eine gute Betreuung, die ihm bei
der Orientierung in der neuen Lebenswelt half. Er war in der Pubertit, als seine Familie
nach Jahren der Abwesenheit wiedervereint wurde. Das beférderte eine erneute Umstel-
lung:

Pubertit, alleine aufgewachsen, Einzelkind, keine Beziehung zu den Geschwistern, zu
der Mutter auch nicht ... vier Jahre. ... Das hat mich sehr stark gepragt. Klar, man hat
Sehnsucht nach etwas, was man nicht erreichen konnte. Ich konnte mir auch nicht vor-
stellen, wann sie denn tiberhaupt zu mir kommen. Auch die Personlichkeiten meiner
Geschwister hatten sich sehr stark entwickelt. Und wir waren uns fremd, also aus mei-
ner Sicht. Aber wenn ich meiner Mutter das erzihle, dann bringt sie mich um. Das ist
wirklich so, zu dem Zeitpunkt waren wir uns fremd. Wir haben uns darlber gefreut,
mein Vater auch. Aber wir haben sehr lange Zeit gebraucht, bis ich sie so wahrgenom-
men habe, als Geschwister. (Juni 2016)

Seine Reflexion der gefiihlten Distanzierung innerhalb der Familie bietet einen wichti-
gen Einblick: Die Sehnsucht nach und Zuneigung fiir die Familie wob sich in cht Thanhs
jugendlichen Alltag. Aber die Tatsache, sich vier Jahre unabhingig voneinander in unter-
schiedlichen Lebens- und Erfahrungswelten entwickelt zu haben, hatte sie voneinander
entfremdet und das mussten sie iiberwinden. Diese Zerrissenheit, so zeigt sich in dem
Verweis auf seine Mutter, wurde und wird als erlebte Entfremdung nicht artikuliert.

Deutlich wurde, dass Momente der Zerrissenheit das Gefiihl des In-der-Welt-Seins
grundierten und entlang internalisierter Gefithlsregeln verhandelt wurden. Auf dieser
irritierenden, dennoch geteilten Erfahrung fufite die sich neuformierende Gemein-
schaft. Mich interessiert nun, wie sich aus diesem Gefiihl heraus Praxen des Sich-
zugehorig-Fithlens entwickelten.

- am 13.02.2026, 20:12:51. @

167


https://doi.org/10.14361/9783839476239-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

168

Edda Willamowski: Zerrissene Zugehdrigkeiten
5.2.2 Gefiihlte Zugehdrigkeiten und der Umgang mit Zerrissenheit

Meine Gesprachspartner:innen stirkten ihre Selbstwirksamkeit und sozialen Beziehun-
gen, indem sie sich produktiv mit dem Ort auseinandersetzten, an dem sie lebten. Ent-
lang der geteilten Erfahrung zerrissener Zugehorigkeiten entwickelte sich ein familiares
Miteinander, so horte ich es in vielen Gesprachen. Um das zu veranschaulichen, beginne
ich mit einer Vignette, in der sich die gegenwirtige Orientierung iiber die Sinne mit der
vergangenen Suche nach Stabilitit verkniipft: Bei einem gemeinsamen Essen im Restau-
rant Con Tho mit c6 Tuyét (53]., w) sprachen wir iiber ihre ersten Jahre nach der Ankunft.
Bei der Begriifung sagte sie, dass ihre Freund:innen den Namen des Restaurants in Ber-
lin-Neukélln, an dem wir verabredet waren, nicht verstehen wiirden. »Con tho« heifst in
dervietnamesischen Sprache »Hase, »aber es gibt dort kein Fleisch, laute die Kritik. C6
Tuyét habe das Wortspiel aufgeklirt, denn das vegetarische Restaurant liegt neben dem
Berliner Volkspark Hasenheide. Die beschriebene Irritation ihrer Bekannten nutzte sie
als Anhaltspunkt, um ihre fritheren Irritationen zu formulieren. Sie sagte, »am Anfang
fithlte man sich auf vielen Ebenen fremd, die Kilte war anfangs intensiv«. Bei ihrer An-
kunft war c6 Tuyét 18 Jahre alt, sie lebte gemeinsam mit ihrer Familie in Kreuzberg. Da-
mit stellte ihre Ankunftserfahrung einen Gegenpol zu der Erzihlung chtt Thanhs auf, der
die ersten Jahre in Berlin ohne seine Familie lebte. Unter der Woche ging ¢4 Tuyét zum
Sprachkurs, am Wochenende trafen sie und ihre Familie sich mit anderen Neu-Berli-
ner:innen aus Vietnam in den Riumen des Deutschen Roten Kreuzes (DRK) in Berlin-
Steglitz. Ein informeller Treffpunkt war das »Qudn Tam Xuin, sagte sie und iitbersetzte
»Restaurant hingender Frithling«, das monatlich von der Pfadfindergruppe organisiert
wurde:

Ein»Quan«ist in Vietnam tiberall zu finden und der Name laddt die Leute ein, hier zu-
sammenzutreffen, gemeinsam die Sehnsucht zu empfinden. »Xuin« hat etwas Froh-
liches, Frithlingshaftes, die geteilte Sehnsucht wurde so positiv formuliert. Als etwas,
was gut und wichtig ist zu bewahren. Man kam an diesem Tag zusammen wie in ei-
ner Umarmung. Es wurden auch Aktivititen organisiert, aber das stand nicht im Vor-
dergrund, sondern das Zusammensein. Schuhe waren anfangs sehr ungewohnt und
unbequem. Anfangs liefen sich alle immer Blasen an den FiifRen, weil wir es nur ge-
wohnt waren, offene Schuhe zu tragen. Zwei Jahre lang kochten die Pfadfinder einmal
im Monat und nutzten den grofden Raum im DRK-Heim, wo Jung und Alt sich begeg-
neten. Das eingenommene Geld ging zuriick in die Community. Entweder sammelten
wir fiir Feste oder fiir das Sommercamp der Pfadfinder. So finanzierten wir allen eine
Teilnahme, die sich das sonst nicht leisten konnten. Und fiir sich alleine vietnamesisch
zu kochen, war zu teuer. Juli 2017)3°

30  Der Vorteil der Geschmacksgemeinschaft bestand auch laut chii Thanh darin, dass das gemein-
same Kochen giinstiger war. Er sagte: »Die ganzen asiatischen Lebensmittelldden in Berlin waren
sehr, sehr teuer. Ich glaube noch in Erinnerung zu haben, so eine Flasche nudc mém war finf Mark.
Das war sehr viel Geld.« Bei der von ihm angesprochenen nuéc mém handelt es sich um eine fer-
mentierte FischsofRe. In Vietnam werden damit Gerichte gewiirzt, weswegen es eine gingige Ge-
schmacksnote beschreibt.

- am 13.02.2026, 20:12:51. @


https://doi.org/10.14361/9783839476239-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

5 Bedenke die Quelle, aus der du trinkst - Ankommen als Prozess

In der Erinnerung von ¢d Tuyét fallen verschiedene Ebenen auf, auf denen Zugehérigkeit
ausgehandelt wurde: Angefangen mit dem Zusammenkommen, um der Sehnsucht zu
begegnen und der geteilten Sprache, um diese zu artikulieren. Dieser Sehnsucht wurde
mit einem sinnlich stimulierten Gefiihl der Vertrautheit begegnet: Gemeinsames Essen,
gemeinsame Handlungen, gemeinsame Bewegungen. C6 Tuyét beschreibt das Gemein-
schaftsgefiihl als Umarmung und erinnert eine gefiihlte Geborgenheit. Bei den Ausflii-
gen, die immer auch von Ehrenamtlichen begleitet wurden, stand die gemeinsame ver-
korperte und verortete Erfahrung im Vordergrund. Auch die Aushandlung eines diffe-
renten Korpergefiihls gehérte dazu, wie z.B. schmerzende Fiifle. Uber das Teilen die-
ser Erfahrungen konnten sie die wahrgenommenen Unterschiede verarbeiten. Koope-
rationen mit verschiedenen Wohlfahrtsverbinden wie dem DRK, der Caritas oder auch
Kirchengemeinden, férderten somit Momente des Zusammenkommens und niedrig-
schwellige Partizipationsmdglichkeiten. Ein entstehender Dialog sollte das Gefiihl der
Fremdheit iiber Begegnung aufweichen.

Auch die Wahrnehmung abwesender Faktoren der Lebenswelt formte eine geteil-
te Differenzerfahrung, entsprechend intensiv orientierten bekannte Geriiche und Ge-
schmicker eine gefiithlte Zusammengehorigkeit iiber die Sinne. Die Wahrnehmung von
bac Anh Thu (64 ]., w) half mir, diese mehrdimensionale Dynamik des Ankommens besser
zu begreifen:

Fiir mich war das eine blithende Zeit, als die Tiirken kommen. Auf einmal gibt es viel
mehr unterschiedliches Gemiise und Obst zu essen. Davor kriege ich nur Mdhren,
Griinkohl und paar Sachen und damit musste ich leben und habe Magenschmerzen
gekriegt. Als die Tiirken kommen, gab es Spinat— frischen! Nicht so diesen Blockspi-
nat, den die [Deutschen; Anm. d. Verf.] hatten. Alles, das ist fiir mich ein Zeichen von
Reichtum — Cott sei Dank gab es die Tiirken! Die ersten, die kommen und sich trauen,
einen Gemiiseladen aufzumachen. Seit diesem Zeitpunkt war fiir mich ganz klar: Ich
muss mein eigenes Leben fithren. (Dezember 2017)

Das Auftauchen bekannter, von ihr als angenehm bewerteter Geschmacksnoten stirk-
te eine Selbstwahrnehmung, die im Alltag davor von Magenschmerzen vernebelt wurde.
Béc Anh Thu verglich ihre Situation mit der des selbststindigen Gemiisehindlers mit ei-
ner tirkischen Migrationsgeschichte und sein Vorbild motivierte sie. Nach unserem In-
terview in ihrer Firma in Berlin-Neukoélln besuchten wir ihren Garten, sie gab mir Friich-
te zum Probieren und sagte mit einem strahlenden Gesicht: »Meine Heimat ist, wo ich
mit meinen Pflanzen leben kann.« Ihre Sinne orientieren ihr Zugehérigkeitsgefiihl, die-
ses Bewusstsein schafft Handlungsraume.

Das Ankommen bedeutete, sich in Beziehungen zu setzen zu der zunichst fremden
Umgebung und zu fremden Personen mit einer vergleichbaren Situation. Ein Gemein-
schaftsgefithl wurde von dem verbindenden Moment der Rettung katalysiert, musste
aber gefestigt werden. Von den damit verbundenen Hiirden erzihlte bic Trang (78 J.,
w) bei einem Kaffee:

Die Familie ist die wichtigste Einheit, sie stellt den Kern der Gesellschaft dar und stif-
tet Orientierung. Das war gerade auch fiir Menschen, bei denen die Familie ausein-

- am 13.02.2026, 20:12:51. @

169


https://doi.org/10.14361/9783839476239-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

170

Edda Willamowski: Zerrissene Zugehdrigkeiten

anderbrach und die alleine herkamen, entscheidend, wie man mit Leid umgeht. Ju-
li2017)

In ihrer Aussage stellt sie die Bedeutung der sozialen Eingebundenheit von Personen
heraus. Eine durch Flucht zerrissene Familie markiert auch den Verlust einer emotio-
nalen Verarbeitungskategorie und somit eine Notwendigkeit, neue regulierende Verhal-
tensweisen und emotionale Ausdrucksformen zu erlernen. Das zeigte sich eindriicklich
bei der Frage, wer wem vertraute und wen man um Unterstiitzung bat.* Es galt, iiber
Vertrauen und Vertrautes einen Kern der Gesellschaft zu wiederherzustellen, der nun
nicht mehr zwingend auf familiiren Beziehungen basierte. Dieser Prozess orientierte
sich an bekannten Umgangsformen und sinnlichen Erfahrungen, wie die Beispiele des
gemeinsamen Schmeckens zeigen.

Einen weiteren Aspekt nannte cht Thuan (58 J., m), als wir uns am Mondfest 2017
abseits des Programms unterhielten. Im Verein verfolgten er und engagierte Andere das
Ziel, vietnamesische kulturelle Praktiken und Traditionen in Berlin zu teilen und eine
beratende Integrationsarbeit fiir »Deutsche mit vietnamesischen Wurzeln« anzubieten.
Thr Motiv der Dankbarkeit hat einen biografischen Bezug, wie es cht Thuan im Gesprach
tiber gelebte und erweiterte Traditionen nannte.

Wihrend der Drachentanz vorbereitet und drinnen die Kostiime der Tinzer:innen
gebiigelt wurden, erzihlte cht Thuan, dass er 1981 als junger Erwachsener nach Berlin
kam. Seine Geschwister und er fliichteten nacheinander. Wihrend er von der Cap Ana-
mur gerettet wurde, stellten seine Briider sich im Gefliichtetenlager einer australischen
Delegation vor und reisten nach Australien aus. Somit hatten alle das Gliick, die Flucht
tiberlebt zu haben, aber ihre Lebenswege liefRen sich nicht mehr an einen Ort zusam-
menfithren. Damit ergab sich fiir ihn die Notwendigkeit, seine emotionale Orientierung
zujustieren. Cht Thuan erinnerte sich an die anfingliche Suche nach Gemeinsamkeiten,
um sich zugehorig zu fihlen:

In Vietnam war jahrelang Krieg. Deswegen hatten wir keine einheitlichen Gedanken
von der Kultur. Aber wir haben ein einheitliches Tét-Fest. Wir haben ein Kinderfest,
das Mondfest. Deswegen nehmen wir das seitdem als Bezug fir unsere Kulturveran-
staltungen. Beim Tét-Fest betrachten wir die Ahnen. Wir respektieren unsere Ahnen,
Dankbarkeit. Dankbarkeit auch an die Deutschen, die uns frither geholfen haben und
jetzt noch weiter. (September 2017)

31 Natiirlich gab es Ansprechpartner:innen aus Wohlfahrtsverbanden, Sozialarbeit sowie ehrenamt-
liche Helfer:innen, die besonders in der Ankunftsphase wichtige Unterstiitzung leisteten, wie mir
vielerortsanerkennend gesagt wurde. Aber neben einer Sprachbarriere unterschieden sich die kul-
turell kodierten Umgangsformen, sodass auch hier wieder eine affektive Dimension des Ankom-
mens zu einem wirkmachtigen Taktgeber wird, um zu verstehen, warum bestimmte Hilfsangebo-
te (nicht) angenommen werden.

- am 13.02.2026, 20:12:51. @


https://doi.org/10.14361/9783839476239-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

5 Bedenke die Quelle, aus der du trinkst - Ankommen als Prozess

Abb. 5: Der Drachentanz als kulturelle Briicke

z

EW, 2017

Neben einer inhidrenten Fragilitit, die das Zusammengehérigkeitsgefithl aufgrund
historischer und politischer Umstinde zerriss — »1000 Jahre chinesische Besatzung, 100
Jahre franzosische Besatzung und dann ein 30-jdhriger Bruderkrieg. Da ist viel Kultur
verloren gegangen« —, verwies cht Thuan auf einen sozial-relationalen Bezug, der das
neue Gemeinschaftsgefiihl orientierte. Notwendig war es, Gemeinsamkeiten herauszu-
arbeiten und Disharmonien auszugleichen. Cha Thuan nannte einen proaktiven Weg,
Zugehorigkeiten iiber gelebte Dankbarkeit zu formen. Diejenigen, die den Dank in Form
von Festen ausrichteten, so interpretiere ich es, erinnerten eine emotionale Aufeinan-
derbezogenheit mit einem raumlich-historischen Bezug, den sie mit der BRD verwoben.
Das Verstindnis von Dankbarkeit als gemeinschaftsstiftender Praxis weist auf diesen
Handlungsspielraum.

Miteinander umzugehen, »ohne nachdenken zu miissen«, markiert fiir chd Buu (59
J., m) einen wesentlichen Faktor gefithlter Beheimatung. Die kontinuierte Sprache, Wer-
te, Narrative und Praktiken bedeuteten, die Erfahrungen der Fremdheit in einem ge-
schiitzten Rahmen miteinander zu teilen. Sich zu erinnern, aus welcher Quelle man trinkt,

- am 13.02.2026, 20:12:51. @

m


https://doi.org/10.14361/9783839476239-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

172

Edda Willamowski: Zerrissene Zugehdrigkeiten

sollte die eigenen Ressourcen wieder bewusstmachen. Der Riickbezug auf diesen Spruch
wob schliellich die etablierten Schonriume in eine weiter gefasste, riumlich-sinnlich
gestaltete Umgebung.

Die Ankunftsorientierung von Gesprichspartner:innen, die im Kindes- und Jugend-
alter nach Deutschland kamen, richtete sich zudem an einem gemeinsamen Ideal aus.
Cht Minh (47]., m) benannte mir dieses ganz klar: Er war gefliichtet, um lernen zu kén-
nen. Deswegen hatte er die Strapazen der Flucht und Entwurzelung auf sich genom-
men. Bildungserfolge kontrastierten erlebte Differenzen, sie legitimierten die Flucht. In
diesem Zusammenhang hérte ich wiederholt, dass jiingere Personen es leichter hatten
anzukommen, weil sie eine zweite Sozialisierung in den Bildungseinrichtungen erfuh-
ren. Was damit einherging, war aber auch ein hoher Erwartungsdruck, den eigenen oder
antizipierten Anspriichen gerecht zu werden. Die Aussage »Die Kinder sollen eine besse-
re Zukunft haben« reflektiert einen konfuzianistischen Gedanken, nach dem die Kinder
das Leben mit einer besseren Ausgangsposition beginnen sollen. Der Erwartungsdruck
tarnte sich in benannten Sorgen, dass z.B. Kinder ohne eine gute Bildung keine Anstel-
lung in Deutschland finden wiirden. Die Erwartungen an den Bildungserfolg wurden
also von innen wie von auflen geschiirt. Chi Hung (45 J., m) erinnerte das mit einem
starken Druck und Disziplinierungsmafinahmen seines Vaters, die er, wie er sich ver-
sprach, nicht bei seinen Kindern anwenden wiirde.*

Die Aushandlung und das Erleben von Zugehorigkeiten miindeten in sich versteti-
gende Anlaufstellen, wie das vom Berliner Senat geforderte Vietnam-Haus (gegriindet
1983), die Pfadfindergruppe Lién doan Sdo Nam (1983), das soziokulturelle Zentrume. V.
(1985), die katholische (1981) oder buddhistische Gemeinde (1986). Es entwickelte sich ein
Netzwerk bestehend aus unterschiedlichen Interessensgemeinschaften, das sich teils
wieder 15ste oder neue Vereinsgriindungen anstieR. Die dynamische Durchdringung be-
steht bis heute.

Die benannten Orte der Vergemeinschaftung avancierten zu wichtigen Knotenpunk-
ten, an denen »sich die Menschen mit der Zeit wiedergefunden« haben, sagte Bao (22].,
m). Er erzihlte mir bei einem gemeinsamen Cafébesuch in Charlottenburg, dass sein
Vater dort ehemalige Klassenkamerad:innen sowie Personen wiedertraf, die er in dem
Lager fur Gefliichtete kennen gelernt hatte. Bei den Wiedersehen tauschten sie sich iiber
ihre Wege nach Berlin aus, sprachen iiber gemeinsame Bekannte und erinnerten sich an
positive Begebenheiten aus der Vergangenheit. Das sich konstituierende soziale Gefiige
orientierte sich an bekannten Kommunikationsmustern.

32 Chd Hung sagte: »Wir haben diese schlechte Eigenschaft, mehr iiber das Schlechte zu reden und
nicht iiber das Gute. Wenn die Kinder irgendwas Gutes tun, dann loben wir sie nicht. Wir tadeln
nur. Das ist wirklich so. ... Ich versuche das meinen Kindern anders beizubringen. Auch meine El-
tern machen heute mit ihren Enkelkindern viel wieder gut.« Seine Aussage zeigt die veranderte
Gestaltung intergenerationaler Beziehugen auf, die den Wandel des Emotionsrepertoires signali-
siert. Das Grundmotiv analysieren Rottger-Rossler und Lam iiber die affektiven Dimensionen viet-
namesischer Erziehungsstile. Sie erlautern den konfuzianistisch-orientierten Erziehungsstil u.a.
mit dem folgenden Sprichwort, das auch in meiner Forschung haufig auftauchte: »Thuong cho roi
cho vot, ghét cho ngot cho bui [If you love your child, give him a beating; if you hate him, give him
candy and goodies]« (2018: 82).

- am 13.02.2026, 20:12:51. @


https://doi.org/10.14361/9783839476239-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

5 Bedenke die Quelle, aus der du trinkst - Ankommen als Prozess

Einige der Gruppen, wie die Aktivititen der Pfadfindergruppe, schliefen in den
2000er Jahren ein, »weil die Kinder dlter wurden, arbeiten gingen und eine eigene
Familie griindeten. Aber vor 15 Jahren stellten einige von uns fest: Da fehlt was, erzihlte
c6 My Lan (48 J., w). Sie und andere haben sich vor einigen Jahren wieder zusammenge-
funden, die Kinder von damals gestalten jetzt Riume des Zusammenkommens fir ihre
Kinder. Es wird sichtbar, dass gerade auch im Prozess des Alterwerdens in der Migration
selbstgestaltete Riume einen wichtigen Einfluss auf die gefiihlte Beheimatung haben.

Die katholische Gemeinde feierte 2016 ihr 35-jihriges Bestehen. Im Riickblick auf die
Anfangsjahre der Gemeinde sagte cht Thanh (45 J., m), bei seiner Ankuntft elf Jahre alt,
dass die 1981 konstituierte katholische vietnamesische Gemeinde seine Ressource war:
»Ich bin mit der Gemeinde grof} geworden, das ist fiir mich meine Familie. Anfangs hatte
ich drauflen nicht viele Freunde, dort war man einfach zuhause.« Der Bezugsrahmen
stiftete Orientierung, Ruhe und Sicherheit. Heute, reflektierte er lachend, sei »Religion
[..] nur ein Vorwand, damit die Leute sich treffen konnen.

An seine ersten Jahre in Deutschland erinnerte sich cht Phu (50 J., m) mit einem
Licheln. Wir dekorierten gerade gemeinsam den grofien Saal des Gemeindehauses fiir
das bevorstehende Fest, als er von seinen ersten Eindriicken in Deutschland erzihlte: Er
war damals 18 Jahre alt und kam mit 40 weiteren vietnamesischen Gefliichteten in eine
Kleinstadt im Nordwesten der BRD. In der hiesigen katholischen Gemeinde fand er eine
zweite Heimat, sagte er, und wurde motiviert, damals in der Jugendarbeit der Gemein-
de mitzuwirken. Die katholische Gemeinde war seine »Oase«, in welcher er sich von den
Strapazen der Umgewo6hnung erholen konnte. Nach seinem Umzug nach Berlin formte
das Gemeindeleben wieder einen Anker.* Damals wie heute erdete die ehrenamtliche
Tatigkeit ihn in seinem Alltag.

Der Griindung der buddhistischen Gemeinde lag eine andere Entstehungsdynamik
zugrunde, von der mir chd Dinh (48 ]., m) bei einem Besuch in der vietnamesischen bud-
dhistischen Pagode in Berlin-Spandau erzihlte.>* Wir salen in einem Gruppenraum, in
dem die Kinder und Jugendlichen der Gemeinde am Wochenende in vietnamesischer
Sprach- und Landeskunde unterrichtet wurden. Cha Dinh beschrieb das Griitndungs-
motiv mit einer geteilten Sehnsucht nach Nihe und Vertrauen:

Als die ersten Vietnamesen nach Deutschland gekommen sind, sehnten sie sich nach
einem Stiick Heimat in der Ferne. Und auch von der, sagen wir so, von der seelischen
Seite her, brauchen sie etwas, an dem sie sich festhalten kénnen im Alltag. Weil als

33 Inden Gesprachen in der vietnamesischen katholischen Gemeinde hérte ich von der Normalitat,
neben dieser Gemeinde ganz selbstverstandlich eine deutsche katholische CGemeinde in der eige-
nen Nachbarschaft zu besuchen. Bic Diing (64 )., m) erzihlte, dass seine Kinder ihre Kommunion
in der Gemeinde feierten, die in der Ndhe ihres Wohnortes lag. Dort machten sie auch ihre Aus-
bildung zum:r Messdiener:in. Die doppelte religiése Verortung ist somit auch ein Beleg fiir Mehr-
fachzugeharigkeiten (Rottger-Rossler 2018), die sich zwar iiber den geteilten Nenner der Religion
dhneln, aber mit einem anderen soziokulturellen Verstindnis verbunden sind. Zugehérigkeiten
entwickelten sich iiber die Einbindung in eine bestehende sowie Etablierung einer neuen Gemein-
de.

34  Die Beschreibung schilderte ich andernorts als ethnografisches Beispiel zur Illuminierung des Zu-
sammenhangs von Nicht-/Zugehérigkeit und Verotung (Mattes et al. 2019: 304—305).

- am 13.02.2026, 20:12:51. @

173


https://doi.org/10.14361/9783839476239-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

174

Edda Willamowski: Zerrissene Zugehdrigkeiten

Kinder und Jugendliche ist es einfacher, leichter, sich zu integrieren in der Schule, der
Universitdt, in den Ausbildungsstitten. Aber die dlteren Leute, da ist diese Sprach-
barriere, das war dann sehr schwierig fir die. Und so eine Anlaufstelle ist sehr beru-
higend. (Mirz 2016)

Wihrend chi Dinh einerseits auf die differenten Entfaltungsmoglichkeiten der Ankom-
menden je nach Lebensalter einging, betonte er die Notwendigkeit, das Ankommen tiber
bekannte Routinen, Sinneswahrnehmungen und Werte zu stabilisieren. Er erinnerte
sich an die Entstehungsgeschichte der Pagode:

Als wir 1981 nach Deutschland gekommen sind, waren sehr wenige Vietnamesen in
Berlin. Wir vermissten unsere Lebensweise, die wir aus Vietnam gewohnt waren, und
somit haben die dlteren Leute von uns gedacht: »Was kénnen wir machen, damit wir
ein Stiick Vietnam nach Deutschland transportieren?« Aufler dieser religiésen Gruppe
gab es noch Vereine, Gemeinden und verschiedene Gruppierungen. Eine davon ist un-
sere Pagode. Und die Leute, die friiher in Vietnam zur Pagode gegangen sind, wollten
dann hier auch so eine Institution griinden, damit die Leute auch den gleichen Glau-
bensweg wahlen konnen. Das war eigentlich dieses Anliegen, warum diese Pagode
1986 gegriindet wurde.

Frither, das ist auch sehr lustig, haben wir ja keine Moglichkeit gehabt, eine Raumlich-
keit irgendwo anzumieten. Weil, als wir nach Deutschland gekommen sind, wussten
wir nicht, was wir machen kénnen, wie wir einen Verein griinden, wie sowas gemacht
wird. Erstmal sind wir der deutschen Sprache noch nicht michtig, deswegen hatten
wir eine Gruppe gebildet und sind zu einer Kirche gegangen und haben den Pfarrer
gefragt: »Ja, wir sind hier Buddhisten [lacht] und wir wollen uns einmal in der Woche
treffen. Ob Sie Raumlichkeiten fiir uns haben?« Und obwohl wir eigentlich verschie-
dene Glaubensrichtungen sind, hat der Pfarrer wirklich gesagt: »Gut, also wir haben
hier eine Raumlichkeit am Sonntag, jeden Sonntag zwei Stunden. Dann kénnt ihr hier
machen, was ihr wollt.«Ja, so waren unsere ersten Schritte in der Kirche, wir haben so
einen Altar aufgebaut, von einer Seite ist da eine Buddha-Statue, auf der anderen Sei-
te ist ein Kreuz mit Jesus drauf. Das heifdt, es war schon lustig damals. Und so haben
wir die Zeit Gberbriickt. Danach haben wir dann mithilfe unserer deutschen Freunde
das Wissen angeeignet, wie man einen Verein griindet, dann Sitzungen bildet und so
weiter und so fort, damit wir Riumlichkeiten mieten kdnnen. Als wir soweit waren,
haben wir dann in Tiergarten eine Wohnung gemietet und da dann unsere Treffen
veranstaltet. (Marz 2016)

Chu Pinh erinnerte eine prozesshafte Etablierung der buddhistischen Gemeinschaft,
motiviert von dem Gedanken, »ein Stiick Vietnam nach Deutschland zu transportierenx.
Er benannte ein verbindendes Bediirfnis nach Orientierung, eine kreativ kontinuierte
Praxis, die der Anhaftung und Verstetigung zugehdorigkeitsstiftender Praktiken diente.
Deutsche Freund:innen unterstiitzten sie in ihrem Anliegen, die Partizipationsmdglich-
keiten entwickelten sich reziprok und weckten dabei verkérperte Erinnerungen.

Als ich im Anschluss an das Gesprich die Gebetshalle betrat, die Devotionalien
betrachtete, spiter die Treppen hinablief und das dufiere Erscheinungsbild der Pagode
betrachtete, das weite, geschwungene Dach, den gepflegten Garten mit unterschiedli-
chen Darstellungen Buddhas, beeindruckte mich die visuelle Sichtbarkeit der buddhis-

- am 13.02.2026, 20:12:51. @


https://doi.org/10.14361/9783839476239-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

5 Bedenke die Quelle, aus der du trinkst - Ankommen als Prozess

tischen Prisenz im Berliner Stadtbild (Mattes et al. 2019: 304—305). Die Entwicklung der
buddhistischen Gemeinde zeichnet einen Prozess der graduellen Verortung nach, der
mit dem Gefiihl eines Angenommen-Seins begann, auf implizitem Wissen basierte, sich
itber Umgangsformen und gemeinsame Titigkeiten formte und sich in einer affektiven
Resonanzsphire entfaltete.

Ich mochte an das eingangs erwihnte Sprichwort erinnern, um die Gedanken der
beiden Abschnitte zu den zerrissenen Zugehérigkeiten zusammenzufassen. Der Spruch
»Bedenke die Quelle, aus der du trinkst« veranschaulichte zuallererst eine dynamische
Interaktion. In verschiedenen Lebenserzihlungen begegnete mir das Sprichwort »uéng
nutde nhé ngudn«®, wenn wir die Ankunfiszeit in Deutschland thematisierten. Spiter
nutzte ich es in Gesprichen, um mich nach der subjektiven Empfindung zu erkundi-
gen, die dieses ausloste. Die Bedeutung des Sprichworts erlernten meine Gesprachspart-
ner:innen in jungen Jahren zuhause oder in der Schule als »richtige und grof3e Dankbar-
keit«, so cd Tuyét (547., w).> Sie erklirte das mit dem Begriff hoi hudng (ibersetzt: Wid-
mung); Dankbarkeit l6se in ihr den Impuls aus zu handeln, sich den Vorfahren dankbar
gegeniiber zu erweisen.

Zu Beginn zitierte ich cht Thanh (45 J., m), der den Spruch und damit die Dynamik
seiner zerrissenen und sich neuformierenden Zugehorigkeit reflektierte. Er sagte: »Du
musst wissen, woher dein Vater, deine GrofSmutter kommt. Ja, und die Cap Anamur, die
gab uns das zweite Leben.« Die Quelle der Dankbarkeit, so ziehe ich aus seinen Wor-
ten, orientierte chi Thanh zu seinen familidren Wurzeln in Vietnam. Das ermdglichte
eine temporale und genealogische Kontinuitit (vertikal). Sein Verweis auf die Cap Ana-
mur bezog sich auf eine gemeinschaftsstiftende Erfahrung seiner Generation (horizon-
tal). Mit dem Sprachbild bezog er Gerettete sowie Helfende ein. Das Sprichwort wandel-
te sich also semantisch im Kontext der Flucht. »Bedenke die Quelle, aus der du trinkst«
kontrastierte eine erlebte Zerrissenheit mit einer gefithlten Verbundenheit. Damit wird
deutlich, wie wichtig Resonanzbeziehungen fiir eine langfristige Beheimatung sind.

5.2.3 Umkampfte Zugehdrigkeiten nach der Wende

Neuverortungs- und Beheimatungsprozesse, das zeigte ich bereits, sind affektiv grun-
diert. Sie werden aber nicht immer von physischer Bewegung angestofien. Wie in Kapitel
4 klar wurde, stofden auch briichig werdende Infrastrukturen die Aushandlung von Zu-
gehorigkeiten an, ohne dass man einen Fufd vor den anderen setzt. In diesem Abschnitt
geht es abschlieflend um gefiihlte Positionierungen, die mit dem kraftvollen Aufeinan-
dertreffen differenter vietnamesischer Lebenswelten nach dem Berliner Mauerfallam 9.

35 Ich iibersetze den Spruch woértlich mit den Substantiven Trinken, Wasser, Gedenken, Quelle. Die
Autor:innen Thi Bich Thu Ngo und Martin Grof3heim bestétigen diese Relation zur Dankbarkeit
und iibersetzen »Wenn man Wasser trinkt, soll man an die Quelle denken« (2011: 149).

36 Erginzend méchte ich die Auslegung des Spruchs von ¢6 Tuyét anfiihren, in welcher Dankbarkeit
als relationale Handlung akzentuiert wird: »Wir sind unseren Eltern dankbar, weil sie uns als Baby
Tag und Nacht versorgten, damit wir wachsen konnten. Wenn wir das Wasser trinken, denken wir
an die Menschen, die uns einen Brunnen gruben, um uns das saubere frische Trinkwasser zu er-
moglichen. Wenn wir Reis essen, denken wir daran, wie viele SchweifRtropfen die Bauern auf dem
Feld gelassen haben, damit die einzelnen Reiskorner unsere Reisschale erreichen.« Juni 2019)

- am 13.02.2026, 20:12:51. @

175


https://doi.org/10.14361/9783839476239-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

176

Edda Willamowski: Zerrissene Zugehdrigkeiten

November 1989 entstanden. Wie erlebten meine Gesprichspartner:innen diese Zeit? Und
was bedeuteten Zugehorigkeiten nach der Wende fiir sie? Sind sie umkampft?*

Die Entwicklung unabhingiger vietnamesischer Gemeinschaften in Berlin beruht
auf differenten Migrationswegen und Ankunftsumstinden, denn meine Gesprichspart-
ner:innen fliichteten aus einem Land, das zeitgleich Vertragsarbeiter:innen in die DDR
entsandte. Bis 1990 dominierten die Erfahrungen der Flucht aus dem vornehmlich stdli-
chen Vietnam in die BRD sowie die vertraglich vereinbarte Arbeitsmigration vorwiegend
aus Nordvietnam in die DDR (Ha 2020; Su 2022). Damit einher gingen unterschied-
liche Aspirationen, Chancen, Riickkehr- und Bleibemdglichkeiten. Somit ist anzuneh-
men, dass die Lebensrealititen sich bereits in Vietnam stark unterschieden. Nach dem
Berliner Mauerfall lebten rund 2.500 Personen, die aus Vietnam gefliichtet waren, in
West-Berlin. Dem gegeniiber standen Personen, die aus der SRV in den deutschen Bru-
derstaat entsandt worden waren oder die nach dem Zusammenbruch des Ostblocks in
das geeinte Deutschland weiterreisten.

Trotz dieser Komplexitit herrschte in der deutschen Offentlichkeit lange das Bild
einer homogenen vietnamesischen Gemeinschaft vor. Dieser Fakt spiegelt schlicht die
Tatsache, dass dieser Bevolkerungsgruppe lange keine Aufmerksambkeit geschenkt wur-
de (D. T. Nguyen 2020: 406). Der Eindruck einer durch den Kalten Krieg tief gespaltenen
Gemeinschaft habe das Bild mittlerweile ersetzt. Chtd Minh (47]., m) kritisierte diese ver-
kiirzte Darstellung, denn »die schwarz-weif3-Darstellung ist zu einfach und zu absolut.
Die Communitys begegnen sich keineswegs nur mit gegenseitigem Hass.«

Esist also an der Zeit, hinter diese Schwarz-Weif3-Darstellung zu blicken. Nachfol-
gend werden ilter werdende Personen mit Fluchtgeschichte nach ihrer Wahrnehmung
gefragt. Ich beginne mit der Aussage von bac Ding (64 J., m), der den Mauerfall mit Er-
staunen kommentierte: »Ich konnte nicht glauben, dass der Ostblock, von dem immer
so eine Gefahr ausging, einfach so implodierte.« Von ¢6 Lan (46 J., w) horte ich, dass ihr
gar nicht bewusst war, »wie viele Vietnamesen auf der anderen Seite der Mauer waren«.
Von einem anderen Gefiihl erzihlte mir chd Thanh (45 J., m), denn mit dem Mauerfall
begann eine »wirkliche Hoffnung, dass auch Vietnam den Zeitgeist annehmen wird«.
Unter den ilteren Personen beobachtete er eine »Sehnsucht, dass man vielleicht eines
Tages die Moglichkeit hat, vielleicht die letzten Lebensjahre in Vietnam zu verbringen.
Die Chance war greifbar nah.«

Mit Erstaunen, Hoffnung und Sehnsucht leitete der Mauerfall eine Zeit der Umbrii-
che ein: Viele ehemalige Gefliichtete zogen in den Westen der Bundesrepublik oder in
ein Drittland, um nach langer Zeit mit der Familie zusammenzukommen, die nach der
Flucht ananderen Orten einen Aufenthalt bekommen hatten. Andere mussten West-Ber-
lin verlassen, weil Arbeitsplitze im Produktionssektor durch die Verlagerung der Indus-

37  Ichgebehierdie Perspektive derin Berlin lebenden Gefliichteten wieder. Diese Situation, so wurde
mir erklart, unterscheide sich aufgrund der geografischen Gegebenheiten der ehemals geteilten
Stadt. Das beforderte eine distinkte Gemeinschaftsentwicklung, die sich nicht mit der Situationim
z.B. Ruhrgebiet, Hannover oder in westdeutschen Dérfern vergleichen lasst. In dem Aufsatz Um-
kampfte Gefiihle und diverse Zugehirigkeiten in vietnamesischen Carescapes Berlin (Ta et al. 2021) set-
zen wir uns damit auseinander, wie die unterschiedlichen Migrations- und Ankunftsbedingungen
Begegnungen und Kooperationen in der heutigen psychosozialen Versorgungslandschaft durch-
dringen.

- am 13.02.2026, 20:12:51. @


https://doi.org/10.14361/9783839476239-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

5 Bedenke die Quelle, aus der du trinkst - Ankommen als Prozess

trie an andere Standorte wegfielen. Die in den 1980er Jahren in West-Berlin gewachse-
ne Struktur des vietnamesischen Lebens verinderte sich. Diese Erfahrungen ereigneten
sich parallel zu den gewaltigen Verdnderungen im Ostteil der Stadt. Dort standen viet-
namesische Vertragsarbeiter:innen von einem auf den anderen Tag vor der Wahl, sich
ohne Arbeit und Aufenthaltsgenehmigung durch »undurchsichtige Regelsysteme« und
»die Fallstricke der freien Marktwirtschaft« (von Poser, Lanca & Heyken 2017: 266) na-
vigieren zu miissen oder aber entgegen der eigenen, der staatlichen und der familiiren
Erwartungen zuriick nach Vietnam zu kehren (vgl. Weiss 2005; Ha 2020).

Diese Momentaufnahme zeichnet eine Dimension gefithlter Reibungen nach der
Wende. Eine weitere Unterscheidung bestand darin, dass die Ankunftsumstinde und
Entfaltungsmoglichkeiten fir Kontingentgefliichtete bzw. ehemalige Vertragsarbei-
ter:innen, die iiber eine sogenannte zweite Migration in das wiedervereinte Deutschland
kamen, differente Lebensrealititen beforderten. Wihrend viele meiner Gesprichspart-
ner:innen die Moglichkeit wahrnahmen, eine Schul- oder Ausbildung zu absolvieren
und zum Zeitpunkt des Mauerfalls in Beschiftigungsverhiltnissen standen, verloren die
ehemaligen Vertragsarbeiter:innen durch die Kiindigung ihrer Vertrige in der DDR ihre
Existenzgrundlage. Viele von ihnen machten oder mussten sich selbststindig machen,
um in der BRD bleiben zu diirfen (H. Nguyen 2023). Auch unterschied sich die demo-
grafische Struktur, denn die Moglichkeit zur Vertragsarbeit war an das Lebensalter,
korperliche Fitness und (besonders am Anfang) politische Einstellung gekniipft. Die
Flucht hatte keine Altersgrenze. Neben der dkonomischen und rechtlichen Prekaritit
schrinkte eine Sprachbarriere die praktischen Handlungsmoglichkeiten ehemaliger
Vertragsarbeiter:innen ein, was das Zurechtfinden in deutschen Strukturen nachhaltig
erschwerte.®®

Wie formten diese Unterschiede nun die Selbst- und Fremdwahrnehmung und das
Miteinander? Einerseits horte ich, dass die gesellschaftliche bzw. familiire Orientierung
bzw. die Erwartungen an Beziehungen sich zwischen ehemaligen Vertragsarbeiter:in-
nen und ehemaligen Gefliichteten unterschied. Das wurde auf eine unterschiedliche Al-
tersstruktur der Gemeinschaften zuriickgefithrt. Andererseits horte ich von einem Ba-
byboom nach der Wende. Das erklirte c6 Tuyét (51].,w) damit, dass mehr minnliche Ge-
fliichtete in West-Berlin lebten. Dem stand ein Gros an weiblichen Vertragsarbeiter:in-
nen in Ost-Berlin gegeniiber (vgl. von Poser & Willamowski 2020: 618).

Welche Begegnungsorte gab es? Einige Gesprichspartner:innen erzihlten mir, dass
sie den Osten Berlins und auch die Wohnheime vietnamesischer Vertragsarbeiter:innen

38 Dieser Unterschied ist auf die differenten Ankunfts- und Bleibeperspektiven zuriickzufithren:
Wahrend die Vertragsarbeiter:innen laut dem Abkommen der DDR und SRV nur tempordr in der
DDR arbeiten sollten und lediglich funktionalen Sprachunterricht erhielten, stellte sich die Regie-
rung der BRD auf eine dauerhafte Verortung der Gefliichteten ein, weil eine Rickkehr aufgrund
einer befiirchteten politischen Verfolgung ausgeschlossen wurde. Diese langfristige Perspektive
ging mit u.a. finanziertem Sprachunterricht einher. Allerdings muss beriicksichtigt werden, dass
die westdeutschen Ankunftsprivilegien im Verlauf der 1980er Jahren reduziert wurden. Die den-
noch differenten Ausgangssituationen dufern sich bis heute in unterschiedlichen Sprachkompe-
tenzen, im Beschiftigungsverhaltnis (Anstellung in deutschen Unternehmen vs. Selbststandig-
keit) und damit verbunden in eingeschrinkten Partizipationsmoglichkeiten in der Mehrheitsge-
sellschaft (vgl. Su 2017).

- am 13.02.2026, 20:12:51. @

177


https://doi.org/10.14361/9783839476239-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

178

Edda Willamowski: Zerrissene Zugehdrigkeiten

sogar vor dem Mauerfall aus Neugier besucht hatten, wieder andere wusssten nichts
iiber diese und fuhren stattdessen nach der Wende z.B. zum Alexanderplatz, um auf
den Fernsehturm zu gehen. Sie erinnerten sich dann an ein merkwiirdiges Gefthl, sich
»durch eine farblose Stadt« zu bewegen. Andere meiden den ehemaligen Ostteil der
Stadt bis heute. Treffpunkte waren aber auch etablierte Anlaufstellen in West-Berlin
wie die katholische oder buddhistische Gemeinde, das Vietnam-Haus oder das Sozio-
kulturelle Zentrum. Unterstiitzt wurde dieser Kontakt vom Berliner Senat. Daneben
existierten auch private Kontakte. Einige meiner Gesprichspartner:innen fithlten sich
an ihre eigene Ankunft in Deutschland erinnert und halfen so, wie ihnen selbst in der
Anfangsphase geholfen wurde.* Damit stellten meine Gesprichspartner:innen auch
ihre nach der Ankunft erarbeiteten Kompetenzen unter Beweis, indem sie zwischen
Vietnames:innen und deutschen Institutionen vermittelten.

Zu der anfinglichen Euphorie meiner Gesprichspartner:innen, dass die asylbean-
tragenden Personen sich, wie sie damals, nun auch von Vietnam abwenden wiirden, ge-
sellte sich nach und nach Resignation. Zwar gab es viele ehemalige Vertragsarbeiter:in-
nen, die nach der Wiedervereinigung 1990 in Deutschland bleiben wollten, aber sie bra-
chen die Bindungen nach Vietnam nicht ab, sondern sie wollten weiterhin ihre Familien
besuchen. Das war Personen, die Vietnam illegal verlassen hatten, nicht oder nur mit
Einschrinkungen méglich.*® Die stille Hoffnung, dass das Einparteiensystem in Viet-
nam wie andere sozialistisch regierte Linder in dieser Zeit zusammenbrechen und eine
Riickkehr nach Vietnam auch fiir die als »Vaterlandsverriter:innen« stigmatisierten Ge-
fliichteten moglich werden witrde, wurde enttiuscht. Andere fithlten sich in ihrer Hilfs-
bereitschaft ausgenutzt. Diese Enttduschung begriindete bic Trang (78 J., w) mit einer
Sehnsucht: »Vietnamesen im Osten konnen ihre Eltern, die Heimat besuchen. Die Leute
im Westen nicht. Deswegen bleiben die Leute unter sich.«

Ins Bewusstsein riickte die Einsicht, dass die Sozialisationsumstinde und Werte sich
unterschieden (vgl. D. T Nguyen 2017; Su 2022). Bc Diing nannte mir ein personliches
Beispiel: Seine Kinder brachten nach einer Messe zwei junge Personen mit nach Hause,
die ihre Arbeit verloren hatten und nun versuchen wollten, in Deutschland zu bleiben.
Da sie nur wenige Deutschkenntnisse hatten, half bic Ding ihnen beim Ausfiillen ei-
niger Formulare. Aber er war die ganze Zeit misstrauisch und befiirchtete, es konnten
Mitarbeiter:innen der vietnamesischen Botschaft sein. Wahrend er ihnen half, hatte er
Angst um seine in Vietnam verbliebene Familie. Seine Angst reflektierte er im Gesprich
mit seinen Erinnerungen: Fiir in der SRV und DDR sozialisierte Personen war die An-
rede als »Genoss:in« (ddng chi) schlichtweg Normalitit. Bei bc Diing loste diese Anrede
aber starkes Unbehagen aus, denn die Wortwahl konfrontierte ihn mit schmerzenden

39  Dieses Verpflichtungsgefiihl beschreibt Su in ihrer Monografie (iber die Transformation des eth-
nischen Nationalismus vietnamesischer Migrant:innen in Berlin als »commitment to the German
nation-state« (2022: 9). Davon unterscheidet sie einen den Gefliichteten unterstellten Wunsch,
dass der Kommunismus in Vietnam zusammenbrechen wiirde.

40 Neben Schikanen am Flughafen oder Aufforderungen, sich bei einem Besuch in Vietnam taglich
bei der Polizeibeh6rde melden zu miissen, gab es Berichte iiber verweigerte Einreisen sowie pro-
blemlose und regelméRige Besuche der Familie. Die Spannweite gemachter Erfahrungen in Viet-
nam nach der Flucht ist also immens.

- am 13.02.2026, 20:12:51. @


https://doi.org/10.14361/9783839476239-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

5 Bedenke die Quelle, aus der du trinkst - Ankommen als Prozess

Erinnerungen an sein Leben nach der Machtiibernahme und dem, was er in Kauf neh-
men musste, um diesem zu entkommen. Das forderte ihn emotional heraus. Sprachli-
che Unterschiede zwischen dem nord- und siidvietnamesischen Dialekt zementierte er
als Bruchlinie einer umkimpften Zugehorigkeit, die wieder deutlicher in seinen Alltag
riickte. Interessant war aber, dass er beide Dialekte sprach:

Ich hére, wer aus dem Norden und wer aus dem Siiden kommt. Auch manche Verhal-
tensweisen sind anders. Im Norden sind die Wérter oftmals doppeldeutig, man muss
sich immer fragen, was genau gemeint ist. Im Siiden spricht und meint man das Ge-
sagte direkter. (September 2016)

Bac Ding formulierte Unsicherheiten, nutzte diese aber auch im Sinn eines Code-Swit-
ching aus. Auch in der Wahrnehmung c¢6 Tuyéts (52 ]., w) traten Unsicherheiten hervor.
Sie sagte, dass »die Nordvietnamesen nicht so offen aus dem Bauch heraus sprechenc
und erklarte sich das mitihren Erfahrungen in Vietnam nach der Machtiibernahme, wes-
wegen sie »vorsichtiger« sprechen wiirden. Diese von eigenen Erfahrungen wachgerufe-
nen Nuancen des Aufeinandertreffens blieben unbenannt, sie schwangen aber zwischen
den Zeilen und deuteten auf einen im Schweigen stattfindenden Aushandlungsprozess.
Dass beide Personen regionale mit politischer Zugehorigkeit gleichsetzten, ist ein Aus-
druckihrer gefiihlten Differenz (vgl. Su2022). Und diese beruhte nicht nur aufkonkreten
Unterschieden, sondern wesentlich auf ihrer verkorperten Vergangenheit.

In einem Gesprich 2016 sagte co Linh (48 ., w), dass »sie lernen miissen, hier zu le-
ben«. Sie bewertete die Gemeinschaften in Ost-Berlin als verschlossen, verallgemeinerte
also und erklirte, dass ehemalige Vertragsarbeiter:innen weniger mit der Ankunftsge-
sellschaft verbunden seien. Diese von ¢6 Linh angedeutete Distanz fithrte bic Huy auf
einen Statusunterschied zuriick, »vergleichbar mit dem Status der westdeutschen ge-
geniiber der ostdeutschen Bevolkerung«. Die beiden Positionen betonten einen Unter-
schied zu den »anderen« Vietnames:innen, wihrend sie die eigene Zugehdorigkeit zu der
Mehrheitsgesellschaft iiber geteilte Werte akzentuierten.*

Die Aushandlung von Zugehorigkeiten ging mit Reibungen einher, es wurden Riick-
zugsorte gesucht und geschiitzt, aber es entstanden auch Dialoge, Freundschaften und
Ehen. Es gab Unterstiitzung bei Vereinsgriindungen im ehemaligen Ost-Berlin, damit
diese ihre eigenen Interessen vertreten konnten, wie das Erwirken einer dauerhaften
Bleibeperspektive nach der Wiedervereinigung. Ein sichtbares Beispiel gegenseiti-
ger Unterstittzung symbolisiert die Chuia Linh Thitu, eine Pagode der buddhistischen
Gemeinschaft im Stadtteil Spandau. Nach dem Mauerfall erhohte sich die Zahl der

41 Nach den Erkenntnissen von Pipo Bui (2017) reagierte das migrantische Herkunftsnarrativ der Ge-
fliichteten auf die homogenisierende und stigmatisierende Berichterstattung, die in den 1990er
Jahren die 6ffentliche Wahrnehmung von Personen mit vietnamesischen Migrationsbezligen do-
minierte. Die Abgrenzung der Gefliichteten durch ein positives Ankunftsnarrativ zielte darauf ab,
den eigenen Platz in der deutschen Cesellschaft zu festigen und sich vor generalisierenden eth-
nischen Stigmata vietnamesisch gelesener Personen als Angehdrige der »Zigarettenmafia« sowie
dem sich gewalttitig entladenden Rassismus in ostdeutschen Regionen zu schiitzen. Diese parti-
elle Maskierung, wie Bui sie herausarbeitet, wurde spater als »Unsichtbarkeit« kritisiert (vgl. Bui
2003).

- am 13.02.2026, 20:12:51. @

179


https://doi.org/10.14361/9783839476239-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

180

Edda Willamowski: Zerrissene Zugehdrigkeiten

Gliubigen und es wurden gréfiere Riumlichkeiten bendtigt. Die Gemeinde zog aus der
angemieteten Wohnung in eine gréfRere Immobilie und mit der wachsenden Gemeinde
erhohte sich die Zahl der Spenden, was u.a. den Bau der grofien Gebetshallte erméglich-
te. Seit 2012 belegt diese die dauerhafte Verortung der vietnamesischen buddhistischen
Gemeinde in Spandau (vgl. Mattes et al. 2019: 304—305).

Dennoch ist es wichtig, zwischen Ko-Existenz und einem Zusammengehdorigkeits-
gefithl zu unterscheiden. Das vietnamesische Berlin besteht aus distinkten, aber mit-
einander verbundenen Lebenswelten, in der Zugehdorigkeiten fortwirkend ausgehandelt
werden. Einmal ldsst sich das strukturell herleiten, denn die Anstellung in vorwiegend
deutschen Unternehmen bef6rdert einen anderen Lebensrhythmus als die dkonomische
Selbststindigkeit. »Vereint wurden sie durch den Glaubenc, horte ich aus der buddhis-
tischen Gemeinde. Nur, wenn man aufgrund einer finanziellen und teilweise bis heute
rechtlichen Prekaritit* am Wochenende arbeiten muss, so erginze ich, begrenzt das die
Moglichkeiten des Aufeinandertreffens.

Eine andere Form der Differenz ging mit einem Symbol einher, das dominant mit
politischen Positionierungen verbunden ist, aber eben nicht nur: Die Flagge der SRV,
roter Grund mit gelbem Stern, rief bei meinen Gesprichspartner:innen die Vergangen-
heit wach. Mal horte ich in Gesprichen den emotional konnotierten Begriff der »Blut-
Flaggex, der sich auf die rote Grundierung der aktuellen Flagge bezog. Mal horte ich die
aktualisierte Erinnerung, dass »wir nur wegen der Flagge wegmussten«. Die rotgrun-
dierte Flagge weckte also verkérperte Erinnerungen an erlebte Exklusion und Verluste.
Mal horte ich auch nur den Hinweis »Das ist nicht unsere Flagge«, was einer erneuten
Legitimation und umkimpften Anerkennung ihrer Flucht gleichkam. Das deutet auf ein
wirkmachtiges Kriterium umkampfter Zugehdorigkeiten, wenn diese das Denken, Han-
deln und Fithlen durchdringen. Wie genau, arbeite ich in Teil III intensiv heraus.

Hingegen bewerteten viele Gesprichspartner:innen die Flagge der ehemaligen
Republik Vietnam, gelber Grund mit drei roten Streifen, als ein Zeichen der Freiheit,
weil sie diese in Deutschland zeigen durften — undenkbar in Vietnam. Fiir sie war es
ein Symbol des geeinten Vietnams* sowie ihrer Zugehérigkeit zu einer transnationalen
Diaspora. Nur, auch innerhalb der Erfahrungsgemeinschaft bestehen Reibungen, denn
diese Flagge beforderte fiir Personen, die ihre Verbindungen nach Vietnam aufrecht-
erhalten wollten, ein Politikum: Wurden sie mit der gelbgrundierten Flagge fotografiert,
z.B. bei Neujahrsfesten, konnte das ihre Wiedereinreise nach Vietnam erschweren und
schlimmstenfalls bedeuten, dass die Familie deswegen Repressalien zu spiiren bekime.
Die Flagge ist bis heute ein Streitpunkt, ruft politisch grundierte Emotionen hervor und

42  DieBleiberechtsregelung ehemaliger Vertragsarbeiter:innen war bis 1997 ungeklart. Die SRV wei-
gerte sich nach der deutschen Wiedervereinigung, seine Staatsbiirger:innen wiederaufzuneh-
men, zugleich war die Riickkehrperspektive aufgrund schwieriger Lebensumstinde in Vietnam
nicht attraktiv. Bis 1997 standen sie unter dem »Druck, sich unter schwierigsten Bedingungen
selbststindig zu machen« (Weiss 2017: 114). Nicht selten bestand diese Prekaritit viele weitere
Jahre fort, denn das Bleiberecht war an eine eigenstandige finanzielle Absicherung gebunden und
lieR sich oft nur unter 6konomischer Selbstausbeutung erreichen.

43 Diedreiroten Streifen auf gelbem Grund reprasentierten Nord-, Zentral- und Stidvietnam, sie exis-
tierte vor der Griindung der unterschiedlichen vietnamesischen Staaten, so erklarten es mir ver-
schiedene Gesprachspartner:innen.

- am 13.02.2026, 20:12:51. @


https://doi.org/10.14361/9783839476239-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

5 Bedenke die Quelle, aus der du trinkst - Ankommen als Prozess

provoziert Spannungen. Chit Minh (47 J., m) erklirte, dass »die Erzihlungen der jewei-
ligen Geschichte anders sind«. Umkimpfte Zugehorigkeiten, so entnahm ich es den
Aussagen, beruhten also auch darauf, dass diese Erzihlungen einander ausschlossen.
Seitens jiingerer, in Deutschland geborener Personen hérte ich, dass sie Verstindnis fiir
ihre Eltern haben. Zwar sagten sie, dass es ihnen bewusst sei, dass diese Flagge seit 40
Jahren nicht mehr zu Vietnam gehére, aber »deswegen muss ich die rote Flagge ja nicht
mogen, erklirte Bao (22 ]., m). Er verhielt sich also loyal zu seinen Eltern.

Aufdie Frage der Flagge angesprochen, antwortete cht Thanh weniger mit einer poli-
tischen als vielmehr einer riumlich-sozialen Verortung: »Wenn sie die gelbe Flagge nicht
wollen, warum gehen sie nicht nach Vietnam? Weil sie nicht wollen. Die wissen ganz ge-
nau, da koénnen sie nicht diese Freiheit leben, die sie von hier kennen.« Fiir ihn symbo-
lisiere die Flagge daher eine Frage der Anerkennung der gegenwirtigen Lebensrealitit.
Fir beide Flaggen, so sagte er, waren Briider, Viter, S6hne gestorben. Das zu akzeptieren
und anzuerkennen, ist in Vietnam nicht moéglich, in Deutschland hingegen schon. Die
Frage erweiterte er also dariiber, welche Zugehérigkeit umkimpft wird und wo.*

Dennoch kritisierte cht Thanh (45 J., m) zurecht, dass »die Medien eine Grenze auf-
bauen. Das ist einfach Quatsch«. Denn diese Grenze iibersieht komplexe Aushandlungs-
prozesse.* Was er damit meinte, lernte ich, als ich im April 2017 die Pfadfindergruppe in
Berlin-Hermsdorf besuchte. Dort fragte ich chd Hung (45 J., m) nach der Bedeutung des
Begriiflungsrituals, das sich auf drei Flaggen richtete; neben der deutschen und der in-
ternationalen Pfadfinderflagge (griiner Grund mit roter Lilie) hing die Gelbe mit den drei
roten Streifen. Zu jeder Flagge wurde die dazugehérende Hymne gesungen. Er erklirte
mir:

Fiir uns gilt immer noch diese alte Hymne, die Flagge. Fiir mich persénlich nicht wirk-
lich, weil dadurch hat man auch diesen Graben, Nord, Siid, die Ideologie dahinter.
Das ist, finde ich, schade. Aber manchmal habe ich den selber noch. Ich versuche, mir
das bewusst zu machen, um das zu Gberwinden. Meine Eltern haben das weiterge-

44  Die Aussage chi Thanhs beziehe ich auf den Erinnerungsdiskurs der SRV, denn dort werden die
Erfahrungen und Erinnerungen an das ehemalige Stidvietnam politisch ausgeblendet. Ein Geden-
ken an diese in Vietnam beschwiegene Vergangenheit ist daher nur aufierhalb Vietnams moglich
(vgl. Q. T. Tran 2012; N. H. C. Nguyen 2013; V. T. Nguyen 2016).

45  ChaThanh engagierte sich etwa fiir das Zusammenkommen zweier vietnamesischer katholischer
Cemeinden; die eine griindete sich im ehemaligen Westbezirk Wedding, die andere im ehemali-
gen Ostbezirk Prenzlauer Berg. Seit einigen Jahren feiern diese Gemeinden ihre Messen und Fest-
tage zusammen, es gibt also regelmafige Interaktionen. Aber chi Thanh sagte bezogen auf eine
Annidherung der Gemeindemitglieder auch, »es ist noch viel zu tun«. Jedoch muss diese Annéhe-
rung im Rahmen einer komplexeren Aushandlung von Zugehorigkeit betrachtet werden, da ge-
genwartig viele Personen in die katholische Gemeinde eintraten, die seit den 2010ern aus Vietnam
nach Deutschland migrierten. Ihre Migrationsumstande und gegenwartigen Lebensumstande un-
terscheiden sich von den in diesem Kapitel diskutierten Migrationen der1980er Jahre und bediir-
fen einer dezidierten Auseinandersetzung (Mai & Scheidecker 2020; Hoang et al. 2024). Festzu-
halten ist, dass die soziale Lebenswelt des vietnamesischen Berlins ein hochgradig dynamisches
und heterogenes Feld ist, dass von vergangenen und gegenwartigen Migrations- und Ankunftsbe-
dingungen sowie den Erfahrungen der in Berlin geborenen Generationen ausdifferenziert wird.

- am 13.02.2026, 20:12:51. @

181


https://doi.org/10.14361/9783839476239-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

182

Edda Willamowski: Zerrissene Zugehdrigkeiten

geben, weil sie so verbittert waren. Sie sind zweimal geflohen, das sind so viele von
uns. (April 2017)

Cht Hung nannte einen ambivalenten Bezug zu der Hymne und der Flagge. Zwar ver-
banden ihn beide Symbole mit der Gemeinschaft. Aber er nannte auch eine Schwierig-
keit, weil diese materialisierten Erinnerungen mit einer Ideologie verflochten war, die
fiir ihn nicht mehr galt. Auch er driickte Verstindnis fiir die Erfahrungen seiner Eltern
aus. Thn selbst stellte das aber zeitweise vor die Herausforderung, sich bewusst von ihren
Gefiihlen distanzieren zu miissen. Seine Reflexion beeindruckte mich. Zugleich verwies
seine intrapersonale Aushandlung auf eine weitere Dimension des Schweigens.

Neben diesen Beispielen der intrapersonalen Aushandlung erhielt ich regelmiRig
von einigen Gesprichspartner:innen Artikel und Berichte, die sich gegen die Politik in
Vietnam richten, auf Menschenrechtsverletzungen oder kriminelle Bandenstrukturen
mit vietnamesischen Beziigen aufmerksam machten. Damit akzentuierten sie die Gren-
zen einer Wertegemeinschaft. Fortwihrende affektive Anstrengungen umkimpfter Zu-
gehorigkeiten, das zeigen diese Beispiele, kniipften an eine verkérperte Erfahrungsdi-
mension, die sich symbolisch reaktivieren lisst. Bic Luin (68 J., m) beobachtete eine
Tendenz:

Nach dem Mauerfall misstrauten sie sich. Seit zehn Jahren ist es ruhiger geworden. Es
gibt keine direkte Konfrontation mehr. Man hat beiderseits akzeptiert, dass die Com-
munitys unterschiedliche Ziele und Absichten, vor allem aber, unterschiedliche Sozia-
lisationsbedingungen hatten. Vertrauen aufbauen ber das Zusammenarbeiten oder
Zusammenkommen ist sehr schwer. Das ist der gleiche Ost-West-Konflikt wie bei den
Deutschen auch. Manche haben immer noch eine Mauer im Kopf. Wir hoffen, aber es
dauert ein paar Generationen. (Juli 2017)

Seine Erklirung fiir wahrgenommene Zerrissenheit war eingingig, Menschen sind Kin-
der ihrer Zeit und die eigene Erfahrung beeinflusst die Wahrnehmung. Nach Jahren des
Krieges, der Unterdriickung, Armut und trennender Politik ist es eine fortlaufende Auf-
gabe, die Folgen dieser Vergangenheit im gegenwirtigen Miteinander zu reflektieren.

Ich ende mit einem Beispiel: In der affekt- und emotionsfokussierten Gruppenthera-
pie, die ich im Rahmen der interdiszipliniren Forschungsarbeit ethnografisch begleite-
te, fand ein Aufeinandertreffen unter einem anderen Ansatzpunkt statt. Es ging weniger
um die Vergangenheit und schon gar nicht um politische Positionierungen, sondern um
den Umgang mit gegenwartigen und vergangenen psychosozialen Belastungen, weil die
Teilnehmer:innen sich aus verschiedensten Griinden nicht zugehorig fihlten. Der we-
sentliche Unterschied bestand also darin, von einer Zuordnung und Kategorisierung zu-
riick zu einer individuellen Ebene zu kommen. Das erdffnete eine andere Gesprichsebe-
ne. Nach einer Zeit der Vertrauensbildung gab es eine Anniherung: Bic Diing (65 J., m)
erliuterte Gruppenteilnehmer:innen mit differenten vietnamesischen Sozialisationser-
fahrungen, wie er die »Wiedervereinigung 1975« erlebte. Aber er lief3 sich auch darauf
ein, ihm unbekannte Stressoren anzuerkennen wie etwa die Angst vor der Abschiebung
nach der Wiedervereinigung 1990.

- am 13.02.2026, 20:12:51. @


https://doi.org/10.14361/9783839476239-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

5 Bedenke die Quelle, aus der du trinkst - Ankommen als Prozess

Was also bedeuten umkimpfte Zugehorigkeiten nach der Wende? Es bedeutet,
dass Zugehorigkeiten im vietnamesischen Berlin komplexer und ambivalenter gedacht
werden miissen. Es bedeutet, dass die Zugehorigkeit zu Vietnam, zu Deutschland,
zu Ost- und West-Berlin und zu transnationalen Diasporen das Aufeinandertreffen
genauso begleiteten wie die Zugehorigkeit zu Nachbar:innen, auf anderen Wegen von
Vietnam nach Deutschland migrierten Personen, Glaubensbriidern und -schwestern.
Die Aushandlung dieser Zugehorigkeit findet also auf mikro- und makrorelationaler
Ebene statt.

Festhalten mochte ich, dass die Anerkennung dieser Komplexitit Teil der deutsch-
deutschen und vietnamesisch-vietnamesischen Geschichte ist. Die vorherrschende
Homogenisierung »nordvietnamesischer Vertragsarbeiter:innen« und »siidvietname-
sischer Boat People« beruht auf der Gleichsetzung regionaler und politischer Zugeho-
rigkeiten, kritisiert Su (2017, 2022). Die Herleitung einer »gespaltenen Community«
aus dem Kalten Krieg verengt den Blick fiir relevante Nuancierungen wie regional
gewachsene Strukturen, unterschiedliche Sprach- und Verhaltensweisen. Es ist nicht
von der Hand zu weisen, dass es distinkte Lebenswelten in Berlin gibt, sie fithren auf
unverarbeitete Erlebnisperspektiven zuriick (D. T. Nguyen 2017: 2020). Aber, und das ist
entscheidend, es gibt nicht nur zwei vietnamesische Gemeinschaften*®, sondern es be-
stehtein lebendiges und diverses Geflecht vietdeutscher Lebens- und Erfahrungswelten.
Diese werden einerseits von Migrations- und Ankunftsbedingungen beeinflusst, aber
andererseits von gemeinschaftlichen Interessen, Freundschaften und Zielen dynamisch
pluralisiert.

Ich schlief3e dieses Kapitel mit zwei Feststellungen: Erstens muss die Problemati-
sierung der umkampften Zugehorigkeiten als Resultat einer Geschichte anerkannt wer-
den, mit dessen Folgen auch die sogenannte deutsche Gesellschaft noch 30 Jahre nach
der Wiedervereinigung beschiftigt ist. Damit einher geht die wichtige Differenzierung,
dass es nicht »die Ostdeutschen« bzw. »die Nordvietnames:innen« und »die Westdeut-
schen«bzw. »die Stidvietnames:innen« geben kann, wenn wir eine Lebenswelt begreifen
wollen, die sich seit mehr als 30 Jahren aufgrund affektiver Resonanz- und Dissonanzbe-
ziehungen ausgestaltet und auch vorher nie homogen war. Anerkannt werden muss, dass
bereits vor dem Kalten Krieg und Kommunismus differente vietnamesische Lebens- und
Erfahrungswelten bestanden. Diesen Fakt handeln meine Gesprachspartner:innen in ei-
nem nach wie vor irritierenden gesellschaftspolitischen Rahmen aus. Auch darf nicht
vergessen werden, dass die Bundesregierung eben diese heterogenen Realititen nach
der Wende ausklammerte. Mein Eindruck ist, dass dieser fehlende Rahmen eine Auf-
arbeitung und gegenseitige Anerkennung differenter Erfahrungen und interner Diffe-
renzierungen erschwert. Diese miissen jedoch im Sinne einer kritischen Migrationsfor-
schung dringend sichtbar gemacht werden (Nieswand & Drotbohm 2014; Pfaff-Czarne-
cka 2012; vgl. D.T: Nguyen 2020; Ta et al. 2021). Vielmehr reproduziert dieser Fakt Af-
fektspiralen bis hin zu antiasiatischem Rassismus, denn Einzelpersonen mit vietname-
sischen Migrationsbeziigen fithlen sich nach meinem Eindruck nach wie vor dafir ver-

46  Um einen Einblick in die Lebensrealititen neuerer Migration von Vietnam nach Deutschland zu
erhalten, empfehle ich den Aufsatz Die Unterschitzten (Mai & Scheidecker 2020) sowie den Bericht
Die neue Zuwanderung aus Vietnam (Hoang et al. 2024).

- am 13.02.2026, 20:12:51. @


https://doi.org/10.14361/9783839476239-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

184

Edda Willamowski: Zerrissene Zugehdrigkeiten

antwortlich, beweisen zu miissen, dass sie dazugehéren.*” Damit werden vergangene
Belastungserfahrungen nicht verarbeitet, sondern kontinuiert. Sie bleiben wach.

Zweitens besteht eine Gemeinsambkeit in der Tatsache, dass alle eine vergleichba-
re, aber anders motivierte Entscheidung trafen: Sie leben heute in Deutschland und so-
mit auflerhalb Vietnams. Da der Dialog umkimpfter Zugehoérigkeiten einer ist, der in
Deutschland stattfindet, obliegt es der Verantwortung der pluralen postmigrantischen
Bevolkerung, sich diesem kritisch zuzuwenden. Nur so ist eine multidirektionale Ge-
schichtsaufarbeitung anzustreben, die personliche Erfahrungen hoher wertet als politi-
sche Indoktrinationen.

47  Diesem Eindruck gehe ich iiber das »verortete Schweigen«in Abschnitt 7.2 nach.

- am 13.02.2026, 20:12:51. @


https://doi.org/10.14361/9783839476239-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

