
 

 

Heldinnen und Helden der Religion:  
Märtyrer im englischen Drama der Frühneuzeit 

Monika Fludernik  

Im englischen Drama der Renaissance gibt es überraschenderweise nur sehr wenige 
Märtyrerdramen – überraschenderweise, weil die Glanzzeit des englischen Dramas 
der Frühneuzeit zwischen 1570 und 1630 bzw. 1820 (wenn man die Restaurations-
stücke und das sentimentale Drama mit einbezieht) nur knapp auf die englischen 
Religionskriege mit den zahlreichen Hinrichtungen von Protestanten und Katholi-
ken folgt. Es gibt also in der britischen Geschichte des 16. Jahrhunderts und wieder 
nach der Restauration im 17. Jahrhundert eine Vielzahl von Märtyrern für ihren 
Glauben, die in diversen Martyrologien gefeiert wurden. Auf der protestantischen 
Seite ist hier natürlich das Werk von John Foxe, Actes and Monuments (erste Ausga-
be 1563) einschlägig (auch bekannt unter dem Titel Foxe’s Book of Martyrs); auf ka-
tholischer Seite dominierten zunächst Einzel-Vitae und Schilderungen von Pro-
zessverfahren und Tod herausragender Glaubensverfechter. Allen voran muss hier 
Thomas Morus genannt werden, für den es eine ganze Reihe von Viten gibt,1 aber 
auch für Edmund Campion und Margaret Clitherow2 existieren solche Zeugnisse. 
Für die Restaurationsperiode, die zwar keine Hinrichtungen, dafür aber viele Tote 
durch Krankheit in den Gefängnissen produzierte (ein Schicksal, das auch verfolgte 
Katholiken der elisabethanischen Epoche ereilte), sind es eher Selbstzeugnisse wie 
John Bunyans Grace Abounding (1666),3 die das heldenhafte Leiden ultraprotestan-

                                                            
1  Die wichtigsten More-Biographien sind Ro. Ba.: The Life of Syr Thomas More Sometymes 

Lord Chancellour of England, hg. von Elsie Vaughan Hitchcock/Philip Edward Hallett, 
Oxford 1950 (EETS O. S. 222); Nicholas Harpsfield: The life and death of Syr Thomas 
More, knight, sometymes Lord high Chancellor of England, London 1963 [wr. ca. 1559] 
(EETS O. S. 186); William Roper: The Life of Sir Thomas More, in: George Sampson 
(Hg.): In The Utopia of Sir Thomas More: Ralph Robinson’s Translation with Roper’s Life 
of More and Some of his Letters, London 1910, S. 203–271; Thomas Stapleton: The Life 
and Illustrious Martyrdom of Sir Thomas More, übers. von Philip Edward Hallett, New 
York 1984. 

2  John Mush: Mr. John Mush’s Life of Margaret Clitherow, in: John Morris (Hg.): The 
Troubles of Our Catholic Forefathers Related by Themselves, Third Series, London 1877, 
S. 331–440. Von Edmund Campion ist keine zeitgenössische Vita bekannt, aber es ex-
istieren zwei wichtige hagiographische Biographien aus dem zwanzigsten Jahrhundert über 
ihn: Evelyn Waugh: Edmund Campion: A Life, London 1953, und James Walsh SJ: Spir-
itual Profiles of the Jesuit Saints and Beati: A Reflection on the Lives and Martyrdom of 
St. Edmund Campion, Robert Southwell and Companions, London 1974 (Spiritual Pro-
files of the Jesuit Saints and Beati).  

3  John Bunyan: Grace Abounding to the Chief of Sinners, London 1987 [London 1666]. 
Allgemein zum Schrifttum über die britischen Märtyrer und zur Ikonographie vgl. John R. 
Knott: Discourses of Martyrdom in English Literature, 1563–1694, Cambridge MA 1993; 
Brad S. Gregory: Salvation at Stake: Christian Martyrdom in Early Modern Europe, Cam-

https://doi.org/10.5771/9783956507120-61 - am 13.01.2026, 04:56:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507120-61
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


MONIKA FLUDERNIK 

 

62

tischer Geistlicher schildern. Es ist also überraschend, dass die eben erst historisch 
verlebte Erfahrung von Märtyrertum so selten auf der Bühne dargestellt wurde. Of-
fensichtlich war die Thematik zu brisant, und die Sorge, dass eine Glorifizierung 
der eben noch als Religions- und Staatsfeinde Hingerichteten einen Bürgerkrieg 
auslösen könnte, für diese Lakune verantwortlich. Trotzdem mag es verwundern, 
dass z. B. unter Mary kein Drama über Thomas Morus entstand, das sich ja gut für 
die Propaganda geeignet hätte.  

Diese Umstände müssen auch in den Kontext der Abschaffung des biblischen 
Dramas der Corpus Christi Plays gestellt werden. Wie Paul Whitfield White ein-
drucksvoll darlegt,4 gelang es in den 1570er Jahren, die Aufführungen in Norwich 
und York endgültig zu verbieten und zwar gegen den Widerstand der Städte und 
der Gilden. In Chester wurde die Bibelgeschichte protestantisch revidiert, und 
die protestantischen Lehren mit Vorreden und didaktischen Einschüben eines 
„Expositors“ versehen.5 Kritiker der britischen mystery plays stellten die Absurditä-
ten („absurdities“) der Dramen heraus und mokierten sich über deren „biblical 
inaccuracies and embellishments“ und „populist elements“.6 In York wurde die 
Darstellung von Gott auf der Bühne verboten.7 

Angesichts dieser generellen Vernachlässigung des Themas ‚Aufopferung für 
den Glauben‘ ist es umso bemerkenswerter, dass es doch einige wenige Dramen 
gibt, die den heldenhaften Märtyrertod auf die Bühne bringen. Im Folgenden 
nenne ich kurz die bekannten Stücke, welche sich mit religiösem Heldentum be-
fassen, und widme mich dann drei Dramen, die für Nicht-Anglisten wohl relativ 
unbekannt sein dürften. Mein Fokus wird auf der Darstellung des heroischen 
Verhaltens der Märtyrerfiguren liegen. Da jedoch nicht mit der Vertrautheit des 
Lesers mit dem Inhalt der Stücke gerechnet werden kann, muss ich auch einiges 
zur Handlung in den drei gewählten Dramen vorausschicken.  

1. Reflektionen auf Märtyrertum im englischen Drama 

Im Rahmen einer Würdigung des frühneuzeitlichen Bibeldramas diskutiert Paul 
Whitfield White den biblischen Samson als Märtyrerfigur für Israel und die Juden. 
1567 gab es eine Aufführung von The Story of Samson im Red Lion in Stepney im 

                                                                                                                                                
bridge MA 1999; sowie Anne Dillon: The Construction of Martyrdom in the English 
Catholic Community, 1535–1603, Aldershot 2002. 

4  Paul Whitfield White: Elizabethan Biblical Drama, in: Chanita Goodblatt/Eva von 
Contzen (Hg.): Enacting the Bible in Medieval and Early Modern Drama, Manchester 
2020, S. 135–154, hier S. 138. Vgl. auch bzgl. der Abschaffung der mystery plays Jane Hwang 
Degenhardt: Catholic Martyrdom in Dekker and Massinger’s The Virgin Martyr and the Ear-
ly Modern Threat of „Turning Turk“, in: English Literary History 73.1, 2006, S. 83–117. 

5  White: Elizabethan Biblical Drama (Anm. 4), S. 138.  
6  Ebd., S. 139. 
7  Ebd., S. 140. 

https://doi.org/10.5771/9783956507120-61 - am 13.01.2026, 04:56:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507120-61
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


HELDINNEN UND HELDEN DER RELIGION 

 

63 

Osten Londons.8 Trotz der Abschaffung der mystery plays wurden Darstellungen 
von Leben und Passion Jesu in mehreren Städten aufgeführt,9 wobei es auch eine 
große Zahl von Stücken gab, die nur eine Bibelepisode thematisieren, z. B. Abra-
ham and Isaac oder Susanna.10 Der Hagiograph John Foxe schrieb sogar ein Drama 
mit dem Titel Christus Triumphans, das u. a. die Geschichte des heiligen Paulus 
inszenierte.11 Obwohl White eine überraschend produktive Theater- und Auffüh-
rungspraxis für biblische Geschichten enthüllt,12 ist der Märtyrertod nicht Teil der 
Plots dieser Dramen. Dies gilt auch für das bekannteste biblische Stück, nämlich 
Thomas Lodges und Robert Greenes A Looking Glasse for London (1594), das u. a. 
die Geschichte von Jona erzählt.13 Die biblischen Stoffe starben schließlich zur Re-
gierungszeit von James I. aus, was mit dem Act to Restrain Abuses of Players (1606) zu 
tun haben könnte, wie White vermutet; dort werden biblische Themen auf der 
Bühne als „acts of profanity and irreligion“ bezeichnet.14 

Unter den bekannten Märtyrerdramen nimmt Shakespeares Henry VIII eine ku-
riose Rolle ein. Das Stück enthält die Figur des Thomas Morus, dessen Geschichte 
jedoch gerade nicht als die eines Märtyrers beschrieben wird. Die Handlung endet 
mit der Taufe von Elisabeth, die Ann Boleyn („Anne Bullen“ im Stück) dem König 
geboren hat, und mit Cranmers Vision ihrer zukünftigen Macht und Glorie (V, iv, 
14–74).15 Zu diesem Zeitpunkt ist More noch Lord Chancellor. Die Märtyrerfigur 
im Stück – soweit man sie als solche bezeichnen kann – wäre eher Wolsey, der vor 
seinem Tode Cromwell rät, seinem Glauben treu zu bleiben: „Then if thou fallest, 
O Cromwell / Thou fallest a blessed martyr“ (III, ii, 448–9)16 – ein virtuelles Sze-
nario, das im fünften Akt beinahe eintritt, als Cranmer verhaftet wird (V, ii, 121–
8).17 Allerdings begnadigt ihn der König kurz darauf (V, ii, 181–215).18 

Ein zweites Drama, das More zum zentralen Helden erhebt, ist Sir Thomas More. 
Das Stück wurde ursprünglich von Anthony Munday und Henry Chettle geschrie-
ben (ca. 1596–1602), aber später von Thomas Heywood, Thomas Dekker und Wil-
liam Shakespeare überarbeitet.19 Die Darstellung von Morus ist insofern irritierend, 

                                                            
8  Ebd., S. 135. 
9  Ebd., S. 140. 
10  Ebd., S. 142. 
11  Ebd., S. 144. 
12  Ebd., S. 147. 
13  Siehe Hannibal Hamlin: Staging Prophecy: A Looking Glasse for London and the Book of Jonah, 

in: Chanita Goodblatt/Eva von Contzen (Hg.): Enacting the Bible (Anm. 4), S. 175–191.  
14  White: Elizabethan Biblical Drama (Anm. 4), S. 150. 
15  William Shakespeare: King Henry VIII, in: Gordon McMullan (Hg.): The Arden Shake-

speare, Third Series, London 2002, hier S. 428–433. 
16  Ebd., S. 361. 
17  Ebd., S. 412. 
18  Ebd., S. 416–419. 
19  Anthony Munday: Sir Thomas More. A Play, bearbeitet von Henry Chettle, Thomas Dekker, 

Thomas Heywood und William Shakespeare, hg. von Vittorio Gabrieli/Giorgio Melchori, 
Manchester 1990. 

https://doi.org/10.5771/9783956507120-61 - am 13.01.2026, 04:56:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507120-61
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


MONIKA FLUDERNIK 

 

64

als der Plot seinen Katholizismus ausklammert und es im Stück keine Erklärungen 
dafür gibt, warum er seine Unterschrift verweigert und sich lieber hinrichten lässt. 
Aus diesem Grund wird es auch schwierig, dieses Werk als Märtyrerdrama einzu-
stufen. Obwohl Morus als vorbildhafter Politiker geschildert wird, dessen Unbe-
stechlichkeit und Geschick beim Auflösen eines Aufruhrs unterstrichen werden, 
lässt die mangelnde Motivation für seinen Ungehorsam gegenüber dem König ihn 
nicht so recht heldenhaft erscheinen. Zudem unterstreicht das Stück seine Vorliebe 
für Witze, sodass die potenziell tragische Note des Dramas konterkariert wird.  

Die drei Stücke, die ich näher betrachten will, sind einerseits zwei Dramen über 
römische Heilige. Thomas Dekker und Philip Massinger behandeln die heilige 
Dorothea aus Caesarea (Kappadokien), Märtyrerin unter dem römischen Kaiser 
Diokletian, die am 6. Februar 311 hingerichtet wurde (also eigentlich nach dem 
Rücktritt Diokletians). In der christlichen Ikonographie wird sie häufig mit einem 
Korb von Früchten dargestellt, da sie der Legende nach dem heidnischen Juristen 
Theophilus göttliche Blumen und Früchte sandte, woraufhin dieser sich zum 
Christentum bekehrte und ebenfalls den Märtyrertod erlitt. Dieser Stoff wird von 
Dekker und Massinger in The Virgin Martyr (1622) dramatisiert und nach der Res-
tauration von John Dryden in seinem Stück Tyrannick Love; or, The Royal Martyr 
(1669) für die Heilige Katharina von Alexandria adaptiert.20 

Das dritte Drama, William Rowleys A Shoemaker, A Gentleman (1618),21 wählt 
hingegen einen indigenen und nationalistisch aufgeladenen Stoff, nämlich die Ge-
schichte der Heiligen Winifred, verortet diese Ereignisse aber ebenfalls unter der 
Regentschaft von Diokletian. Diokletian, der mit Maximian gemeinsam regierte 
(daher der Verweis auf ‚Maximinus‘ in den Dramen),22 unterstützte Maximian in 
seinen Kriegen gegen die Alemannen (Alamanni) und okkupierte die Provinz 
Germania. Dieser Feldzug wurde notwendig, weil der Statthalter von England, 
Carausius, sich zum dritten Augustus aufschwingen wollte (288–293 n. Chr.) und 
von Gallien aus operierte. Carausius konnte 297 besiegt werden.23 Die große Chris-

                                                            
20  Thomas Dekker/Philip Massinger: The Virgin Martyr, in: Fredson Bowers (Hg.): The Dra-

matic Works of Thomas Dekker, Bd. 3, Cambridge 1958, S. 365–480, sowie John Dryden: 
Tyrannick Love; or, the Royal Martyr, in: Maximillian E. Novak (Hg.): The Works of John 
Dryden, Berkeley 1970 [London 1670]. Dieser Aufsatz basiert auf einem englischen Beitrag 
zur Bearbeitung biblischer Vorbilder im Renaissancedrama: „Early Modern Dramatic Mar-
tyrdom“, in: Chanita Goodblatt/Eva von Contzen (Hg.): Enacting the Bible (Anm. 4), 
S. 192–210. 

21  William Rowley: A Shoemaker, A Gentleman, hg. von T. Darby, London 2002 [London 
1637]. 

22  Die dramatischen Texte, wie die Forschung diskutiert hat, ersetzen Maximianus durch Ma-
ximin(us). Vgl. Julia Gasper: The Sources of The Virgin Martyr, in: The Review of English 
Studies 42.165, 1991, S. 17–31 für Dryden, und David Nicol: A Shoemaker, A Gentleman: 
Dates, Sources and Influence, in: Notes and Queries 50.4, 2003, S. 441–443, sowie Gina M. 
DiSalvo: Saints’ Lives and Shoemakers’ Holidays: The Gentle Craft and the Wells Cord-
wainers’ Pageant of 1613, in: Early Theatre 19.2, 2016, S. 119–138 für Dekker/Massinger. 

23  Siehe Timothy D. Barnes: The New Empire of Diocletian and Constantine, Cambridge 
MA 11982 zu diesen Ereignissen. Ausführlicher in Pat Southern: The Roman Empire from 

https://doi.org/10.5771/9783956507120-61 - am 13.01.2026, 04:56:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507120-61
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


HELDINNEN UND HELDEN DER RELIGION 

 

65 

tenverfolgung unter Diokletian begann unter dem Einfluss von Galerius im Jahr 
302.24 Nach der Abdankung Diokletians und Maximians drei Jahre später regierten 
Constantius und Galerius, wobei die Kaisersöhne Maxentius und Konstantin 
übergangen wurden.25 William Rowleys A Shoemaker, A Gentleman verortet die Hei-
ligenlegende von Winifred und St. Hugh in den Kriegen gegen Carausius, der aber 
nicht namentlich genannt wird – im Stück sind es die Könige der Goten und der 
Vandalen, die bekriegt werden. Historisch ist diese Engführung mit der Diokletia-
nischen Christenverfolgung anachronistisch, da die heilige Winifred im siebten 
Jahrhundert lebte und erst im achten Jahrhundert verehrt wurde. Nach der Legen-
de unterstützte der Abt Beuno seine Nichte Winifred in ihren religiösen Zielen 
und erweckte sie von den Toten, nachdem sie ihr Verehrer, Caradog, enthauptet 
hatte, weil sie ihn nicht heiraten wollte. Eine Quelle entsprang dort, wo ihr Kopf 
landete, und Abt Beuno fügte Kopf und Körper zusammen. Caradog wurde von 
der Erde verschluckt, die Quelle begann Wunder zu wirken, während Winifred im 
Kloster lebte, bis sie auf Pilgerfahrt ging und selbst Äbtissin wurde.26 Ihr von Row-
ley beschriebenes Märtyrertum entspricht also nicht der Historie und auch nicht 
der Heiligenlegende, wie sie von Caxton veröffentlicht wurde. 

Die Geschichte, wie sie Rowley erzählt, geht auf eine Erfindung Thomas Delo-
neys zurück, der in seinem Roman The Gentle Craft (ca. 1597–1598) die Liebe von 
Hugh, Sohn des Königs von Powis (Walisien), zu Winifred, Tochter des Königs 
von Tegina (Flintshire), schildert.27 Da der Roman der Schuhmachergilde gewidmet 
ist, enthält er auch die Legende, dass die Schuhmacher die Knochen von St. Hugh 
als Embleme für ihre Werkzeuge adoptieren.  

2. Dorotheas Martyrium und Drydens Katharina 

Ich wende mich zuerst der Darstellung der Heiligen Dorothea bzw. Katharina in 
The Virgin Martyr und Tyrannick Love zu.  

Thomas Dekker und Philip Massinger konzipieren The Virgin Martyr als mora-
lisches Lehrstück, in dem das Gute und Böse klar voneinander abgehoben sind 
und diese Opposition auf mehreren Ebenen des Dramas erscheint. Das Drama 
konzentriert sich auf den Kampf zwischen Christentum und Heidentum, wobei 
Dorothea die Vertreterin der christlichen Religion, Theophilus und Sapritius (der 
Vater von Antoninus) die heidnischen Antagonisten sind. Darüber hinaus wird 
der Streit von Gut und Böse auch auf der Ebene der Diener von Dorothea ausge-

                                                                                                                                                
Severus to Constantine, London 22001, S. 216–220. Vgl. auch Anthony A. Barrett: Lives of 
the Caesars, Oxford 2008, S. 233–234. 

24  Southern: Roman Empire (Anm. 23), S. 258–270. 
25  Ebd., S. 226–230; sowie Barrett: Lives (Anm. 23), S. 231–232. 
26  Jacobus de Voragine: S. Winifred, in: George V. O’Neill (Hg.): The Golden Legend, übers. 

von William Caxton, Cambridge 1914 [London 1483], S. 139–143.  
27  Alex Davis: Renaissance Historical Fiction, Sidney u. a. 2011, S. 164–186. 

https://doi.org/10.5771/9783956507120-61 - am 13.01.2026, 04:56:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507120-61
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


MONIKA FLUDERNIK 

 

66

fochten: So agiert Angelo, der Engel in menschlicher Gestalt, auf der guten Seite 
und wird mit den zwei Bösewichten Hircius und Spungius kontrastiert. Dryden 
greift diese Strategie auf, indem er den Engel Amariel mit den bösen Geistern 
Nakar und Damilcar in Widerstreit bringt.  

Der Plot von The Virgin Martyr folgt der Legende. Antoninus, ein Kriegsheld, 
verliebt sich in die Christin Dorothea und verzichtet auf eine Heirat mit Diokleti-
ans Tochter Artemia. Die politischen Konsequenzen dieser Entscheidung resultie-
ren im Tod des Liebhabers, der – ebenso wie ein Sklave aus England („Brittaine“, 
IV, i, 151–2) –28 sich weigert, Dorothea zu vergewaltigen und nach seiner Konver-
tierung getötet wird. Theophilus, der emsige Verfolger der Christen, hat zwei Töch-
ter, die er unter Foltern dazu zwingt, ihren christlichen Glauben aufzugeben und 
Dorothea ebenfalls dazu zu bewegen. Dorothea gelingt es erwartungsgemäß in IV, 
ii, die zwei Töchter wieder zu bekehren, woraufhin ihr Vater sie in Rage tötet. Als 
Dorothea und Antoninus als Märtyrer sterben, bittet Dorothea Angelo, Theophi-
lus die himmlischen Früchte zu bringen, nach denen er sarkastisch gefragt hatte. 
Als er diese in IV, iii erhält, konvertiert er, befreit alle Christen aus den Gefängnis-
sen und stirbt seinerseits den Märtyrertod. Dorothea als Engel reicht ihm eine 
Krone, woraufhin auch Angelo und Theophilus’ Tochter als Engel erscheinen. Die 
zwei bösen Buben Hircius und Harpax werden als Teufel identifiziert und sinken 
in die Erde, d. h. in die Hölle hinunter.  

Das legendenhafte Geschehen wird in Drydens Stück zwar reproduziert, aber 
wesentlich psychologisiert und durch komplexere Handlungsschemata vertieft. 
Drydens Tyrannick Love muss auch vor dem Hintergrund der Gattung des heroic 
drama gelesen werden und ist im Kontext einer Welle von Märtyrerdramen in 
Frankreich zu betrachten. Darüber hinaus stellt sich anhand dieses bereits 1669 
aufgeführten und 1670 veröffentlichten Dramas die Frage nach Drydens Katholi-
zismus – er konvertierte erst 1687. 

Im Plot des Dramas ist die Konstellation einerseits komprimierter: Es ist der 
Tyrann Roms, Maximin, der sich in Katharina verliebt, sodass das Christentum 
der gefangenen Königin von Alexandria für Maximin einen typischen Konflikt 
des heroischen Dramas auslöst (Liebe vs. Pflicht). Andererseits elaboriert Dryden 
eine Vielzahl von zusätzlichen Intrigen und fügt dem Legendenstoff mehrere 
Personen hinzu. Zudem transferiert er das Geschehen von Alexandria nach Rom, 
sodass der Hof des Kaisers zum Schauplatz des Dramas wird. Neben Katharina 
und Maximin enthält das Stück noch die Figur von Maximins Ehefrau Berenice, 
die eigentlich Porphyrius, den Vorsteher der Prätorianischen Garde, liebt. Valeria, 
Maximins Tochter, die Porphyrius liebt und ihn heiraten soll, stellt sich trotz ih-
rer Enttäuschung über Porphyrius’ Desinteresse an ihr auf seine Seite. Daneben 
gibt es einen Offizier Placidius, der Katharina usurpatorisch die Krone anbietet 
und am Ende Maximin tötet, weil er Valeria nicht bekommen konnte. Neben 

                                                            
28  Dekker/Massinger: The Virgin Martyr (Anm. 20), S. 436. 

https://doi.org/10.5771/9783956507120-61 - am 13.01.2026, 04:56:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507120-61
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


HELDINNEN UND HELDEN DER RELIGION 

 

67 

Katharina taucht auch ihre Mutter Felicia auf, die Katharina opportunistisch zu 
einer Heirat mit Maximin rät. Schließlich sind noch die Figuren des heidnischen 
Philosophen Apollonius und des Magiers Nigrinus erwähnenswert. 

Im Gegensatz zur Heiligenlegende der Katharina von Alexandrien wird bei 
Dryden die dort zentrale theologisch-philosophische Debatte zwischen Katharina 
und den vom ‚Tyrannen‘ eingesetzten Gelehrten, aus welcher sie als Siegerin her-
vorgeht, stark verkürzt und auf eine eher wenig aussagekräftige Auseinanderset-
zung mit dem Priester Apollonius im zweiten Akt beschränkt. Dabei wird die 
moralische Struktur des Christentums gegenüber der Permissivität der römischen 
Religion herausgestellt. Dieser Aspekt suggeriert eine Kritik am Katholizismus 
bzw. den Stuarts (römisch entspricht hier der römisch-katholischen Kirche) und 
eine Bevorzugung des Protestantismus mit seinen strikten moralischen Grunds-
ätzen. Andererseits ist es eher unwahrscheinlich, dass Dryden die Stuarts mit 
dem Papsttum in Rom assoziieren hätte wollen (Rom als Sitz des Papstes). Im 
Plot fungiert der Kaiser als Heide und Verfolger des Christentums. Ein weiterer 
problematischer Intertext ergibt sich im Zusammenhang mit dem Leben Hein-
richs VIII. und der Verstoßung seiner Ehefrau Katharina von Aragon zugunsten 
Anne Boleyns. Dieses Plotelement ist im Plan Maximins, seine Gattin zu versto-
ßen und Katharina zu heiraten, als mögliche Anspielung relevant.  

 Was den historischen Kontext betrifft, so könnte Dryden sich an der Popularität 
des französischen Märtyrerdramas und seinen britischen Imitationen orientiert ha-
ben. Erwähnen kann man hier Pierre Corneilles Théodore, virge et martyre (1646), 
Thomas Medbournes St. Cecily; or, The Convert Twins (1669) oder die Bearbeitung 
von John Websters Appius and Virginia (1654) unter dem Titel The Roman Virgin 
(1669).29 Wie Novak zeigt, gab es in Frankreich zur selben Zeit mehrere Stücke 
über die Heilige Katharina, darunter eines von Puget de la Serre. Obwohl Dryden 
im Vorwort zum Drama in der veröffentlichten Fassung von 1670 behauptet, er 
hätte Georges de Scudérys Amour tyrannique (1639) nicht gekannt, ist dies laut No-
vak sehr unwahrscheinlich, da dieses Stück in Frankreich sehr berühmt war und 
mit Corneilles Le Cid (1636) in der Publikumsgunst in Konkurrenz lag.30 Tatsäch-
lich kann Novak auf mehrere Parallelen zwischen Tyrannick Love und L’Amour ty-
rannique hinweisen.  

Während Dekker und Massinger nicht auf eine konkrete politische Situation re-
agierten,31 kann man annehmen, dass Dryden das Stück als Kompliment für Ka-
tharina von Braganza (der Ehefrau von Karl II.) anlässlich ihrer Schwangerschaft 

                                                            
29  Maximillian E. Novak: Commentary and Notes, in: Novak (Hg.): The Works of Dryden 

(Anm. 20), S. 384–391. 
30  Ebd., S. 391. 
31  Aber vgl. Thomas J. Moretti: Via Media Theatricality and Religious Fantasy in Thomas 

Dekker and Philip Massinger’s The Virgin Martyr (1622), in: Renaissance Drama 42.2, 
2014, S. 243–270, der argumentiert, das Stück hätte religiöse Toleranz und Mäßigung im 
Kontext der Versuche Jakobs I., zwischen den religiösen Parteien eine Versöhnung herbei-
zuführen, dem Publikum schmackhaft machen wollen. 

https://doi.org/10.5771/9783956507120-61 - am 13.01.2026, 04:56:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507120-61
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


MONIKA FLUDERNIK 

 

68

schrieb.32 Drydens Drama war von sehr großem Erfolg gekrönt, was auch auf die 
Schauspieler zurückzuführen war, wie Novak darlegt: 

If Tyrannick Love had a startling initial success, it was because Maximin outdid Catiline 
and Cethegus in his defiance of religion and morality, because Berenice was even more 
strictly concerned with her gloire and virtue than earlier heroines had been, because 
Saint Catherine represented chastity endangered by a brutal lust, because Nell Gwyn 
spoke an amazing epilogue, because the scenic and operatic effects of the fourth act sur-
passed anything seen up to that time on the English stage, and because the play was 
written in rhyme by England’s poet laureate and foremost exponent of the rhymed he-
roic play.33 

Gattungspoetisch betrachtet, schreibt Dryden den Typus des heroischen Dramas 
fort, das er in England heimisch machte. Dies zeigt sich weniger an der Hauptfi-
gur der Heiligen Katharina, sondern in Kaiser Maximin, der ja auch die tyranni-
sche Liebe des Titels verkörpert. Er befindet sich im Widerstreit zwischen seiner 
Pflicht, die Christen zu töten, und seiner sexuellen Begierde. Da er jedoch nicht 
der (positive) Held ist, siegt bei ihm die (fleischliche) Lust über die Pflicht. Näher 
am Schema des heroischen Dramas sind jedoch die positiven Figuren des Stücks. 
Typisch für das heroische Drama ist, dass die Helden Pflichterfüllung als höchstes 
Ziel anstreben und auf die Realisierung ihrer Liebe verzichten. In Drydens Tyran-
nick Love wird jedoch die Treue gegenüber der Geliebten zur Pflicht und die Kar-
riere hintangestellt. Porphyrius weigert sich Valeria zu heiraten, da er Berenice 
liebt, auch wenn Berenice ihrem Ehemann treu bleibt und sie keine Chance auf 
Realisierung ihrer Liebe sehen. Gleicherweise gibt Antoninus seine politisch vor-
teilhafte Verehelichung mit der Diokletian-Tochter Artemia zugunsten seiner Lie-
be zu Katharina auf.  

Die Psychologisierung des Stückes betrifft besonders die Figur des Tyrannen, 
der nach seiner Zurückweisung durch Katharina von Hass, Wut und Grausamkeit 
befallen wird, als er seine Lust an ihr nicht stillen kann. Darüber hinaus analy-
siert Dryden die Hofintrigen, die durch mehrere Parallel-Konstellationen ge-
kennzeichnet sind. Antoninus und Porphyrius stellen zwei äquivalente helden-
hafte Verhaltensweisen dar, wobei die Loyalität zum Kaiser mit Liebestreue 
konkurriert. Während die Kaiserstochter Artemia in The Virgin Martyr eine unbe-
deutende Nebenrolle hat, spielt Valeria in Drydens Stück eine tragende Rolle. Zu-
nächst scheint sie sich, ihrem Vater ähnlich, für die Zurückweisung durch Porphy-
rius rächen zu wollen, der ihr erklärt, er liebe eine andere (Berenice). Doch als 
Berenice aus tugendhafter Ehepflicht Porphyrius für eine Ehe mit Valeria freigibt, 
hilft Valeria ihrem Geliebten, indem sie sich ebenfalls einer Heirat widersetzt, wo-
raufhin ihr Vater sie einsperren lässt, um sie zur Ehe zu zwingen.  

                                                            
32  Diese Schwangerschaft stellte sich als Scheinschwangerschaft heraus. Vgl. Novak: Commen-

tary (Anm. 29), S. 381. Die Königin wurde 1664 auch von Jacob Huysmans als die Heilige 
Katharina gemalt (ebd., S. 383). 

33  Ebd., S. 386. 

https://doi.org/10.5771/9783956507120-61 - am 13.01.2026, 04:56:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507120-61
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


HELDINNEN UND HELDEN DER RELIGION 

 

69 

Im vierten Akt erweisen sich die Frauen als heroische Figuren der Selbstaufop-
ferung. Auch die Kaiserin Berenice wird gefangengesetzt, da sie sich aufgrund  
ihrer Liebe zu Porphyrius als Christin deklariert. Porphyrius will sie retten und 
Maximin töten, wird aber von Berenice von diesem unehrenhaften Schritt abge-
halten – an dieser Stelle stellt Berenice somit wieder Pflicht vor Liebe. Im fünften 
Akt lässt der in Valeria verliebte Placidius Porphyrius entfliehen. Nach dem Mär-
tyrertod Katharinas und ihrer Mutter soll nun auch Berenice hingerichtet werden. 
Valeria bittet ihren Vater um Gnade. Als er sie zurückweist, begeht sie Selbstmord, 
und Placidius ersticht aus Wut über den Verlust Valerias den sich wehrenden Ma-
ximin, wobei beide sich gegenseitig in den Tod reißen. Somit wird der Weg frei 
für eine Heirat von Porphyrius und Berenice. Es sind also die Frauengestalten, die 
ihrer Liebe entsagen und ihrem Pflichtgefühl folgen, welche als die wahren heroi-
schen Heldinnen erscheinen, während die zugeordneten Liebhaber nicht in glei-
chem Maße pflichtbewusst und tugendhaft sind. Noch an einer anderen Stelle 
ändert Dryden die Legendenvorlage, nämlich durch die Einführung von Kathari-
nas Mutter Felicia. Nicht nur, dass diese Katharina ermuntert, ihrem Glauben für 
eine Heirat mit Maximin abzuschwören – ein sarkastischer Hieb auf die Latitudi-
narier? Der Konflikt zwischen Mutter und Tochter parallelisiert für Katharina den 
heroischen Pflicht-vs.-Liebe-Konflikt, da sie als Tochter der Mutter Gehorsam 
schuldet und diese liebt, aber das Christentum ihre wahre Pflicht darstellt. Doch 
auch die Mutter ist keine Heldin; ihr Märtyrertod erfolgt unfreiwillig. Katharina 
selbst ist bis zu diesem Zeitpunkt in keiner Weise einer Versuchung ausgesetzt, 
den Kaiser oder andere Verehrer zu ehelichen und ihrem Glauben abzuschwören, 
wodurch sie gar nicht in das typische Schema des heroischen Dramas passt. 

Interessanterweise baut Dryden die übernatürlichen Elemente, die sich bei 
Dekker und Massinger finden, weiter aus und fügt den Figuren den Magier Nigri-
nus hinzu. Während in The Virgin Martyr Hircius und Spungius opportunistische 
Bösewichte sind34 und der Schutzengel Angelo mit dem Teufelchen Harpax auf-
tritt, ist das übernatürliche Feld bei Dryden extensiv erweitert. So fungiert Apol-
lonius als eine Art Magier, der Katharina vom rechten Glauben abbringen soll. 
Der Engel kann die Macht der Magie außer Kraft setzen, bestätigt jedoch die Rea-
lität der satanischen Machenschaften. Die Zerstörung des Folterrades durch den 
Engel könnte man als Parallele zu den himmlischen Früchten sehen, die Angelo 
in The Virgin Martyr dem Statthalter Theophilus überreicht. Diese übernatürlichen 
Figuren und Ereignisse mögen unter anderem dazu geführt haben, dass Tyrannick 
Love auch unter Anglisten in Vergessenheit geraten ist.  

Drydens Märtyrerstück schreibt die Legende signifikant um und verortet sie in 
der Gattung des heroischen Dramas, wofür die Psychologie der Heldin Katharina 
eigentlich nicht sonderlich geeignet ist. Dies war wohl auch der Grund für die Er-

                                                            
34  Vgl. Holly Crawford Pickett: Dramatic Nostalgia and Spectacular Conversion in Dekker 

and Massinger’s The Virgin Martyr, in: Studies in English Literature 49.2, 2009, S. 437–
462. 

https://doi.org/10.5771/9783956507120-61 - am 13.01.2026, 04:56:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507120-61
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


MONIKA FLUDERNIK 

 

70

weiterung der dramatis personae. Drydens Tyrannick Love kann mit Fug und Recht 
eher als ein Hofschauspiel als ein Märtyrerdrama gelesen werden. Trotz des mani-
festen Glaubensdramas der Geschichte spielen die politische Raison, das tugend-
hafte Verhalten am Hofe und die rein säkulare Pflichterfüllung wichtigere Rollen 
als die Verteidigung des Christentums. 

3. St. Winifred, St. Hugh und die Schustergesellen 

Wir wenden uns nun William Rowleys Schusterdrama A Shoemaker, A Gentleman 
(1618) zu. Der 1638 postum gedruckte Text (Rowley verstarb 1626) wird heute um 
das Jahr 1618 datiert, auch wegen der Übernahme von Maximinus (statt Maximia-
nus) in Dekker und Massingers The Virgin Martyr.35 Das Stück muss direkt in Be-
ziehung gesetzt werden zu Thomas Deloneys Prosaroman The Gentle Craft (ca. 
1597–1598), in dessen erstem Teil nacheinander die Geschichte von St. Hugh und 
Winifred (Kapitel 1–4) und die Geschichte der Königssöhne, die sich als Schuster 
verdingen (Kapitel 5–9), erzählt werden. Zwischen diesen beiden gibt es bei Delo-
ney keine Verbindung; diese wird also von Rowley gestiftet. Darüber hinaus ist auf 
das Theaterstück The Shoemaker’s Holiday (1599) von Thomas Dekker hinzuweisen, 
das für die Darstellung des Schustermeisters Simon Eyre berühmt ist (Eyre er-
scheint auch als Figur in Deloneys Gentle Craft, Kapitel 10), sowie auf ein anony-
mes Stück The Famous Victories of Henry the Fifth.36 Historisch war Simon Eyre ein 
Tuchhändler (draper), erst Deloney machte ihn zum Schuster. 

Während Dekkers Stück eine city comedy ist und das skizziert, was man heute mit 
dem Begriff upward mobility belegt – sozialen Aufstieg, hier den Aufstieg Simon 
Eyres zum Bürgermeister von London –, geht es bei Rowley um das politische 
Drama der Königssöhne, denen es gelingt, durch Einheiratung in die römische Re-
gierungsschicht ihr Land zurückzugewinnen und dann auch gleich noch das Chris-
tentum in Britannien zu reetablieren. Im Gegensatz zum eher klassenspezifischen 
Horizont Deloneys und Dekkers ist Rowleys Drama primär ein nationalistisches 
Manifest, das britische Ehrenhaftigkeit und Tapferkeit neben englischer Großzü-
gigkeit (der Schustermeister) anpreist und die Verteidigung britischer Kultur den 
Römern gegenüber illustriert. Dabei weisen beide Plotstränge opferbereite Helden-
figuren auf – einerseits Crispianus (Elred), der im Kampf gegen die Goten und 
Vandalen Heroisches leistet, und andererseits die Märtyrer Winifred und Hugh. 
Die dramatis personae werden noch erweitert durch St. Alban und St. Amphialus. 

Die Kombination von Nationalismus und Heiligenlegende, von Politik und Re-
ligion, äußert sich bereits in der ersten Szene des Stücks, in der der legitime Herr-
scher Englands, Allured, in einer Schlacht gegen die Eroberer Diokletian und „Ma-

                                                            
35  Vgl. Anm. 22. 
36  Eine weitere Quelle mag Thomas Fortescues The Forest (1571) sein. Zu den Quellen vgl. 

Nicol: Shoemaker, Gentleman (Anm. 22). 

https://doi.org/10.5771/9783956507120-61 - am 13.01.2026, 04:56:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507120-61
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


HELDINNEN UND HELDEN DER RELIGION 

 

71 

ximinus“ fällt und seine Frau sich bei ihrer Gefangennahme als Christin identifi-
ziert. In derselben ersten Szene des Stücks versuchen St. Hugh und Amphiabel die 
Königin zu überreden zu fliehen und erwähnen dabei die laufende Christenverfol-
gung und die Gefahr, die der tugendhaften Winifred drohe (I, i, 104).37 Somit ist 
nicht nur der religiöse Plotstrang gleich angesprochen. Auch die Protagonisten des-
selben, Winifred und Hugh, werden dem Publikum vorgestellt.  

In der dritten Szene begegnen wir dann Winifred, die Sir Hughs Werbung zu-
rückweist und auf den himmlischen Bräutigam verweist („celestial bridegroom“ –  
I, iii, 63).38 Im Gegensatz zu Beuno aus der Heiligenlegende rät Amphialus Winif-
red zu heiraten; sie weigert sich jedoch, da sie die heilende Quelle entdeckte und 
dort einen Engel sah („A heavenly shape“ – V. 94) und daraufhin einen Schwur tat, 
keusch zu bleiben (V. 75). Der Engel erscheint noch einmal, um Amphiabel von 
Winifreds Entschluss zu überzeugen, woraufhin dieser sich der Bekehrung des 
Christenfeinds Alban zuwendet. 

In II, ii treffen wir auf Alban, der in Britannien für die Christenverfolgung zu-
ständig ist, aber dieser Pflicht nicht erwartungsgemäß nachgekommen ist. Maximin 
gegenüber führt er zunächst an, er sei ein „Englishman“ (II, ii, 55);39 erst als zweites 
gibt er sich auch als Christ zu erkennen, womit wieder die nationale und religiöse 
Verschränkung unterstrichen wird. Als Maximinus nach dem berühmten Amphi-
alus suchen lässt, ergibt sich Alban an seiner Statt. Maximinus vermutet diesen in 
Wales.  

In der ersten Szene des dritten Aktes kommen wir zu Winifred zurück, die sich 
nun fest in den Banden ihrer himmlischen Ehe befindet („contract[ed] and wed-
ded“; mit dem „nuptual Gordian“ gebunden – „tied“; V. 43, 44, 45).40 In ihre Ab-
weisung von Sir Hugh hinein erscheint Amphialus, gefolgt von den Römern, die 
Winifred und Amphialus festnehmen. Als der Soldat Lutius in blasphemischer 
Geste das Wasser aus der Quelle zum Waschen verwendet und sein Augenlicht ver-
liert, heilt ihn Winifred. Die Gefangenen werden nach Verulam (Verulamium, heu-
tiges St. Albans) überstellt, dem Regierungssitz Maximins in England.  

Das Märtyrerdrama erreicht seinen Höhepunkt, als Sir Hugh, der inzwischen 
auch beim Schustermeister Unterschlupf gefunden hat (III, ii), Winifred im Ge-
fängnis besucht und sich als Sir Hugh, „son to the King of Powys“ (l. 211),41 zu 
erkennen gibt. Die sich stoisch verhaltenden Christen Alban und Amphiabel 
werden hingerichtet, und es folgt die extensiv dargestellte Szene des Todes von 
Winifred und Hugh. Sie feiern eine Ehe im Tod. Winifred wählt als Todesart, 
dass man ihr die Adern aufschneidet, und für Sir Hugh lautet der grausame Rich-
terspruch, ihm ihr Blut in einem vergifteten Becher zu reichen, der so zu einer 

                                                            
37  Rowley: Shoemaker, Gentleman (Anm. 21), S. 10. 
38  Ebd., S. 24. 
39  Ebd., S. 35. 
40  Ebd., S. 47. 
41  Ebd., S. 77. 

https://doi.org/10.5771/9783956507120-61 - am 13.01.2026, 04:56:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507120-61
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


MONIKA FLUDERNIK 

 

72

Art von Abendmahlskelch wird (IV, iii). Sir Hugh schenkt seine Knochen der 
Schustergilde, worauf die Schuster ihn beerdigen und ihre Werkzeuge nun „Saint 
Hugh’s Bones“ (V. 216)42 taufen. 

In der Resolution des politischen Plotstrangs heiratet die Tochter Maximinus‘, 
Leodice, den Schuster Offa/Crispinus, der sich jedoch als königlicher Bruder von 
Elred/Crispianus, dem Helden des Krieges gegen die Goten und Vandalen, er-
weist. Crispianus hat als erstes die Begnadigung seiner Mutter durchgesetzt, wo-
mit auch Religion und Politik gleichzeitig versöhnt werden. Während der Hoch-
zeit bittet Offa auch darum, dass zu Ehren des Martyriums von St. Alban ein 
Kloster gebaut würde. Maximin willigt in religiöse Toleranz ein. 

Rowleys Stück A Shoemaker, A Gentleman ist also ein Drama, das Nationalismus 
und Religion verknüpft und eine Befreiung Englands von den Römern sowie von 
religiöser Intoleranz inszeniert. Diese National- und Spiritual-Utopie ist nicht nur 
grundlegend ahistorisch; sie suggeriert eine militärische Stärke Englands und zele-
briert ein genuin englisches Christentum – in beiden Fällen auf eher fantastische 
Weise. Das religiöse Märtyrertum wird als Pendant zur Kampfestugend der Königs-
söhne verstanden und beide sollen der typisch britischen Überlegenheit dem Kon-
tinent gegenüber Ausdruck verleihen.  

4. Zusammenfassung 

Wie in der Einleitung zu diesem Band ausgeführt, handelt es sich bei Märtyrerfigu-
ren um „Phänomene figürlicher Identität von Geist und Heldentum“, deren „Hero-
isierung […] auf diskurs- und gattungsbedingten Annahmen zur Anthropologie 
und zur Psychologie [beruht], etwa dem Verhältnis von persönlichem Glauben, 
göttlicher Vorsehung und heiligem Leben in der mittelalterlichen Legendarik“.43 
Diese Formel für das Spannungsfeld zwischen heroischer Handlung einerseits und 
ihrer Funktionalität im Rahmen kulturanthropologischer Voraussetzungen anderer-
seits lässt sich an der Heiligenlegende überzeugend demonstrieren. In der Tat fällt 
die Figur mit der ihr zugedachten Rolle gerade in den Legendarien des englischen 
Mittelalters fast völlig zusammen: Der Spielraum individuellen Handelns oder 
Denkens kann kaum ausgemacht werden, da auch die Kürze der Darstellung mit 
wenigen Ausnahmen eine Typisierung befördert.44 

Nun handelt es sich allerdings bei den von mir besprochenen Texten um Dra-
men. Wegen ihrer verhältnismäßig größeren Länge im Vergleich zu den Legenden 
wäre nun eigentlich eine distinktive Individualisierung der geschilderten Heldin-

                                                            
42  Ebd., S. 86. 
43  Siehe die Einleitung der Hg. zu diesem Band, S. 8. 
44  Zu denken wäre hier an Capgraves Katharinenbuch, das nicht nur in seiner Länge, sondern 

auch in seiner Psychologisierung der Heldin romanartig ist. Vgl. John Capgrave: The Life 
of St. Katharine of Alexandria, hg. von Carl Horstmann, Millwood NY 1973 [1893] (EETS 
O.S. 100). 

https://doi.org/10.5771/9783956507120-61 - am 13.01.2026, 04:56:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507120-61
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


HELDINNEN UND HELDEN DER RELIGION 

 

73 

nen zu erwarten. Wie wir jedoch gesehen haben, ist dies nur ansatzweise der Fall. 
Alle drei Märtyrerinnen wirken schablonenhaft und wenig agentiv – ihr Verhalten 
entspricht dem der Legende. Besonders Dekker und Massinger belassen die Heldin 
im bekannten Rollenmuster und konzentrieren sich in The Virgin Martyr auf die 
Antagonisten beziehungsweise Nebenfiguren, insbesondere – wie für das englische 
Drama typisch – in den komischen Szenen mit den Dienern. Dass es auch in den 
Heiligenlegenden eher der Tyrann ist, der psychologisiert wird, da seine immer 
wieder vereitelte Taktik der Einschüchterung und der Bestrafung des Märtyrers 
breit ausgestaltet wird, bietet für die drei Dramen eine gattungsspezifische Rah-
mung, die von The Virgin Martyr und besonders von Tyrannick Love aufgegriffen 
wird, aber in Rowleys Stück ausgespart bleibt. 

So ist die Psychologisierung des Sujets bei Dryden am markantesten ausgeprägt 
und betrifft vor allem den Kaiser, aber auch die anderen Nebenfiguren. Bei Katha-
rina selbst greift die Strategie am allerwenigsten. Wie oben vermerkt, ist auch ihre 
zentrale Rolle als triumphale Siegerin über die heidnischen Philosophen und The-
ologen von Dryden arg beschnitten worden, möglicherweise um keine zu deutli-
chen Parallelen zu historischen Disputen im Rahmen der Verfolgung der Protestan-
ten (wie sie extensiv in Foxes Acts and Monuments geschildert werden), aufzurufen; 
vielleicht wollte Dryden auch vermeiden, die ‚Wahrheit‘ des Katholizismus einem 
‚heidnischen‘ Protestantismus gegenüberzustellen beziehungsweise den Eindruck 
zu wecken, dass dies seine Absicht wäre. Als Resultat wirkt Katharina bei ihm blass 
und weniger individuell als viele der anderen Figuren. Allerdings muss man darauf 
hinweisen, dass Drydens extensive Erweiterung der dramatis personae und ihrer Int-
rigen auch Auswirkungen auf die Märtyrerin hat. Da sie im Gegensatz zur Legende 
die Liebeswerbung von zwei mächtigen Männern zurückweisen muss, Maximinus 
und Placidius, ist Katharina nicht nur auf die Verteidigung des Christentums redu-
ziert, sondern hat Entscheidungen zu treffen, die persönliche Handlungsmacht vo-
raussetzen – sie muss sich aktiv dafür entscheiden, eine Rettung durch Heirat und 
Machtzuwachs auszuschlagen, um so der Versuchung irdischer Ehren zu widerste-
hen. An diesen Stellen ist sie jedoch viel weniger in einem Gewissenskonflikt als 
dies die anderen Figuren des Dramas sind, da ihre Wahl des Märtyrertods von An-
fang an feststeht und sie gar nicht erst eine wirkliche Versuchung verspürt. Interes-
sant ist einzig die Stelle, wo ihre Mutter sie zu beeinflussen versucht, weil hier die 
Pflicht der Mutter gegenüber mit der religiösen Mission in Widerstreit gerät. Je-
doch auch hier wirkt Katharina wenig individuell und agiert didaktisch und wenig 
realistisch.  

Wenden wir uns noch Rowleys A Shoemaker, A Gentleman zu. Der Titel des 
Stücks scheint sich entweder auf Sir Hugh zu beziehen oder auf Leodices Ehe-
mann Offa/Crispinus, der sich als Prinz erweist. So wie Tyrannick Love vom Titel 
her Maximin als Hauptfigur inszeniert, so unterstreicht auch bei Rowley der Titel 
das politische Sujet, also Englands Rettung aus römischer Okkupation, jedenfalls 
dann, wenn Crispinus mit dem ‚Gentleman‘ gemeint sein soll. Durch den ausge-

https://doi.org/10.5771/9783956507120-61 - am 13.01.2026, 04:56:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507120-61
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


MONIKA FLUDERNIK 

 

74

stalteten Plotstrang um die beiden Königssöhne sind die Szenen mit Winifred  
eher kurz geraten und betonen ihre prototypische Verhaltensweise als Heilige. 
Dennoch wandelt Rowley Winifred in eine viel individuellere Figur um, die in ih-
rer Ablehnung des Liebenswerbens von Sir Hugh durch ihre Bitte um drei Mona-
te Aufschub schon über die Rollenmuster der Legende hinausgeht und auch in ih-
rer spirituellen Hochzeit mit Hugh am Ende des Dramas die nur theologische 
Interpretation des Martyriums unterläuft. Sir Hugh wird sogar noch ausführlicher 
eine Auseinandersetzung mit seinem Richter ermöglicht, besonders durch seine 
Bereitschaft, mehrere Becher von Winifreds Blut zu trinken. 

Dennoch ist Rowleys Stück aus psychologischer Sicht wenig profiliert, wenn 
man es mit seiner Vorlage vergleicht. Nicht nur, dass wir bei Deloney extensive 
innere Monologe von Sir Hugh präsentiert bekommen. Im ersten Kapitel führt 
Sir Hugh ein ausführliches Selbstgespräch („whereupon he began to encourage 
himself: / Tush, Hugh, let not a few forward words of a woman dismay thee; for 
they hope to be intreated, and delight to be wooed […]“).45 Auch Winifred wird 
sehr individuell dargestellt, so z. B. als sie nach drei Monaten von Sir Hugh aufge-
sucht wird und gereizt sagt: „What would you have (quoth she?) Can I never be 
quiet for you? Is there no corner of content in this world to be found?“46 Weiter 
unten gibt sie zu, dass sie die Dreimonats-Bedingung vergessen hat („I assure you 
that it is as far out of my mind as you are from the mount of Calvary“).47 Die drei 
untersuchten Dramen sind weit entfernt von einer auch nur annähernd ähnlichen 
Subjektivierung, und auch stilistisch halten sie sich an den sermo sublimis bezie-
hungsweise fallen nicht in die Tiefen der Kolloquialismen ab, die Deloneys Prosa 
durchsetzen. 

Man kann also deutlich sehen, dass die Stilisierungselemente der Heiligenlegen-
de in allen drei Dramen weiter nachwirken. Dennoch geraten die drei Stücke in 
Widerstreit mit dem hagiographischen Vorbild, und zwar dort, wo das theologisch-
didaktische Modell in eine säkulare Welt integriert werden soll und mit realisti-
schen Darstellungstendenzen in Konflikt gerät. Deshalb ist auch The Virgin Martyr 
das aus religiöser Perspektive überzeugendste der drei Dramen, während die Erwei-
terung des Plots in Dryden und Rowley um den Preis der Schwächung der Didaxe 
erkauft wird. 

 
 

                                                            
45  Thomas Deloney: The Gentle Craft, in: Francis Oscar Mann (Hg.): The Works of Thomas 

Deloney, London 2015 [Oxford 1912], S. 73. 
46  Ebd., S. 76. 
47  Ebd. 

https://doi.org/10.5771/9783956507120-61 - am 13.01.2026, 04:56:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507120-61
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

