Heldinnen und Helden der Religion:
Mirtyrer im englischen Drama der Frithneuzeit

Monika Fludernik

Im englischen Drama der Renaissance gibt es iiberraschenderweise nur sehr wenige
Mirtyrerdramen - Giberraschenderweise, weil die Glanzzeit des englischen Dramas
der Frithneuzeit zwischen 1570 und 1630 bzw. 1820 (wenn man die Restaurations-
stiicke und das sentimentale Drama mit einbezieht) nur knapp auf die englischen
Religionskriege mit den zahlreichen Hinrichtungen von Protestanten und Katholi-
ken folgt. Es gibt also in der britischen Geschichte des 16. Jahrhunderts und wieder
nach der Restauration im 17. Jahrhundert eine Vielzahl von Mirtyrern fur ihren
Glauben, die in diversen Martyrologien gefeiert wurden. Auf der protestantischen
Seite ist hier natiirlich das Werk von John Foxe, Actes and Monuments (erste Ausga-
be 1563) einschligig (auch bekannt unter dem Titel Foxe’s Book of Martyrs); auf ka-
tholischer Seite dominierten zunichst Einzel-Vitae und Schilderungen von Pro-
zessverfahren und Tod herausragender Glaubensverfechter. Allen voran muss hier
Thomas Morus genannt werden, fiir den es eine ganze Reihe von Viten gibt,! aber
auch fir Edmund Campion und Margaret Clitherow? existieren solche Zeugnisse.
Fur die Restaurationsperiode, die zwar keine Hinrichtungen, daftir aber viele Tote
durch Krankheit in den Gefingnissen produzierte (ein Schicksal, das auch verfolgte
Katholiken der elisabethanischen Epoche ereilte), sind es eher Selbstzeugnisse wie
John Bunyans Grace Abounding (1666),> die das heldenhafte Leiden ultraprotestan-

1" Die wichtigsten More-Biographien sind Ro. Ba.: The Life of Syr Thomas More Sometymes

Lord Chancellour of England, hg. von Elsie Vaughan Hitchcock/Philip Edward Hallett,
Oxford 1950 (EETS O. S. 222); Nicholas Harpsfield: The life and death of Syr Thomas
More, knight, sometymes Lord high Chancellor of England, London 1963 [wr. ca. 1559]
(EETS O.S. 186); William Roper: The Life of Sir Thomas More, in: George Sampson
(Hg.): In The Utopia of Sir Thomas More: Ralph Robinson’s Translation with Roper’s Life
of More and Some of his Letters, London 1910, S.203-271; Thomas Stapleton: The Life
and Illustrious Martyrdom of Sir Thomas More, tibers. von Philip Edward Hallett, New
York 1984.

2 John Mush: Mr. John Mush’s Life of Margaret Clitherow, in: John Morris (Hg.): The
Troubles of Our Catholic Forefathers Related by Themselves, Third Series, London 1877,
S.331-440. Von Edmund Campion ist keine zeitgendssische Vita bekannt, aber es ex-
istieren zwei wichtige hagiographische Biographien aus dem zwanzigsten Jahrhundert tiber
ihn: Evelyn Waugh: Edmund Campion: A Life, London 1953, und James Walsh SJ: Spir-
itual Profiles of the Jesuit Saints and Beati: A Reflection on the Lives and Martyrdom of
St. Edmund Campion, Robert Southwell and Companions, London 1974 (Spiritual Pro-
files of the Jesuit Saints and Beati).

3 John Bunyan: Grace Abounding to the Chief of Sinners, London 1987 [London 1666].
Allgemein zum Schrifttum tber die britischen Mirtyrer und zur Tkonographie vgl. John R.
Knott: Discourses of Martyrdom in English Literature, 1563-1694, Cambridge MA 1993;
Brad S. Gregory: Salvation at Stake: Christian Martyrdom in Early Modern Europe, Cam-

https://dol.org/10.5771/9783956507120-61 - am 13.01.2026, 04:56:36. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783956507120-61
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

62 MONIKA FLUDERNIK

tischer Geistlicher schildern. Es ist also iiberraschend, dass die eben erst historisch
verlebte Erfahrung von Martyrertum so selten auf der Bithne dargestellt wurde. Of-
fensichtlich war die Thematik zu brisant, und die Sorge, dass eine Glorifizierung
der eben noch als Religions- und Staatsfeinde Hingerichteten einen Biirgerkrieg
auslosen konnte, firr diese Lakune verantwortlich. Trotzdem mag es verwundern,
dass z. B. unter Mary kein Drama tiber Thomas Morus entstand, das sich ja gut fur
die Propaganda geeignet hitte.

Diese Umstinde miussen auch in den Kontext der Abschaffung des biblischen
Dramas der Corpus Christi Plays gestellt werden. Wie Paul Whitfield White ein-
drucksvoll darlegt,* gelang es in den 1570er Jahren, die Auffiihrungen in Norwich
und York endgiiltig zu verbieten und zwar gegen den Widerstand der Stidte und
der Gilden. In Chester wurde die Bibelgeschichte protestantisch revidiert, und
die protestantischen Lehren mit Vorreden und didaktischen Einschiiben eines
sExpositors” versehen.> Kritiker der britischen mystery plays stellten die Absurdita-
ten (,absurdities”) der Dramen heraus und mokierten sich iiber deren ,biblical
inaccuracies and embellishments und ,populist elements“.® In York wurde die
Darstellung von Gott auf der Bithne verboten.”

Angesichts dieser generellen Vernachlissigung des Themas ,Aufopferung fiir
den Glauben® ist es umso bemerkenswerter, dass es doch einige wenige Dramen
gibt, die den heldenhaften Mirtyrertod auf die Bithne bringen. Im Folgenden
nenne ich kurz die bekannten Stiicke, welche sich mit religiosem Heldentum be-
fassen, und widme mich dann drei Dramen, die fiir Nicht-Anglisten wohl relativ
unbekannt sein durften. Mein Fokus wird auf der Darstellung des heroischen
Verhaltens der Mirtyrerfiguren liegen. Da jedoch nicht mit der Vertrautheit des
Lesers mit dem Inhalt der Stiicke gerechnet werden kann, muss ich auch einiges
zur Handlung in den drei gewdhlten Dramen vorausschicken.

1. Reflektionen auf Mirtyrertum im englischen Drama

Im Rahmen einer Wiirdigung des frithneuzeitlichen Bibeldramas diskutiert Paul
Whitfield White den biblischen Samson als Mirtyrerfigur fir Israel und die Juden.
1567 gab es eine Auffihrung von The Story of Samson im Red Lion in Stepney im

bridge MA 1999; sowie Anne Dillon: The Construction of Martyrdom in the English
Catholic Community, 1535-1603, Aldershot 2002.

4 Paul Whitfield White: Elizabethan Biblical Drama, in: Chanita Goodblatt/Eva von
Contzen (Hg.): Enacting the Bible in Medieval and Early Modern Drama, Manchester
2020, S. 135-154, hier S. 138. Vgl. auch bzgl. der Abschaffung der mystery plays Jane Hwang
Degenhardt: Catholic Martyrdom in Dekker and Massinger’s The Virgin Martyr and the Ear-
ly Modern Threat of ,,Turning Turk®, in: English Literary History 73.1, 2006, S. 83-117.

5 White: Elizabethan Biblical Drama (Anm. 4), S. 138.

¢ Ebd., S.139.

7 Ebd., S. 140.

https://dol.org/10.5771/9783956507120-61 - am 13.01.2026, 04:56:36. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783956507120-61
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

HELDINNEN UND HELDEN DER RELIGION 63

Osten Londons.® Trotz der Abschaffung der mystery plays wurden Darstellungen
von Leben und Passion Jesu in mehreren Stidten aufgefiihrt,” wobei es auch eine
grofle Zahl von Stiicken gab, die nur eine Bibelepisode thematisieren, z. B. Abra-
ham and Isaac oder Susanna.l® Der Hagiograph John Foxe schrieb sogar ein Drama
mit dem Titel Christus Triumphans, das u.a. die Geschichte des heiligen Paulus
inszenierte.!! Obwohl White eine iiberraschend produktive Theater- und Auffiih-
rungspraxis fir biblische Geschichten enthiillt,!? ist der Mirtyrertod nicht Teil der
Plots dieser Dramen. Dies gilt auch fiir das bekannteste biblische Stiick, nimlich
Thomas Lodges und Robert Greenes A Looking Glasse for London (1594), das u. a.
die Geschichte von Jona erzihlt.!* Die biblischen Stoffe starben schlieflich zur Re-
gierungszeit von James 1. aus, was mit dem Act to Restrain Abuses of Players (1606) zu
tun haben konnte, wie White vermutet; dort werden biblische Themen auf der
Bithne als ,acts of profanity and irreligion“ bezeichnet.!4

Unter den bekannten Mirtyrerdramen nimmt Shakespeares Henry VIII eine ku-
riose Rolle ein. Das Stiick enthilt die Figur des Thomas Morus, dessen Geschichte
jedoch gerade nicht als die eines Mirtyrers beschrieben wird. Die Handlung endet
mit der Taufe von Elisabeth, die Ann Boleyn (,Anne Bullen” im Stiick) dem Konig
geboren hat, und mit Cranmers Vision ihrer zukiinftigen Macht und Glorie (V, iv,
14-74).15 Zu diesem Zeitpunkt ist More noch Lord Chancellor. Die Mirtyrerfigur
im Stiick - soweit man sie als solche bezeichnen kann - wire eher Wolsey, der vor
seinem Tode Cromwell rit, seinem Glauben treu zu bleiben: ,Then if thou fallest,
O Cromwell / Thou fallest a blessed martyr® (I11, i, 448-9)!¢ — ein virtuelles Sze-
nario, das im fiinften Akt beinahe eintritt, als Cranmer verhaftet wird (V, 11, 121-
8).17 Allerdings begnadigt ihn der Konig kurz darauf (V, ii, 181-215).18

Ein zweites Drama, das More zum zentralen Helden erhebt, ist Sir Thomas More.
Das Stiick wurde urspriinglich von Anthony Munday und Henry Chettle geschrie-
ben (ca. 1596-1602), aber spiter von Thomas Heywood, Thomas Dekker und Wil-
liam Shakespeare tiberarbeitet.!® Die Darstellung von Morus ist insofern irritierend,

8 Ebd., S.135.

° Ebd., S. 140.

10" Ebd., S. 142.

11 Ebd,, S. 144.

12 Ebd,, S. 147.

13 Siehe Hannibal Hamlin: Staging Prophecy: A Looking Glasse for London and the Book of Jonah,
in: Chanita Goodblatt/Eva von Contzen (Hg.): Enacting the Bible (Anm. 4), S. 175-191.

14 White: Elizabethan Biblical Drama (Anm. 4), S. 150.

15 William Shakespeare: King Henry VIII, in: Gordon McMullan (Hg.): The Arden Shake-
speare, Third Series, London 2002, hier S. 428-433.

16 Ebd,, S.361.

17 Ebd., S. 412.

18 Ebd., S.416-419.

19 Anthony Munday: Sir Thomas More. A Play, bearbeitet von Henry Chettle, Thomas Dekker,
Thomas Heywood und William Shakespeare, hg. von Vittorio Gabrieli/Giorgio Melchori,
Manchester 1990.

https://dol.org/10.5771/9783956507120-61 - am 13.01.2026, 04:56:36. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783956507120-61
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

64 MONIKA FLUDERNIK

als der Plot seinen Katholizismus ausklammert und es im Stiick keine Erklirungen
dafiir gibt, warum er seine Unterschrift verweigert und sich lieber hinrichten ldsst.
Aus diesem Grund wird es auch schwierig, dieses Werk als Mirtyrerdrama einzu-
stufen. Obwohl Morus als vorbildhafter Politiker geschildert wird, dessen Unbe-
stechlichkeit und Geschick beim Aufldsen eines Aufruhrs unterstrichen werden,
lisst die mangelnde Motivation fiir seinen Ungehorsam gegeniiber dem Konig ihn
nicht so recht heldenhaft erscheinen. Zudem unterstreicht das Stiick seine Vorliebe
fur Witze, sodass die potenziell tragische Note des Dramas konterkariert wird.

Die drei Stiicke, die ich niher betrachten will, sind einerseits zwei Dramen tiber
romische Heilige. Thomas Dekker und Philip Massinger behandeln die heilige
Dorothea aus Caesarea (Kappadokien), Mirtyrerin unter dem romischen Kaiser
Diokletian, die am 6. Februar 311 hingerichtet wurde (also eigentlich nach dem
Riicktritt Diokletians). In der christlichen Ikonographie wird sie hiufig mit einem
Korb von Friichten dargestellt, da sie der Legende nach dem heidnischen Juristen
Theophilus gottliche Blumen und Friichte sandte, woraufthin dieser sich zum
Christentum bekehrte und ebenfalls den Martyrertod erlitt. Dieser Stoff wird von
Dekker und Massinger in The Virgin Martyr (1622) dramatisiert und nach der Res-
tauration von John Dryden in seinem Stiick Tyrannick Love; or, The Royal Martyr
(1669) fur die Heilige Katharina von Alexandria adaptiert.?0

Das dritte Drama, William Rowleys A Shoemaker, A Gentleman (1618),2! wihlt
hingegen einen indigenen und nationalistisch aufgeladenen Stoff, nimlich die Ge-
schichte der Heiligen Winifred, verortet diese Ereignisse aber ebenfalls unter der
Regentschaft von Diokletian. Diokletian, der mit Maximian gemeinsam regierte
(daher der Verweis auf ,Maximinus‘ in den Dramen),2? unterstiitzte Maximian in
seinen Kriegen gegen die Alemannen (Alamanni) und okkupierte die Provinz
Germania. Dieser Feldzug wurde notwendig, weil der Statthalter von England,
Carausius, sich zum dritten Augustus aufschwingen wollte (288-293 n. Chr.) und
von Gallien aus operierte. Carausius konnte 297 besiegt werden.?? Die grofle Chris-

20 Thomas Dekker/Philip Massinger: The Virgin Martyr, in: Fredson Bowers (Hg.): The Dra-
matic Works of Thomas Dekker, Bd. 3, Cambridge 1958, S. 365-480, sowie John Dryden:
Tyrannick Love; or, the Royal Martyr, in: Maximillian E. Novak (Hg.): The Works of John
Dryden, Berkeley 1970 [London 1670]. Dieser Aufsatz basiert auf einem englischen Beitrag
zur Bearbeitung biblischer Vorbilder im Renaissancedrama: ,Early Modern Dramatic Mar-
tyrdom®, in: Chanita Goodblatt/Eva von Contzen (Hg.): Enacting the Bible (Anm. 4),
S. 192-210.

21 William Rowley: A Shoemaker, A Gentleman, hg. von T. Darby, London 2002 [London

1637].

Die dramatischen Texte, wie die Forschung diskutiert hat, ersetzen Maximianus durch Ma-

ximin(us). Vgl. Julia Gasper: The Sources of The Virgin Martyr, in: The Review of English

Studies 42.165, 1991, S. 17-31 fiir Dryden, und David Nicol: A Shoemaker, A Gentleman:

Dates, Sources and Influence, in: Notes and Queries 50.4, 2003, S. 441-443, sowie Gina M.

DiSalvo: Saints’ Lives and Shoemakers’ Holidays: The Gentle Craft and the Wells Cord-

wainers’ Pageant of 1613, in: Early Theatre 19.2, 2016, S. 119-138 fuir Dekker/Massinger.

Siehe Timothy D. Barnes: The New Empire of Diocletian and Constantine, Cambridge

MA 11982 zu diesen Ereignissen. Ausfiihrlicher in Pat Southern: The Roman Empire from

22

23

https://dol.org/10.5771/9783956507120-61 - am 13.01.2026, 04:56:36. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783956507120-61
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

HELDINNEN UND HELDEN DER RELIGION 65

tenverfolgung unter Diokletian begann unter dem Einfluss von Galerius im Jahr
302.24 Nach der Abdankung Diokletians und Maximians drei Jahre spiter regierten
Constantius und Galerius, wobei die Kaisersohne Maxentius und Konstantin
tibergangen wurden.?> William Rowleys A Shoemaker, A Gentleman verortet die Hei-
ligenlegende von Winifred und St. Hugh in den Kriegen gegen Carausius, der aber
nicht namentlich genannt wird — im Stiick sind es die Konige der Goten und der
Vandalen, die bekriegt werden. Historisch ist diese Engfithrung mit der Diokletia-
nischen Christenverfolgung anachronistisch, da die heilige Winifred im siebten
Jahrhundert lebte und erst im achten Jahrhundert verehrt wurde. Nach der Legen-
de unterstiitzte der Abt Beuno seine Nichte Winifred in ihren religiosen Zielen
und erweckte sie von den Toten, nachdem sie ihr Verehrer, Caradog, enthauptet
hatte, weil sie ihn nicht heiraten wollte. Eine Quelle entsprang dort, wo ihr Kopf
landete, und Abt Beuno fligte Kopf und Korper zusammen. Caradog wurde von
der Erde verschluckt, die Quelle begann Wunder zu wirken, wihrend Winifred im
Kloster lebte, bis sie auf Pilgerfahrt ging und selbst Abtissin wurde.26 Thr von Row-
ley beschriebenes Mirtyrertum entspricht also nicht der Historie und auch nicht
der Heiligenlegende, wie sie von Caxton veroffentlicht wurde.

Die Geschichte, wie sie Rowley erzihlt, geht auf eine Erfindung Thomas Delo-
neys zuriick, der in seinem Roman The Gentle Craft (ca. 1597-1598) die Liebe von
Hugh, Sohn des Koénigs von Powis (Walisien), zu Winifred, Tochter des Konigs
von Tegina (Flintshire), schildert.?” Da der Roman der Schuhmachergilde gewidmet
ist, enthilt er auch die Legende, dass die Schuhmacher die Knochen von St. Hugh
als Embleme fir ihre Werkzeuge adoptieren.

2. Dorotheas Martyrium und Drydens Katharina

Ich wende mich zuerst der Darstellung der Heiligen Dorothea bzw. Katharina in
The Virgin Martyr und Brannick Love zu.

Thomas Dekker und Philip Massinger konzipieren The Virgin Martyr als mora-
lisches Lehrstiick, in dem das Gute und Bose klar voneinander abgehoben sind
und diese Opposition auf mehreren Ebenen des Dramas erscheint. Das Drama
konzentriert sich auf den Kampf zwischen Christentum und Heidentum, wobei
Dorothea die Vertreterin der christlichen Religion, Theophilus und Sapritius (der
Vater von Antoninus) die heidnischen Antagonisten sind. Dartiber hinaus wird
der Streit von Gut und Bése auch auf der Ebene der Diener von Dorothea ausge-

Severus to Constantine, London 22001, S. 216-220. Vgl. auch Anthony A. Barrett: Lives of
the Caesars, Oxford 2008, S. 233-234.

24 Southern: Roman Empire (Anm. 23), S. 258-270.

25 Ebd., S. 226-230; sowie Barrett: Lives (Anm. 23), S. 231-232.

26 Jacobus de Voragine: S. Winifred, in: George V. O’Neill (Hg.): The Golden Legend, iibers.
von William Caxton, Cambridge 1914 [London 1483], S. 139-143.

27 Alex Davis: Renaissance Historical Fiction, Sidney u. a. 2011, S. 164-186.

https://dol.org/10.5771/9783956507120-61 - am 13.01.2026, 04:56:36. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783956507120-61
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

66 MONIKA FLUDERNIK

fochten: So agiert Angelo, der Engel in menschlicher Gestalt, auf der guten Seite
und wird mit den zwei Bésewichten Hircius und Spungius kontrastiert. Dryden
greift diese Strategie auf, indem er den Engel Amariel mit den bosen Geistern
Nakar und Damilcar in Widerstreit bringt.

Der Plot von The Virgin Martyr folgt der Legende. Antoninus, ein Kriegsheld,
verliebt sich in die Christin Dorothea und verzichtet auf eine Heirat mit Diokleti-
ans Tochter Artemia. Die politischen Konsequenzen dieser Entscheidung resultie-
ren im Tod des Liebhabers, der — ebenso wie ein Sklave aus England (,,Brittaine®,
IV, 1, 151-2) -8 sich weigert, Dorothea zu vergewaltigen und nach seiner Konver-
tierung getotet wird. Theophilus, der emsige Verfolger der Christen, hat zwei Toch-
ter, die er unter Foltern dazu zwingt, ihren christlichen Glauben aufzugeben und
Dorothea ebenfalls dazu zu bewegen. Dorothea gelingt es erwartungsgemaf§ in IV,
ii, die zwei Tochter wieder zu bekehren, woraufhin ihr Vater sie in Rage totet. Als
Dorothea und Antoninus als Mirtyrer sterben, bittet Dorothea Angelo, Theophi-
lus die himmlischen Friichte zu bringen, nach denen er sarkastisch gefragt hatte.
Als er diese in IV, iii erhilt, konvertiert er, befreit alle Christen aus den Gefingnis-
sen und stirbt seinerseits den Mirtyrertod. Dorothea als Engel reicht ihm eine
Krone, woraufthin auch Angelo und Theophilus’ Tochter als Engel erscheinen. Die
zwei bosen Buben Hircius und Harpax werden als Teufel identifiziert und sinken
in die Erde, d. h. in die Hoélle hinunter.

Das legendenhafte Geschehen wird in Drydens Stiick zwar reproduziert, aber
wesentlich psychologisiert und durch komplexere Handlungsschemata vertieft.
Drydens Tyrannick Love muss auch vor dem Hintergrund der Gattung des heroic
drama gelesen werden und ist im Kontext einer Welle von Mirtyrerdramen in
Frankreich zu betrachten. Darliber hinaus stellt sich anhand dieses bereits 1669
aufgeflihrten und 1670 veroffentlichten Dramas die Frage nach Drydens Katholi-
zismus — er konvertierte erst 1687.

Im Plot des Dramas ist die Konstellation einerseits komprimierter: Es ist der
Tyrann Roms, Maximin, der sich in Katharina verliebt, sodass das Christentum
der gefangenen Konigin von Alexandria fir Maximin einen typischen Konflikt
des heroischen Dramas ausldst (Liebe vs. Pflicht). Andererseits elaboriert Dryden
eine Vielzahl von zusitzlichen Intrigen und fiigt dem Legendenstoff mehrere
Personen hinzu. Zudem transferiert er das Geschehen von Alexandria nach Rom,
sodass der Hof des Kaisers zum Schauplatz des Dramas wird. Neben Katharina
und Maximin enthilt das Stiick noch die Figur von Maximins Ehefrau Berenice,
die eigentlich Porphyrius, den Vorsteher der Pritorianischen Garde, liebt. Valeria,
Maximins Tochter, die Porphyrius liebt und ihn heiraten soll, stellt sich trotz ih-
rer Enttiuschung tiber Porphyrius’ Desinteresse an ihr auf seine Seite. Daneben
gibt es einen Offizier Placidius, der Katharina usurpatorisch die Krone anbietet
und am Ende Maximin totet, weil er Valeria nicht bekommen konnte. Neben

28 Dekker/Massinger: The Virgin Martyr (Anm. 20), S. 436.

https://dol.org/10.5771/9783956507120-61 - am 13.01.2026, 04:56:36. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783956507120-61
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

HELDINNEN UND HELDEN DER RELIGION 67

Katharina taucht auch ihre Mutter Felicia auf, die Katharina opportunistisch zu
einer Heirat mit Maximin rit. Schliefflich sind noch die Figuren des heidnischen
Philosophen Apollonius und des Magiers Nigrinus erwihnenswert.

Im Gegensatz zur Heiligenlegende der Katharina von Alexandrien wird bei
Dryden die dort zentrale theologisch-philosophische Debatte zwischen Katharina
und den vom ,Tyrannen‘ eingesetzten Gelehrten, aus welcher sie als Siegerin her-
vorgeht, stark verkiirzt und auf eine eher wenig aussagekriftige Auseinanderset-
zung mit dem Priester Apollonius im zweiten Akt beschrinkt. Dabei wird die
moralische Struktur des Christentums gegentiber der Permissivitit der romischen
Religion herausgestellt. Dieser Aspekt suggeriert eine Kritik am Katholizismus
bzw. den Stuarts (romisch entspricht hier der romisch-katholischen Kirche) und
eine Bevorzugung des Protestantismus mit seinen strikten moralischen Grunds-
itzen. Andererseits ist es eher unwahrscheinlich, dass Dryden die Stuarts mit
dem Papsttum in Rom assoziieren hitte wollen (Rom als Sitz des Papstes). Im
Plot fungiert der Kaiser als Heide und Verfolger des Christentums. Ein weiterer
problematischer Intertext ergibt sich im Zusammenhang mit dem Leben Hein-
richs VIIL und der VerstofSung seiner Ehefrau Katharina von Aragon zugunsten
Anne Boleyns. Dieses Plotelement ist im Plan Maximins, seine Gattin zu versto-
Ben und Katharina zu heiraten, als mogliche Anspielung relevant.

Was den historischen Kontext betriftt, so konnte Dryden sich an der Popularitit
des franzosischen Mirtyrerdramas und seinen britischen Imitationen orientiert ha-
ben. Erwihnen kann man hier Pierre Corneilles Théodore, virge et martyre (1646),
Thomas Medbournes St. Cecily; or, The Convert Twins (1669) oder die Bearbeitung
von John Websters Appius and Virginia (1654) unter dem Titel The Roman Virgin
(1669).2° Wie Novak zeigt, gab es in Frankreich zur selben Zeit mehrere Stiicke
tiber die Heilige Katharina, darunter eines von Puget de la Serre. Obwohl Dryden
im Vorwort zum Drama in der veroffentlichten Fassung von 1670 behauptet, er
hitte Georges de Scudérys Amour tyrannique (1639) nicht gekannt, ist dies laut No-
vak sehr unwahrscheinlich, da dieses Stiick in Frankreich sehr berithmt war und
mit Corneilles Le Cid (1636) in der Publikumsgunst in Konkurrenz lag.3? Tatséch-
lich kann Novak auf mehrere Parallelen zwischen Tyrannick Love und L’ Amour ty-
rannique hinweisen.

Wihrend Dekker und Massinger nicht auf eine konkrete politische Situation re-
agierten,3! kann man annehmen, dass Dryden das Stiick als Kompliment fir Ka-
tharina von Braganza (der Ehefrau von Karl II.) anldsslich ihrer Schwangerschaft

29 Maximillian E. Novak: Commentary and Notes, in: Novak (Hg.): The Works of Dryden
(Anm. 20), S. 384-391.

30 Ebd., S.391.

31 Aber vgl. Thomas J. Moretti: Via Media Theatricality and Religious Fantasy in Thomas
Dekker and Philip Massinger’s The Virgin Martyr (1622), in: Renaissance Drama 42.2,
2014, S.243-270, der argumentiert, das Stiick hitte religiose Toleranz und Mifligung im
Kontext der Versuche Jakobs L., zwischen den religiosen Parteien eine Versohnung herbei-
zufithren, dem Publikum schmackhaft machen wollen.

https://dol.org/10.5771/9783956507120-61 - am 13.01.2026, 04:56:36. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783956507120-61
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

68 MONIKA FLUDERNIK

schrieb.3? Drydens Drama war von sehr groffem Erfolg gekront, was auch auf die
Schauspieler zurlickzuftihren war, wie Novak darlegt:

If Tyrannick Love had a startling initial success, it was because Maximin outdid Catiline

and Cethegus in his defiance of religion and morality, because Berenice was even more

strictly concerned with her gloire and virtue than earlier heroines had been, because

Saint Catherine represented chastity endangered by a brutal lust, because Nell Gwyn

spoke an amazing epilogue, because the scenic and operatic effects of the fourth act sur-

passed anything seen up to that time on the English stage, and because the play was

written in rhyme by England’s poet laureate and foremost exponent of the rhymed he-

roic play.33
Gattungspoetisch betrachtet, schreibt Dryden den Typus des heroischen Dramas
fort, das er in England heimisch machte. Dies zeigt sich weniger an der Hauptfi-
gur der Heiligen Katharina, sondern in Kaiser Maximin, der ja auch die tyranni-
sche Liebe des Titels verkorpert. Er befindet sich im Widerstreit zwischen seiner
Pflicht, die Christen zu toéten, und seiner sexuellen Begierde. Da er jedoch nicht
der (positive) Held ist, siegt bei ihm die (fleischliche) Lust tiber die Pflicht. Niher
am Schema des heroischen Dramas sind jedoch die positiven Figuren des Stiicks.
Typisch fiir das heroische Drama ist, dass die Helden Pflichterfillung als hochstes
Ziel anstreben und auf die Realisierung ihrer Liebe verzichten. In Drydens Tyran-
nick Love wird jedoch die Treue gegeniiber der Geliebten zur Pflicht und die Kar-
riere hintangestellt. Porphyrius weigert sich Valeria zu heiraten, da er Berenice
liebt, auch wenn Berenice ihrem Ehemann treu bleibt und sie keine Chance auf
Realisierung ihrer Liebe sehen. Gleicherweise gibt Antoninus seine politisch vor-
teilhafte Verehelichung mit der Diokletian-Tochter Artemia zugunsten seiner Lie-
be zu Katharina auf.

Die Psychologisierung des Stiickes betrifft besonders die Figur des Tyrannen,
der nach seiner Zuriickweisung durch Katharina von Hass, Wut und Grausambkeit
befallen wird, als er seine Lust an ihr nicht stillen kann. Dariiber hinaus analy-
siert Dryden die Hofintrigen, die durch mehrere Parallel-Konstellationen ge-
kennzeichnet sind. Antoninus und Porphyrius stellen zwei dquivalente helden-
hafte Verhaltensweisen dar, wobei die Loyalitit zum Kaiser mit Liebestreue
konkurriert. Wihrend die Kaiserstochter Artemia in The Virgin Martyr eine unbe-
deutende Nebenrolle hat, spielt Valeria in Drydens Stiick eine tragende Rolle. Zu-
néchst scheint sie sich, ihrem Vater dhnlich, fur die Zuriickweisung durch Porphy-
rius richen zu wollen, der ihr erklirt, er liebe eine andere (Berenice). Doch als
Berenice aus tugendhafter Ehepflicht Porphyrius fir eine Ehe mit Valeria freigibt,
hilft Valeria ithrem Geliebten, indem sie sich ebenfalls einer Heirat widersetzt, wo-
raufthin ihr Vater sie einsperren ldsst, um sie zur Ehe zu zwingen.

32 Diese Schwangerschaft stellte sich als Scheinschwangerschaft heraus. Vgl. Novak: Commen-

tary (Anm. 29), S. 381. Die Konigin wurde 1664 auch von Jacob Huysmans als die Heilige
Katharina gemalt (ebd., S. 383).
33 Ebd,, S.386.

https://dol.org/10.5771/9783956507120-61 - am 13.01.2026, 04:56:36. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783956507120-61
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

HELDINNEN UND HELDEN DER RELIGION 69

Im vierten Akt erweisen sich die Frauen als heroische Figuren der Selbstaufop-
ferung. Auch die Kaiserin Berenice wird gefangengesetzt, da sie sich aufgrund
ithrer Liebe zu Porphyrius als Christin deklariert. Porphyrius will sie retten und
Maximin toten, wird aber von Berenice von diesem unehrenhaften Schritt abge-
halten — an dieser Stelle stellt Berenice somit wieder Pflicht vor Liebe. Im funften
Akt lisst der in Valeria verliebte Placidius Porphyrius entfliehen. Nach dem Mir-
tyrertod Katharinas und ihrer Mutter soll nun auch Berenice hingerichtet werden.
Valeria bittet ihren Vater um Gnade. Als er sie zuriickweist, begeht sie Selbstmord,
und Placidius ersticht aus Wut tiber den Verlust Valerias den sich wehrenden Ma-
ximin, wobei beide sich gegenseitig in den Tod reiflen. Somit wird der Weg frei
fur eine Heirat von Porphyrius und Berenice. Es sind also die Frauengestalten, die
ihrer Liebe entsagen und ihrem Pflichtgefiihl folgen, welche als die wahren heroi-
schen Heldinnen erscheinen, wihrend die zugeordneten Liebhaber nicht in glei-
chem Mafle pflichtbewusst und tugendhaft sind. Noch an einer anderen Stelle
indert Dryden die Legendenvorlage, nimlich durch die Einfithrung von Kathari-
nas Mutter Felicia. Nicht nur, dass diese Katharina ermuntert, threm Glauben fiir
eine Heirat mit Maximin abzuschworen - ein sarkastischer Hieb auf die Latitudi-
narier? Der Konflikt zwischen Mutter und Tochter parallelisiert fiir Katharina den
heroischen Pflicht-vs.-Liebe-Konflikt, da sie als Tochter der Mutter Gehorsam
schuldet und diese liebt, aber das Christentum ihre wahre Pflicht darstellt. Doch
auch die Mutter ist keine Heldin; ihr Mirtyrertod erfolgt unfreiwillig. Katharina
selbst ist bis zu diesem Zeitpunkt in keiner Weise einer Versuchung ausgesetzt,
den Kaiser oder andere Verehrer zu ehelichen und ihrem Glauben abzuschworen,
wodurch sie gar nicht in das typische Schema des heroischen Dramas passt.

Interessanterweise baut Dryden die Ubernatiirlichen Elemente, die sich bei
Dekker und Massinger finden, weiter aus und figt den Figuren den Magier Nigri-
nus hinzu. Wihrend in The Virgin Martyr Hircius und Spungius opportunistische
Bosewichte sind3* und der Schutzengel Angelo mit dem Teufelchen Harpax auf-
tritt, ist das Gibernatiirliche Feld bei Dryden extensiv erweitert. So fungiert Apol-
lonius als eine Art Magier, der Katharina vom rechten Glauben abbringen soll.
Der Engel kann die Macht der Magie aufler Kraft setzen, bestitigt jedoch die Rea-
litat der satanischen Machenschaften. Die Zerstorung des Folterrades durch den
Engel konnte man als Parallele zu den himmlischen Friichten sehen, die Angelo
in The Virgin Martyr dem Statthalter Theophilus tiberreicht. Diese tibernatiirlichen
Figuren und Ereignisse mogen unter anderem dazu gefithrt haben, dass Tyrannick
Love auch unter Anglisten in Vergessenheit geraten ist.

Drydens Mirtyrerstiick schreibt die Legende signifikant um und verortet sie in
der Gattung des heroischen Dramas, wofiir die Psychologie der Heldin Katharina
eigentlich nicht sonderlich geeignet ist. Dies war wohl auch der Grund fiir die Er-

34 Vgl. Holly Crawford Pickett: Dramatic Nostalgia and Spectacular Conversion in Dekker
and Massinger’s The Virgin Martyr, in: Studies in English Literature 49.2, 2009, S. 437-
462.

https://dol.org/10.5771/9783956507120-61 - am 13.01.2026, 04:56:36. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783956507120-61
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

70 MONIKA FLUDERNIK

weiterung der dramatis personae. Drydens Tyrannick Love kann mit Fug und Recht
eher als ein Hofschauspiel als ein Mirtyrerdrama gelesen werden. Trotz des mani-
festen Glaubensdramas der Geschichte spielen die politische Raison, das tugend-
hafte Verhalten am Hofe und die rein sikulare Pflichterfullung wichtigere Rollen
als die Verteidigung des Christentums.

3. S§t. Winifred, St. Hugh und die Schustergesellen

Wir wenden uns nun William Rowleys Schusterdrama A Shoemaker, A Gentleman
(1618) zu. Der 1638 postum gedruckte Text (Rowley verstarb 1626) wird heute um
das Jahr 1618 datiert, auch wegen der Ubernahme von Maximinus (statt Maximia-
nus) in Dekker und Massingers The Virgin Martyr.3> Das Stiick muss direkt in Be-
ziehung gesetzt werden zu Thomas Deloneys Prosaroman The Gentle Crafi (ca.
1597-1598), in dessen erstem Teil nacheinander die Geschichte von St. Hugh und
Winifred (Kapitel 1-4) und die Geschichte der Konigssohne, die sich als Schuster
verdingen (Kapitel 5-9), erzihlt werden. Zwischen diesen beiden gibt es bei Delo-
ney keine Verbindung; diese wird also von Rowley gestiftet. Dartiber hinaus ist auf
das Theaterstiick The Shoemaker’s Holiday (1599) von Thomas Dekker hinzuweisen,
das fur die Darstellung des Schustermeisters Simon Eyre beriihmt ist (Eyre er-
scheint auch als Figur in Deloneys Gentle Crafi, Kapitel 10), sowie auf ein anony-
mes Stick The Famous Victories of Henry the Fifib.3¢ Historisch war Simon Eyre ein
Tuchhandler (draper), erst Deloney machte ihn zum Schuster.

Wihrend Dekkers Stiick eine city comedy ist und das skizziert, was man heute mit
dem Begrift upward mobility belegt — sozialen Aufstieg, hier den Aufstieg Simon
Eyres zum Biirgermeister von London -, geht es bei Rowley um das politische
Drama der Konigssohne, denen es gelingt, durch Einheiratung in die romische Re-
gierungsschicht ihr Land zuriickzugewinnen und dann auch gleich noch das Chris-
tentum in Britannien zu reetablieren. Im Gegensatz zum eher klassenspezifischen
Horizont Deloneys und Dekkers ist Rowleys Drama primir ein nationalistisches
Manifest, das britische Ehrenhaftigkeit und Tapferkeit neben englischer Grofzu-
gigkeit (der Schustermeister) anpreist und die Verteidigung britischer Kultur den
Roémern gegentiber illustriert. Dabei weisen beide Plotstringe opferbereite Helden-
figuren auf - einerseits Crispianus (Elred), der im Kampf gegen die Goten und
Vandalen Heroisches leistet, und andererseits die Martyrer Winifred und Hugh.
Die dramatis personae werden noch erweitert durch St. Alban und St. Amphialus.

Die Kombination von Nationalismus und Heiligenlegende, von Politik und Re-
ligion, duflert sich bereits in der ersten Szene des Stiicks, in der der legitime Herr-
scher Englands, Allured, in einer Schlacht gegen die Eroberer Diokletian und ,Ma-

35 Vgl. Anm. 22.
36 Eine weitere Quelle mag Thomas Fortescues The Forest (1571) sein. Zu den Quellen vgl.
Nicol: Shoemaker, Gentleman (Anm. 22).

https://dol.org/10.5771/9783956507120-61 - am 13.01.2026, 04:56:36. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783956507120-61
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

HELDINNEN UND HELDEN DER RELIGION 71

ximinus“ fillt und seine Frau sich bei ihrer Gefangennahme als Christin identifi-
ziert. In derselben ersten Szene des Stiicks versuchen St. Hugh und Amphiabel die
Konigin zu tiberreden zu fliechen und erwihnen dabei die laufende Christenverfol-
gung und die Gefahr, die der tugendhaften Winifred drohe (I, 1, 104).37 Somit ist
nicht nur der religiose Plotstrang gleich angesprochen. Auch die Protagonisten des-
selben, Winifred und Hugh, werden dem Publikum vorgestellt.

In der dritten Szene begegnen wir dann Winifred, die Sir Hughs Werbung zu-
riickweist und auf den himmlischen Briutigam verweist (,celestial bridegroom® -
L, 111, 63).38 Im Gegensatz zu Beuno aus der Heiligenlegende rit Amphialus Winif-
red zu heiraten; sie weigert sich jedoch, da sie die heilende Quelle entdeckte und
dort einen Engel sah (,A heavenly shape® - V. 94) und daraufhin einen Schwur tat,
keusch zu bleiben (V. 75). Der Engel erscheint noch einmal, um Amphiabel von
Winifreds Entschluss zu tiberzeugen, worauthin dieser sich der Bekehrung des
Christenfeinds Alban zuwendet.

In I1, ii treffen wir auf Alban, der in Britannien fiir die Christenverfolgung zu-
stindig ist, aber dieser Pflicht nicht erwartungsgemifl nachgekommen ist. Maximin
gegeniiber fithrt er zunichst an, er sei ein ,Englishman® (11, ii, 55);3° erst als zweites
gibt er sich auch als Christ zu erkennen, womit wieder die nationale und religiose
Verschrinkung unterstrichen wird. Als Maximinus nach dem berithmten Amphi-
alus suchen lisst, ergibt sich Alban an seiner Statt. Maximinus vermutet diesen in
Wales.

In der ersten Szene des dritten Aktes kommen wir zu Winifred zuriick, die sich
nun fest in den Banden ihrer himmlischen Ehe befindet (,contract[ed] and wed-
ded”; mit dem ,nuptual Gordian®“ gebunden - ,tied”; V. 43, 44, 45).40 In ihre Ab-
weisung von Sir Hugh hinein erscheint Amphialus, gefolgt von den Rémern, die
Winifred und Amphialus festnehmen. Als der Soldat Lutius in blasphemischer
Geste das Wasser aus der Quelle zum Waschen verwendet und sein Augenlicht ver-
liert, heilt ihn Winifred. Die Gefangenen werden nach Verulam (Verulamium, heu-
tiges St. Albans) tiberstellt, dem Regierungssitz Maximins in England.

Das Mirtyrerdrama erreicht seinen Hohepunkt, als Sir Hugh, der inzwischen
auch beim Schustermeister Unterschlupf gefunden hat (I, ii), Winifred im Ge-
fingnis besucht und sich als Sir Hugh, ,son to the King of Powys“ (1. 211),4! zu
erkennen gibt. Die sich stoisch verhaltenden Christen Alban und Amphiabel
werden hingerichtet, und es folgt die extensiv dargestellte Szene des Todes von
Winifred und Hugh. Sie feiern eine Ehe im Tod. Winifred wihlt als Todesart,
dass man ihr die Adern aufschneidet, und fuir Sir Hugh lautet der grausame Rich-
terspruch, thm ihr Blut in einem vergifteten Becher zu reichen, der so zu einer

37 Rowley: Shoemaker, Gentleman (Anm. 21), S. 10.
38 Ebd., S.24.
39 Ebd., S. 35.
40 Ebd,, S.47.
41 Ebd., S.77.

https://dol.org/10.5771/9783956507120-61 - am 13.01.2026, 04:56:36. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783956507120-61
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

72 MONIKA FLUDERNIK

Art von Abendmabhlskelch wird (IV, iii). Sir Hugh schenkt seine Knochen der
Schustergilde, worauf die Schuster ihn beerdigen und ihre Werkzeuge nun ,,Saint
Hugh’s Bones® (V. 216)* taufen.

In der Resolution des politischen Plotstrangs heiratet die Tochter Maximinus",
Leodice, den Schuster Offa/Crispinus, der sich jedoch als koniglicher Bruder von
Elred/Crispianus, dem Helden des Krieges gegen die Goten und Vandalen, er-
weist. Crispianus hat als erstes die Begnadigung seiner Mutter durchgesetzt, wo-
mit auch Religion und Politik gleichzeitig versohnt werden. Wahrend der Hoch-
zeit bittet Offa auch darum, dass zu Ehren des Martyriums von St. Alban ein
Kloster gebaut wiirde. Maximin willigt in religiose Toleranz ein.

Rowleys Stiick A Shoemaker, A Gentleman ist also ein Drama, das Nationalismus
und Religion verkniipft und eine Befreiung Englands von den Romern sowie von
religioser Intoleranz inszeniert. Diese National- und Spiritual-Utopie ist nicht nur
grundlegend ahistorisch; sie suggeriert eine militdrische Stirke Englands und zele-
briert ein genuin englisches Christentum - in beiden Fillen auf eher fantastische
Weise. Das religiose Mirtyrertum wird als Pendant zur Kampfestugend der Konigs-
sohne verstanden und beide sollen der typisch britischen Uberlegenheit dem Kon-
tinent gegeniiber Ausdruck verleihen.

4. Zusammenfassung

Wie in der Einleitung zu diesem Band ausgefiihrt, handelt es sich bei Mirtyrerfigu-
ren um ,Phinomene figiirlicher Identitit von Geist und Heldentum®, deren ,Hero-
isierung [...] auf diskurs- und gattungsbedingten Annahmen zur Anthropologie
und zur Psychologie [beruht], etwa dem Verhiltnis von personlichem Glauben,
gottlicher Vorsehung und heiligem Leben in der mittelalterlichen Legendarik®.*3
Diese Formel fiir das Spannungsfeld zwischen heroischer Handlung einerseits und
ithrer Funktionalitit im Rahmen kulturanthropologischer Voraussetzungen anderer-
seits ldsst sich an der Heiligenlegende tiberzeugend demonstrieren. In der Tat fillt
die Figur mit der ihr zugedachten Rolle gerade in den Legendarien des englischen
Mittelalters fast vollig zusammen: Der Spielraum individuellen Handelns oder
Denkens kann kaum ausgemacht werden, da auch die Kiirze der Darstellung mit
wenigen Ausnahmen eine Typisierung befordert.#4

Nun handelt es sich allerdings bei den von mir besprochenen Texten um Dra-
men. Wegen ihrer verhiltnismiflig grofleren Linge im Vergleich zu den Legenden
wire nun eigentlich eine distinktive Individualisierung der geschilderten Heldin-

42 Ebd.,, S. 86.

43 Siehe die Einleitung der Hg. zu diesem Band, S. 8.

4 Zu denken wire hier an Capgraves Katharinenbuch, das nicht nur in seiner Linge, sondern
auch in seiner Psychologisierung der Heldin romanartig ist. Vgl. John Capgrave: The Life
of St. Katharine of Alexandria, hg. von Carl Horstmann, Millwood NY 1973 [1893] (EETS
0.S. 100).

https://dol.org/10.5771/9783956507120-61 - am 13.01.2026, 04:56:36. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783956507120-61
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

HELDINNEN UND HELDEN DER RELIGION 73

nen zu erwarten. Wie wir jedoch gesehen haben, ist dies nur ansatzweise der Fall.
Alle drei Martyrerinnen wirken schablonenhaft und wenig agentiv — ihr Verhalten
entspricht dem der Legende. Besonders Dekker und Massinger belassen die Heldin
im bekannten Rollenmuster und konzentrieren sich in The Virgin Martyr auf die
Antagonisten beziehungsweise Nebenfiguren, insbesondere — wie fur das englische
Drama typisch - in den komischen Szenen mit den Dienern. Dass es auch in den
Heiligenlegenden eher der Tyrann ist, der psychologisiert wird, da seine immer
wieder vereitelte Taktik der Einschiichterung und der Bestrafung des Mairtyrers
breit ausgestaltet wird, bietet fiir die drei Dramen eine gattungsspezifische Rah-
mung, die von The Virgin Martyr und besonders von Tyrannick Love aufgegriffen
wird, aber in Rowleys Stiick ausgespart bleibt.

So ist die Psychologisierung des Sujets bei Dryden am markantesten ausgeprigt
und betrifft vor allem den Kaiser, aber auch die anderen Nebenfiguren. Bei Katha-
rina selbst greift die Strategie am allerwenigsten. Wie oben vermerkt, ist auch ihre
zentrale Rolle als triumphale Siegerin {iber die heidnischen Philosophen und The-
ologen von Dryden arg beschnitten worden, moglicherweise um keine zu deutli-
chen Parallelen zu historischen Disputen im Rahmen der Verfolgung der Protestan-
ten (wie sie extensiv in Foxes Acts and Monuments geschildert werden), aufzurufen;
vielleicht wollte Dryden auch vermeiden, die ,Wahrheit® des Katholizismus einem
,heidnischen® Protestantismus gegeniiberzustellen beziehungsweise den Eindruck
zu wecken, dass dies seine Absicht wire. Als Resultat wirkt Katharina bei thm blass
und weniger individuell als viele der anderen Figuren. Allerdings muss man darauf
hinweisen, dass Drydens extensive Erweiterung der dramatis personae und ihrer Int-
rigen auch Auswirkungen auf die Mirtyrerin hat. Da sie im Gegensatz zur Legende
die Liebeswerbung von zwei michtigen Miannern zuriickweisen muss, Maximinus
und Placidius, ist Katharina nicht nur auf die Verteidigung des Christentums redu-
ziert, sondern hat Entscheidungen zu treffen, die personliche Handlungsmacht vo-
raussetzen — sie muss sich aktiv dafir entscheiden, eine Rettung durch Heirat und
Machtzuwachs auszuschlagen, um so der Versuchung irdischer Ehren zu widerste-
hen. An diesen Stellen ist sie jedoch viel weniger in einem Gewissenskonflikt als
dies die anderen Figuren des Dramas sind, da ihre Wahl des Mirtyrertods von An-
fang an feststeht und sie gar nicht erst eine wirkliche Versuchung versptirt. Interes-
sant ist einzig die Stelle, wo ihre Mutter sie zu beeinflussen versucht, weil hier die
Pflicht der Mutter gegeniiber mit der religiosen Mission in Widerstreit gerit. Je-
doch auch hier wirkt Katharina wenig individuell und agiert didaktisch und wenig
realistisch.

Wenden wir uns noch Rowleys A Shoemaker, A Gentleman zu. Der Titel des
Stiicks scheint sich entweder auf Sir Hugh zu beziehen oder auf Leodices Ehe-
mann Offa/Crispinus, der sich als Prinz erweist. So wie Tyrannick Love vom Titel
her Maximin als Hauptfigur inszeniert, so unterstreicht auch bei Rowley der Titel
das politische Sujet, also Englands Rettung aus romischer Okkupation, jedenfalls
dann, wenn Crispinus mit dem ,Gentleman® gemeint sein soll. Durch den ausge-

https://dol.org/10.5771/9783956507120-61 - am 13.01.2026, 04:56:36. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783956507120-61
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

74 MONIKA FLUDERNIK

stalteten Plotstrang um die beiden Konigssdhne sind die Szenen mit Winifred
eher kurz geraten und betonen ihre prototypische Verhaltensweise als Heilige.
Dennoch wandelt Rowley Winifred in eine viel individuellere Figur um, die in ih-
rer Ablehnung des Liebenswerbens von Sir Hugh durch ihre Bitte um drei Mona-
te Aufschub schon tiber die Rollenmuster der Legende hinausgeht und auch in ih-
rer spirituellen Hochzeit mit Hugh am Ende des Dramas die nur theologische
Interpretation des Martyriums unterlduft. Sir Hugh wird sogar noch ausfihrlicher
eine Auseinandersetzung mit seinem Richter ermdglicht, besonders durch seine
Bereitschaft, mehrere Becher von Winifreds Blut zu trinken.

Dennoch ist Rowleys Stiick aus psychologischer Sicht wenig profiliert, wenn
man es mit seiner Vorlage vergleicht. Nicht nur, dass wir bei Deloney extensive
innere Monologe von Sir Hugh prisentiert bekommen. Im ersten Kapitel fithrt
Sir Hugh ein ausfiihrliches Selbstgesprich (,whereupon he began to encourage
himself: / Tush, Hugh, let not a few forward words of a woman dismay thee; for
they hope to be intreated, and delight to be wooed [...]%).#> Auch Winifred wird
sehr individuell dargestellt, so z. B. als sie nach drei Monaten von Sir Hugh aufge-
sucht wird und gereizt sagt: ,What would you have (quoth she?) Can I never be
quiet for you? Is there no corner of content in this world to be found?*“4¢ Weiter
unten gibt sie zu, dass sie die Dreimonats-Bedingung vergessen hat (,,I assure you
that it is as far out of my mind as you are from the mount of Calvary).#’ Die drei
untersuchten Dramen sind weit entfernt von einer auch nur annihernd dhnlichen
Subjektivierung, und auch stilistisch halten sie sich an den sermo sublimis bezie-
hungsweise fallen nicht in die Tiefen der Kolloquialismen ab, die Deloneys Prosa
durchsetzen.

Man kann also deutlich sehen, dass die Stilisierungselemente der Heiligenlegen-
de in allen drei Dramen weiter nachwirken. Dennoch geraten die drei Stiicke in
Widerstreit mit dem hagiographischen Vorbild, und zwar dort, wo das theologisch-
didaktische Modell in eine sikulare Welt integriert werden soll und mit realisti-
schen Darstellungstendenzen in Konflikt gerit. Deshalb ist auch 7he Virgin Martyr
das aus religioser Perspektive iiberzeugendste der drei Dramen, wihrend die Erwei-
terung des Plots in Dryden und Rowley um den Preis der Schwichung der Didaxe
erkauft wird.

45 Thomas Deloney: The Gentle Craft, in: Francis Oscar Mann (Hg.): The Works of Thomas
Deloney, London 2015 [Oxford 1912], S. 73.

4 Ebd., S.76.

47 Ebd.

https://dol.org/10.5771/9783956507120-61 - am 13.01.2026, 04:56:36. Acce:



https://doi.org/10.5771/9783956507120-61
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

