Kontroverse

1P 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:44:38. ® Urheberrechtlich geschiitzter Inhalt. Ohne gesonderte
Inhatts Ir

#ir oder In KI- KI-Modellen oder



https://doi.org/10.5771/9783845296548-229

1P 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:44:38. @ Inhalt.
Inhatts Ir o

fiir oder



https://doi.org/10.5771/9783845296548-229

Brauchen wir eine Roboterethik? Eine Kontroverse mit Susanne Beck,
Bruno Gransche, Eric Hilgendorf, Janina Loh, Catrin Misselhorn und
Thomas Zoglauer

Sechs Forscherinnen und Forschern, die sich in philosophischer bzw. juristischer
Hinsicht mit aktuellen und antizipierbaren Problemen der Robotik beschdftigen, ha-
ben wir drei Fragen zum méglichen Sinn und Nutzen einer Roboterethik vorgelegt.
Was »Roboterethik¢ heifsen kann, liefSen wir bewusst offen; eine Auskunft dariiber ist
Teil der Antworten, um die wir alle eingeladenen Autorinnen zundichst unabhdngig
voneinander baten. Diese sind im Folgenden abgedruckt. Danach hatten alle Betei-
ligten Gelegenheit, auf die Positionen und Argumente der Mitdiskutantlnnen einzu-
gehen, um streitbare Punkte oder Probleme zu identifizieren und Akzente zu setzten,
die ihnen in der Debatte besonders wichtig erscheinen. Absicht dieses Rundge-
sprdchs ist es, sowohl zentrale Positionen und Argumentationslinien der aktuellen
Debatte als auch kontroverse Punkte oder offene Fragen sichtbar zu machen.

L

Die Robotik ist eine vielversprechende Wachstumsbranche.! Bringen hochentwickel-
te (vintelligente¢) Roboter — neben technischen, wirtschaftlichen und rechtlichen He-
rausforderungen — neuartige metaphysische, moralische oder ethische Probleme mit
sich? Wenn ja: Inwiefern sind diese Probleme spezifisch im Vergleich zu anderen
Herausforderungen aktueller Informationstechnik?

Catrin Misselhorn:

In Philosophie und Kunst hat es immer schon gedankliche Vorgriffe auf die Zukunft
gegeben, beispielsweise die Imagination der Konstruktion kiinstlicher androider We-

1 Eine Pressemitteilung des Internationalen Verbands fiir Robotik IFR informierte am 20.6.2018:
»Global sales of industrial robots reached the new record of 387,000 units in 2017. That is an
increase of 31 percent compared to the previous year (2016: 294,300 units). China saw the lar-
gest growth in demand for industrial robots, up 58 percent. Sales in the USA increased by 6 per-
cent — in Germany by 8 percent compared to the previous year« (https://ifr.org/ifr-press-releases
/news/industrial-robot-sales-increase-worldwide-by-29-percent, abgerufen am 24.8.2018). Der
deutsche VDMA Fachverband Robotik + Automation rechnet entsprechend fiir 2018 »mit
einem weiteren Wachstum von 10% auf 15,6 Milliarden Euro.« (https://www.vdma.org/v 2view
er/-/v 2article/render/15372372, abgerufen am 24.8.2018).

231

1P 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:44:38. ® Urheberrechtlich geschiitzter Inhalt. Ohne gesonderte
Inhalts I K-



https://doi.org/10.5771/9783845296548-229

sen wie den Golem oder Frankenstein. Vieles, was jetzt diskutiert wird, z.B. autono-
mes Fahren, hat die Entwicklung dieser Technologien als Vision von Anfang an be-
gleitet. Isaac Asimov hat die moralischen und metaphysischen Fragen, die intelli-
gente Roboter aufwerfen, in seinen Science-Fiction-Texten bereits vor der Mitte des
20. Jahrhunderts hellsichtig thematisiert. Ich wiirde daher lieber von spezifischen
Herausforderungen sprechen, die die Entwicklung der KI und Robotik mit sich
bringt. Umgekehrt hat die wissenschaftliche und technische Entwicklung aber auch
den philosophischen Diskurs inspiriert, man denke an das Computermodell des
Geistes, das fiir viele ein attraktiver Ausweg aus der festgefahrenen Debatte um
Dualismus oder Materialismus in der Philosophie des Geistes war. In ethischer Hin-
sicht bringen beispielsweise die Asimov’schen Gesetze? eine neue normative Ethik
spezifisch fiir Roboter ins Spiel, deren Verpflichtungen sich von denjenigen unter-
scheiden, die Menschen gegeniiber anderen Menschen haben. Im Unterschied zu den
anderen Herausforderungen der Informationstechnik zentrieren sich diese spezifi-
schen Fragen haufig darum, ob Maschinen etwas kdnnen oder haben, das bislang als
Spezifikum des Menschen galt, z.B. ob sie Bewusstsein oder Emotionen haben, ob
sie denken oder moralisch entscheiden und handeln koénnen. Dabei tragt die Hinwen-
dung zu Maschinen nicht selten zur Prézisierung der Begriffe und Positionen bei.
Aber auch auf Fragen, die nicht erst im Kontext der neuen technologischen Entwick-
lungen entstehen, wird ein neues Licht geworfen, beispielsweise Privatheit und in-
formationelle Selbstbestimmung.

Susanne Beck:

Die Entwicklungen in der Robotik und KI bergen zweifellos neue Herausforderun-
gen. Die Maschinen werden grof3e Mengen an Daten sammeln und verarbeiten — ein
Problem fiir das Datenschutzrecht. Im Arbeitsrecht wird man beispielsweise disku-
tieren miissen, unter welchen Bedingungen Arbeitnehmerlnnen mit Robotern zu-
sammenarbeiten miissen. Im Urheberrecht wird sich die Frage stellen, wem Werke
zuzuordnen sind, die grofteils autonom von einer Maschine »erdacht« wurden. All
diese Fragen sind zweifellos wichtig und in naher Zukunft zu diskutieren und zu-
mindest vorldufig zu beantworten.

Zentral aber ist m.E. die Verantwortungsdiffusion, die entsteht, wenn man immer
mehr Entscheidungen auf Maschinen iibertragt oder von ihnen vorbereiten ldsst: Bei
Maschinen, die selbst dazu lernen konnen, einen gewissen eigenen Entscheidungs-

2 Erstmals beschrieben in der 1942 erschienenen Kurzgeschichte »Runaround, in: Isaac Asimov:
1, Robot, New York 1950, S. 40: »1. A robot may not injure a human being or, through inaction,
allow a human being to come to harm. 2. A robot must obey the orders given it by human
beings except where such orders would conflict with the First Law. 3. A robot must protect its
own existence as long as such protection does not conflict with the First or Second Laws.«.

232

1P 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:44:38. @ Inhalt.
Inhalts i fiir oder



https://doi.org/10.5771/9783845296548-229

rahmen haben, durch Sensoren und Vernetzung Informationen erhalten und selbst
auswerten, lisst sich weder im Vorhinein vorhersehen, welche Entscheidungen sie in
welchen Situationen treffen werden, noch im Nachhinein feststellen, worauf genau
eine Fehlentscheidung beruhte. Insbesondere ob einer der Beteiligten, z.B. Program-
miererlnnen, Produzentln oder Nutzerln, selbst einen Fehler gemacht haben, ist in
vielen Féllen nicht mehr nachweisbar. Die klassischen Zurechnungsstrukturen des
Rechts sind hierauf nicht mehr ohne Weiteres anwendbar. Das bedeutet nicht, dass
keine Konstellationen denkbar sind, in denen einer der Beteiligten nachweisbar
einen Fehler gemacht hat — aber es wird die Ausnahme sein. Deshalb ist das Recht in
besonderer Weise gefordert, die bestehenden Verantwortungskonzepte anzupassen.
Zweifellos war und ist dies bereits mit Blick auf die verstirkte Kollektivierung unse-
rer Gesellschaft erforderlich — was sich etwa in der Konstruktion der >juristischen
Person«< niederschldgt. Doch handelt es sich hierbei immer noch um menschliche
Gegeniiber, wenn auch als Kollektiv. Ein maschinelles »Gegeniiber< unterscheidet
sich hiervon erheblich, so dass die Ubertragbarkeit von rechtlicher Verantwortung
neu zu diskutieren ist. Vorab muss im Ubrigen diskutiert werden, ob und inwieweit
spezifische Entscheidungen iiberhaupt auf Maschinen iibertragen werden konnen
und sollten.

Bruno Gransche:

Roboter, zundchst gefasst als jegliches System mit Sensoren, Prozessoren und Ak-
tuatoren, nehmen eine Sonderstellung beziiglich technik-ethischer Fragestellungen
ein. Sie kombinieren Herausforderungen der Informationstechnik, verschérft durch
die fortschreitende Digitalisierung, mit solchen der Hardware, des Embodiments und
der physischen Aktions- und Interaktionsfdhigkeit. Besonders die physische Ver-
fasstheit robotischer Systeme mit ihrer Aktuatorik l1dsst Roboter und Menschen in
gemeinsam geteilten Handlungssituationen aufeinandertreffen.

Dabei verdndert die >Autonomie< (Grade der Automatisierung) der Roboter
(durch die Anbindung von Sensoren und Prozessoren) die Mensch-Technik-Relation
spezifisch. An Roboter kann operative und strategische Verantwortlichkeit abgege-
ben werden, inwieweit und fiir welche Systeme gar »moralische« Verantwortung de-
legiert werden konnte, ist fraglich. Mit ihren Aktuatoren kdnnen Roboter tatsichli-
che Unterschiede in der Welt bewirken und nicht nur menschliche Handlungen in-
formieren oder orientieren; ein Haus etwa Zugédnge beschrianken, ein Auto gezielte
Schadens- und Opferselektionen vornehmen, ein Assistenzroboter Handlungsoptio-
nen gewidhren oder verwehren. Die Analyseebenen technischen Handelns mit
Zweck-Mittel-Erwdgungen, Pilot- oder Steuerungsverantwortung etc. werden durch
die eigene Aktionsinstanz und hohe Automatisierung der Roboter unterlaufen. Dem

233

1P 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:44:38. ® Urheberrechtlich geschiitzter Inhalt. Ohne gesonderte
Inhalts I K-



https://doi.org/10.5771/9783845296548-229

Menschen kommen entweder die Rollen eines medial steuernden Dirigenten (der
Spielrdume und Grundregeln gestaltet und technische Aktionspotenziale regelt) oder
eines »auf Augenhohe« mitagierenden Koakteurs zu. Fiir so koagierende Menschen
werden Roboter somit zu zwar menschengemachten, aber im Begegnungsmoment
nicht verfiigbaren (nicht frei instrumentalisierbaren oder &nderbaren) Entitdten. In
Robotern begegnen (koagierende) Menschen Systemen, die von Normen, Standards
und Moralen von (dirigierenden) Menschen geprigt, dann aber zu »autonomer< Welt-
beeinflussung (in ihrer Aktuator-Reichweite) fahig sind; diese robotisch beeinflusste
Welt stellt dann den verdnderten Rahmen menschlicher Handlungsfreiheit dar. Dies
zeigt eigene ethische Herausforderungen der Robotik.

Davon abzugrenzen sind metaphysische Fragen im Sinne starker KI, die Robotern
gar Bewusstseine, personale Identitdt, Handlungsfdhigkeit und eigentliche Autono-
mie (nicht nur technisches Prozessieren und hohe Automatisierung) zuschreiben. Zu
letzterer Sonderstellung im metaphysischen Sinne bin ich sehr skeptisch, ob dies
iiberhaupt vom Technikstand jenseits von Gedankenexperimenten jemals wird ein-
geholt werden konnen (ich denke nicht); sicherlich jedoch ist dieser Stand heute
nicht gegeben, weshalb Roboter m.E. aus metaphysischer Sicht keine spezifischen
Probleme aufwerfen. Kurz: »neuartige moralische oder ethische Probleme« — ja;
»metaphysische« — nein.

Janina Loh:

Roboter unterscheiden sich von anderen Technologien dadurch, dass wir es hier
nicht nur mit rein passiven Objekten zu tun haben, sondern mit quasi autonomen,
teil- oder gar vollautonomen Systemen, die ohne unmittelbare Einwirkung ihrer De-
signer*innen und Nutzer*innen agieren konnen. Ein Hammer bspw. benétigt im Ge-
gensatz zu einem Roboter immer jemanden, die* ihn fiihrt, das medizinische Assis-
tenzsystem Da Vinci wiirde sich ohne eine Chirurgin*, die* die Steuerkonsole be-
dient, nicht rithren und auch ein Maschinengewehr im klassischen Sinne schief3t
nicht von allein. Anders hingegen liegt der Fall bei Robotern, bei denen es sich Ca-
trin Misselhorn zufolge um artifizielle Systeme handelt, die aus einem Prozessor,
Sensoren und Aktoren bzw. Effektoren bestehen und zumindest so wirken, als wiren
sie (teil-)autonom und konnten im Gegensatz zu einem >bloBen< Computer in ihre
Umgebung hineinwirken.3

In der Tat gibt es einen nicht zu unterschitzenden Graubereich, der sich an dieser
Stelle eroffnet, geht es doch ganz héufig lediglich um Algorithmen, die ohne Senso-

3 Vgl. Catrin Misselhorn: »Robots as Moral Agents?«, in: Frank Rovekamp und Friederike Bosse
(Hg.): Ethics in Science and Society. German and Japanese Views, Miinchen 2013, S. 42-56,
hier S. 43.

234

1P 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:44:38. @ Inhalt.
Inhalts i fiir oder



https://doi.org/10.5771/9783845296548-229

ren und Effektoren auskommen — beispielsweise im Fall sogenannter Chatbots. Ein-
zuwenden wére aus meiner Sicht, dass Algorithmen natiirlich Teil eines Roboters
sind, ihr »Nervensystem« vielleicht (ohne diese Metapher allzu sehr ausreizen zu
wollen). Aber die algorithmische Struktur macht eben nicht allein den definitori-
schen Kern eines Roboters aus, noch finden wir Algorithmen ausschlie8lich in Ro-
botern.

Die philosophischen Fragen, die sich mit Blick auf Roboter stellen, betreffen also
in einem ersten Schritt ihre Autonomie bzw. Handlungsfdhigkeit im Allgemeinen,
die sie ja gerade von anderen technischen Phdnomenen unterscheidet. In einem
zweiten Schritt stellt sich dann, wenn es um moralische (und nicht etwa rechtliche
oder politische) Handlungsfahigkeit geht, die Frage, was Moral ist und ob Roboter
moralisch handeln kdnnen. Abhdngig von der hierauf gegebenen Antwort bleibt da-
riiber nachzudenken, wie sich weitere Kompetenzen, die fiir moralisches Handeln
von Relevanz sind, in Robotern simulieren bzw. implementieren lieen wie etwa In-
telligenz, Vernunft, Urteilskraft oder vielleicht sogar Emotionen und Empathie.

Eric Hilgendorf:

Es diirfte kaum eine technologische Entwicklung geben, die kulturgeschichtlich so
intensiv vorbereitet wurde wie die Robotik. Die Vorstellung kiinstlicher Menschen
lasst sich bis in die Antike zuriickverfolgen. Die besondere Faszination, die von
kiinstlichen intelligenten Wesen ausgeht, iibersteigt alles, was im Rahmen des tech-
nischen Fortschritts bislang bekannt war.

Ein Grund hierfiir diirfte sein, dass wir dazu neigen, intelligente autonome Syste-
me zu vermenschlichen, ihnen also menschenédhnliche Ziige beizumessen. Unser
Hang zum Anthropomorphismus fiihrt dazu, dass wir Maschinen, die auf eng be-
schrinkten Feldern eine hohe >Intelligenz« zeigen, leicht Motive zuordnen, die wir
bei Menschen mit vergleichbaren Fahigkeiten ebenfalls vermuten wiirden. Auf diese
Weise ldsst sich erkldren, weshalb so viele Beobachterinnen und Beobachter der
Meinung zu sein scheinen, Roboter konnten den Wunsch entwickeln, die Mensch-
heit als dominante Spezies zuriickzudrangen und letztendlich zu vernichten.

Eine zweite Besonderheit, die mit der Entwicklung intelligenter autonomer Syste-
me einhergeht, ist die Notwendigkeit, Abldufe, die bislang im menschlichen Gehirn
mehr oder weniger unbewusst abliefen, explizit zu machen, um sie maschinell dar-
stellen zu kénnen. Dieser Explikationszwang diirfte zu einer immer weitergehenden
Entzauberung des menschlichen Geistes fithren. Schon jetzt ist allerdings deutlich
geworden, dass die Vorstellung, die neuen autonomen Systeme wiirden den mensch-
lichen Geist kopieren, in die Irre fiihrt. Das evolutionédr entstandene menschliche
Denken und Lernen erscheint vielfach sehr komplex und langwierig — warum sollte

235

1P 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:44:38. ® Urheberrechtlich geschiitzter Inhalt. Ohne gesonderte
Inhalts I K-



https://doi.org/10.5771/9783845296548-229

es z.B. viele Jahre dauern, bis eine Maschine eine Sprache erlernt hat? Es erscheint
deshalb vorzugswiirdig, von »maschineller< statt von jkiinstlicher< Intelligenz zu
sprechen.

Thomas Zoglauer:

Die Roboter der neusten Generation sind autonom agierende kognitive Systeme, die
lernféhig sind und selbstindig Entscheidungen treffen konnen. In der Roboterethik
wird héufig die Auffassung vertreten, dass wir es bei solchen Robotern mit autono-
men, verantwortungsfédhigen, ja sogar moralischen Wesen, sogenannten >morali-
schen Agenten¢, zu tun hétten. Wenn dies stimmt, so wiirde dies tatsdchlich eine
ganze Reihe neuartiger metaphysischer, moralischer und ethischer Probleme mit sich
bringen, etwa die Frage nach dem Personenstatus und dem rechtlichen Status von
Robotern.

Diese Auffassung beruht meiner Meinung nach auf einem Irrtum. So wird bei-
spielsweise behauptet: Je autonomer Roboter agierten und je weniger ihr Verhalten
voraussehbar und kontrollierbar sei, desto weniger konne man HerstellerInnen, Kon-
strukteurInnen und Programmiererlnnen verantwortlich machen, wenn Roboter
einen Schaden verursachen. Allerdings kann man von einer technischen Autonomie
im Sinne einer Unabhéngigkeit vom Menschen nicht auf eine moralische Autonomie
und damit auf eine Selbstverantwortung der Roboter schlieBen. Denn Verantwor-
tungsfahigkeit setzt ein Verantwortungs- und Moralbewusstsein voraus. Dies ist bei
gegenwirtig existierenden Robotern nicht vorhanden und wird auch in absehbarer
Zukunft nicht geschaffen werden konnen. Roboter handeln nicht, sondern folgen nur
einem Programm. Handeln setzt im Unterschied zum bloen Verhalten ein Reflexi-
onsvermdgen und intentionale Bewusstseinszustinde voraus. Man kann Robotern —
aufler im metaphorischen Sinn — keine Absichten unterstellen. Roboter haben keine
Wiinsche — weder erster noch hoherer Ordnung — und kdnnen nicht unter verschie-
denen Handlungsalternativen wihlen. Sie werten nicht und haben kein Gefiihl fiir
richtig oder falsch. Wenn durch einen Robotereinsatz ein Schaden entsteht, ist im-
mer noch der Mensch, sei es als HerstellerIn, Konstrukteurln, ProgrammiererIn oder
NutzerIn, verantwortlich. Eine » Verantwortungsliicke« gibt es nicht.

Aufgabe fiir die Ethik und die Gesetzgebung wird es daher sein, den Umgang mit
Robotern zu regeln. Dafiir brauchen wir keine neue Ethik oder Metaphysik. Meta-
physische Fragen nach einem mdglichen Bewusstsein oder dem Personenstatus von
Robotern mogen in Zukunft vielleicht relevant werden, stellen sich aber derzeit
nicht.

236

1P 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:44:38. @ Inhalt.
Inhalts i fiir oder



https://doi.org/10.5771/9783845296548-229

11

Brauchen wir, heute oder morgen, eine dezidierte Roboterethik? Reichen die Mittel
des Rechts und des Designs sowie bekannte Ethiken fiir die Regelung der sozialen
Folgen der Robotik nicht aus? Was soll oder kann >Ethik¢ in dem Zusammenhang
tiberhaupt bedeuten — im Unterschied etwa zu (normativen/juridischen) »Roboterge-
setzen¢ oder einer (algorithmisch kodifizierten) »Robotermoral<?

Eric Hilgendorf:

Der Begriff »Roboterethik< ist notorisch unbestimmt. Die Verwirrungen beginnen
schon damit, dass meist nicht klar zwischen Moral (also bestimmten Verhaltensre-
geln) und Ethik (der wissenschaftlichen Beschéftigung mit diesen Verhaltensregeln)
unterschieden wird. Als »Recht« bezeichnet man diejenigen Verhaltensregeln, deren
Verletzung mit staatlich organisiertem Zwang, also zum Beispiel mit Strafe, sanktio-
niert wird. Moral und Ethik verhalten sich zueinander wie Recht und Rechtswissen-
schaft.

yRoboterethik« kann deshalb zunichst die wissenschaftliche Beschiftigung damit
meinen, wie wir Roboter einsetzen sollen oder diirfen. Derartige Fragen gehdren in
den Umkreis der Technikethik, wobei die empirische Technikfolgenabschitzung
eine besondere Rolle spielt oder zumindest spielen sollte. Zu einer so verstandenen
Roboterethik im weiteren Sinne gehdrt auch die Frage, ob bzw. unter welchen Um-
stainden Roboter als eigene moralische Subjekte in Betracht kommen kénnten. Dabei
stellen sich Fragen, wie sie auch aus der Tierethik bekannt sind. Ankniipfungspunkte
fiir einen eigenstdndigen moralischen Status von Maschinen konnten etwa Bewusst-
sein oder Schmerzempfindlichkeit sein.

Nicht selten wird der Begriff »Roboterethik< aber in einem anderen Sinne ge-
braucht und meint dann moralische Regeln, die den Maschinen in Form von Algo-
rithmen einprogrammiert werden. Statt >Roboterethik< sollte man hier besser von
»Robotermoral« oder, wie Asimov, von »Robotergesetzen< sprechen. Bis vor einigen
Jahren hielt man die Beschéftigung mit derartigen Regeln fiir pure Science-Fiction.
Im Zusammenhang mit der Entwicklung selbstlernender Systeme ist aber deutlich
geworden, dass es zweckméBig sein konnte, bei derartigen Systemen das Spektrum
der Lernmdglichkeiten von vornherein zu begrenzen, also sozusagen iiber ein »Ge-
wissen<« der Maschine sicherzustellen, dass bestimmte Verhaltensweisen gar nicht
erst gelernt werden konnen. So sollte etwa ein Sprachavatar wie Tay fehlerfreie und
sozial angemessene Kommunikation erlernen, nicht aber, andere Menschen zu be-
schimpfen und zu beleidigen.

237

1P 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:44:38. ® Urheberrechtlich geschiitzter Inhalt. Ohne gesonderte
Inhalts I K-



https://doi.org/10.5771/9783845296548-229

Janina Loh:

Roboterethik ist die philosophische Disziplin, die sich mit den moralischen Werten
befasst, die im Bau von Robotern, im Umgang mit Robotern und im Verhiltnis von
Menschen und Robotern eine Rolle spielen. Es handelt sich dabei um eine verhalt-
nismdfBig junge Bereichsethik, eine Teilbereichsethik der Maschinenethik, um ganz
genau zu sein. Denn alle Roboter sind Maschinen, aber nicht umgekehrt alle Ma-
schinen auch Roboter. Unter den Bereichsethiken lassen sich ganz generell zwei Ty-
pen ausmachen: Bei den einen handelt es sich um Ethiken fiir den Umgang mit
einem nichtmenschlichen Gegeniiber. Hierzu zéhlen neben der Maschinen- und Ro-
boterethik auch die Tier-, Pflanzen-, Umwelt- und Technikethik. Die andere Gruppe
an Bereichsethiken versammelt Ethiken fiir Sonderbereiche des menschlichen Le-
bens, in denen Werte vertreten, Normen geltend gemacht und Regeln formuliert wer-
den, denen im Alltag fiir gewohnlich ein anderer Status zugeschrieben wird. Die
Medizinethik, die Ethik humanitirer Interventionen, die Militdr- und die Wirt-
schaftsethik sowie die Ethik internationaler Beziechungen lassen sich als Beispiele
fiir diese Form Bereichsethiken anfiihren.

In der Roboterethik wird — vergleichbar den anderen Bereichsethiken, die sich mit
nichtmenschlichen Wesen beschiftigen — dariiber nachgedacht, inwiefern das fragli-
che Gegeniiber ein Wert- und vielleicht gar ein Rechtstréger ist (Roboter als soge-
nannte moral patients) und diskutiert, inwiefern es als moralischer Akteur interpre-
tiert zu werden hat (Roboter als sogenannte moral agents). Sie stellt traditionelle
Fragen mit Blick auf neue potenzielle Handlungssubjekte, nimlich Roboter, wie bei-
spielsweise die danach, welche Kompetenzen wir generell als grundlegend fiir mora-
lische Akteursfihigkeit erachten, welche moralischen Werte wir artifiziellen Syste-
men implementieren sollten, auf was fiir ein moralisches Selbstverstindnis es schlie-
Ben ldsst, wenn wir Roboter »schlecht« behandeln und in welchen Bereichen — Indus-
trie-, Militdr-, Medizin-, Altenpflege-, Servicerobotik — wir uns auch zukiinftig aus-
schlieBlich bzw. in einem signifikanten Ausmaf3 auf menschliche und nicht auf arti-
fizielle Expertise verlassen wollen.

Robotergesetze und eine etwaige Robotermoral (wie in der Frage oben formu-
liert) fallen somit in den ersten Bereich der Roboterethik, in dem es um Roboter als
Wert- und Rechttrager geht, denen moralische Werte durch menschliche Desi-
gner*innen implementiert werden. Innerhalb des zweiten Bereichs der Roboterethik
— Roboter als moral agents — wird hingegen danach gefragt, inwiefern Roboter die
Fahigkeiten, die sie zum moralischen Handeln beféhigen, ausbilden bzw. simulieren
konnen.

238

1P 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:44:38. @ Inhalt.
Inhalts i fiir oder



https://doi.org/10.5771/9783845296548-229

Susanne Beck:

Dass man die ethischen Uberlegungen mit Blick auf die Robotik und KI zwangslu-
fig als yRoboterethik« kategorisieren muss, halte ich fiir unnétig, ebenso wenig brau-
chen wir ein eigenstédndiges »Roboterrecht<. Zugleich kdnnte eine derartige Katego-
risierung moglicherweise dazu beitragen, die besonderen Probleme, die durch die
Entwicklung in Robotik und KI entstehen, zu betonen und herauszustreichen.

Dass die bisherigen ethischen und auch rechtlichen Regeln und Konzeptionen
tiberhaupt nicht mehr anwendbar seien, halte ich ebenfalls nicht fiir zutreffend. Es ist
aber sicherlich so, dass die mit der Robotik und KI zusammenhédngenden Probleme
einer besonderen und intensiven Debatte bediirfen und bestimmte Konzepte, etwa
die auf das Individuum ausgerichtete Verantwortung, einer Neuausrichtung bediirfen
(vgl. die Antwort zur Frage I).

Eine entsprechende ethische Betrachtung kann m.E. hierzu Verschiedenes beitragen:

Es lieBen sich Regeln entwickeln, wie jedes Individuum im Kontext von Robotik
und KI verantwortlich mit den Maschinen umgehen sollte bzw. wie im Nachhinein
entsprechende moralische Verantwortung zuzuschreiben wire.

Es liefen sich Regeln entwickeln, in welchen Bereichen Entscheidungen entwe-
der iiberhaupt nicht oder nur sehr begrenzt auf Maschinen iibertragen werden soll-
ten. Ausgesprochen zweifelhaft konnte das etwa fiir die Entscheidung iiber Leben
und Tod in kriegerischen Kontexten sein. Auch dass etwa bei der direkten Betreuung
von Kindern oder Patienten, die nicht umfassend einwilligungsfahig sind, nicht pri-
mir Maschinen eingesetzt werden sollten, erscheint einleuchtend. Diese Intuitionen
wiren an traditionellen bzw. aktuellen moralischen Regeln zu iiberpriifen.

Weiterhin konnten ethische Uberlegungen dazu beitragen, die Diskussion iiber die
Verdnderung der Gesellschaft durch eine verstirkte Maschinisierung bzw. Autono-
misierung zu strukturieren.

Uberdies ist m.E. durchaus sinnvoll, Konzepte wie >Person¢, >Verantwortung«
oder »Intelligenz< mit Blick auf die Entwicklungen neu zu diskutieren. Dabei gehe
ich keineswegs davon aus, dass die Maschinen in einem Malle menschenéhnlich sein
werden, dass wir unsere bestehenden Konzepte auf sie ilibertragen konnen oder gar
sollten. Sie werden aber doch in einer Weise mit uns interagieren und den Alltag be-
stimmen, dass andere oder eben angepasste Konzepte fiir das Zusammenleben von
Mensch und Maschine erforderlich werden.

239

1P 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:44:38. ® Urheberrechtlich geschiitzter Inhalt. Ohne gesonderte
Inhalts I K-



https://doi.org/10.5771/9783845296548-229

Thomas Zoglauer:

Mit dem Begriff »Roboterethik« verbindet man intuitiv eine Ethik fiir Roboter und
denkt dabei beispielsweise an die drei Robotergesetze von Isaac Asimov. Allerdings
ist es fraglich, ob sich Moral in Form eines Computerprogramms formulieren ldsst
oder ob sich moralische Dilemmata algorithmisch 16sen lassen. Ethisches Problem-
16sen besteht in einem sensiblen Abwédgen von Normen und Werten, wobei neben
Vernunftgriinden oftmals auch Empathie und Gerechtigkeitsintuitionen eine wichti-
ge Rolle spielen. Maschinen besitzen keine Gefiihle und kein Gewissen. Im Gegen-
satz zu einer deduktiven Top-down-Programmierung mit Hilfe von >Robotergeset-
zen« favorisiert man in der aktuellen KI-Forschung derzeit einen induktiven Bottom-
up-Ansatz: Durch Deep Learning-Algorithmen werden Roboter trainiert und lernen
selbstiandig Probleme zu 16sen. Aber auch beim Deep Learning folgen Roboter ein-
fach nur einem Algorithmus und machen sich keine Gedanken dariiber, ob ihr Han-
deln richtig oder falsch ist. Entweder entscheiden Roboter aufgrund von Regeln —
egal, ob sie von auBlen vorgegeben oder selbst erlernt werden — oder durch Zufall.
Werden die Entscheidungsregeln von auflen vorgegeben, kann man nicht von einer
autonomen >moralischen< Maschine sprechen, weil die Maschine erstens nicht unab-
héngig vom Menschen entscheidet und zweitens nur mechanisch ein Programm ab-
arbeitet und keine eigene Moral hat. Aber auch dann, wenn ein lernender Roboter
selbst Regeln entwickelt, macht dies den Roboter nicht zu einem moralischen We-
sen, da ihm ein Reflexionsvermdgen fehlt. Wir beurteilen Handlungen als moralisch
oder unmoralisch, indem wir Griinde anfithren und wir sind frei, eine Handlung zu
tun oder zu unterlassen. Roboter denken aber nicht nach, bevor sie etwas tun, und
sind noch weit davon entfernt, einen >moralischen Turingtest« zu bestehen. Man
kann keine Ethik fiir Maschinen entwickeln, die kein Verstdndnis von Moral haben.
Vielmehr ist die Roboterethik als eine Ethik fiir Menschen und die Gestaltung von
und den Umgang mit Robotern gedacht. Es geht dabei nicht nur darum, wie man Ro-
boter programmieren soll, sondern auch um Designfragen, Sicherheitsbelange, Pri-
vatheit und Datenschutz. Die Roboterethik ist eine sogenannte >Bindestrich-Ethiks,
dhnlich wie die Tierethik, Genethik, Medizinethik, Wirtschaftsethik oder 6kologi-
sche Ethik, die einen speziellen Objektbereich in den Blick nimmt. Aufgabe der Ro-
boterethik wird es daher sein, die Folgen eines zunechmenden Einsatzes von Robo-
tern abzuschitzen, zu bewerten und Handlungsempfehlungen zu formulieren.

Catrin Misselhorn:

Vielfach wird die Roboterethik als Bereich der angewandten Ethik bestimmt. Ein
naives Verstindnis ginge davon aus, dass angewandte Ethik einfach in der Anwen-

240

1P 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:44:38. @ Inhalt.
Inhalts i fiir oder



https://doi.org/10.5771/9783845296548-229

dung vorgefundener Prinzipien der normativen Ethik besteht, denen sie nichts Neues
hinzufiigt. Demgegentiber ist festzuhalten: Natiirlich spielen die Theorien der nor-
mativen Ethik eine Rolle, aber es ist in der Debatte eigentlich unstrittig, dass die an-
gewandte Ethik zwar Beziehungen zu den Theorien der normativen Ethik unterhélt,
aber als eigenstdndiger Bereich mit eigenen Subdisziplinen, Fragen und Methoden
zu gelten hat. Dies kann auch ein Vorteil sein, insofern dadurch ein Dissens auf der
abstrakten Ebene der Prinzipien durch die Fokussierung auf den Anwendungsbe-
reich umgangen wird. Insofern ginge die Roboterethik als angewandte Ethik iiber
die normative Ethik hinaus.

Die zweite Option wire, dass die angewandte Ethik zwar ein eigenstandiger Be-
reich ist, die Roboterethik aber mit irgendeiner anderen Disziplin der normativen
Ethik zusammenfallt. Dann wire die Gegenfrage, mit welcher. Ich sehe hier eher
eine Hierarchie oder besser ein Netzwerk mit verschiedenen Ebenen. So steht die
Roboterethik in einer engen Beziehung zur Computerethik, die ihrerseits ein Teilbe-
reich der Informationsethik ist, aber sie hat auch Beziehungen zu vielen anderen
Zweigen der angewandten Ethik, u.a. zur Wirtschaftsethik, zur Berufsethik und — je
nach Anwendungsbereich — beispielsweise auch zur Kriegs-, zur Pflege- oder zur
Arbeitsethik. Vor allem im Hinblick auf die Computerethik gibt es dariiber hinaus
eine Debatte iiber ihre Einzigartigkeit. Diese liegt vor, wenn die ethischen Probleme,
die sie aufwirft, von bestimmten, fiir die Computertechnologie spezifischen Eigen-
schaften abhdngen, und ohne diese nicht oder zumindest nicht in ihrer gegenwarti-
gen Form entstanden wéren. Mit Hilfe der entsprechenden Programmierung kénnen
Computer nun beispielsweise einen Grad an Unabhingigkeit erreichen, der reinen
Werkzeugen nicht zukommt. Genau daraus ergeben sich viele der spezifischen Fra-
gen der Roboterethik, wie die Forderung, Maschinen miissten auch ethische Ent-
scheidungen treffen kdnnen. Ein anderer wichtiger Punkt, der hier hineinspielt, ist
das menschenéhnliche Aussehen. Es ist insbesondere fiir unsere emotionale Interak-
tion mit Robotern von Bedeutung. Auch dieser Punkt erlangt durch die Programmie-
rung aber eine neue Qualitit, als wenn es blo um leblose Schaufensterpuppen gin-
ge. Diese distinktiven Merkmale sind hinreichend, um eine eigene Disziplin der an-
gewandten Ethik zu begriinden.

Das Stichwort Informationsethik bringt eine dritte Moglichkeit ins Spiel. So argu-
mentiert insbesondere Luciano Floridi, diese stelle ein neues Paradigma der allge-
meinen normativen Ethik dar.* Der Begriff der Information ist fiir ihn so grundle-
gend in der Beschreibung der Welt, dass Information die fundamentalste moralisch
relevante Kategorie darstellt. Menschen sind fiir ihn nur eine Art von >informationa-
len Agenten< unter anderen sowohl natiirlichen als auch kiinstlichen informationalen
Agenten, die sich in der sogenannten Infosphére bewegen. Die normativen Prinzipi-

4 Vgl Luciano Floridi: The Ethics of Information, Oxford: Oxford University Press 2013.

241

1P 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:44:38. ® Urheberrechtlich geschiitzter Inhalt. Ohne gesonderte
Inhalts I K-



https://doi.org/10.5771/9783845296548-229

en, die Floridi formuliert, beziehen sich auf den Erhalt und das Gedeihen der Info-
sphére, die beispielsweise vor Entropie zu schiitzen ist. Der Ansatz sieht sich in
Konkurrenz zu anderen Theorien der Allgemeinen Ethik wie dem Utilitarismus, der
deontologischen Ethik und der Tugendethik. Ich halte es allerdings eher fiir eine Tu-
gend der angewandten Ethik, wenn sie mit so wenigen und so unkontroversen meta-
physischen Annahmen auskommt wie moglich. Deshalb halte ich Floridis Weg zwar
fiir theoretisch interessant, zur Losung der ethischen Probleme der Robotik aber fiir
weniger zielfiihrend.

Bruno Gransche:

Ethik bedeutet im Zusammenhang mit Robotern nichts spezifisch Anderes als in an-
deren Zusammenhéngen: Sie ist die Disziplin, in der versucht wird, moralische Dis-
sonanzen konkurrierender Moralen, Regeln, Maximen etc. in und zwischen Indivi-
duen und Gruppen aufzukldren. Roboterethik heifit dann der Unterbereich, in dem
die Fille, in denen diese Dissonanzen auftauchen, im weitesten Sinne mit Robotern
zu tun haben. Robotergesetze sind entsprechend rechtlich kodifizierte und exekutiv
durchsetzbare Ergebnisse einer solchen Aufklarung. »Robotermoral¢ (algorithmisch
kodifiziert) wére die Implementierung dieser Ergebnisse in robotische Systeme, mit
dem Ziel, im Prozessieren der Roboter jene Dissonanzen zu vermeiden bzw. keine
Rechtsbriiche zu verursachen.

Da Roboter eigene ethische Herausforderungen bringen und es sich bewéhrt hat,
Bereichen mit speziellen Eigenschaften und Anforderungen auch spezialisierte Be-
reichsethiken beizustellen, ist eine eigene Roboterethik im Sinne einer Bereichsethik
wie etwa Tierethik, Medizinethik etc. unabdingbar. Roboterethik ist insofern ein Be-
reich der angewandten Ethik, der es mit der Herausforderung der Anwendung ethi-
scher Prinzipien, Erkenntnisse etc. auf Félle, in denen Roboter involviert sind, zu tun
hat. Hier ist neben ethischer Expertise v.a. technische Expertise gefragt. Etwa wenn
Zurechnungen von Handlungs- bzw. Aktionsfolgen geklirt werden miissen, muss
neben der normativen Priifung (Folge X soll gezeitigt/vermieden werden) auch eine
Analyse des vorliegenden Falls und der Anwendbarkeit der gepriiften Sollens-Regel
erfolgen, also die Frage etwa, ob ein Roboter in diesem Fall iiber den mafigeblichen
Aspekt der Aktionsursache »autonom« (im Rahmen seiner geregelten Aktionsfreihei-
ten) verfiigen konnte, oder ob eine Entwicklerlnnen- oder DirigentInnenentschei-
dung urséchlich war. Dies geht da hinaus tiber IT-Ethik, wo Aktuatoreffekte maf3-
geblich sind, tiber Ethik instrumentellen Handelns, wo »autonome« Aktionen zu be-
riicksichtigen sind usw.

Dass Roboterethik als thematischer Bereich der angewandten Ethik gebraucht
wird, besagt jedoch noch nicht, dass in der Roboterethik neue ethische Paradigmen

242

1P 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:44:38. @ Inhalt.
Inhalts i fiir oder



https://doi.org/10.5771/9783845296548-229

in Anschlag zu bringen wiren. Tugendethik, Pflichtenethik, Nutzenethik etc. sind
keine Bereichsethiken wie Medienethik, Neuroethik oder eben Roboterethik; sie be-
zeichnen keine Anwendungsbereiche, sondern ethische Paradigmen. Die Ausdiffe-
renzierung einer Roboterethik wére so gesehen zunéchst keine neue Ethik (im Sinne
eines neuen ethischen Paradigmas), sondern ein neuer spezialisierter (im Wesentli-
chen interdisziplindrer) Anwendungsbereich der Ethik. Dass Herausforderungen ei-
nes neuen Anwendungsbereiches die Notwendigkeit eines neuen Paradigmas erge-
ben konnen, ist davon unbenommen und bleibt zu diskutierendes Ergebnis der For-
schung von Roboterethikern. Auch hier sehe ich heute zwei kurze Antworten auf die
obige Frage »Brauchen wir eine Roboterethik?«: als Bereichsethik — ja, als ethisches
Paradigma (was sollte das auch sein?) — nein.

111

Das Europdische Parlament hat 2017 der EU-Kommission zur Frage zivilrechtli-
cher Regelungen im Bereich Robotik vorgeschlagen, dariiber zu entscheiden, ob wir
Roboter einer bestimmten Entwicklungsstufe als yelektronische Personen< behandeln
sollten.” Sollten wir ihnen gar eigene Rechte zugestehen? Was wiirden Sie der Kom-
mission raten?

Susanne Beck:

Bei der Einfiihrung einer >elektronischen Person< geht es zunédchst um eine rechtli-
che Konstruktion, die in vielerlei Hinsicht der bereits bekannten >juristischen Per-
son< dhnelt, einem Rechtsstatus fiir Vereine, Unternehmen, Behorden etc. Diese ist
zunéchst ganz funktional an den Interessen der verschiedenen Beteiligten ausgerich-
tet. So ist es fiir diejenigen, die mit dem Unternehmen interagieren, moglicherweise
sinnvoll, einen direkten Ansprechpartner unabhingig von personellen Wechseln in-
nerhalb des Unternehmens zu haben. Auch kann fiir ein Fehlverhalten bzw. eine
Schadigung die juristische Person direkt haftbar gemacht werden und ggf. auch
selbst (durch einen Vertreter) vor Gericht auftreten. Sie hat eigenes Vermdgen und

5 Die Abgeordneten des EU-Parlaments forderten die EU-Kommission zudem auf, die Benennung
einer Européischen Agentur fiir Robotik und Kiinstliche Intelligenz in Betracht zu ziehen, um
das erforderliche technische, ethische und regulatorische Fachwissen fiir die Behorden zur Ver-
fiigung zu stellen. Vgl. Europdisches Parlament: Pressemitteilung Robotik und kiinstliche Intelli-
genz: Abgeordnete fiir EU-weite Haftungsregelungen, http://www.europarl.europa.eu/news/de/p
ress-room/20170210IPR61808/robotik-und-kunstliche-intelligenz-abgeordnete-fur-eu-weite-haf
tungsregelungen (aufgerufen: 29.6.2018).

Europdisches Parlament: Bericht A8-0005/2017, http://www.europarl.europa.cu/sides/getDoc.d
o?pubRef=-//EP//TEXT+REPORT+A8-2017-0005+0+DOC+XML+V0//DE (aufgerufen:
29.6.2018).

243

1P 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:44:38. ® Urheberrechtlich geschiitzter Inhalt. Ohne gesonderte
Inhalts I K-



https://doi.org/10.5771/9783845296548-229

kann selbst im Rechtsverkehr aktiv und passiv auftreten. Mit Blick hierauf ist es so-
gar zwingend erforderlich, dass eine Rechtsperson spezifische Rechte und Pflichten
hat.

Dabei geht es nicht darum, der juristischen Person — oder in unserem Fall der
elektronischen Person — in einem naturrechtlichen Sinne vorrechtlich existierende
Rechte auch im geltenden Recht zuzusprechen. Es geht auch nicht darum, diese
rechtlichen Konstrukte mit dem Menschen gleichzusetzen. Sondern es geht darum,
funktionale Losungen fiir durch die Entwicklung entstehende Probleme zu finden.
So konnte die elektronische Person insbesondere als Adressat fiir Geschédigte die-
nen, wenn die Maschine im Rahmen einer autonomen Entscheidung Schidden verur-
sacht. Sie konnte ein eigenes Vermodgen haben, das durch Einzahlungen der ver-
schiedenen Beteiligten zustande kommt, und das fiir den Ausgleich der Schiaden her-
angezogen werden konnte. Der Geschiddigte miisste dann insbesondere nicht nach-
weisen, wer von den menschlichen Beteiligten den Schaden verursacht hat — das ist
in diesen Fillen sehr hiufig unmdglich. Die elektronische Person konnte tiberdies
Vertragspartner sein (z.B. als elektronischer Agent im Borsenhandel) und auch durch
einen Vertreter vor Gericht auftreten.

Wie bei der juristischen Person muss sie gerade hierfiir eigene Rechte und Pflich-
ten haben; ihr Vermogen muss geschiitzt werden, ihre rechtlichen Interaktionen ab-
gesichert sein. Insofern ist zu empfehlen, eine Art. 19 Abs. 4 GG entsprechende Re-
gelung einzufithren, wonach derartige Rechtspersonen die ihrem Wesen bzw. ihren
Funktionen entsprechenden Rechte innehaben.

Janina Loh:

Erlaubt die juristische Person eine Haftbarmachung von Unternehmen und anderer
Personenvereinigungen, wiirden als elektronische Personen auch artifizielle Wesen
handlungsfihig. Das halte ich generell zunéchst fiir einen guten Schritt, solange man
dabei nicht aus den Augen verliert, dass immer noch einzelne Menschen bzw. Akti-
engesellschaften fiir etwaig entstandene Schédden haftbar bleiben — wie auch im Fall
der juristischen Person nur natiirliche Personen fiir ein Vergehen bestraft werden
konnen.

Roboter als elektronische Personen zu sehen, ist ein begriiBenswerter Schritt des-
halb, da sie auf diese Weise zumindest in einen Teilbereich des moralischen Univer-
sums Einzug halten — ndmlich immerhin in den moralischen Teilbereich des Rechts
(sofern man gewillt ist, zwischen Moral und Recht einen Zusammenhang dergestalt
zu sehen, dass zwar nicht alle moralischen Werte auch in Rechte iibersetzt sind, aber
alle Rechte einen moralischen Gehalt haben — eine Position, {iber die sich philoso-
phisch in der Tat vortrefflich streiten lasst).

244

1P 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:44:38. @ Inhalt.
Inhalts i fiir oder



https://doi.org/10.5771/9783845296548-229

Weitere Fragen kniipfen sich allerdings an das Konzept der >elektronischen Per-
son<: Sollen alle Roboter oder nur bestimmte als elektronische Personen bezeichnet
werden konnen — etwa der Staubsaugerroboter Roomba (entwickelt von iRobot)
ebenso wie die Lernplattform iCub (RobotCub-Projekt)? Die Definition der elektro-
nischen Person fuft also implizit auf einem Verstdndnis von Robotern, das es auszu-
fiithren gilt. Weiterhin bleibt, dariiber nachzudenken, ob sich nicht zumindest einige
Roboter so weit entwickeln, dass sie irgendwann auch als natiirliche Personen zu be-
greifen wiren und damit selbst Rechte erhalten sollten (wie auch in der Frage ange-
deutet) — ganz wie auch menschliche Kinder fiir gewdhnlich mit 18 Jahren zu
Rechtspersonen im vollen Sinne werden, sofern sie die dafiir nétigen Kompetenzen
ausbilden. Dem liegt also wiederum die Frage zugrunde, was einen Menschen zu
einer Rechtsperson macht und ob die diesem Status als Rechtsperson zugrunde lie-
genden Kompetenzen nicht auch durch Roboter simuliert oder ihnen implementiert
werden konnten — vergleichbar den Fahigkeiten zur moralischen Handlungsfahig-
keit, die in der Beantwortung der ersten Frage angesprochen wurden.

Thomas Zoglauer:

Unter einer Person versteht man gemeinhin ein lebendiges Wesen, das iiber Empfin-
dungsfahigkeit, Bewusstsein, Intelligenz, Freiheit und Intentionalitit verfiigt, das
selbstbestimmt handelt und seine Wiinsche und Interessen artikulieren kann. Wenn
man Roboter als >elektronische Personen< bezeichnet, wird die falsche Vorstellung
geweckt, dass diese Maschinen iiber all die genannten Féahigkeiten und Eigenschaf-
ten verfiigen. Zwar kann nicht ausgeschlossen werden, dass Roboter eines Tages tat-
sdchlich ein Bewusstsein entwickeln. Aber davon sind wir heute noch weit entfernt.
Selbst wenn man einen schwicheren, nicht-metaphysischen Personenbegriff zugrun-
de legt und das Personsein als soziales Zuschreibungspradikat betrachtet, das all je-
nen Wesen — egal ob organisch oder kiinstlich — zukommt, die sich wie menschliche
Personen verhalten und aktiv am gesellschaftlichen Leben teilnehmen, so erfiillen
heutige Roboter dieses Kriterium nicht. Roboter konnen daher auch nicht rechtsfa-
hig sein. Dazu miissten sie Rechte verstehen konnen und zu freien WillensédufBerun-
gen fahig sein. Diese Voraussetzungen sind fiir Roboter nicht gegeben. Roboter kon-
nen auch keine Schmerzen empfinden, weshalb Roboterrechte nicht in Analogie zu
Tierrechten postuliert werden konnen. Auch die Anwendung des Begriffs der juristi-
schen Person auf Roboter macht keinen Sinn. Denn hinter juristischen Personen
(z.B. Korperschaften, Vereinen, Stiftungen, Kapitalgesellschaften etc.) stehen natiir-
liche Personen, die Vertrage schlieBen oder Geschéfte abwickeln. Die Handlungsfa-
higkeit juristischer Personen wird damit auf die Handlungen natiirlicher Personen
zurlickgefiihrt. Wenn Roboter aber keine natiirlichen Personen sind, dann kdnnen sie

245

1P 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:44:38. ® Urheberrechtlich geschiitzter Inhalt. Ohne gesonderte
Inhalts I K-



https://doi.org/10.5771/9783845296548-229

auch nicht als juristische Personen betrachtet werden. Es wire allenfalls denkbar,
dass Menschen in Analogie zur Eltern-Kind-Beziehung die Interessen von Robotern
vertreten, falls diese iiberhaupt irgendwelche Interessen besitzen. Es mag zwar reiz-
voll sein, mdgliche Science-Fiction-Szenarien durchzuspielen und sich zu iiberlegen,
wozu Roboter eines Tages in der Lage sein werden. Aber Ethik-Kommissionen und
legislative Institutionen sollten nicht auf der Grundlage spekulativer Uberlegungen
entscheiden. Von ihnen wird erwartet, dass sie Regelungen fiir Heute und nicht fiir
eine Welt in tausend Jahren entwerfen.

Befiirchtungen vor einem KI-Supergau, wie ihn Stephen Hawking, Bill Gates und
Elon Musk heraufbeschworen, sind genauso lbertrieben wie transhumanistische
Wunschtrdume von einem technologischen Schlaraffenland. Die EU-Kommission
sollte daher niichtern die Chancen und Risiken eines kiinftigen Robotereinsatzes ab-
wagen, Haftungsfragen kldren und durch entsprechende rechtliche Regelungen Vor-
sorge treffen, dass Menschen nicht zu Schaden kommen und Werte wie Privatsphére,
Datenschutz und Menschenwiirde geschiitzt werden.

Bruno Gransche:

Genau wie eine eigene Roboterethik der Ethik mit gebiindeltem spezifischen Fach-
wissen einen konkreten Dienst erweist, so wire auf politisch regulativer Ebene eine
eigene »Europdische Agentur fiir Robotik und Kiinstliche Intelligenz< ein Gewinn im
Sinne der Biindelung von notwendigem spezifischem Wissen. Die angewandte Ethik
steht in einem besonderen Wissen-Sollen-Spannungsfeld, da die Frage, was bei-
spielsweise ein Roboter soll — und wie das in europdische oder nationale Gesetze zu
kodifizieren wire — vom Wissen abhéngt, wann es sich {iberhaupt um einen Roboter
handelt (Ab wann zdhlt ein Haus oder ein Auto dazu?) oder iiber welche Eigenschaf-
ten welches robotische System {iberhaupt verfiigt. Da nach dem Grundsatz ultra pos-
se nemo obligatur bzw. Sollen impliziert Kénnen sinnvoll nur normativ geregelt und
exekutiv durchgesetzt werden kann, was im faktischen Vermdgen der Sollensadres-
satlnnen liegt, kommt dem Wissen um jenes Vermdgen eine vorrangige Rolle zu.
Dieses Wissen ist im Bereich jetziger und kiinftiger robotischer Systeme keineswegs
trivial und eine Agentur auf europiischer Ebene konnte entsprechende Expertise
iiber ein kritisches Niveau hinaus biindeln.

Auch der eigene rechtliche Status fiir Roboter — etwa der Vorschlag einer >elek-
tronischen Person«< — scheint hier auf regulatorischer Ebene zunichst sinnvoll, wenn
auch keineswegs alternativlos (warum z.B. nicht »automatisierte< oder »algorithmi-
sche Person<?). Dieser Status soll es nach dem Vorschlag des EU-Parlaments ermog-
lichen v.a. Haftungsfragen in Schadenfillen durch Roboter zu kléren, etwa Pflicht-
versicherungen, Entschddigungen etc. zu regeln. Das ist insofern pragmatisch und

246

1P 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:44:38. @ Inhalt.
Inhalts i fiir oder



https://doi.org/10.5771/9783845296548-229

unspektakuldr, als das Recht genau zu solchen regulatorischen und v.a. Haftungsfra-
gen langst unter den Rechtssubjekten neben natiirlichen auch juristische Personen
(und weitere wie verschiedene Gesellschaften) unterscheidet. Hier elektronische
oder algorithmische Personen als Rechtssubjekte aufzunehmen, kann fiir die Rege-
lung von Haftungsfragen etc. sehr sinnvoll sein. Das hingt mehr von der Regelung
selbst als von dem genauen Namen ab. Hier darf jedoch nicht der Begriff der Person
mit dem des Individuums oder des (Selbst-)Bewusstseins verwechselt werden. Ro-
botern als elektronischen Personen einen eigenen Rechtsstatus zu schaffen und ihnen
Pflichten (wie Haftung und Entschddigung) aufzuerlegen und Rechte (wie das zur
Pflichterfiillung notwendige Recht, Entschadigungsressourcen anhdufen zu diirfen)
einzurdumen, macht Roboter ebenso wenig zu empfindsamen Bewusstseinen im
Sinne des Menschen mit Menschenrechten etc. wie dies juristische Personen zu
menschlichen Individuen macht.

Ab wann Roboter in diesem Sinne einen metaphysisch qualitativ und nicht nur re-
gulatorisch anderen Status erhalten sollten, ist nicht mit dem Vorschlag des EU-Par-
laments angesprochen und wieder eine Frage der starken KI bzw. entsprechender
Philosophie. Einen solchen metaphysisch qualitativ anderen Roboter halte ich ge-
genwdrtig flir inexistent und sogar fiir kiinftig unmoglich.

Eric Hilgendorf:

Der Vorschlag des europdischen Parlamentes, tiber die Figur einer >elektronischen
Person« nachzudenken, ist weit weniger radikal, als dies auf den ersten Blick er-
scheinen konnte. Die Debatte dariiber wird schon seit etlichen Jahren gefiihrt. Dabei
geht es weniger um Rechte fiir Roboter, sondern darum, wie Haftungsliicken bei
Schédigungen von Menschen durch Maschinen vermieden bzw. geschlossen werden
konnen.

Angenommen, ein einwandfrei funktionierendes selbstlernendes System hat >das
Falsche« gelernt und verursacht deshalb einen Sachschaden. Wenn man davon aus-
geht, dass dem Hersteller hier kein Fehler anzulasten ist, besteht die Gefahr, dass der
Geschédigte keinen Schadensersatz erhdlt. Der konkrete >Schidiger< ist eine Ma-
schine und kann deshalb bislang weder verklagt noch sonst wie zur Verantwortung
gezogen werden. Rechtliche oder moralische Verantwortungssubjekte konnen, so die
seit der Aufklarung ganz vorherrschende Auffassung, nicht Sachen, sondern nur an-
dere Menschen, also >natiirliche Personenc, sein.

Immerhin hat das Recht bereits vor iiber einhundert Jahren die Figur der >juristi-
schen Person¢ anerkannt, sodass zum Beispiel Unternehmen verklagt werden kon-
nen. Gébe es diese Moglichkeit nicht, so wiirden viele Geschédigte auf ihren Scha-
den sitzen bleiben, denn angesichts der erheblichen Komplexitit eines Grofunter-

247

1P 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:44:38. ® Urheberrechtlich geschiitzter Inhalt. Ohne gesonderte
Inhalts I K-



https://doi.org/10.5771/9783845296548-229

nehmens ist hdufig nicht erkennbar, welcher Mensch genau den Schaden zurechen-
bar verursacht hat. Derselbe Gedanke konnte dazu fithren, auch elektronische Perso-
nen anzuerkennen. Hersteller miissten ihren Robotern eine bestimmte Vermogens-
menge zuordnen (zum Beispiel iiber eine Versicherung), und Geschidigte hitten
dann die Moglichkeit, unmittelbar die Maschine zu verklagen und sich, wenn sie
Recht bekommen, aus dem Vermogen der Maschine entschddigen zu lassen.

Von eigenen Rechten fiir Maschinen sind wir noch weit entfernt. Unklar ist schon,
welche Ankniipfungspunkte fiir die Zuerkennung derartiger Rechte akzeptiert wer-
den konnen (siehe oben, Frage II). Bemerkenswert ist, dass es dennoch nicht ausge-
schlossen erscheint, dass eine Bewegung >Rechte fiir Maschinen< entstehen konnte:
Es ist zu erwarten, dass in Zukunft mehr und mehr Roboter zu unseren engen Be-
gleitern werden, etwa im Kinderzimmer, im Krankenhaus oder im Pflegeheim.
Mensch-Maschine Beziehungen dieser Art funktionieren dann am besten, wenn es
den Menschen, etwa durch ein entsprechendes Aussehen der Maschinen, ermdglicht
wird, zu den Geriten eine enge emotionale Beziehung aufzubauen. Die Roboterrob-
be Paro, die bereits heute in vielen Krankenhdusern eingesetzt wird, ist ein gutes
Beispiel hierfiir.

Wird ein robotischer Geféhrte, zu dem man eine enge emotionale Bezichung auf-
gebaut hat, vorsétzlich beschidigt (>verletzt<), so wird aller Wahrscheinlichkeit nach
rasch der Ruf nach harten Strafen laut werden. Die Auffassung, es handele sich le-
diglich um eine Sachbeschiadigung, diirfte dagegen wenig iiberzeugend wirken (und
moglicherweise sogar den iiblichen Vorurteilen gegen Juristen neuen Auftrieb ge-
ben). Von hier aus ist es nur noch ein Schritt zur Vorstellung, humanoide Maschinen,
die jedenfalls duflerlich und in ihrem Verhalten kaum mehr von Menschen zu unter-
scheiden sind, miissten eigene Rechte erhalten.

Catrin Misselhorn:

Solange es um die Frage geht, ob Roboter im juristischen Sinn Rechtspersonen sein
sollen, wie etwa auch Unternehmen, miisste man die Bedingungen des rechtlichen
Personenstatus sowie die rechtlichen Vorteile der einen oder anderen Konstruktion
in Haftungsfragen diskutieren. Verantwortung konnen sie selbst allerdings nicht
iibernehmen. Moralische Personen sind Roboter ebenfalls nicht, weil hierfiir Eigen-
schaften wie Bewusstsein, Willensfreiheit und Selbstreflexivitit notwendig sind, die
noch auf ldngere Sicht Menschen vorbehalten bleiben. Aus diesem Grund sind Ro-
boter auch keine Trager von Rechten.

248

1P 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:44:38. @ Inhalt.
Inhalts i fiir oder



https://doi.org/10.5771/9783845296548-229

1V, Die Schlussstatements
Thomas Zoglauer

Unter den Teilnehmern der Kontroverse besteht offenbar Einigkeit, dass heutige Ro-
boter kein Bewusstsein besitzen und auch in absehbarer Zukunft nicht besitzen wer-
den. Wenn man aber Bewusstsein als Voraussetzung fiir Moral- und Verantwortungs-
fahigkeit betrachtet, kann man nicht von moralischen Robotern oder moral agents
sprechen. Dass ein Roboter einem »>moralischen< Programm folgt, macht ihn noch
nicht zu einem moralischen Agenten. Catrin Misselhorn stellt zu Recht fest, dass
Roboter keine Verantwortung iibernehmen und keine Tréger von Rechten sein kon-
nen, weil ihnen die hierzu notwendigen Eigenschaften wie Bewusstsein, Willensfrei-
heit und Selbstreflexivitét fehlen.

Janina Loh wirft die Frage nach der Handlungsfahigkeit von Robotern auf. Man
sollte sich allerdings hiiten, Begriffe zur Beschreibung menschlicher Verhaltenswei-
sen unreflektiert auf Roboter zu iibertragen. Wenn man beispielsweise sagt, dass Ar-
tefakte oder ganze technische Systeme >handeln< konnten oder eine Form von agen-
¢y besdflen, wie dies in der Akteur-Netzwerk-Theorie gern behauptet wird, so ist
dies ein fahrldssiger »Hang zum Anthropomorphismus« (Hilgendorf, S.235). Han-
deln setzt Intentionalitdt voraus, die bei heutigen Computern und Robotern nicht
vorhanden ist. Man kann einen Roboter so konstruieren und programmieren, dass er
wie ein Mensch geht. Aber dies ist, ebenso wie die mechanische Ausfiihrung eines
Algorithmus, noch kein Handeln. Ein Roboter, auch wenn er scheinbar zielgerichtet
Aufgaben erledigt, entwirft keinen Handlungsplan, er iiberlegt sich nicht, wie er die
Aufgabe am besten erledigen kann und er kann nicht zwischen verschiedenen Hand-
lungsoptionen wéhlen. Auch ein selbstlernendes neuronales Netzwerk stattet einen
Roboter nicht mit einem freien Willen aus. Selbst dann, wenn Roboter immer men-
schendhnlicher werden und Tétigkeiten des Menschen immer tduschender nachah-
men konnen, wire es eine blo3 metaphorische Redeweise, wenn man von handeln-
den Robotern spricht oder ihnen Absichten unterstellt.

Wie weit die Verwendung vermenschlichender Begriffe in der Roboterethik be-
reits fortgeschritten ist, ldsst sich an den Reaktionen zu der dritten Frage ablesen.
Susanne Beck, Bruno Gransche, Eric Hilgendorf und Janina Loh halten es fiir sinn-
voll, Robotern den Rechtsstatus einer >elektronischen Person< zuzusprechen, um da-
mit Haftungsfragen zu kldren, die dann auftreten, wenn bei einem Robotereinsatz
Menschen zu Schaden kommen. Mir scheint, dass es bei der Einfiihrung des Begriffs
der »elektronischen Person«¢ aber in erster Linie darum geht, die Industrie im Scha-
densfall von Verantwortung freizusprechen und den Roboter zum Siindenbock zu
machen. Man klagt den Roboter an und verpflichtet ihn zu Schadensersatzzahlun-
gen.

249

1P 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:44:38. ® Urheberrechtlich geschiitzter Inhalt. Ohne gesonderte
Inhalts I K-



https://doi.org/10.5771/9783845296548-229

Nehmen wir einmal an, durch das Verhalten eines Roboters sei ein Mensch ums
Leben gekommen. Die naheliegende Frage stellt sich nun: Wer ist schuld? Wer trégt
die Verantwortung und wer ist fiir den Schaden haftbar zu machen? Wenn man sagt,
der Roboter als »elektronische Person« sei schuld und habe fiir den Schaden zu haf-
ten, macht man es sich in vielerlei Hinsicht zu einfach. Denn was kann der Roboter
dafiir, dass ein Mensch starb? Ein Roboter, auch wenn es sich um einen selbstlernen-
den Roboter handelt, folgt einfach einem Programm und kann nicht >anders han-
deln<. Soll man den Roboter des Mordes, des Totschlags oder der fahrldssigen To-
tung anklagen? Der Roboter kann sich vor Gericht nicht selbst verteidigen. Susanne
Beck schlédgt daher vor, eine elektronische Person konne durch einen Menschen vor
Gericht vertreten werden. Aber welche Interessen vertritt der Vertreter: die des Ro-
boters oder der Herstellerfirma?

Die Herstellerfirma wird sich herausreden, indem sie behauptet, dass das Verhal-
ten eines selbstlernenden Roboters nicht voraussehbar ist und aufgrund seiner Auto-
nomie nicht kontrollierbar ist. Und man konne, so wird behauptet, nur fiir solche
Handlungen verantwortlich gemacht werden, die man kontrollieren und deren Fol-
gen man vorhersehen kann. Nach der Reaktorkatastrophe von Fukushima redeten
sich die Manager des Kraftwerksbetreibers mit diesem Argument heraus: Sie konn-
ten ja nicht voraussehen, dass ein so schweres Erdbeben eintritt und eine so hohe
Flutwelle die Anlage iiberschwemmt. Die daraus sich ergebenden Folgen seien nicht
mehr kontrollierbar gewesen. Aber die Manager und Konstrukteure der Anlage hét-
ten im Sinne einer prospektiven Verantwortung die Risiken erkennen und die mogli-
chen Schadensfolgen vorhersehen miissen. Mangelnde Vorhersehbarkeit und Kon-
trollfdhigkeit entbindet nicht von Verantwortung. Selbst wenn bei einem durch einen
Roboter verursachten Unfall keine einzelnen Personen — seien es die Programmiere-
rInnen, KonstrukteurInnen oder HerstellerInnen — verantwortlich gemacht werden
konnen, gibt es eine korporative und kollektive Verantwortung.

Susanne Beck und Eric Hilgendorf wollen der Maschine ein »eigenes Vermdgen«
(S. 243) zusprechen, um damit Haftungsprobleme zu 16sen. Wenn der elektronischen
Person vor Gericht aber kein Fehlverhalten nachgewiesen werden kann, denn sie
konnte ja aufgrund ihres Programms gar nicht anders handeln, warum sollte sie dann
mit threm »eigenen Vermogen« (ebd.) haften? Beck argumentiert, dass eine elektro-
nische Person nur eine rechtliche Konstruktion sei, um eine pragmatische Losung
fiir Rechtsstreitigkeiten und Haftungsfragen zu finden. Aber warum klagt man dann
nicht gleich die wirklich Verantwortlichen, z.B. die Herstellerfirma, an? Wenn eine
Schuld nicht zweifelsfrei einer der Parteien (Programmiererlnnen, Konstrukteurln-
nen, HerstellerInnen) zugeordnet werden kann, dann kann ein Fonds gegriindet wer-
den, in den alle Beteiligten eine bestimmte Summe einzahlen und aus dem dann der
Schaden beglichen wird. Dann braucht man den Roboter nicht zum Siindenbock ma-
chen und braucht nicht den obskuren Begriff der »elektronischen Person« einfiihren.

250

1P 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:44:38. @ Inhalt.
Inhalts i fiir oder



https://doi.org/10.5771/9783845296548-229

Eric Hilgendorf weist auf die durchaus reale Gefahr einer allzu engen emotiona-
len Bindung an menschendhnliche oder auch nur niedliche Roboter hin. Aber allein
die Tatsache, dass ein Roboter nur niedlich aussieht und ein enger Begleiter des
Menschen ist, ist noch lange kein Grund, ihn als Rechtspersonen anzuerkennen oder
»Rechte fiir Maschinen« (Hilgendorf, S.248) zu fordern. Wenn jemand einen lieb
gewonnenen Roboter mutwillig zerstort, so stellt sich die Frage, ob dies als Sachbe-
schiddigung, die Zerstdrung einer Mensch-Maschine-Beziehung oder gar als »Robo-
ter-Mord< geahndet werden soll. Im Gegensatz zu einer reinen Sachbeschiddigung
werden dabei auch menschliche Gefiihle verletzt. Aber deshalb muss man Roboter
nicht gleich zu Rechtssubjekten oder »elektronischen Personen« erklaren. Man konn-
te dhnlich wie im Tierschutzrecht ein »Roboterschutzrecht< einfiithren, das eine mut-
willige Zerstorung humanoider Roboter unter Strafe stellt und dies mit dem gleichen
Argument begriinden, mit dem Immanuel Kant fiir den Tierschutz plidiert: weil
durch eine grausame Behandlung menschendhnlicher Roboter das Mitgefiihl im
Menschen abstumpft und die Moralitdt im Verhdltnis zu anderen Menschen ge-
schwicht wird. Aufgabe der Roboterethik wird es daher auch sein, die psychologi-
schen und sozialen Auswirkungen des Robotereinsatzes auf den Menschen kritisch
zu analysieren.

Janina Loh

Verantwortung ist traditionell ein individualtheoretisches Phanomen, d.h., dass es im
urspriinglichen Verstdndnis des Wortes einer einzelnen Person bedurfte, der man
Verantwortung zuschreiben konnte. Verantwortung im klassischen Sinne trégt je-
mand (ein Subjekt bzw. ein*e Trager*in) seit dem 17. Jahrhundert im deutschspra-
chigen Raum (denn erst in dieser Zeit taucht das Wort >verantwortlich« auf) fiir ein
Objekt bzw. einen Gegenstand, vor einer Instanz, gegeniiber ciner Adressat*in auf’
der Grundlage spezifisch fiir diesen Kontext geltender normativer Kriterien. So ist
beispielsweise ein*e Dieb*in fiir einen Diebstahl vor Gericht gegeniiber der bestoh-
lenen Person auf der Grundlage des Strafgesetzbuches verantwortlich. Aus diesem
Beispiel geht hervor, dass mit Verantwortung in einem normativen Sinne die Fahig-
keit des Rede-und-Antwort-Stehens gemeint ist, woraus folgt, dass der Person, der
Verantwortung aufgebiirdet werden soll, gewisse Kompetenzen zugeschrieben wer-
den, die ihr die Verantwortungsiibernahme ermdglichen, wie beispielsweise Kom-
munikations- und Handlungsféhigkeit bzw. Autonomie sowie Urteilskraft. Alle diese
Kompetenzen und mit ihnen die Verantwortung selbst sind graduell bestimmbar;
man kann von mehr oder weniger Kommunikations- und Handlungsfahigkeit spre-
chen und abhingig davon von mehr oder weniger Verantwortung.

251

1P 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:44:38. ® Urheberrechtlich geschiitzter Inhalt. Ohne gesonderte
Inhalts I K-



https://doi.org/10.5771/9783845296548-229

Mit der Ubertragung von Verantwortung auf Gruppen ging folglich die Frage ein-
her, wie es sich nun mit der* Einzelnen und ihrer* individuellen Verantwortung in-
nerhalb des Kollektivs verhélt; ist sie genauso >grof« (quantitativ) und ist es immer
noch »dieselbe« (qualitativ) Verantwortung wie auBlerhalb der Gruppe? Haben also
alle Mitglieder eines Kollektivs immer noch die »volle< Verantwortung fiir den frag-
lichen Gegenstand, oder lediglich noch eine Teilverantwortung? Was passiert nun,
wenn jemand zwar Mitglied einer Gruppe ist, aber zu den Umsténden, fiir die besag-
te Gruppe verantwortlich gemacht wird, personlich gar nichts beigetragen hat? Oder
noch irritierender: Was ist mit solchen Kontexten, wo es scheint, als wére gar nie-
mand verantwortlich fiir das Geschehen zu machen? Seit dem 20. Jahrhundert bewe-
gen sich die Menschen verstirkt gerade in solchen intransparenten Beziigen: Wie
verhdlt es sich beispielsweise mit der Klimaverantwortung, mit der Verantwortung
im globalen Finanzmarktsystem, wo Algorithmen am Werk sind, die noch nicht ein-
mal mehr von den Algorithmiker*innen, die diese programmiert haben, verstanden
werden (zumindest behaupten diese das) oder mit der Verantwortung im Umgang
mit autonomen Fahrassistenzsystemen?

Hiufig wird die Moglichkeit einer Verantwortungsiibernahme von artifiziellen
Systemen und insbesondere Robotern mit dem Verweis auf die oben genannten
Kompetenzen als Bedingung fiir die Zuschreibung von Verantwortung bestritten, die
bei den fraglichen Maschinen nicht vorldgen: Roboter wiirden weder iiber Urteils-
kraft, Handlungsfahigkeit, Autonomie noch iiber sonstige Fahigkeiten verfiigen, die
fiir die Ubernahme von Verantwortung eine Rolle spielten. Einige Denker*innen
entwickeln jedoch Strategien (wie z.B. Wallach und Allen den Ansatz der funktiona-
len Aquivalenz),® mit dem dieses Problem mangelnder Kompetenzen bei artifiziellen
Systemen umgangen werden kann. Aber auch Theorien wie diese gelangen letztlich
zu dem Schluss, dass aus der Tatsache, bestimmte Fahigkeiten wie Autonomie, Ur-
teilskraft und andere mehr oder minder gut zu simulieren in der Lage zu sein, nicht
gleich folgt, Robotern in dem selben Ausmal} wie Menschen und gar in einem signi-
fikanten Sinn Verantwortung zuzuschreiben. Bis auf weiteres >trumpfen< Menschen
in Sachen Verantwortung artifizielle Systeme um Léangen. Artifizielle Verantwor-
tungszuschreibung ist bislang nur in begrenztem Malle moglich.

Fiir Fille, in denen Verantwortung zwar zugeschrieben werden soll, aber die Sub-
jektposition der fraglichen Verantwortlichkeit nicht besetzbar erscheint, haben einige
Verantwortungstheoretiker*innen in den vergangenen Jahren behelfsmaBige Begriff-
lichkeiten zu entwickeln versucht, die ohne eine Bestimmung dieser Funktion aus-
kommen. Das wird dann beispielsweise Systemverantwortung genannt und soll die
Verantwortung »des Systems< bei gleichzeitiger Verantwortungslosigkeit seiner ein-
zelnen Mitglieder bedeuten. Ich bin skeptisch, dass uns damit geholfen ist. Schlief3-

6 Wendell Wallach und Colin Allan: Moral Machines. Teaching Robots Right from Wrong, Oxford
2009.

252

1P 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:44:38. @ Inhalt.
Inhalts i fiir oder



https://doi.org/10.5771/9783845296548-229

lich suchen wir de facto immer nach einer* Trager*in (Singular oder Plural), die in
der Lage ist, die eingeforderte Verantwortung zu schultern. Traditionell funktioniert
unser Verstdndnis von Verantwortung in dieser Weise. Aber wie sollten wir stattdes-
sen in solchen Kontexten verfahren?

Ich mochte hier den Begriff des Verantwortungsnetzwerkes von Christian Neu-
hiuser iibernehmen und spezifizieren.” Die meinen Uberlegungen zugrundeliegende
These lautet, dass wir all denjenigen Parteien in einer gegebenen Situation Verant-
wortung zuschreiben, die an dem fraglichen Geschehen beteiligt sind, in dem Male,
in dem sie die ndtigen Kompetenzen zur Verantwortungszuschreibung mitbringen.
Um einmal bei dem Beispiel autonomer Fahrassistenzsysteme zu bleiben: In das
Verantwortungsnetzwerk >Verantwortung im Straenverkehr< sind autonome Autos
zunéchst ebenso zu integrieren wie die* menschliche Fahrerin* (selbst dann, wenn
sie* nicht aktiv am Fahrprozess beteiligt ist), die Besitzer*innen, die Vertreiber*in-
nen, die Programmierer*innen, die Designer*innen, die Offentlichkeit, Jurist*innen,
Fahrlehrer*innen — also alle am Stralenverkehr Beteiligten.

Verantwortungsnetzwerke haben ungewodhnliche AusmafBle und biindeln in sich
unterschiedliche Verantwortungsobjekte. Von Verantwortungsnetzwerken kann man
dann sprechen, wenn man eigentlich gar nicht mehr wei3 — und um solche Kontexte
geht es hier ja gerade —, ob hier in einem gehaltvollen Sinn Verantwortung definiert
werden kann, gerade weil beispielsweise die Bestimmung eines Subjekts schwierig
ist oder aber sich keine eindeutige Instanz ausmachen ldsst oder aber die normativen
Kriterien nicht benannt werden konnen. In einem Verantwortungsnetzwerk erfiillen
die involvierten Parteien unterschiedliche Funktionen bzw. besetzen manchmal meh-
rere Positionen zugleich, sind einmal die Subjekte, in einem anderen Fall die Instan-
zen und wieder in einem anderen Fall das Objekt und vielleicht zugleich Adres-
sat*innen einer Verantwortlichkeit.

Es wire dulerst schwierig, ein oder mehrere konkrete Verantwortungssubjekte fiir
die Verantwortung im Stralenverkehr auszumachen, da diese viel zu umfassend ist,
als dass eine Person oder eine geringe Anzahl Einzelner dafiir Rede und Antwort
stechen konnte. Als Verantwortungsnetzwerk »>Verantwortung im Straflenverkehr«
werden hier jedoch mehrere Bereiche — beispielsweise moralische, juristische und
politische Verantwortlichkeiten (definiert iiber moralische, juristische und politische
Normen) — umfasst. Der Straenverkehr stellt nur das iibergeordnete Verantwor-
tungsobjekt dar, fiir das nicht eine oder mehrere Personen gehaltvoll »die< Verant-
wortung tragen, das sich jedoch in unterschiedliche, weniger komplexe Gegensténde
ausdifferenziert, fiir die dann die unterschiedlichen Parteien jeweils eine spezifische
Verantwortung iibernehmen. Verantwortung fiir den StraBlenverkehr kann in einem
Fall die Sicherheit der am Stralenverkehr beteiligten Menschen bedeuten, in einem

7 Christian Neuhduser: »Roboter und moralische Verantwortung, in: Eric Hilgendorf (Hg.): Ro-
botik im Kontext von Recht und Moral, Baden-Baden 2014, S. 269-286.

253

1P 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:44:38. ® Urheberrechtlich geschiitzter Inhalt. Ohne gesonderte
Inhalts I K-



https://doi.org/10.5771/9783845296548-229

anderen Verstiindnis die Verantwortung fiir das schnelle und effiziente Gelangen von
A nach B und in noch einem anderen Fall die Verantwortung dafiir, dass die morali-
schen Herausforderungen, die mit einer Beteiligung am Stralenverkehr einhergehen,
denjenigen, die sich am Straenverkehr beteiligen, mit hinreichender Ausfiihrlich-
keit zuvor deutlich gemacht wurden. Uber die beschriebenen (und zahlreiche weite-
re) Teilverantwortungsgegenstdnde wird bereits nachvollziehbar, dass wir jeweils
ganz unterschiedliche Subjekte in unterschiedlichem Ausmaf} dafiir zur Verantwor-
tungsiibernahme ansprechen wiirden, dass es jeweils unterschiedliche Instanzen,
Adressat*innen und Normen sind, die zur Konkretisierung der jeweiligen Verant-
wortlichkeit definiert zu werden verlangen.

Gegenwirtig wird ein autonomes Fahrassistenzsystem, das nur in einem sehr
schwachen Sinne — wenn {iberhaupt — als Verantwortungsakteur identifizierbar ist,
da es ihm an den fraglichen Kompetenzen mangelt, die Subjektposition einer Verant-
wortlichkeit innerhalb des Verantwortungsnetzwerkes »Verantwortung im Straflen-
verkehr« nicht besetzen kénnen. Denn es gibt immer potenziell qualifiziertere Ver-
antwortungstriager®*innen. Allerdings ist denkbar, es als Verantwortungsobjekt und
als Adressat in eine oder mehrere der Verantwortlichkeiten dieses Verantwortungs-
netzwerkes einzubinden.

In dieser Weise kann Verantwortung auch in intransparenten Kontexten, in denen
es beispielsweise dank der involvierten Algorithmen und Roboter zunichst so ausse-
hen mag, als wire eine eindeutige Identifikation der verantwortlichen Subjekte
schwierig, immer noch definiert werden. Vielleicht miissen wir also gar nicht unser
tradiertes Verstdndnis von Verantwortung transformieren, sondern lediglich die In-
terpretationsebene wechseln, ndmlich dann, wenn der Bezugsrahmen — wie in dem
besprochenen Beispiel einer »Verantwortung im Stralenverkehr« — zu weit erscheint,
auf die Ebene »darunter< wechseln, die es uns erlaubt, unterschiedliche Verantwort-
lichkeiten mit je eigenen Verantwortungssubjekten, -objekten, -instanzen, -adres-
sat*innen sowie normativen Kriterien auszumachen.

Eric Hilgendorf

Fiir die Beantwortung von Fragen nach dem angemessenen — praktischen, ethischen
oder juristischen — Umgang mit Robotern erscheint es mir derzeit kaum sinnvoll,
sich auf eine exakte Definition des Gegenstands >Roboter« festzulegen. Definitionen
sind Festsetzungen des Sprachgebrauchs, die unter ZweckmafBigkeitsgesichtspunk-
ten vorgenommen werden. Das Alltagsverstindnis von »Roboter«< — ein teilweise au-
tonom agierendes Computersystem plus ein Aktuator plus eventuell weitere beweg-
liche Teile sowie Sensoren — reicht bislang aus, um die heute relevanten Fragen
sinnvoll diskutieren zu kénnen. Eine prazisere Definition wiirde erst dann erforder-

254

1P 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:44:38. @ Inhalt.
Inhalts i fiir oder



https://doi.org/10.5771/9783845296548-229

lich, wenn an das Vorliegen eines >Roboters< bestimmte Folgen, zum Beispiel
Rechtsfolgen, gekniipft wiirden. Legt z.B. ein Gesetz fest, dass fiir das Handeln ei-
nes Roboters gehaftet wird, so muss prézisiert werden, was den Roboter von anderen
Entitdten (wie Computerprogrammen, beweglichen Puppen, Automobilen oder Kra-
nen) unterscheidet. Derartige Normen existieren jedoch bislang nicht.

Ahnliches gilt fiir die Frage nach der Handlungsfihigkeit von Maschinen. Als
Handlung eines Roboters wird man bis auf Weiteres jede Bewirkung einer Aul3en-
weltveranderung geniigen lassen kdnnen, ohne dabei besondere Anforderungen an
mentale Zustdnde des Handelnden zu formulieren. Ein komplexerer Handlungsbe-
griff, wie ihn Herr Kollege Zoglauer vertritt, ist im Kontext der >normativen Einhe-
gung« der modernen Robotik bislang nicht erforderlich. Es wére verfehlt, unreflek-
tiert im Sinne eines Sprach-Essentialismus von einem feststehenden vorgegebenen
Handlungskonzept auszugehen und das Wort yHandeln« zwingend mit so umstritte-
nen Konzepten wie »Bewusstsein¢, »Fahigkeit zum Planen< oder »Gewissen< zu ver-
binden. Hinter derartigen essentialistischen Tendenzen verbirgt sich iibrigens hiufig
das menschliche Bediirfnis nach Einzigartigkeit: Nur wir kénnen >wahrhaft< han-
deln, andere Wesen konnen Handeln allenfalls simulieren. (Bemerkenswert ist, dass
derartige Vorurteile in der westlichen, vom Christentum geprigten Kultur weitaus
haufiger vorzukommen scheinen als im asiatischen Raum).

Interessant ist die Frage nach den sozialen Folgen des Auftretens von menschen-
dhnlichen Maschinen. Wenn Roboter zu unseren alltiglichen Begleitern werden sol-
len, miissen sie nicht nur Menschen dhnlichsehen, sondern auch dhnlich wie Men-
schen reagieren. Dies wird dazu fithren, dass mehr und mehr Emotionen, die norma-
lerweise Menschen entgegengebracht werden, auf menschendhnliche Maschinen
iibertragen werden. Das Gleiche lésst sich ja bereits heute bei Haustieren feststellen
(wihrend wir uns gegeniiber anderen Tieren, wie die Massentierhaltung zu Zwecken
der Fleischproduktion zeigt, aulerordentlich unempfindlich, man kdnnte auch sagen:
grausam verhalten).

Starke Emotionen gegeniiber Robotern konnten dazu fiihren, dass das Bediirfnis
nach einem besonderen Schutz dieser Maschinen entsteht. Juristisch gesprochen,
wiirden viele die Beschiddigung eines humanoiden Roboters nicht als Sachbeschadi-
gung angesechen, sondern als Korperverletzung (die derzeit nur an natiirlichen Men-
schen begangen werden kann). Am Ende der Entwicklung kdnnte sogar eine Bewe-
gung stehen, humanoiden Maschinen Rechte analog zu Menschenrechten zuzugeste-
hen. Sieht man den Grund fiir die Vergabe eigener Rechte in Gesichtspunkten wie
Selbstbewusstsein oder Leidensfahigkeit, so scheint es fraglich, ob sich entsprechen-
de Forderungen rational ausweisen lieSen. Immerhin kdnnte man, analog zur Debat-
te um Tierrechte, argumentieren, dass Grausamkeit gegeniiber humanoiden Maschi-
nen zu einer Verrohung der menschlichen Akteure fithren konnte, die als solche
sanktionswiirdig ist, auch wenn die »Opfer« selber nicht schutzbediirftig erscheinen.

255

1P 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:44:38. ® Urheberrechtlich geschiitzter Inhalt. Ohne gesonderte
Inhalts I K-



https://doi.org/10.5771/9783845296548-229

Derartige Fragen diirften in der Zukunft in der Ethik und Rechtsphilosophie noch
groBere Aufmerksamkeit auf sich ziehen.

Sehr viel aktueller sind die Fragen, die sich mit der Verantwortung bzw. (juris-
tisch gesprochen) Haftung von Maschinen beschéftigen. Hier bestehen, anders als
Herr Kollege Zoglauer anzunehmen scheint, erhebliche Unsicherheiten bei der Zu-
schreibung von Verantwortung bzw. Haftung. Man wird davon ausgehen diirfen,
dass mit dem Eindringen der Maschinen in die menschliche Lebens- und Arbeits-
welt auch Schiaden an Sachen und Menschen verbunden sind. Wer trégt fiir derartige
Schiden die Verantwortung? Je autonomer die Maschinen agieren, desto schwieriger
ist es, Menschen die Verantwortung fiir das maschinelle schadenstrachtige Handeln
aufzuerlegen. Hersteller, Programmierer oder Eigentiimer der Maschine haften nicht
ohne Weiteres, sondern nur dann, wenn bestimmte Voraussetzungen — Juristen spre-
chen von >Tatbestandsmerkmalen< — erfiillt sind. Zu diesen Voraussetzungen gehort
in der Regel, dass dem in Haftung Genommenen Vorsatz oder zumindest Fahrléssig-
keit in Bezug auf den aufgetretenen Schaden vorgeworfen werden kann. Dies diirfte
in Zukunft in vielen Féllen problematisch werden. Das Institut der Gefahrdungshaf-
tung, welches von Vorsatz und Fahrldssigkeit absieht, greift derzeit fiir Computer-
programme nicht. Damit drohen erhebliche Liicken beim Schadensausgleich.

Natiirlich wire es grundsétzlich denkbar, die Betroffenen auf ihren Schéiden »sit-
zen zu lassen<. Ein solcher Weg ist aber in einem Sozialstaat wie der Bundesrepublik
Deutschland problematisch. Empfehlenswerter scheint es deshalb, die Gefahrdungs-
haftung auf autonome lernfahige Systeme auszuweiten. Dies konnte einerseits durch
Interpretation des bestehenden Rechts, andererseits aber auch durch eine Entschei-
dung des Gesetzgebers geschehen. Schon aus Griinden der Klarstellung scheint mir
der letztgenannte Weg vorzugswiirdig zu sein. Die Ethik steht vor der Aufgabe, Ver-
antwortung so prézise zu konstruieren, dass mit den Juristen eine Debatte auf Au-
genhohe gefiihrt werden kann.

Die Einfithrung der Figur einer »elektronischen Person« (e-person) ist zwar grund-
satzlich moglich, scheint aber derzeit nicht erforderlich. Dafiir spricht immerhin die
Moglichkeit, die Figur der e-person zur SchlieBung von Haftungsliicken zu verwen-
den. Gegen eine Einfiihrung >elektronischer Personen« spricht aber, dass im Alltag
und auch in grofen Teilen der Ethik mit dem Begriff »Person< sehr weitgehende Vor-
stellungen verbunden sind, etwa die Zuschreibung eines besonderen moralischen
Status oder gar der Besitz von »unantastbaren< Rechten. Es erscheint deshalb vor-
zugswiirdig, die Haftungsproblematik durch eine Ausweitung von Gefahrdungshaf-
tung zu schlielen.

Eine strafrechtliche Verantwortung von humanoiden Maschinen lésst sich aller-
dings auch auf diese Weise nicht konstruieren, da nach heute ganz herrschendem
Sprachgebrauch in der Rechtswissenschaft eine Strafe nur dann moglich ist, wenn
das zu bestrafende Wesen schuldfdhig ist. Maschinen erfiillen diese Voraussetzung

256

1P 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:44:38. @ Inhalt.
Inhalts i fiir oder



https://doi.org/10.5771/9783845296548-229

nicht. Auch die Einfithrung des Konstrukts >elektronische Person< wiirde daran
nichts dndern. Fiir eine Strafbarkeit humanoider Roboter konnte allenfalls ein ent-
sprechendes Strafbediirfnis in der Bevolkerung ins Feld gefiihrt werden. Derartige
Probleme stellen sich jedoch derzeit praktisch (noch?) nicht, auch wenn es theore-
tisch reizvoll erscheint, das Konzept »Strafe« anlédsslich des Auftretens unserer neuen
Begleiter verfremdend zu hinterfragen und neu zu diskutieren.

Nicht alles, was technisch moglich ist, sollte umgesetzt werden. Dies ist letztlich
eine Trivialitdt. Sehr viel anspruchsvoller ist die Beantwortung der Frage, welche
Grenzen wir der Entwicklung der modernen Robotik im Einzelnen setzen sollten.
Dabei geht es um Fragen der Haftung auf Ersatz von maschinell bewirkten Schaden,
um die strafrechtliche Verantwortung von Herstellern, Programmierern und Nutzern,
um Datenschutz, Versicherungsrecht, urheberrechtliche Fragestellungen und vieles
andere mehr. Voraussetzung fiir eine sinnvolle Auseinandersetzung mit derartigen
Fragen ist zundchst eine Kldrung der real drohenden Gefahren, aber auch der Chan-
cen, die die neue Technologie fiir die weitere Humanisierung unserer Lebens- und
Arbeitswelt birgt. Zustdndige Disziplin hierfiir ist die Technikfolgenabschétzung.
Die Technikethik kann helfen, Problemstellungen zu analysieren und zu kléren. Sie
verfiigt iber einen groBen Schatz an Argumenten und Problemldsungsversuchen, die
auch auf neue Fragestellungen tlibertragen werden konnen. Das schirfste Mittel zur
normativen Einhegung neuer Technologien ist das Recht. Als Leitgedanke kann der
Grundsatz dienen, dass die Technik auf den Menschen ausgerichtet sein sollte, und
nicht umgekehrt. Darin liegt das Grundpostulat eines >juristischen Humanismusg, fiir
den ich hier plddieren mochte.

Susanne Beck

Die Analyse der Problematik im Bereich »Roboter< sowie die Antworten auf die ver-
schiedenen Fragen definitorischer, aber auch gestalterischer Art hingen m.E. nicht
zuletzt davon ab, ob man eine funktionale Perspektive einnimmt oder eher intrinsi-
sche (>metaphysische<) Antworten sucht. Aus meiner eher funktionalen — d.h. die
Losung konkreter gesellschaftlicher Probleme fokussierenden — Perspektive gibt es
nicht die eine, richtige Definition von >Roboter< und »Handlungs, oder es ist zumin-
dest aus dieser Perspektive nicht zielfithrend, nach ihr zu suchen. Vielmehr sollte die
Definition abhéngig sein von der konkreten Fragestellung, dem spezifischen Kon-
text.

Die Suche nach Losungen fiir Probleme wie die Verantwortungsdiffusion durch
die Robotik ist hiernach abhéngig vom konkreten Lebenskontext sowie vom norma-
tiven Rahmen, der Losungen bereitstellen soll — die moralische Bewertung kann von
der rechtlichen deutlich divergieren. Die Definitionen sowohl des Gegenstands »Ro-

257

1P 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:44:38. ® Urheberrechtlich geschiitzter Inhalt. Ohne gesonderte
Inhalts I K-



https://doi.org/10.5771/9783845296548-229

boter< als auch der »Handlung« sollten deshalb nicht nur zwischen Moral und Recht
(und sonstigen Lebensbereichen/Disziplinen) divergieren, sondern auch innerhalb
des Rechts von der konkreten Fragestellung abhéngen. So ist es durchaus moglich,
im Kontext von Willenserkldrungen Regeln zu schaffen fiir die Konstellationen, in
denen Menschen mit Programmen oder Programme mit Programmen Vertrdge
schlieBen, ohne dass es ndherer definitorischer Festlegungen bediirfte. Auch bei
Kraftfahrzeugen und dhnlichen mit Menschen interagierenden Maschinen ist eine
Einteilung nach »Autonomie«-Graden (auch dieser Begriff wird hier rein funktional
verwendet) denkbar bzw. wird praktisch auch durchgefiihrt, und an unterschiedliche
Grade lassen sich dann unterschiedliche rechtliche Regelungen kniipfen.

Ahnliches gilt dann auch fiir den >sozialen Charakter<. Dieser ist wiederum nicht
als solcher negativ oder positiv einzuschétzen bzw. in jedem Lebensbereich zu for-
dern oder zu vermeiden. Vielmehr sind sinnvolle Gestalt, angemessene Verhaltens-
weise etc. wiederum abhéngig vom jeweiligen Lebenskontext. Zugleich ist an dieser
Stelle festzuhalten, dass jedenfalls eine bewusste Tauschung der Menschen, die mit
der Maschine interagieren, iiber deren Féhigkeiten und Innenleben zweifellos als
problematisch anzusehen ist — wenn derartiges Vorgehen m.E. aber auch nicht zwin-
gend rechtlich verboten sein sollte. Auch dass gewisse Interaktionen und Beziehun-
gen schutzwiirdig sein kdnnten, ist sicher zutreffend; eine enge personliche Bezie-
hung zu einem Roboter kann durchaus gerade als solche, also als diese Bezichung,
schutzwiirdig sein. Auch hier halte ich jedoch eine neue rechtliche Kategorie zumin-
dest fiir verfriiht; nur falls sich bestimmte Maschinen gesellschaftlich dauerhaft als
akzeptables Gegeniiber etablieren, konnte man {iber Neukategorisierungen im Recht
(etwa eine spezifische Kategorie innerhalb der »Sachbeschiddigung« im Strafrecht)
diskutieren. Hier kann das Recht aber letztlich nur der Gesellschaft nachfolgen — es
wire zu beobachten, wie diese mit Maschinen umgeht, ob es solche als »Gegentiber«
akzeptierte Akteure gibt, und dann gegebenenfalls eine Anpassung des bestehenden
Rechts an die soziale Praxis vorzunehmen.

Gerade mit Blick auf diese Debatten bzw. auch die von mir betonte Differenzie-
rung zwischen funktionaler Betrachtungsweise und einer eher ontologischen Heran-
gehensweise mochte ich die Frage nach der Verantwortung bzw. Haftung zumindest
zum Teil von der Frage nach dem Sinn einer >elektronischen Person« trennen.

Die Einfithrung der »elektronischen Person«< kdnnte, analog einer juristischen Per-
son, der Erleichterung innerhalb des juristischen Systems dienen. Auch hierfiir spielt
es keine Rolle, ob diese Person handeln kann oder dem Menschen dhnlich ist, son-
dern ob sich mit der Einfiihrung die relevanten rechtlichen Fragen tatsachlich leich-
ter und addquater beantworten lieen als ohne diese Konstruktion. Dies ist hier nicht
im Einzelnen analysierbar, es ist jedoch davon auszugehen, dass sich bestimmte Fra-
gen — etwa nach dem Adressaten im Anschluss an eine Schidigung — fiir bestimmte
Maschinen leichter beantworten lassen, und in diesen Fillen durchaus Menschen als

258

1P 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:44:38. @ Inhalt.
Inhalts i fiir oder



https://doi.org/10.5771/9783845296548-229

Organe bzw. VertreterInnen einer in einem entsprechenden Register aufgenommenen
elektronischen Person agieren konnten. Ob dies den Aufwand einer Neukonstruktion
rechtfertigt, mag der Gesetzgeber entscheiden. Dabei wire jedenfalls auch zu be-
riicksichtigen, dass derartige Neukonstruktionen Wechselwirkungen mit unseren so-
zialen Verstdndnissen haben, d.h. dass diese Konstruktion zur Verfestigung der Ak-
teurseigenschaft von Maschinen bzw. Programmen beitragen kdnnten — auch die
Frage, ob und inwieweit dies gewollt ist, ist eine gesellschaftliche und kann an die-
ser Stelle nicht beantwortet werden.

Unabhingig von diesen Uberlegungen: Zentral bleibt m.E. die Frage nach der
Verantwortung bzw. Haftung. Ob man die Verschiebungen in diesen Konzeptionen
als Liicke oder Diffusion bezeichnet — man kann jedenfalls beim Einsatz autonomer
Systeme die bestehenden rechtlichen Konzepte nicht ohne Weiteres anwenden. Das
liegt nicht primér an dem Zusammenwirken mehrerer Akteure (menschliche Kollek-
tive) bei Herstellung und Einsatz dieser Systeme, sondern am Deep Learning, der
Kiinstlichen Intelligenz, der Vernetzung der Maschinen untereinander und letztlich
vor allem der bewussten Ubertragung von Entscheidungen auf Maschinen, sei es
teilweise, sei es ganz. Gerade diese Ubertragung ist ja Sinn autonomer Systeme, und
damit wére es zumindest problematisch, diese durch unhinterfragte und undifferen-
zierte Anwendung der bisherigen Haftungs- und Verantwortungsregime praktisch im
Nachhinein wieder auszuhebeln. Vielmehr ist zu beriicksichtigen, dass mit der Her-
stellung und Verwendung derartiger Maschinen auch einhergeht, gerade die Entlas-
tungsfunktion zu akzeptieren. Diese ist jedoch bei drohender individueller Verant-
wortung fast ausgehebelt. Zudem sollte jedenfalls vermieden werden, den >Letztent-
scheider« bzw. Nutzer vorschnell zur Verantwortung zu ziehen. Zwar ist richtig, dass
er die Entscheidungen der Maschine haufig nur in seine eigene Entscheidung einbe-
zieht oder zumindest kontrolliert bzw. im Falle der Fehlfunktion theoretisch eingrei-
fen konnte. Haufig ist dies aber eben nur theoretisch moglich, wihrend faktisch re-
gelmifBig eine erhebliche Vorprigung durch die Maschine erfolgt bzw. ein Eingrei-
fen iliberhaupt nicht schnell und informiert genug mdoglich ist. Wir wiirden vom Nut-
zer also in vielen Fallen erheblich mehr verlangen, als er eigentlich zu leisten in der
Lage ist. Insbesondere wenn er nicht einmal selbst {iber den Einsatz der Maschinen
entscheidet, sondern z.B. sein Arbeitgeber, wire das eine ungerechtfertigte Belas-
tung. Die aktuellen Haftungs- und Verantwortungsregime sind deshalb schon jetzt an
die Veranderungen durch Deep Learning, Kiinstliche Intelligenz, Big Data und Ver-
netzung anzupassen. Insofern geht es im Ubrigen nicht darum, von einer méglichen
Selbstverantwortung der Maschinen auf eine Anderung der Verantwortungskonzep-
tion zu schliefen, im Gegenteil: Es ist zu beobachten, dass sich die Verantwortung
verdndert bzw. verdndern muss, und zwar die Verantwortung der beteiligten Men-
schen. Diese muss an die neuen Gegebenheiten angepasst werden, bevor iiberhaupt
iiber die Rolle der Maschinen nachzudenken ist.

259

1P 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:44:38. ® Urheberrechtlich geschiitzter Inhalt. Ohne gesonderte
Inhalts I K-



https://doi.org/10.5771/9783845296548-229

Catrin Misselhorn

Den schérfsten Kontrast beziiglich der Frage nach den neuen metaphysischen, ethi-
schen oder juristischen Problemen, die hochentwickelte Roboter moglicherweise mit
sich bringen (Frage I), sehe ich zwischen den Beitrdgen von Susanne Beck und
Thomas Zoglauer. Beck spricht von einer »Verantwortungsdiffusion« (S.232) und
schlieBt daraus, »die klassischen Zurechnungsstrukturen des Rechts sind hierauf
nicht mehr ohne Weiteres anwendbar.« (S. 233) Zoglauer hingegen hélt fest: » Wenn
durch einen Robotereinsatz ein Schaden entsteht, ist immer noch der Mensch, sei es
als Hersteller, Konstrukteur, Programmierer oder Nutzer, verantwortlich. Eine »Ver-
antwortungsliicke« gibt es nicht.« (S. 236) Diese beiden Statements scheinen auf den
ersten Blick nur schwer miteinander vereinbar zu sein.

Dieser scheinbare Widerspruch lésst sich aus meiner Sicht jedoch aufldsen. Zu
den klassischen Bedingungen fiir die Zuschreibung moralischer Verantwortung zéh-
len Willensfreiheit, Kausalitit, Absichtlichkeit und Wissen. Ein Akteur ist demnach
nur dann fiir eine Handlung verantwortlich, wenn sie auf seinem freien Willen be-
ruht, wenn sie ohne seine Beteiligung nicht zustande gekommen wiére, er sie absicht-
lich durchgefiihrt hat (oder ihre Folgen zumindest in Kauf genommen hat) und ihm
ihre Folgen bekannt waren (er diese hétte vorhersehen konnen oder sich die entspre-
chenden Kenntnisse mit vertretbarem Aufwand beschaffen konnen). Es ist unum-
stritten, dass Roboter diese Bedingungen nicht alle erfiillen, und zwar insbesondere,
weil sie keinen freien Willen besitzen; aber auch die Bedingungen der Absichtlich-
keit und des Wissens werfen Probleme bei der Zuschreibung an Roboter auf. Richtig
ist also, dass Robotern selbst keine moralische Verantwortung zukommen kann.

Eine andere Frage ist, ob gleichwohl eine Verantwortungsliicke entsteht. Robert
Sparrow, auf den dieser Begriff (im Original: responsibility gap) zuriickgeht, argu-
mentiert dafiir am Beispiel von autonomen Kriegsrobotern.® Ich rekonstruiere den
Kern des Arguments (etwas iiber Sparrow hinausgehend) so: Eine Verantwortungs-
liicke entsteht, wenn: (1) ein Kriegsroboter nicht absichtlich so programmiert wurde,
dass er das ius in bello (hier: die ethischen bzw. rechtlichen Normen der Kriegsfiih-
rung) verletzt; (2) es nicht vorhersehbar war, dass der Einsatz des Kriegsroboters in
einer Verletzung des ius in bello resultieren wiirde; und (3) ab dem Start der Operati-
on keine menschliche Kontrolle mehr iiber die Maschine bestand. Letzteres hangt
mit der von Bruno Gransche und Janina Loh hervorgehobenen Autonomie von Ro-
botern zusammen.

Das Problem ist, dass das Vorliegen dieser drei Bedingungen dazu fiihrt, dass die
moralische Verantwortung keinem Menschen zugeschrieben werden kann, wenn die
Maschine im Widerstreit mit dem ius in bello Menschen totet. Denn kein Mensch

8 Robert Sparrow: »Robots and respect: Assessing the case against Autonomous Weapon Sys-
tems«, in: Ethics and International Affairs 30 (2016), Heft 1, S. 93—-116.

260

1P 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:44:38. @ Inhalt.
Inhalts i fiir oder



https://doi.org/10.5771/9783845296548-229

hatte dies beabsichtigt, es war nicht vorhersehbar und niemand hatte kausal die
Moglichkeit, dieses Resultat zu verhindern. Eine Verantwortungsliicke entsteht also
genau dann, wenn die Maschine selbst nicht verantwortlich ist, aber ihr Einsatz die
Bedingungen der Verantwortungszuschreibung an Menschen untergrébt.

Susanne Becks Begriindung geht in diese Richtung, wenn sie die Unvorherseh-
barkeit der Entscheidung der Maschinen sowie die mangelnde Rekonstruierbarkeit
der Kausalkette fiir die Fehlerzuschreibung anfiihrt. Wie sie allerdings selbst hervor-
hebt, stellen sich dhnliche Probleme bereits beim Phidnomen des kollektiven Han-
delns von Menschen. Fiir mich unklar bleibt, inwiefern die Tatsache, dass es sich um
ein »maschinelles >Gegentiber«« (Beck, S.233) handelt, die fiir das kollektive Han-
deln entwickelten Konzepte der Verantwortungszuschreibung unbrauchbar macht.
Die Zuschreibung von Verantwortung im Fall von Kollektiven, die Tiere und Men-
schen umfassen, konnte hier Vorbild sein.

Hinsichtlich der Frage nach Definition und Nutzen einer Roboterethik (Frage II)
zeigen die Beitrdge, dass es diesbeziiglich immer noch erheblichen Klarungsbedarf
gibt. In Anlehnung an Loh kann man die Disziplin der Roboterethik allgemein als
mit den moralischen Fragen befasst sehen, die sich beim Bau von Robotern, im Um-
gang mit thnen und im Verhédltnis von Mensch und Robotern ergeben. An der
Schnittstelle zwischen Roboterethik und Computerethik befindet sich die
Maschinenethik, die sich mit der Frage beschéftigt, ob man Maschinen mit der Fa-
higkeit zum moralischen Entscheiden und Handeln ausstatten kann, wie dabei vor-
zugehen ist und welche Moral man zugrunde legen sollte (Moral bezieht sich hier
auf Handlungsvorgaben, in dem von Hilgendorf erlduterten Sinn). Diese Verwen-
dungsweise der Begriffe yMaschinen-< und >Roboterethik< ist im angelsdchsischen
Raum gang und gébe, wo die Debatte ihren Ursprung hat.

Nicht sinnvoll ist es, die Maschinenethik als eine Oberdisziplin der Roboterethik
zu begreifen, weil der Begriff yMaschine« eine allgemeinere Kategorie darstellt als
»Roboter«. Das beruht auf einer fehlgeleiteten Ubertragung der aristotelischen Defi-
nitionsmethode nach genus proximum et differentia specifica auf die angewandte
Ethik. Denn es gibt keine Disziplin der Ethik, die sich mit den moralischen Proble-
men von Dampfmaschinen oder mechanischen Schreibmaschinen befasst. Wichtig
ist, wie ich in meinem Beitrag dargelegt habe, dass eine neue Technologie eine Rei-
he spezifischer moralischer und gesellschaftlicher Fragen aufwirft, um eine eigene
Disziplin der angewandten Ethik zu etablieren.

Ein weiterer Punkt, den die Beitrdge verdeutlichen ist, dass ein Dissens dariiber
herrscht, ob Roboter moralische Akteure sein konnen oder nicht. Viel héngt hier an
der Art und Weise, wie man die Terminologie verwendet. Ich erachte es als theore-
tisch und praktisch niitzlich, einen graduellen Handlungsbegriff zu vertreten. Dem-
nach ist Handeln keine Angelegenheit von alles oder nichts, sondern kommt in Ab-
stufungen vor. So kénnen Maschinen (und auch Tiere) handeln, sofern sie einen ge-

261

1P 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:44:38. ® Urheberrechtlich geschiitzter Inhalt. Ohne gesonderte
Inhatts I #ir oder In KI- KI-Modellen oder



https://doi.org/10.5771/9783845296548-229

wissen Grad an Selbsturspriinglichkeit besitzen: (1) sie interagieren mit der Umwelt;
(2) sie besitzen eine gewisse Unabhingigkeit von der Umwelt, die darin besteht,
dass der eigene Zustand ohne direkte Einwirkung der Umwelt verdndert werden
kann; sowie (3) sie verfiigen liber Anpassungsfahigkeit, d.h. sie konnen die eigenen
Verhaltensregeln im Licht neuer Umweltbedingungen verdndern.

Dartiber hinaus spreche ich Maschinen die Fahigkeit zum intentionalen Handeln
in einem funktionalen Sinn zu, sofern sie iiber innere Zustinde verfligen, die funk-
tional dquivalent mit Griinden sind. Handelt es sich bei diesen Griinden um morali-
sche Griinde, dann haben sie die Fahigkeit zum moralischen Handeln in einem funk-
tionalen Sinn. Da diese Griinde allerdings nicht {iber intrinsische Intentionalitdt, son-
dern nur iiber abgeleitete Intentionalitdt verfiigen, bezeichne ich sie als »quasi-inten-
tional<.”

Mit Zoglauer stimme ich gleichwohl dahingehend tiberein, dass Maschinen keine
vollumfinglichen moralischen Akteure sind, die Menschen gleichgestellt sind. Sie
konnen nicht im vollumfanglichen Sinn moralisch handeln, weil sie nicht iber Wil-
lensfreiheit, phinomenales Bewusstsein und die Féhigkeit zur Reflexion verfiigen.
Der Mangel an diesen Eigenschaften, die wesentlich zum Begriff der moralischen
Person dazugehoren, fiihren auch dazu, dass Maschinen selbst nicht Trager morali-
scher Anspriiche gegen uns sind, was uns zu Frage III fiihrt:

Maschinen verfiigen derzeitig weder iiber die vollumfanglichen kognitiven Fahig-
keiten wie Willensfreiheit und Reflexionsvermdgen noch iiber phdnomenales Be-
wusstsein, weshalb sie — anders als Tiere — keinen Schmerz empfinden kénnen. Aus
diesem Grund sind sie keine Personen und haben keine moralischen Anspriiche ge-
geniiber Menschen. Allerdings konnen Menschen zu unbelebten Objekten, auch Ma-
schinen, eine emotionale Beziehung aufbauen. Hilgendorf geht deshalb davon aus,
im Fall der vorsitzlichen Beschadigung eines »robotischen Geféhrten, zu dem man
eine enge emotionale Beziehung aufgebaut hat«, (S. 248) diirfte die Auffassung, es
»handele sich lediglich um eine Sachbeschidigung, [...] wenig liberzeugend wir-
ken.« (ebd.) Das scheint mir nicht unmittelbar zu folgen, da wir ja auch jetzt schon
emotionale Bindungen zu unbelebten Objekten (am intensivsten wohl zu Puppen,
aber manche lieben auch ihr Auto) entwickeln und trotzdem nicht davon ausgehen,
es lage mehr als eine Sachbeschiddigung vor. Die emotionale Bindung konnte aber
im Kontext entsprechender rechtlicher Regelungen vielleicht dazu fiihren, dass fiir
die durch die Beschidigung entstehenden emotionalen Beeintrachtigungen Scha-
densersatz an den Besitzer des Roboters zu leisten ist.

Ein wichtigeres Argument ist meines Erachtens, dass wir Empathie mit Robotern
empfinden, die einen bestimmten Grad an Menschendhnlichkeit besitzen. Es gibt gu-
te Griinde fiir die Annahme, dass unser Verhalten ihnen gegentiber moralischen Ein-

9 Vgl. Catrin Misselhorn: Grundfragen der Maschinenethik, Stuttgart 2018.

262

1P 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:44:38. @ Inhalt.
Inhalts i fiir oder



https://doi.org/10.5771/9783845296548-229

schrankungen unterliegt, auch wenn sie kein Bewusstsein oder echte Gefiihle besit-
zen. So ist es immer wieder ein Ansatz von Science-Fiction-Filmen, Empathie in uns
zu erzeugen, wenn menschenihnliche Roboter missbraucht und erniedrigt werden.
Diese Szenen rufen typischerweise das moralische Urteil hervor, dass das falsch ist.
Ich halte dieses Urteil grundsétzlich fiir zutreffend, weil sich in einem solchen Ver-
halten eine unmoralische Einstellung manifestiert und es droht, unsere moralische
Empfindungsfahigkeit zu beeintrachtigen, die ein wichtiges Element unserer morali-
schen Alltagspraxis ist.!0 Allerdings schlégt sich nicht jede moralische Einschrin-
kung unmittelbar im Recht nieder und das ist auch gut so. Deshalb halte ich es fiir
moralisch zweifelhaft, ein solches Verhalten stets rechtlich zu sanktionieren, auch
wenn es unmoralisch ist. SchlieBlich landet auch nicht jeder, der liigt oder seinen
Partner betriigt, gleich im Geféngnis, obwohl es sich um moralische Verfehlungen
handelt.

Ein aus meiner Sicht bedeutsamer Punkt, der bislang nicht in der Debatte auf-
taucht, ist, dass bestimmte Einsatzmoglichkeiten von Robotern mdglicherweise die
Personlichkeitsrechte von Menschen verletzen, etwa wenn sie von Robotern — z.B.
am Telefon — getiuscht werden, die vorgeben echte Personen zu sein. Ahnliches gilt
fiir Fragen der Privatsphére und informationellen Selbstbestimmung, die hdufig mit
der Nutzung von Robotern einhergehen. Die Debatte um die Personlichkeitsrechte
sollte deshalb am bestmoglichen Schutz dieser Rechte fiir den Menschen ausgerich-
tet sein. Die Diskussion um Roboterrechte halte ich fiir praktisch nicht zielfiihrend,
wenn es um die Ausgestaltung eines aktuellen rechtlichen Rahmens geht.

Die von Zoglauer geduBerte Annahme: »Wenn Roboter aber keine natiirlichen
Personen sind, dann konnen sie auch nicht als rechtliche Personen betrachtet wer-
deng, (S.245-246) scheint mir rechtlich unzutreffend zu sein. Unternehmen bei-
spielsweise sind keine natiirlichen Personen, konnen aber rechtliche (juristische)
Personen sein, z.B. eine GmbH. Zwar umfassen sie natiirliche Personen als Mitar-
beiterlnnen oder GesellschafterInnen. Gleichwohl sind sie mehr als die Summe der
beteiligten natiirlichen Personen, weil Unternehmen manchmal auf eine Art und
Weise handeln konnen, die nicht auf die Uberzeugungen, Wiinsche oder Intentionen
ihrer individuellen Mitglieder zuriickfiihrbar ist, ja diesen sogar widerspricht. Den
Bogen zur Ausgangsfrage (I) zuriickschlagend konnte man deshalb eine Analogie
zwischen dem Handeln kollektiver Akteure (wie Unternehmen) und dem Handeln
von Robotern sehen, die den Ansatz fruchtbar erscheinen ldasst, Robotern ebenfalls
einen rechtlichen Personenstatus zuzuschreiben, wenngleich sie keine natiirlichen
Personen sind. Eine solche Konstruktion darf aber keinesfalls dazu dienen, um Un-
ternehmen oder andere Akteure mit dem Verweis auf die Roboterperson in unzulés-

10 Vgl. Catrin Misselhorn: »Is Empathy with Robots Morally Relevant?«, erscheint in: Catrin
Misselhorn und Maike Klein (Hg.): Emotional Machines. Perspectives from Affective Compu-
ting and Emotional Human-Machine-Interaction, Wiesbaden 2019.

263

1P 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:44:38. ® Urheberrechtlich geschiitzter Inhalt. Ohne gesonderte
Inhalts I K-



https://doi.org/10.5771/9783845296548-229

siger Art und Weise aus der Verantwortung zu entlassen und so aus einer moglichen
»Verantwortungsliicke« eine yHaftungsliicke« entstehen zu lassen.

Bruno Gransche

Bei der Diskussion um Mensch-Technik-Relationen werden haufig zwei Ebenen fol-
genreich vermengt: zum einen die Ebene des tatséchlichen Standes der Technik und
zum anderen die Ebene der menschlichen Bezugnahme auf erstere, also die Ebene
der Vorstellungen, Projektionen, Wahrnehmungen, Interpretationen etc. Auf erster
Ebene gilt es zu analysieren, was den jeweiligen Assemblagen, die etwa mit dem
Wort Roboter bezeichnet werden, tatsdchlich an Strukturen, Vernetzungen, Zustan-
den, Prozessieren, Input- und Output-Arten usw. zukommt. Fasst man die Definition
des Roboters cher weit — wie etwa jegliches Ensemble von Sensoren, Prozessoren
und Aktuatoren —, so fallen erheblich mehr Entitdten unter den Begriff als in engeren
Definitionen, etwa wenn der Aspekt der Automobilitit oder die Unabhéngigkeit von
kabelgebundener Energie- oder Informationsversorgung hinzudefiniert wiirde.
Unabhéngig von der Definitionsweite jedoch muss auf einer zweiten Ebene unter-
schieden werden, was einem Roboter in Relation zu Menschen von Letzteren zuge-
schrieben wird. Sowohl die Vorstellungen von Menschen iiber Roboter als auch As-
pekte, die sich aus der Relation zu Menschen ergeben, konnen nicht ohne Weiteres
entgegen der definitionsrelativen Analyse auf erster Ebene unterstellt werden. Dass
eine Kuscheldecke (ich widhle ein Low-Tech-Artefakt um des Kontrastes willen)
einem Kind Trost und Geborgenheit spenden kann, bedeutet eben nicht, dass die Ku-
scheldecke tatséchlich des Trostens oder der Fiirsorge fdhig wiére; dass Menschen
sich von Gottheiten auserwéhlt und geliebt fiihlen, bedeutet eben nicht, dass diese
Gottheiten tatsdchlich des Vorzuges und der Liebe fahig wéren; dass Menschen viel-
faltigster Technik Intentionen, Volitionen oder Emotionen zuschreiben, bedeutet
eben nicht, dass Technik tatsdchlich Bewusstseinszustdnde, Handlungs-, Verantwor-
tungs- und Rechtsfahigkeit besitzt. Insofern sind Vorstellungen und Zuschreibungen,
die die Robotik inspiriert, relevant fiir Aussagen iiber Menschen. So lernt der
Mensch iiber sich im Kontrast zu Nichtmenschen (hier: Robotern), allerdings ohne,
dass eine Ubertragbarkeit von Mensch auf Maschine daraus folgte: maschinelles
Lernen z.B. stellt nicht menschliches Lernen dar (Hilgendorf, S.235); beides sind
géanzlich verschiedene Prozesse (was sich u.a. am Abrufen und Vergessen des Ge-
lernten zeigt), die sich metaphorisch eine Vorstellung teilen. Anthropomorphe Robo-
ter, oder solche, die etwa Emotionen oder Intentionen simulieren, 16sen andere Zu-
schreibungen aus und bieten andere Relationen an, als etwa ein Montageroboter. Auf
zweiter Ebene sind die Vorstellungen nahe, »humanoide Maschinen [...] miissten ei-
gene Rechte erhalten« (Hilgendorf, S. 248) oder die, Roboter seien »moral agents«

264

1P 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:44:38. @ Inhalt.
Inhalts i fiir oder



https://doi.org/10.5771/9783845296548-229

(Loh, S. 238). Auf erster Ebene konnen dies eben auch »falsche Vorstellungen« und
Irrtlimer (Zoglauer, S.245, 246) sein. Auf solchen Vorstellungen beruhen haufig
sachstandsferne Anspriiche, wie die Forderung, »Maschinen miissten auch ethische
Entscheidungen treffen konnen« (Misselhorn, S.241). Dass Menschen aber in der
Lage sind, so verschiedenste Relationen mit Robotern einzugehen, ist mit Blick auf
den Menschen lehrreich, sollte eine korrekte Analyse der Technikseite aber nicht
verwirren: Eine Kind-Kuscheldecke- oder Mensch-Smartphone-Relation kann kor-
rekterweise als eine des Trostes oder der Sicherheit charakterisiert werden, ohne
dass Decke und device dadurch die Féahigkeit bekdmen, (im achtsamkeitsethischen
Sinne) fiirsorglich zu trosten oder Sicherheit zu vermitteln. Von der Tatsache, ob und
ab wann Entitédten, die jeweils mit dem Begriff yRoboter< adressiert werden, Reflexi-
onsvermdgen, Bewusstseinszustinde, moralische Autonomie etc. tatsdchlich tech-
nikseitig und nicht nur vermittels der Mensch-Relation-Seite zuzuschreiben wire,
hingt ab, ob neuartige metaphysische Befunde und Probleme zu verhandeln sein
werden. Einen solchen Stand der Technik hat die Robotik nicht erreicht, von kiinstli-
chen postbiotischen Bewusstseinen sind wir meines Erachtens auf lange Sicht noch
weit entfernt. Entsprechende Zuschreibungen durch anthropomorphe Gestalt und
Verhaltenssimulation gekonnt anzuregen, gelingt — wie die lebhafte Debatte zeigt —
bereits heute ausgezeichnet und die entsprechende Simulations- bzw. Inszenierungs-
fahigkeit auf Systemseite wird heute wie in naher Zukunft immer wieder verbliiffen.
Von Befunden der zweiten Ebene auf solche der ersten Ebene zu schlieen, von Vor-
stellungen >robotischer Weltherrschaft< (Hilgendorf, S.235), eines »KI-Supergau«
(Zoglauer, S.246) oder Intentionalititsunterstellungen etwa ein Verbot fiir Roboter
oder eine Pflicht zu Absichtsbekundungen on demand zu schlielen, wire kaum we-
niger absurd, als eine Kuscheldecke wegen Fremdkuschelns zu riigen oder die Ku-
scheldeckenbeziehung als solche infrage zu stellen, weil die Decke nie den ersten
Schritt macht (ultra posse).

Zur Frage der Handlungsfahigkeit: Ob Roboter handlungsfihig sind, hingt von
beiden Definitionsbereichen >Roboter< sowie »Handlung« ab. Je nach Definitions-
weite kann — bei entsprechendem Konsens — jegliches Prozessieren, Agieren oder
Verhalten auch als »Handeln< bezeichnet werden. Ein solcher Gebrauch wiirde aber
wichtige Unterschiede nivellieren, derer es bedarf, um Mensch-Technik-Relationen
mit addquater Begriffsschirfe zu differenzieren. Meiner Ansicht nach wire zwischen
herbeigefiihrten und nicht herbeigefiihrten Ereignissen zu differenzieren, wobei letz-
tere als »Vorgidnge« und unter ersteren nicht beabsichtigte als »Verhalten< und beab-
sichtigte als yHandeln« zu verstehen wiren. Als absichtliche Herbeifiihrung eines Er-
eignisses setzt Handeln Intentionalitdt, Zwecksetzungsautonomie und Reflexionsfa-
higkeit iiber Tauglichkeit (der Mittel) und mogliche Erreichbarkeit (der Zwecke) in
Abhiangigkeit zur eigenen Kompetenz und den situativen Realisierungsbedingungen
voraus. Zumindest Intentionalitdt, Autonomie und Reflexion im philosophischen

265

1P 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:44:38. ® Urheberrechtlich geschiitzter Inhalt. Ohne gesonderte
Inhatts I #ir oder In KI- KI-Modellen oder



https://doi.org/10.5771/9783845296548-229

Sinne kommt Robotern nicht zu, weshalb ithnen zwar technisches Prozessieren und
»Agieren< im Sinne eines automatisierten Vorganges zu unterstellen wire, aber si-
cher keine Handlungsféhigkeit in diesem Sinne (Zoglauer, S. 236). Inwieweit dieses
automatisierte Prozessieren als nichtbeabsichtigtes Herbeifiihren (Verhalten) zu ver-
stehen wire oder eher als systemische Kopplung und spezifische Konstellation einer
Weiterleitung von Ursache-Wirkungsketten, hingt wiederum vom Konzept des »Her-
beifiihrens« ab. Ich denke eher Letzteres und Thomas Zoglauer scheint diesen Kopp-
lungsgedanken zu stiitzen, wenn er auf die Voraussetzung von natiirlichen Personen
hinter elektronischen wie juristischen Personen verweist. Meines Erachtens konnte
dennoch die elektronische Person ein pragmatischer rechtlicher Fortschritt zur Lo-
sung von Haftungsfragen darstellen, eine Riickfithrung auf natiirliche Personen (ggf.
pauschal oder in anonymer Vergemeinschaftung) ist rechtlich sicher moglich. Ein
Roboter wire deshalb nicht rechtsfihig, sondern zunéchst regulativ eine vermitteln-
de Instanz zwischen anonymen Rechtsparteien. Auch stellt sich die Herausforderung
der »Verantwortungsdiffusion« (Beck, S.232) verschéarft durch den Befund der Me-
dialitit der Technik (»Verlust der Spuren«),!! die zwar in der Tat keine »Verantwor-
tungsliicke« (Zoglauer, S.236) wohl aber ein Vollzugsdefizit durch Zurechnungs-
schwierigkeiten bedeutet. Da jedenfalls die Intention fiir Verantwortungszuschrei-
bung und da Zurechenbarkeit des Herbeifiihrens (oder Unterlassens) fiir Strafbarkeit
mafBgeblich sind, hdangen Verantwortungs- und Rechtsfahigkeit an der Diagnose (ers-
ter Ebene) der Handlungsfahigkeit, die ihrerseits aus dem tatsdchlichen Vorhanden-
sein von Intentionalitdt und Moralfdhigkeit/moralischer Autonomie resultiert. Die
Frage, »ob Roboter moralisch handeln kdnnen« (Loh, S.235), wire meines Erach-
tens aus doppelter Hinsicht zu verneinen und abgeleitete Regeln fiir solches Handeln
entsprechend hypothetisch: Roboter handeln nicht und erst recht nicht moralisch.
Sehr wohl aber beeinflussen Roboter mogliche Mensch-Technik-Relationen anders
als Werkzeuge oder Computer, was neue, auch moralische Probleme erzeugen kann,
die sich aber dem Menschen, nicht dem Roboter stellen.

Entsprechend muss und kann es keine Roboterethik geben, die moralisches Han-
deln von Robotern verhandelt, vielmehr ist sie im Sinne von Hubigs »provisorischer
Moral«!? als Ethik der Entwicklung und Gestaltung robotischer Systeme, inklusive
deren Implementierungskontexte sowie Options- und Verméchtniswerte notwendig
(Zoglauer, S. 240). Mogliche Fragen dieser Bereichsethik wiren etwa: Gibt es Arten
von Sensoren und Algorithmen (die beispielsweise by design Minderheiten diskrimi-
nieren) oder von Aktuatoren (z.B. tddliche Waffen), die als moralisch fragwiirdig
von der Entwicklung ausgeschlossen werden sollten? Oder: Gefdhrdet die liickenlo-

11 Christoph Hubig: Die Kunst des Méglichen. Grundlinien einer dialektischen Philosophie der
Technik, Band 1: Technikphilosophie als Reflexion der Medialitdt, Bielefeld 2006, Kapitel 5:
Medialitét der Technik: Strukturierte Moglichkeitsraume als System.

12 Christoph Hubig: Die Kunst des Moglichen. Grundlinien einer dialektischen Philosophie der
Technik, Band 2: Ethik der Technik als provisorische Moral, Bielefeld 2007.

266

1P 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:44:38. @ Inhalt.
Inhalts i fiir oder



https://doi.org/10.5771/9783845296548-229

se Alltagsdurchdringung mit assistiven Robotern unter Umstédnden die Bedingungen
menschlichen Kompetenzerwerbes?

267

1P 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:44:38. ® Urheberrechtlich geschiitzter Inhalt. Ohne gesonderte
Inhalts I K-



https://doi.org/10.5771/9783845296548-229

1P 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:44:38. @ Inhalt.
Inhatts Ir o

fiir oder



https://doi.org/10.5771/9783845296548-229

