
Kontroverse

https://doi.org/10.5771/9783845296548-229 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:44:38. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845296548-229


https://doi.org/10.5771/9783845296548-229 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:44:38. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845296548-229


Brauchen wir eine Roboterethik? Eine Kontroverse mit Susanne Beck,
Bruno Gransche, Eric Hilgendorf, Janina Loh, Catrin Misselhorn und
Thomas Zoglauer

Sechs Forscherinnen und Forschern, die sich in philosophischer bzw. juristischer
Hinsicht mit aktuellen und antizipierbaren Problemen der Robotik beschäftigen, ha‐
ben wir drei Fragen zum möglichen Sinn und Nutzen einer Roboterethik vorgelegt.
Was ›Roboterethik‹ heißen kann, ließen wir bewusst offen; eine Auskunft darüber ist
Teil der Antworten, um die wir alle eingeladenen AutorInnen zunächst unabhängig
voneinander baten. Diese sind im Folgenden abgedruckt. Danach hatten alle Betei‐
ligten Gelegenheit, auf die Positionen und Argumente der MitdiskutantInnen einzu‐
gehen, um streitbare Punkte oder Probleme zu identifizieren und Akzente zu setzten,
die ihnen in der Debatte besonders wichtig erscheinen. Absicht dieses Rundge‐
sprächs ist es, sowohl zentrale Positionen und Argumentationslinien der aktuellen
Debatte als auch kontroverse Punkte oder offene Fragen sichtbar zu machen.

Die Robotik ist eine vielversprechende Wachstumsbranche.1 Bringen hochentwickel‐
te (›intelligente‹) Roboter – neben technischen, wirtschaftlichen und rechtlichen He‐
rausforderungen – neuartige metaphysische, moralische oder ethische Probleme mit
sich? Wenn ja: Inwiefern sind diese Probleme spezifisch im Vergleich zu anderen
Herausforderungen aktueller Informationstechnik?

Catrin Misselhorn:

In Philosophie und Kunst hat es immer schon gedankliche Vorgriffe auf die Zukunft
gegeben, beispielsweise die Imagination der Konstruktion künstlicher androider We‐

I.

1 Eine Pressemitteilung des Internationalen Verbands für Robotik IFR informierte am 20.6.2018:
»Global sales of industrial robots reached the new record of 387,000 units in 2017. That is an
increase of 31 percent compared to the previous year (2016: 294,300 units). China saw the lar‐
gest growth in demand for industrial robots, up 58 percent. Sales in the USA increased by 6 per‐
cent – in Germany by 8 percent compared to the previous year« (https://ifr.org/ifr-press-releases
/news/industrial-robot-sales-increase-worldwide-by-29-percent, abgerufen am 24.8.2018). Der
deutsche VDMA Fachverband Robotik + Automation rechnet entsprechend für 2018 »mit
einem weiteren Wachstum von 10% auf 15,6 Milliarden Euro.« (https://www.vdma.org/v 2view
er/-/v 2article/render/15372372, abgerufen am 24.8.2018).

231

https://doi.org/10.5771/9783845296548-229 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:44:38. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845296548-229


sen wie den Golem oder Frankenstein. Vieles, was jetzt diskutiert wird, z.B. autono‐
mes Fahren, hat die Entwicklung dieser Technologien als Vision von Anfang an be‐
gleitet. Isaac Asimov hat die moralischen und metaphysischen Fragen, die intelli‐
gente Roboter aufwerfen, in seinen Science-Fiction-Texten bereits vor der Mitte des
20. Jahrhunderts hellsichtig thematisiert. Ich würde daher lieber von spezifischen
Herausforderungen sprechen, die die Entwicklung der KI und Robotik mit sich
bringt. Umgekehrt hat die wissenschaftliche und technische Entwicklung aber auch
den philosophischen Diskurs inspiriert, man denke an das Computermodell des
Geistes, das für viele ein attraktiver Ausweg aus der festgefahrenen Debatte um
Dualismus oder Materialismus in der Philosophie des Geistes war. In ethischer Hin‐
sicht bringen beispielsweise die Asimov’schen Gesetze2 eine neue normative Ethik
spezifisch für Roboter ins Spiel, deren Verpflichtungen sich von denjenigen unter‐
scheiden, die Menschen gegenüber anderen Menschen haben. Im Unterschied zu den
anderen Herausforderungen der Informationstechnik zentrieren sich diese spezifi‐
schen Fragen häufig darum, ob Maschinen etwas können oder haben, das bislang als
Spezifikum des Menschen galt, z.B. ob sie Bewusstsein oder Emotionen haben, ob
sie denken oder moralisch entscheiden und handeln können. Dabei trägt die Hinwen‐
dung zu Maschinen nicht selten zur Präzisierung der Begriffe und Positionen bei.
Aber auch auf Fragen, die nicht erst im Kontext der neuen technologischen Entwick‐
lungen entstehen, wird ein neues Licht geworfen, beispielsweise Privatheit und in‐
formationelle Selbstbestimmung.

Susanne Beck:

Die Entwicklungen in der Robotik und KI bergen zweifellos neue Herausforderun‐
gen. Die Maschinen werden große Mengen an Daten sammeln und verarbeiten – ein
Problem für das Datenschutzrecht. Im Arbeitsrecht wird man beispielsweise disku‐
tieren müssen, unter welchen Bedingungen ArbeitnehmerInnen mit Robotern zu‐
sammenarbeiten müssen. Im Urheberrecht wird sich die Frage stellen, wem Werke
zuzuordnen sind, die großteils autonom von einer Maschine ›erdacht‹ wurden. All
diese Fragen sind zweifellos wichtig und in naher Zukunft zu diskutieren und zu‐
mindest vorläufig zu beantworten.

Zentral aber ist m.E. die Verantwortungsdiffusion, die entsteht, wenn man immer
mehr Entscheidungen auf Maschinen überträgt oder von ihnen vorbereiten lässt: Bei
Maschinen, die selbst dazu lernen können, einen gewissen eigenen Entscheidungs‐

2 Erstmals beschrieben in der 1942 erschienenen Kurzgeschichte »Runaround«, in: Isaac Asimov:
I, Robot, New York 1950, S. 40: »1. A robot may not injure a human being or, through inaction,
allow a human being to come to harm. 2. A robot must obey the orders given it by human
beings except where such orders would conflict with the First Law. 3. A robot must protect its
own existence as long as such protection does not conflict with the First or Second Laws.«.

232

https://doi.org/10.5771/9783845296548-229 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:44:38. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845296548-229


rahmen haben, durch Sensoren und Vernetzung Informationen erhalten und selbst
auswerten, lässt sich weder im Vorhinein vorhersehen, welche Entscheidungen sie in
welchen Situationen treffen werden, noch im Nachhinein feststellen, worauf genau
eine Fehlentscheidung beruhte. Insbesondere ob einer der Beteiligten, z.B. Program‐
miererInnen, ProduzentIn oder NutzerIn, selbst einen Fehler gemacht haben, ist in
vielen Fällen nicht mehr nachweisbar. Die klassischen Zurechnungsstrukturen des
Rechts sind hierauf nicht mehr ohne Weiteres anwendbar. Das bedeutet nicht, dass
keine Konstellationen denkbar sind, in denen einer der Beteiligten nachweisbar
einen Fehler gemacht hat – aber es wird die Ausnahme sein. Deshalb ist das Recht in
besonderer Weise gefordert, die bestehenden Verantwortungskonzepte anzupassen.
Zweifellos war und ist dies bereits mit Blick auf die verstärkte Kollektivierung unse‐
rer Gesellschaft erforderlich – was sich etwa in der Konstruktion der ›juristischen
Person‹ niederschlägt. Doch handelt es sich hierbei immer noch um menschliche
Gegenüber, wenn auch als Kollektiv. Ein maschinelles ›Gegenüber‹ unterscheidet
sich hiervon erheblich, so dass die Übertragbarkeit von rechtlicher Verantwortung
neu zu diskutieren ist. Vorab muss im Übrigen diskutiert werden, ob und inwieweit
spezifische Entscheidungen überhaupt auf Maschinen übertragen werden können
und sollten.

Bruno Gransche:

Roboter, zunächst gefasst als jegliches System mit Sensoren, Prozessoren und Ak‐
tuatoren, nehmen eine Sonderstellung bezüglich technik-ethischer Fragestellungen
ein. Sie kombinieren Herausforderungen der Informationstechnik, verschärft durch
die fortschreitende Digitalisierung, mit solchen der Hardware, des Embodiments und
der physischen Aktions- und Interaktionsfähigkeit. Besonders die physische Ver‐
fasstheit robotischer Systeme mit ihrer Aktuatorik lässt Roboter und Menschen in
gemeinsam geteilten Handlungssituationen aufeinandertreffen.

Dabei verändert die ›Autonomie‹ (Grade der Automatisierung) der Roboter
(durch die Anbindung von Sensoren und Prozessoren) die Mensch-Technik-Relation
spezifisch. An Roboter kann operative und strategische Verantwortlichkeit abgege‐
ben werden, inwieweit und für welche Systeme gar ›moralische‹ Verantwortung de‐
legiert werden könnte, ist fraglich. Mit ihren Aktuatoren können Roboter tatsächli‐
che Unterschiede in der Welt bewirken und nicht nur menschliche Handlungen in‐
formieren oder orientieren; ein Haus etwa Zugänge beschränken, ein Auto gezielte
Schadens- und Opferselektionen vornehmen, ein Assistenzroboter Handlungsoptio‐
nen gewähren oder verwehren. Die Analyseebenen technischen Handelns mit
Zweck-Mittel-Erwägungen, Pilot- oder Steuerungsverantwortung etc. werden durch
die eigene Aktionsinstanz und hohe Automatisierung der Roboter unterlaufen. Dem

233

https://doi.org/10.5771/9783845296548-229 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:44:38. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845296548-229


Menschen kommen entweder die Rollen eines medial steuernden Dirigenten (der
Spielräume und Grundregeln gestaltet und technische Aktionspotenziale regelt) oder
eines ›auf Augenhöhe‹ mitagierenden Koakteurs zu. Für so koagierende Menschen
werden Roboter somit zu zwar menschengemachten, aber im Begegnungsmoment
nicht verfügbaren (nicht frei instrumentalisierbaren oder änderbaren) Entitäten. In
Robotern begegnen (koagierende) Menschen Systemen, die von Normen, Standards
und Moralen von (dirigierenden) Menschen geprägt, dann aber zu ›autonomer‹ Welt‐
beeinflussung (in ihrer Aktuator-Reichweite) fähig sind; diese robotisch beeinflusste
Welt stellt dann den veränderten Rahmen menschlicher Handlungsfreiheit dar. Dies
zeigt eigene ethische Herausforderungen der Robotik.

Davon abzugrenzen sind metaphysische Fragen im Sinne starker KI, die Robotern
gar Bewusstseine, personale Identität, Handlungsfähigkeit und eigentliche Autono‐
mie (nicht nur technisches Prozessieren und hohe Automatisierung) zuschreiben. Zu
letzterer Sonderstellung im metaphysischen Sinne bin ich sehr skeptisch, ob dies
überhaupt vom Technikstand jenseits von Gedankenexperimenten jemals wird ein‐
geholt werden können (ich denke nicht); sicherlich jedoch ist dieser Stand heute
nicht gegeben, weshalb Roboter m.E. aus metaphysischer Sicht keine spezifischen
Probleme aufwerfen. Kurz: »neuartige moralische oder ethische Probleme« – ja;
»metaphysische« – nein.

Janina Loh:

Roboter unterscheiden sich von anderen Technologien dadurch, dass wir es hier
nicht nur mit rein passiven Objekten zu tun haben, sondern mit quasi autonomen,
teil- oder gar vollautonomen Systemen, die ohne unmittelbare Einwirkung ihrer De‐
signer*innen und Nutzer*innen agieren können. Ein Hammer bspw. benötigt im Ge‐
gensatz zu einem Roboter immer jemanden, die* ihn führt, das medizinische Assis‐
tenzsystem Da Vinci würde sich ohne eine Chirurgin*, die* die Steuerkonsole be‐
dient, nicht rühren und auch ein Maschinengewehr im klassischen Sinne schießt
nicht von allein. Anders hingegen liegt der Fall bei Robotern, bei denen es sich Ca‐
trin Misselhorn zufolge um artifizielle Systeme handelt, die aus einem Prozessor,
Sensoren und Aktoren bzw. Effektoren bestehen und zumindest so wirken, als wären
sie (teil-)autonom und könnten im Gegensatz zu einem ›bloßen‹ Computer in ihre
Umgebung hineinwirken.3

In der Tat gibt es einen nicht zu unterschätzenden Graubereich, der sich an dieser
Stelle eröffnet, geht es doch ganz häufig lediglich um Algorithmen, die ohne Senso‐

3 Vgl. Catrin Misselhorn: »Robots as Moral Agents?«, in: Frank Rövekamp und Friederike Bosse
(Hg.): Ethics in Science and Society. German and Japanese Views, München 2013, S. 42–56,
hier S. 43.

234

https://doi.org/10.5771/9783845296548-229 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:44:38. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845296548-229


ren und Effektoren auskommen – beispielsweise im Fall sogenannter Chatbots. Ein‐
zuwenden wäre aus meiner Sicht, dass Algorithmen natürlich Teil eines Roboters
sind, ihr ›Nervensystem‹ vielleicht (ohne diese Metapher allzu sehr ausreizen zu
wollen). Aber die algorithmische Struktur macht eben nicht allein den definitori‐
schen Kern eines Roboters aus, noch finden wir Algorithmen ausschließlich in Ro‐
botern.

Die philosophischen Fragen, die sich mit Blick auf Roboter stellen, betreffen also
in einem ersten Schritt ihre Autonomie bzw. Handlungsfähigkeit im Allgemeinen,
die sie ja gerade von anderen technischen Phänomenen unterscheidet. In einem
zweiten Schritt stellt sich dann, wenn es um moralische (und nicht etwa rechtliche
oder politische) Handlungsfähigkeit geht, die Frage, was Moral ist und ob Roboter
moralisch handeln können. Abhängig von der hierauf gegebenen Antwort bleibt da‐
rüber nachzudenken, wie sich weitere Kompetenzen, die für moralisches Handeln
von Relevanz sind, in Robotern simulieren bzw. implementieren ließen wie etwa In‐
telligenz, Vernunft, Urteilskraft oder vielleicht sogar Emotionen und Empathie.

Eric Hilgendorf:

Es dürfte kaum eine technologische Entwicklung geben, die kulturgeschichtlich so
intensiv vorbereitet wurde wie die Robotik. Die Vorstellung künstlicher Menschen
lässt sich bis in die Antike zurückverfolgen. Die besondere Faszination, die von
künstlichen intelligenten Wesen ausgeht, übersteigt alles, was im Rahmen des tech‐
nischen Fortschritts bislang bekannt war.

Ein Grund hierfür dürfte sein, dass wir dazu neigen, intelligente autonome Syste‐
me zu vermenschlichen, ihnen also menschenähnliche Züge beizumessen. Unser
Hang zum Anthropomorphismus führt dazu, dass wir Maschinen, die auf eng be‐
schränkten Feldern eine hohe ›Intelligenz‹ zeigen, leicht Motive zuordnen, die wir
bei Menschen mit vergleichbaren Fähigkeiten ebenfalls vermuten würden. Auf diese
Weise lässt sich erklären, weshalb so viele Beobachterinnen und Beobachter der
Meinung zu sein scheinen, Roboter könnten den Wunsch entwickeln, die Mensch‐
heit als dominante Spezies zurückzudrängen und letztendlich zu vernichten.

Eine zweite Besonderheit, die mit der Entwicklung intelligenter autonomer Syste‐
me einhergeht, ist die Notwendigkeit, Abläufe, die bislang im menschlichen Gehirn
mehr oder weniger unbewusst abliefen, explizit zu machen, um sie maschinell dar‐
stellen zu können. Dieser Explikationszwang dürfte zu einer immer weitergehenden
Entzauberung des menschlichen Geistes führen. Schon jetzt ist allerdings deutlich
geworden, dass die Vorstellung, die neuen autonomen Systeme würden den mensch‐
lichen Geist kopieren, in die Irre führt. Das evolutionär entstandene menschliche
Denken und Lernen erscheint vielfach sehr komplex und langwierig – warum sollte

235

https://doi.org/10.5771/9783845296548-229 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:44:38. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845296548-229


es z.B. viele Jahre dauern, bis eine Maschine eine Sprache erlernt hat? Es erscheint
deshalb vorzugswürdig, von ›maschineller‹ statt von ›künstlicher‹ Intelligenz zu
sprechen.

Thomas Zoglauer:

Die Roboter der neusten Generation sind autonom agierende kognitive Systeme, die
lernfähig sind und selbständig Entscheidungen treffen können. In der Roboterethik
wird häufig die Auffassung vertreten, dass wir es bei solchen Robotern mit autono‐
men, verantwortungsfähigen, ja sogar moralischen Wesen, sogenannten ›morali‐
schen Agenten‹, zu tun hätten. Wenn dies stimmt, so würde dies tatsächlich eine
ganze Reihe neuartiger metaphysischer, moralischer und ethischer Probleme mit sich
bringen, etwa die Frage nach dem Personenstatus und dem rechtlichen Status von
Robotern.

Diese Auffassung beruht meiner Meinung nach auf einem Irrtum. So wird bei‐
spielsweise behauptet: Je autonomer Roboter agierten und je weniger ihr Verhalten
voraussehbar und kontrollierbar sei, desto weniger könne man HerstellerInnen, Kon‐
strukteurInnen und ProgrammiererInnen verantwortlich machen, wenn Roboter
einen Schaden verursachen. Allerdings kann man von einer technischen Autonomie
im Sinne einer Unabhängigkeit vom Menschen nicht auf eine moralische Autonomie
und damit auf eine Selbstverantwortung der Roboter schließen. Denn Verantwor‐
tungsfähigkeit setzt ein Verantwortungs- und Moralbewusstsein voraus. Dies ist bei
gegenwärtig existierenden Robotern nicht vorhanden und wird auch in absehbarer
Zukunft nicht geschaffen werden können. Roboter handeln nicht, sondern folgen nur
einem Programm. Handeln setzt im Unterschied zum bloßen Verhalten ein Reflexi‐
onsvermögen und intentionale Bewusstseinszustände voraus. Man kann Robotern –
außer im metaphorischen Sinn – keine Absichten unterstellen. Roboter haben keine
Wünsche – weder erster noch höherer Ordnung – und können nicht unter verschie‐
denen Handlungsalternativen wählen. Sie werten nicht und haben kein Gefühl für
richtig oder falsch. Wenn durch einen Robotereinsatz ein Schaden entsteht, ist im‐
mer noch der Mensch, sei es als HerstellerIn, KonstrukteurIn, ProgrammiererIn oder
NutzerIn, verantwortlich. Eine ›Verantwortungslücke‹ gibt es nicht.

Aufgabe für die Ethik und die Gesetzgebung wird es daher sein, den Umgang mit
Robotern zu regeln. Dafür brauchen wir keine neue Ethik oder Metaphysik. Meta‐
physische Fragen nach einem möglichen Bewusstsein oder dem Personenstatus von
Robotern mögen in Zukunft vielleicht relevant werden, stellen sich aber derzeit
nicht.

236

https://doi.org/10.5771/9783845296548-229 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:44:38. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845296548-229


Brauchen wir, heute oder morgen, eine dezidierte Roboterethik? Reichen die Mittel
des Rechts und des Designs sowie bekannte Ethiken für die Regelung der sozialen
Folgen der Robotik nicht aus? Was soll oder kann ›Ethik‹ in dem Zusammenhang
überhaupt bedeuten – im Unterschied etwa zu (normativen/juridischen) ›Roboterge‐
setzen‹ oder einer (algorithmisch kodifizierten) ›Robotermoral‹?

Eric Hilgendorf:

Der Begriff ›Roboterethik‹ ist notorisch unbestimmt. Die Verwirrungen beginnen
schon damit, dass meist nicht klar zwischen Moral (also bestimmten Verhaltensre‐
geln) und Ethik (der wissenschaftlichen Beschäftigung mit diesen Verhaltensregeln)
unterschieden wird. Als ›Recht‹ bezeichnet man diejenigen Verhaltensregeln, deren
Verletzung mit staatlich organisiertem Zwang, also zum Beispiel mit Strafe, sanktio‐
niert wird. Moral und Ethik verhalten sich zueinander wie Recht und Rechtswissen‐
schaft.

›Roboterethik‹ kann deshalb zunächst die wissenschaftliche Beschäftigung damit
meinen, wie wir Roboter einsetzen sollen oder dürfen. Derartige Fragen gehören in
den Umkreis der Technikethik, wobei die empirische Technikfolgenabschätzung
eine besondere Rolle spielt oder zumindest spielen sollte. Zu einer so verstandenen
Roboterethik im weiteren Sinne gehört auch die Frage, ob bzw. unter welchen Um‐
ständen Roboter als eigene moralische Subjekte in Betracht kommen könnten. Dabei
stellen sich Fragen, wie sie auch aus der Tierethik bekannt sind. Anknüpfungspunkte
für einen eigenständigen moralischen Status von Maschinen könnten etwa Bewusst‐
sein oder Schmerzempfindlichkeit sein.

Nicht selten wird der Begriff ›Roboterethik‹ aber in einem anderen Sinne ge‐
braucht und meint dann moralische Regeln, die den Maschinen in Form von Algo‐
rithmen einprogrammiert werden. Statt ›Roboterethik‹ sollte man hier besser von
›Robotermoral‹ oder, wie Asimov, von ›Robotergesetzen‹ sprechen. Bis vor einigen
Jahren hielt man die Beschäftigung mit derartigen Regeln für pure Science-Fiction.
Im Zusammenhang mit der Entwicklung selbstlernender Systeme ist aber deutlich
geworden, dass es zweckmäßig sein könnte, bei derartigen Systemen das Spektrum
der Lernmöglichkeiten von vornherein zu begrenzen, also sozusagen über ein ›Ge‐
wissen‹ der Maschine sicherzustellen, dass bestimmte Verhaltensweisen gar nicht
erst gelernt werden können. So sollte etwa ein Sprachavatar wie Tay fehlerfreie und
sozial angemessene Kommunikation erlernen, nicht aber, andere Menschen zu be‐
schimpfen und zu beleidigen.

II.

237

https://doi.org/10.5771/9783845296548-229 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:44:38. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845296548-229


Janina Loh:

Roboterethik ist die philosophische Disziplin, die sich mit den moralischen Werten
befasst, die im Bau von Robotern, im Umgang mit Robotern und im Verhältnis von
Menschen und Robotern eine Rolle spielen. Es handelt sich dabei um eine verhält‐
nismäßig junge Bereichsethik, eine Teilbereichsethik der Maschinenethik, um ganz
genau zu sein. Denn alle Roboter sind Maschinen, aber nicht umgekehrt alle Ma‐
schinen auch Roboter. Unter den Bereichsethiken lassen sich ganz generell zwei Ty‐
pen ausmachen: Bei den einen handelt es sich um Ethiken für den Umgang mit
einem nichtmenschlichen Gegenüber. Hierzu zählen neben der Maschinen- und Ro‐
boterethik auch die Tier-, Pflanzen-, Umwelt- und Technikethik. Die andere Gruppe
an Bereichsethiken versammelt Ethiken für Sonderbereiche des menschlichen Le‐
bens, in denen Werte vertreten, Normen geltend gemacht und Regeln formuliert wer‐
den, denen im Alltag für gewöhnlich ein anderer Status zugeschrieben wird. Die
Medizinethik, die Ethik humanitärer Interventionen, die Militär- und die Wirt‐
schaftsethik sowie die Ethik internationaler Beziehungen lassen sich als Beispiele
für diese Form Bereichsethiken anführen.

In der Roboterethik wird – vergleichbar den anderen Bereichsethiken, die sich mit
nichtmenschlichen Wesen beschäftigen – darüber nachgedacht, inwiefern das fragli‐
che Gegenüber ein Wert- und vielleicht gar ein Rechtsträger ist (Roboter als soge‐
nannte moral patients) und diskutiert, inwiefern es als moralischer Akteur interpre‐
tiert zu werden hat (Roboter als sogenannte moral agents). Sie stellt traditionelle
Fragen mit Blick auf neue potenzielle Handlungssubjekte, nämlich Roboter, wie bei‐
spielsweise die danach, welche Kompetenzen wir generell als grundlegend für mora‐
lische Akteursfähigkeit erachten, welche moralischen Werte wir artifiziellen Syste‐
men implementieren sollten, auf was für ein moralisches Selbstverständnis es schlie‐
ßen lässt, wenn wir Roboter ›schlecht‹ behandeln und in welchen Bereichen – Indus‐
trie-, Militär-, Medizin-, Altenpflege-, Servicerobotik – wir uns auch zukünftig aus‐
schließlich bzw. in einem signifikanten Ausmaß auf menschliche und nicht auf arti‐
fizielle Expertise verlassen wollen.

Robotergesetze und eine etwaige Robotermoral (wie in der Frage oben formu‐
liert) fallen somit in den ersten Bereich der Roboterethik, in dem es um Roboter als
Wert- und Rechtträger geht, denen moralische Werte durch menschliche Desi‐
gner*innen implementiert werden. Innerhalb des zweiten Bereichs der Roboterethik
– Roboter als moral agents – wird hingegen danach gefragt, inwiefern Roboter die
Fähigkeiten, die sie zum moralischen Handeln befähigen, ausbilden bzw. simulieren
können.

238

https://doi.org/10.5771/9783845296548-229 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:44:38. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845296548-229


Susanne Beck:

Dass man die ethischen Überlegungen mit Blick auf die Robotik und KI zwangsläu‐
fig als ›Roboterethik‹ kategorisieren muss, halte ich für unnötig, ebenso wenig brau‐
chen wir ein eigenständiges ›Roboterrecht‹. Zugleich könnte eine derartige Katego‐
risierung möglicherweise dazu beitragen, die besonderen Probleme, die durch die
Entwicklung in Robotik und KI entstehen, zu betonen und herauszustreichen.

Dass die bisherigen ethischen und auch rechtlichen Regeln und Konzeptionen
überhaupt nicht mehr anwendbar seien, halte ich ebenfalls nicht für zutreffend. Es ist
aber sicherlich so, dass die mit der Robotik und KI zusammenhängenden Probleme
einer besonderen und intensiven Debatte bedürfen und bestimmte Konzepte, etwa
die auf das Individuum ausgerichtete Verantwortung, einer Neuausrichtung bedürfen
(vgl. die Antwort zur Frage I).

Eine entsprechende ethische Betrachtung kann m.E. hierzu Verschiedenes beitragen:

Es ließen sich Regeln entwickeln, wie jedes Individuum im Kontext von Robotik
und KI verantwortlich mit den Maschinen umgehen sollte bzw. wie im Nachhinein
entsprechende moralische Verantwortung zuzuschreiben wäre.

Es ließen sich Regeln entwickeln, in welchen Bereichen Entscheidungen entwe‐
der überhaupt nicht oder nur sehr begrenzt auf Maschinen übertragen werden soll‐
ten. Ausgesprochen zweifelhaft könnte das etwa für die Entscheidung über Leben
und Tod in kriegerischen Kontexten sein. Auch dass etwa bei der direkten Betreuung
von Kindern oder Patienten, die nicht umfassend einwilligungsfähig sind, nicht pri‐
mär Maschinen eingesetzt werden sollten, erscheint einleuchtend. Diese Intuitionen
wären an traditionellen bzw. aktuellen moralischen Regeln zu überprüfen.

Weiterhin könnten ethische Überlegungen dazu beitragen, die Diskussion über die
Veränderung der Gesellschaft durch eine verstärkte Maschinisierung bzw. Autono‐
misierung zu strukturieren.

Überdies ist m.E. durchaus sinnvoll, Konzepte wie ›Person‹, ›Verantwortung‹
oder ›Intelligenz‹ mit Blick auf die Entwicklungen neu zu diskutieren. Dabei gehe
ich keineswegs davon aus, dass die Maschinen in einem Maße menschenähnlich sein
werden, dass wir unsere bestehenden Konzepte auf sie übertragen können oder gar
sollten. Sie werden aber doch in einer Weise mit uns interagieren und den Alltag be‐
stimmen, dass andere oder eben angepasste Konzepte für das Zusammenleben von
Mensch und Maschine erforderlich werden.

239

https://doi.org/10.5771/9783845296548-229 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:44:38. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845296548-229


Thomas Zoglauer:

Mit dem Begriff ›Roboterethik‹ verbindet man intuitiv eine Ethik für Roboter und
denkt dabei beispielsweise an die drei Robotergesetze von Isaac Asimov. Allerdings
ist es fraglich, ob sich Moral in Form eines Computerprogramms formulieren lässt
oder ob sich moralische Dilemmata algorithmisch lösen lassen. Ethisches Problem‐
lösen besteht in einem sensiblen Abwägen von Normen und Werten, wobei neben
Vernunftgründen oftmals auch Empathie und Gerechtigkeitsintuitionen eine wichti‐
ge Rolle spielen. Maschinen besitzen keine Gefühle und kein Gewissen. Im Gegen‐
satz zu einer deduktiven Top-down-Programmierung mit Hilfe von ›Robotergeset‐
zen‹ favorisiert man in der aktuellen KI-Forschung derzeit einen induktiven Bottom-
up-Ansatz: Durch Deep Learning-Algorithmen werden Roboter trainiert und lernen
selbständig Probleme zu lösen. Aber auch beim Deep Learning folgen Roboter ein‐
fach nur einem Algorithmus und machen sich keine Gedanken darüber, ob ihr Han‐
deln richtig oder falsch ist. Entweder entscheiden Roboter aufgrund von Regeln –
egal, ob sie von außen vorgegeben oder selbst erlernt werden – oder durch Zufall.
Werden die Entscheidungsregeln von außen vorgegeben, kann man nicht von einer
autonomen ›moralischen‹ Maschine sprechen, weil die Maschine erstens nicht unab‐
hängig vom Menschen entscheidet und zweitens nur mechanisch ein Programm ab‐
arbeitet und keine eigene Moral hat. Aber auch dann, wenn ein lernender Roboter
selbst Regeln entwickelt, macht dies den Roboter nicht zu einem moralischen We‐
sen, da ihm ein Reflexionsvermögen fehlt. Wir beurteilen Handlungen als moralisch
oder unmoralisch, indem wir Gründe anführen und wir sind frei, eine Handlung zu
tun oder zu unterlassen. Roboter denken aber nicht nach, bevor sie etwas tun, und
sind noch weit davon entfernt, einen ›moralischen Turingtest‹ zu bestehen. Man
kann keine Ethik für Maschinen entwickeln, die kein Verständnis von Moral haben.
Vielmehr ist die Roboterethik als eine Ethik für Menschen und die Gestaltung von
und den Umgang mit Robotern gedacht. Es geht dabei nicht nur darum, wie man Ro‐
boter programmieren soll, sondern auch um Designfragen, Sicherheitsbelange, Pri‐
vatheit und Datenschutz. Die Roboterethik ist eine sogenannte ›Bindestrich-Ethik‹,
ähnlich wie die Tierethik, Genethik, Medizinethik, Wirtschaftsethik oder ökologi‐
sche Ethik, die einen speziellen Objektbereich in den Blick nimmt. Aufgabe der Ro‐
boterethik wird es daher sein, die Folgen eines zunehmenden Einsatzes von Robo‐
tern abzuschätzen, zu bewerten und Handlungsempfehlungen zu formulieren.

Catrin Misselhorn:

Vielfach wird die Roboterethik als Bereich der angewandten Ethik bestimmt. Ein
naives Verständnis ginge davon aus, dass angewandte Ethik einfach in der Anwen‐

240

https://doi.org/10.5771/9783845296548-229 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:44:38. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845296548-229


dung vorgefundener Prinzipien der normativen Ethik besteht, denen sie nichts Neues
hinzufügt. Demgegenüber ist festzuhalten: Natürlich spielen die Theorien der nor‐
mativen Ethik eine Rolle, aber es ist in der Debatte eigentlich unstrittig, dass die an‐
gewandte Ethik zwar Beziehungen zu den Theorien der normativen Ethik unterhält,
aber als eigenständiger Bereich mit eigenen Subdisziplinen, Fragen und Methoden
zu gelten hat. Dies kann auch ein Vorteil sein, insofern dadurch ein Dissens auf der
abstrakten Ebene der Prinzipien durch die Fokussierung auf den Anwendungsbe‐
reich umgangen wird. Insofern ginge die Roboterethik als angewandte Ethik über
die normative Ethik hinaus.

Die zweite Option wäre, dass die angewandte Ethik zwar ein eigenständiger Be‐
reich ist, die Roboterethik aber mit irgendeiner anderen Disziplin der normativen
Ethik zusammenfällt. Dann wäre die Gegenfrage, mit welcher. Ich sehe hier eher
eine Hierarchie oder besser ein Netzwerk mit verschiedenen Ebenen. So steht die
Roboterethik in einer engen Beziehung zur Computerethik, die ihrerseits ein Teilbe‐
reich der Informationsethik ist, aber sie hat auch Beziehungen zu vielen anderen
Zweigen der angewandten Ethik, u.a. zur Wirtschaftsethik, zur Berufsethik und – je
nach Anwendungsbereich – beispielsweise auch zur Kriegs-, zur Pflege- oder zur
Arbeitsethik. Vor allem im Hinblick auf die Computerethik gibt es darüber hinaus
eine Debatte über ihre Einzigartigkeit. Diese liegt vor, wenn die ethischen Probleme,
die sie aufwirft, von bestimmten, für die Computertechnologie spezifischen Eigen‐
schaften abhängen, und ohne diese nicht oder zumindest nicht in ihrer gegenwärti‐
gen Form entstanden wären. Mit Hilfe der entsprechenden Programmierung können
Computer nun beispielsweise einen Grad an Unabhängigkeit erreichen, der reinen
Werkzeugen nicht zukommt. Genau daraus ergeben sich viele der spezifischen Fra‐
gen der Roboterethik, wie die Forderung, Maschinen müssten auch ethische Ent‐
scheidungen treffen können. Ein anderer wichtiger Punkt, der hier hineinspielt, ist
das menschenähnliche Aussehen. Es ist insbesondere für unsere emotionale Interak‐
tion mit Robotern von Bedeutung. Auch dieser Punkt erlangt durch die Programmie‐
rung aber eine neue Qualität, als wenn es bloß um leblose Schaufensterpuppen gin‐
ge. Diese distinktiven Merkmale sind hinreichend, um eine eigene Disziplin der an‐
gewandten Ethik zu begründen.

Das Stichwort Informationsethik bringt eine dritte Möglichkeit ins Spiel. So argu‐
mentiert insbesondere Luciano Floridi, diese stelle ein neues Paradigma der allge‐
meinen normativen Ethik dar.4 Der Begriff der Information ist für ihn so grundle‐
gend in der Beschreibung der Welt, dass Information die fundamentalste moralisch
relevante Kategorie darstellt. Menschen sind für ihn nur eine Art von ›informationa‐
len Agenten‹ unter anderen sowohl natürlichen als auch künstlichen informationalen
Agenten, die sich in der sogenannten Infosphäre bewegen. Die normativen Prinzipi‐

4 Vgl. Luciano Floridi: The Ethics of Information, Oxford: Oxford University Press 2013.

241

https://doi.org/10.5771/9783845296548-229 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:44:38. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845296548-229


en, die Floridi formuliert, beziehen sich auf den Erhalt und das Gedeihen der Info‐
sphäre, die beispielsweise vor Entropie zu schützen ist. Der Ansatz sieht sich in
Konkurrenz zu anderen Theorien der Allgemeinen Ethik wie dem Utilitarismus, der
deontologischen Ethik und der Tugendethik. Ich halte es allerdings eher für eine Tu‐
gend der angewandten Ethik, wenn sie mit so wenigen und so unkontroversen meta‐
physischen Annahmen auskommt wie möglich. Deshalb halte ich Floridis Weg zwar
für theoretisch interessant, zur Lösung der ethischen Probleme der Robotik aber für
weniger zielführend.

Bruno Gransche:

Ethik bedeutet im Zusammenhang mit Robotern nichts spezifisch Anderes als in an‐
deren Zusammenhängen: Sie ist die Disziplin, in der versucht wird, moralische Dis‐
sonanzen konkurrierender Moralen, Regeln, Maximen etc. in und zwischen Indivi‐
duen und Gruppen aufzuklären. Roboterethik heißt dann der Unterbereich, in dem
die Fälle, in denen diese Dissonanzen auftauchen, im weitesten Sinne mit Robotern
zu tun haben. Robotergesetze sind entsprechend rechtlich kodifizierte und exekutiv
durchsetzbare Ergebnisse einer solchen Aufklärung. ›Robotermoral‹ (algorithmisch
kodifiziert) wäre die Implementierung dieser Ergebnisse in robotische Systeme, mit
dem Ziel, im Prozessieren der Roboter jene Dissonanzen zu vermeiden bzw. keine
Rechtsbrüche zu verursachen.

Da Roboter eigene ethische Herausforderungen bringen und es sich bewährt hat,
Bereichen mit speziellen Eigenschaften und Anforderungen auch spezialisierte Be‐
reichsethiken beizustellen, ist eine eigene Roboterethik im Sinne einer Bereichsethik
wie etwa Tierethik, Medizinethik etc. unabdingbar. Roboterethik ist insofern ein Be‐
reich der angewandten Ethik, der es mit der Herausforderung der Anwendung ethi‐
scher Prinzipien, Erkenntnisse etc. auf Fälle, in denen Roboter involviert sind, zu tun
hat. Hier ist neben ethischer Expertise v.a. technische Expertise gefragt. Etwa wenn
Zurechnungen von Handlungs- bzw. Aktionsfolgen geklärt werden müssen, muss
neben der normativen Prüfung (Folge X soll gezeitigt/vermieden werden) auch eine
Analyse des vorliegenden Falls und der Anwendbarkeit der geprüften Sollens-Regel
erfolgen, also die Frage etwa, ob ein Roboter in diesem Fall über den maßgeblichen
Aspekt der Aktionsursache ›autonom‹ (im Rahmen seiner geregelten Aktionsfreihei‐
ten) verfügen konnte, oder ob eine EntwicklerInnen- oder DirigentInnenentschei‐
dung ursächlich war. Dies geht da hinaus über IT-Ethik, wo Aktuatoreffekte maß‐
geblich sind, über Ethik instrumentellen Handelns, wo ›autonome‹ Aktionen zu be‐
rücksichtigen sind usw.

Dass Roboterethik als thematischer Bereich der angewandten Ethik gebraucht
wird, besagt jedoch noch nicht, dass in der Roboterethik neue ethische Paradigmen

242

https://doi.org/10.5771/9783845296548-229 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:44:38. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845296548-229


in Anschlag zu bringen wären. Tugendethik, Pflichtenethik, Nutzenethik etc. sind
keine Bereichsethiken wie Medienethik, Neuroethik oder eben Roboterethik; sie be‐
zeichnen keine Anwendungsbereiche, sondern ethische Paradigmen. Die Ausdiffe‐
renzierung einer Roboterethik wäre so gesehen zunächst keine neue Ethik (im Sinne
eines neuen ethischen Paradigmas), sondern ein neuer spezialisierter (im Wesentli‐
chen interdisziplinärer) Anwendungsbereich der Ethik. Dass Herausforderungen ei‐
nes neuen Anwendungsbereiches die Notwendigkeit eines neuen Paradigmas erge‐
ben können, ist davon unbenommen und bleibt zu diskutierendes Ergebnis der For‐
schung von Roboterethikern. Auch hier sehe ich heute zwei kurze Antworten auf die
obige Frage ›Brauchen wir eine Roboterethik?‹: als Bereichsethik – ja, als ethisches
Paradigma (was sollte das auch sein?) – nein.

Das Europäische Parlament hat 2017 der EU-Kommission zur Frage zivilrechtli‐
cher Regelungen im Bereich Robotik vorgeschlagen, darüber zu entscheiden, ob wir
Roboter einer bestimmten Entwicklungsstufe als ›elektronische Personen‹ behandeln
sollten.5 Sollten wir ihnen gar eigene Rechte zugestehen? Was würden Sie der Kom‐
mission raten?

Susanne Beck:

Bei der Einführung einer ›elektronischen Person‹ geht es zunächst um eine rechtli‐
che Konstruktion, die in vielerlei Hinsicht der bereits bekannten ›juristischen Per‐
son‹ ähnelt, einem Rechtsstatus für Vereine, Unternehmen, Behörden etc. Diese ist
zunächst ganz funktional an den Interessen der verschiedenen Beteiligten ausgerich‐
tet. So ist es für diejenigen, die mit dem Unternehmen interagieren, möglicherweise
sinnvoll, einen direkten Ansprechpartner unabhängig von personellen Wechseln in‐
nerhalb des Unternehmens zu haben. Auch kann für ein Fehlverhalten bzw. eine
Schädigung die juristische Person direkt haftbar gemacht werden und ggf. auch
selbst (durch einen Vertreter) vor Gericht auftreten. Sie hat eigenes Vermögen und

III.

5 Die Abgeordneten des EU-Parlaments forderten die EU-Kommission zudem auf, die Benennung
einer Europäischen Agentur für Robotik und Künstliche Intelligenz in Betracht zu ziehen, um
das erforderliche technische, ethische und regulatorische Fachwissen für die Behörden zur Ver‐
fügung zu stellen. Vgl. Europäisches Parlament: Pressemitteilung Robotik und künstliche Intelli‐
genz: Abgeordnete für EU-weite Haftungsregelungen, http://www.europarl.europa.eu/news/de/p
ress-room/20170210IPR61808/robotik-und-kunstliche-intelligenz-abgeordnete-fur-eu-weite-haf
tungsregelungen (aufgerufen: 29.6.2018).
Europäisches Parlament: Bericht A8-0005/2017, http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.d
o?pubRef=-//EP//TEXT+REPORT+A8-2017-0005+0+DOC+XML+V0//DE (aufgerufen:
29.6.2018).

243

https://doi.org/10.5771/9783845296548-229 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:44:38. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845296548-229


kann selbst im Rechtsverkehr aktiv und passiv auftreten. Mit Blick hierauf ist es so‐
gar zwingend erforderlich, dass eine Rechtsperson spezifische Rechte und Pflichten
hat.

Dabei geht es nicht darum, der juristischen Person – oder in unserem Fall der
elektronischen Person – in einem naturrechtlichen Sinne vorrechtlich existierende
Rechte auch im geltenden Recht zuzusprechen. Es geht auch nicht darum, diese
rechtlichen Konstrukte mit dem Menschen gleichzusetzen. Sondern es geht darum,
funktionale Lösungen für durch die Entwicklung entstehende Probleme zu finden.
So könnte die elektronische Person insbesondere als Adressat für Geschädigte die‐
nen, wenn die Maschine im Rahmen einer autonomen Entscheidung Schäden verur‐
sacht. Sie könnte ein eigenes Vermögen haben, das durch Einzahlungen der ver‐
schiedenen Beteiligten zustande kommt, und das für den Ausgleich der Schäden her‐
angezogen werden könnte. Der Geschädigte müsste dann insbesondere nicht nach‐
weisen, wer von den menschlichen Beteiligten den Schaden verursacht hat – das ist
in diesen Fällen sehr häufig unmöglich. Die elektronische Person könnte überdies
Vertragspartner sein (z.B. als elektronischer Agent im Börsenhandel) und auch durch
einen Vertreter vor Gericht auftreten.

Wie bei der juristischen Person muss sie gerade hierfür eigene Rechte und Pflich‐
ten haben; ihr Vermögen muss geschützt werden, ihre rechtlichen Interaktionen ab‐
gesichert sein. Insofern ist zu empfehlen, eine Art. 19 Abs. 4 GG entsprechende Re‐
gelung einzuführen, wonach derartige Rechtspersonen die ihrem Wesen bzw. ihren
Funktionen entsprechenden Rechte innehaben.

Janina Loh:

Erlaubt die juristische Person eine Haftbarmachung von Unternehmen und anderer
Personenvereinigungen, würden als elektronische Personen auch artifizielle Wesen
handlungsfähig. Das halte ich generell zunächst für einen guten Schritt, solange man
dabei nicht aus den Augen verliert, dass immer noch einzelne Menschen bzw. Akti‐
engesellschaften für etwaig entstandene Schäden haftbar bleiben – wie auch im Fall
der juristischen Person nur natürliche Personen für ein Vergehen bestraft werden
können.

Roboter als elektronische Personen zu sehen, ist ein begrüßenswerter Schritt des‐
halb, da sie auf diese Weise zumindest in einen Teilbereich des moralischen Univer‐
sums Einzug halten – nämlich immerhin in den moralischen Teilbereich des Rechts
(sofern man gewillt ist, zwischen Moral und Recht einen Zusammenhang dergestalt
zu sehen, dass zwar nicht alle moralischen Werte auch in Rechte übersetzt sind, aber
alle Rechte einen moralischen Gehalt haben – eine Position, über die sich philoso‐
phisch in der Tat vortrefflich streiten lässt).

244

https://doi.org/10.5771/9783845296548-229 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:44:38. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845296548-229


Weitere Fragen knüpfen sich allerdings an das Konzept der ›elektronischen Per‐
son‹: Sollen alle Roboter oder nur bestimmte als elektronische Personen bezeichnet
werden können – etwa der Staubsaugerroboter Roomba (entwickelt von iRobot)
ebenso wie die Lernplattform iCub (RobotCub-Projekt)? Die Definition der elektro‐
nischen Person fußt also implizit auf einem Verständnis von Robotern, das es auszu‐
führen gilt. Weiterhin bleibt, darüber nachzudenken, ob sich nicht zumindest einige
Roboter so weit entwickeln, dass sie irgendwann auch als natürliche Personen zu be‐
greifen wären und damit selbst Rechte erhalten sollten (wie auch in der Frage ange‐
deutet) – ganz wie auch menschliche Kinder für gewöhnlich mit 18 Jahren zu
Rechtspersonen im vollen Sinne werden, sofern sie die dafür nötigen Kompetenzen
ausbilden. Dem liegt also wiederum die Frage zugrunde, was einen Menschen zu
einer Rechtsperson macht und ob die diesem Status als Rechtsperson zugrunde lie‐
genden Kompetenzen nicht auch durch Roboter simuliert oder ihnen implementiert
werden könnten – vergleichbar den Fähigkeiten zur moralischen Handlungsfähig‐
keit, die in der Beantwortung der ersten Frage angesprochen wurden.

Thomas Zoglauer:

Unter einer Person versteht man gemeinhin ein lebendiges Wesen, das über Empfin‐
dungsfähigkeit, Bewusstsein, Intelligenz, Freiheit und Intentionalität verfügt, das
selbstbestimmt handelt und seine Wünsche und Interessen artikulieren kann. Wenn
man Roboter als ›elektronische Personen‹ bezeichnet, wird die falsche Vorstellung
geweckt, dass diese Maschinen über all die genannten Fähigkeiten und Eigenschaf‐
ten verfügen. Zwar kann nicht ausgeschlossen werden, dass Roboter eines Tages tat‐
sächlich ein Bewusstsein entwickeln. Aber davon sind wir heute noch weit entfernt.
Selbst wenn man einen schwächeren, nicht-metaphysischen Personenbegriff zugrun‐
de legt und das Personsein als soziales Zuschreibungsprädikat betrachtet, das all je‐
nen Wesen – egal ob organisch oder künstlich – zukommt, die sich wie menschliche
Personen verhalten und aktiv am gesellschaftlichen Leben teilnehmen, so erfüllen
heutige Roboter dieses Kriterium nicht. Roboter können daher auch nicht rechtsfä‐
hig sein. Dazu müssten sie Rechte verstehen können und zu freien Willensäußerun‐
gen fähig sein. Diese Voraussetzungen sind für Roboter nicht gegeben. Roboter kön‐
nen auch keine Schmerzen empfinden, weshalb Roboterrechte nicht in Analogie zu
Tierrechten postuliert werden können. Auch die Anwendung des Begriffs der juristi‐
schen Person auf Roboter macht keinen Sinn. Denn hinter juristischen Personen
(z.B. Körperschaften, Vereinen, Stiftungen, Kapitalgesellschaften etc.) stehen natür‐
liche Personen, die Verträge schließen oder Geschäfte abwickeln. Die Handlungsfä‐
higkeit juristischer Personen wird damit auf die Handlungen natürlicher Personen
zurückgeführt. Wenn Roboter aber keine natürlichen Personen sind, dann können sie

245

https://doi.org/10.5771/9783845296548-229 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:44:38. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845296548-229


auch nicht als juristische Personen betrachtet werden. Es wäre allenfalls denkbar,
dass Menschen in Analogie zur Eltern-Kind-Beziehung die Interessen von Robotern
vertreten, falls diese überhaupt irgendwelche Interessen besitzen. Es mag zwar reiz‐
voll sein, mögliche Science-Fiction-Szenarien durchzuspielen und sich zu überlegen,
wozu Roboter eines Tages in der Lage sein werden. Aber Ethik-Kommissionen und
legislative Institutionen sollten nicht auf der Grundlage spekulativer Überlegungen
entscheiden. Von ihnen wird erwartet, dass sie Regelungen für Heute und nicht für
eine Welt in tausend Jahren entwerfen.

Befürchtungen vor einem KI-Supergau, wie ihn Stephen Hawking, Bill Gates und
Elon Musk heraufbeschwören, sind genauso übertrieben wie transhumanistische
Wunschträume von einem technologischen Schlaraffenland. Die EU-Kommission
sollte daher nüchtern die Chancen und Risiken eines künftigen Robotereinsatzes ab‐
wägen, Haftungsfragen klären und durch entsprechende rechtliche Regelungen Vor‐
sorge treffen, dass Menschen nicht zu Schaden kommen und Werte wie Privatsphäre,
Datenschutz und Menschenwürde geschützt werden.

Bruno Gransche:

Genau wie eine eigene Roboterethik der Ethik mit gebündeltem spezifischen Fach‐
wissen einen konkreten Dienst erweist, so wäre auf politisch regulativer Ebene eine
eigene ›Europäische Agentur für Robotik und Künstliche Intelligenz‹ ein Gewinn im
Sinne der Bündelung von notwendigem spezifischem Wissen. Die angewandte Ethik
steht in einem besonderen Wissen-Sollen-Spannungsfeld, da die Frage, was bei‐
spielsweise ein Roboter soll – und wie das in europäische oder nationale Gesetze zu
kodifizieren wäre – vom Wissen abhängt, wann es sich überhaupt um einen Roboter
handelt (Ab wann zählt ein Haus oder ein Auto dazu?) oder über welche Eigenschaf‐
ten welches robotische System überhaupt verfügt. Da nach dem Grundsatz ultra pos‐
se nemo obligatur bzw. Sollen impliziert Können sinnvoll nur normativ geregelt und
exekutiv durchgesetzt werden kann, was im faktischen Vermögen der Sollensadres‐
satInnen liegt, kommt dem Wissen um jenes Vermögen eine vorrangige Rolle zu.
Dieses Wissen ist im Bereich jetziger und künftiger robotischer Systeme keineswegs
trivial und eine Agentur auf europäischer Ebene könnte entsprechende Expertise
über ein kritisches Niveau hinaus bündeln.

Auch der eigene rechtliche Status für Roboter – etwa der Vorschlag einer ›elek‐
tronischen Person‹ – scheint hier auf regulatorischer Ebene zunächst sinnvoll, wenn
auch keineswegs alternativlos (warum z.B. nicht ›automatisierte‹ oder ›algorithmi‐
sche Person‹?). Dieser Status soll es nach dem Vorschlag des EU-Parlaments ermög‐
lichen v.a. Haftungsfragen in Schadenfällen durch Roboter zu klären, etwa Pflicht‐
versicherungen, Entschädigungen etc. zu regeln. Das ist insofern pragmatisch und

246

https://doi.org/10.5771/9783845296548-229 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:44:38. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845296548-229


unspektakulär, als das Recht genau zu solchen regulatorischen und v.a. Haftungsfra‐
gen längst unter den Rechtssubjekten neben natürlichen auch juristische Personen
(und weitere wie verschiedene Gesellschaften) unterscheidet. Hier elektronische
oder algorithmische Personen als Rechtssubjekte aufzunehmen, kann für die Rege‐
lung von Haftungsfragen etc. sehr sinnvoll sein. Das hängt mehr von der Regelung
selbst als von dem genauen Namen ab. Hier darf jedoch nicht der Begriff der Person
mit dem des Individuums oder des (Selbst‑)Bewusstseins verwechselt werden. Ro‐
botern als elektronischen Personen einen eigenen Rechtsstatus zu schaffen und ihnen
Pflichten (wie Haftung und Entschädigung) aufzuerlegen und Rechte (wie das zur
Pflichterfüllung notwendige Recht, Entschädigungsressourcen anhäufen zu dürfen)
einzuräumen, macht Roboter ebenso wenig zu empfindsamen Bewusstseinen im
Sinne des Menschen mit Menschenrechten etc. wie dies juristische Personen zu
menschlichen Individuen macht.

Ab wann Roboter in diesem Sinne einen metaphysisch qualitativ und nicht nur re‐
gulatorisch anderen Status erhalten sollten, ist nicht mit dem Vorschlag des EU-Par‐
laments angesprochen und wieder eine Frage der starken KI bzw. entsprechender
Philosophie. Einen solchen metaphysisch qualitativ anderen Roboter halte ich ge‐
genwärtig für inexistent und sogar für künftig unmöglich.

Eric Hilgendorf:

Der Vorschlag des europäischen Parlamentes, über die Figur einer ›elektronischen
Person‹ nachzudenken, ist weit weniger radikal, als dies auf den ersten Blick er‐
scheinen könnte. Die Debatte darüber wird schon seit etlichen Jahren geführt. Dabei
geht es weniger um Rechte für Roboter, sondern darum, wie Haftungslücken bei
Schädigungen von Menschen durch Maschinen vermieden bzw. geschlossen werden
können.

Angenommen, ein einwandfrei funktionierendes selbstlernendes System hat ›das
Falsche‹ gelernt und verursacht deshalb einen Sachschaden. Wenn man davon aus‐
geht, dass dem Hersteller hier kein Fehler anzulasten ist, besteht die Gefahr, dass der
Geschädigte keinen Schadensersatz erhält. Der konkrete ›Schädiger‹ ist eine Ma‐
schine und kann deshalb bislang weder verklagt noch sonst wie zur Verantwortung
gezogen werden. Rechtliche oder moralische Verantwortungssubjekte können, so die
seit der Aufklärung ganz vorherrschende Auffassung, nicht Sachen, sondern nur an‐
dere Menschen, also ›natürliche Personen‹, sein.

Immerhin hat das Recht bereits vor über einhundert Jahren die Figur der ›juristi‐
schen Person‹ anerkannt, sodass zum Beispiel Unternehmen verklagt werden kön‐
nen. Gäbe es diese Möglichkeit nicht, so würden viele Geschädigte auf ihren Schä‐
den sitzen bleiben, denn angesichts der erheblichen Komplexität eines Großunter‐

247

https://doi.org/10.5771/9783845296548-229 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:44:38. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845296548-229


nehmens ist häufig nicht erkennbar, welcher Mensch genau den Schaden zurechen‐
bar verursacht hat. Derselbe Gedanke könnte dazu führen, auch elektronische Perso‐
nen anzuerkennen. Hersteller müssten ihren Robotern eine bestimmte Vermögens‐
menge zuordnen (zum Beispiel über eine Versicherung), und Geschädigte hätten
dann die Möglichkeit, unmittelbar die Maschine zu verklagen und sich, wenn sie
Recht bekommen, aus dem Vermögen der Maschine entschädigen zu lassen.

Von eigenen Rechten für Maschinen sind wir noch weit entfernt. Unklar ist schon,
welche Anknüpfungspunkte für die Zuerkennung derartiger Rechte akzeptiert wer‐
den können (siehe oben, Frage II). Bemerkenswert ist, dass es dennoch nicht ausge‐
schlossen erscheint, dass eine Bewegung ›Rechte für Maschinen‹ entstehen könnte:
Es ist zu erwarten, dass in Zukunft mehr und mehr Roboter zu unseren engen Be‐
gleitern werden, etwa im Kinderzimmer, im Krankenhaus oder im Pflegeheim.
Mensch-Maschine Beziehungen dieser Art funktionieren dann am besten, wenn es
den Menschen, etwa durch ein entsprechendes Aussehen der Maschinen, ermöglicht
wird, zu den Geräten eine enge emotionale Beziehung aufzubauen. Die Roboterrob‐
be Paro, die bereits heute in vielen Krankenhäusern eingesetzt wird, ist ein gutes
Beispiel hierfür.

Wird ein robotischer Gefährte, zu dem man eine enge emotionale Beziehung auf‐
gebaut hat, vorsätzlich beschädigt (›verletzt‹), so wird aller Wahrscheinlichkeit nach
rasch der Ruf nach harten Strafen laut werden. Die Auffassung, es handele sich le‐
diglich um eine Sachbeschädigung, dürfte dagegen wenig überzeugend wirken (und
möglicherweise sogar den üblichen Vorurteilen gegen Juristen neuen Auftrieb ge‐
ben). Von hier aus ist es nur noch ein Schritt zur Vorstellung, humanoide Maschinen,
die jedenfalls äußerlich und in ihrem Verhalten kaum mehr von Menschen zu unter‐
scheiden sind, müssten eigene Rechte erhalten.

Catrin Misselhorn:

Solange es um die Frage geht, ob Roboter im juristischen Sinn Rechtspersonen sein
sollen, wie etwa auch Unternehmen, müsste man die Bedingungen des rechtlichen
Personenstatus sowie die rechtlichen Vorteile der einen oder anderen Konstruktion
in Haftungsfragen diskutieren. Verantwortung können sie selbst allerdings nicht
übernehmen. Moralische Personen sind Roboter ebenfalls nicht, weil hierfür Eigen‐
schaften wie Bewusstsein, Willensfreiheit und Selbstreflexivität notwendig sind, die
noch auf längere Sicht Menschen vorbehalten bleiben. Aus diesem Grund sind Ro‐
boter auch keine Träger von Rechten.

248

https://doi.org/10.5771/9783845296548-229 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:44:38. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845296548-229


Die Schlussstatements

Thomas Zoglauer

Unter den Teilnehmern der Kontroverse besteht offenbar Einigkeit, dass heutige Ro‐
boter kein Bewusstsein besitzen und auch in absehbarer Zukunft nicht besitzen wer‐
den. Wenn man aber Bewusstsein als Voraussetzung für Moral- und Verantwortungs‐
fähigkeit betrachtet, kann man nicht von moralischen Robotern oder moral agents
sprechen. Dass ein Roboter einem ›moralischen‹ Programm folgt, macht ihn noch
nicht zu einem moralischen Agenten. Catrin Misselhorn stellt zu Recht fest, dass
Roboter keine Verantwortung übernehmen und keine Träger von Rechten sein kön‐
nen, weil ihnen die hierzu notwendigen Eigenschaften wie Bewusstsein, Willensfrei‐
heit und Selbstreflexivität fehlen.

Janina Loh wirft die Frage nach der Handlungsfähigkeit von Robotern auf. Man
sollte sich allerdings hüten, Begriffe zur Beschreibung menschlicher Verhaltenswei‐
sen unreflektiert auf Roboter zu übertragen. Wenn man beispielsweise sagt, dass Ar‐
tefakte oder ganze technische Systeme ›handeln‹ könnten oder eine Form von agen‐
cy besäßen, wie dies in der Akteur-Netzwerk-Theorie gern behauptet wird, so ist
dies ein fahrlässiger »Hang zum Anthropomorphismus« (Hilgendorf, S. 235). Han‐
deln setzt Intentionalität voraus, die bei heutigen Computern und Robotern nicht
vorhanden ist. Man kann einen Roboter so konstruieren und programmieren, dass er
wie ein Mensch geht. Aber dies ist, ebenso wie die mechanische Ausführung eines
Algorithmus, noch kein Handeln. Ein Roboter, auch wenn er scheinbar zielgerichtet
Aufgaben erledigt, entwirft keinen Handlungsplan, er überlegt sich nicht, wie er die
Aufgabe am besten erledigen kann und er kann nicht zwischen verschiedenen Hand‐
lungsoptionen wählen. Auch ein selbstlernendes neuronales Netzwerk stattet einen
Roboter nicht mit einem freien Willen aus. Selbst dann, wenn Roboter immer men‐
schenähnlicher werden und Tätigkeiten des Menschen immer täuschender nachah‐
men können, wäre es eine bloß metaphorische Redeweise, wenn man von handeln‐
den Robotern spricht oder ihnen Absichten unterstellt.

Wie weit die Verwendung vermenschlichender Begriffe in der Roboterethik be‐
reits fortgeschritten ist, lässt sich an den Reaktionen zu der dritten Frage ablesen.
Susanne Beck, Bruno Gransche, Eric Hilgendorf und Janina Loh halten es für sinn‐
voll, Robotern den Rechtsstatus einer ›elektronischen Person‹ zuzusprechen, um da‐
mit Haftungsfragen zu klären, die dann auftreten, wenn bei einem Robotereinsatz
Menschen zu Schaden kommen. Mir scheint, dass es bei der Einführung des Begriffs
der ›elektronischen Person‹ aber in erster Linie darum geht, die Industrie im Scha‐
densfall von Verantwortung freizusprechen und den Roboter zum Sündenbock zu
machen. Man klagt den Roboter an und verpflichtet ihn zu Schadensersatzzahlun‐
gen.

IV.

249

https://doi.org/10.5771/9783845296548-229 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:44:38. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845296548-229


Nehmen wir einmal an, durch das Verhalten eines Roboters sei ein Mensch ums
Leben gekommen. Die naheliegende Frage stellt sich nun: Wer ist schuld? Wer trägt
die Verantwortung und wer ist für den Schaden haftbar zu machen? Wenn man sagt,
der Roboter als ›elektronische Person‹ sei schuld und habe für den Schaden zu haf‐
ten, macht man es sich in vielerlei Hinsicht zu einfach. Denn was kann der Roboter
dafür, dass ein Mensch starb? Ein Roboter, auch wenn es sich um einen selbstlernen‐
den Roboter handelt, folgt einfach einem Programm und kann nicht ›anders han‐
deln‹. Soll man den Roboter des Mordes, des Totschlags oder der fahrlässigen Tö‐
tung anklagen? Der Roboter kann sich vor Gericht nicht selbst verteidigen. Susanne
Beck schlägt daher vor, eine elektronische Person könne durch einen Menschen vor
Gericht vertreten werden. Aber welche Interessen vertritt der Vertreter: die des Ro‐
boters oder der Herstellerfirma?

Die Herstellerfirma wird sich herausreden, indem sie behauptet, dass das Verhal‐
ten eines selbstlernenden Roboters nicht voraussehbar ist und aufgrund seiner Auto‐
nomie nicht kontrollierbar ist. Und man könne, so wird behauptet, nur für solche
Handlungen verantwortlich gemacht werden, die man kontrollieren und deren Fol‐
gen man vorhersehen kann. Nach der Reaktorkatastrophe von Fukushima redeten
sich die Manager des Kraftwerksbetreibers mit diesem Argument heraus: Sie konn‐
ten ja nicht voraussehen, dass ein so schweres Erdbeben eintritt und eine so hohe
Flutwelle die Anlage überschwemmt. Die daraus sich ergebenden Folgen seien nicht
mehr kontrollierbar gewesen. Aber die Manager und Konstrukteure der Anlage hät‐
ten im Sinne einer prospektiven Verantwortung die Risiken erkennen und die mögli‐
chen Schadensfolgen vorhersehen müssen. Mangelnde Vorhersehbarkeit und Kon‐
trollfähigkeit entbindet nicht von Verantwortung. Selbst wenn bei einem durch einen
Roboter verursachten Unfall keine einzelnen Personen – seien es die Programmiere‐
rInnen, KonstrukteurInnen oder HerstellerInnen – verantwortlich gemacht werden
können, gibt es eine korporative und kollektive Verantwortung.

Susanne Beck und Eric Hilgendorf wollen der Maschine ein »eigenes Vermögen«
(S. 243) zusprechen, um damit Haftungsprobleme zu lösen. Wenn der elektronischen
Person vor Gericht aber kein Fehlverhalten nachgewiesen werden kann, denn sie
konnte ja aufgrund ihres Programms gar nicht anders handeln, warum sollte sie dann
mit ihrem »eigenen Vermögen« (ebd.) haften? Beck argumentiert, dass eine elektro‐
nische Person nur eine rechtliche Konstruktion sei, um eine pragmatische Lösung
für Rechtsstreitigkeiten und Haftungsfragen zu finden. Aber warum klagt man dann
nicht gleich die wirklich Verantwortlichen, z.B. die Herstellerfirma, an? Wenn eine
Schuld nicht zweifelsfrei einer der Parteien (ProgrammiererInnen, KonstrukteurIn‐
nen, HerstellerInnen) zugeordnet werden kann, dann kann ein Fonds gegründet wer‐
den, in den alle Beteiligten eine bestimmte Summe einzahlen und aus dem dann der
Schaden beglichen wird. Dann braucht man den Roboter nicht zum Sündenbock ma‐
chen und braucht nicht den obskuren Begriff der ›elektronischen Person‹ einführen.

250

https://doi.org/10.5771/9783845296548-229 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:44:38. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845296548-229


Eric Hilgendorf weist auf die durchaus reale Gefahr einer allzu engen emotiona‐
len Bindung an menschenähnliche oder auch nur niedliche Roboter hin. Aber allein
die Tatsache, dass ein Roboter nur niedlich aussieht und ein enger Begleiter des
Menschen ist, ist noch lange kein Grund, ihn als Rechtspersonen anzuerkennen oder
»Rechte für Maschinen« (Hilgendorf, S. 248) zu fordern. Wenn jemand einen lieb
gewonnenen Roboter mutwillig zerstört, so stellt sich die Frage, ob dies als Sachbe‐
schädigung, die Zerstörung einer Mensch-Maschine-Beziehung oder gar als ›Robo‐
ter-Mord‹ geahndet werden soll. Im Gegensatz zu einer reinen Sachbeschädigung
werden dabei auch menschliche Gefühle verletzt. Aber deshalb muss man Roboter
nicht gleich zu Rechtssubjekten oder ›elektronischen Personen‹ erklären. Man könn‐
te ähnlich wie im Tierschutzrecht ein ›Roboterschutzrecht‹ einführen, das eine mut‐
willige Zerstörung humanoider Roboter unter Strafe stellt und dies mit dem gleichen
Argument begründen, mit dem Immanuel Kant für den Tierschutz plädiert: weil
durch eine grausame Behandlung menschenähnlicher Roboter das Mitgefühl im
Menschen abstumpft und die Moralität im Verhältnis zu anderen Menschen ge‐
schwächt wird. Aufgabe der Roboterethik wird es daher auch sein, die psychologi‐
schen und sozialen Auswirkungen des Robotereinsatzes auf den Menschen kritisch
zu analysieren.

Janina Loh

Verantwortung ist traditionell ein individualtheoretisches Phänomen, d.h., dass es im
ursprünglichen Verständnis des Wortes einer einzelnen Person bedurfte, der man
Verantwortung zuschreiben konnte. Verantwortung im klassischen Sinne trägt je‐
mand (ein Subjekt bzw. ein*e Träger*in) seit dem 17. Jahrhundert im deutschspra‐
chigen Raum (denn erst in dieser Zeit taucht das Wort ›verantwortlich‹ auf) für ein
Objekt bzw. einen Gegenstand, vor einer Instanz, gegenüber einer Adressat*in auf
der Grundlage spezifisch für diesen Kontext geltender normativer Kriterien. So ist
beispielsweise ein*e Dieb*in für einen Diebstahl vor Gericht gegenüber der bestoh‐
lenen Person auf der Grundlage des Strafgesetzbuches verantwortlich. Aus diesem
Beispiel geht hervor, dass mit Verantwortung in einem normativen Sinne die Fähig‐
keit des Rede-und-Antwort-Stehens gemeint ist, woraus folgt, dass der Person, der
Verantwortung aufgebürdet werden soll, gewisse Kompetenzen zugeschrieben wer‐
den, die ihr die Verantwortungsübernahme ermöglichen, wie beispielsweise Kom‐
munikations- und Handlungsfähigkeit bzw. Autonomie sowie Urteilskraft. Alle diese
Kompetenzen und mit ihnen die Verantwortung selbst sind graduell bestimmbar;
man kann von mehr oder weniger Kommunikations- und Handlungsfähigkeit spre‐
chen und abhängig davon von mehr oder weniger Verantwortung.

251

https://doi.org/10.5771/9783845296548-229 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:44:38. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845296548-229


Mit der Übertragung von Verantwortung auf Gruppen ging folglich die Frage ein‐
her, wie es sich nun mit der* Einzelnen und ihrer* individuellen Verantwortung in‐
nerhalb des Kollektivs verhält; ist sie genauso ›groß‹ (quantitativ) und ist es immer
noch ›dieselbe‹ (qualitativ) Verantwortung wie außerhalb der Gruppe? Haben also
alle Mitglieder eines Kollektivs immer noch die ›volle‹ Verantwortung für den frag‐
lichen Gegenstand, oder lediglich noch eine Teilverantwortung? Was passiert nun,
wenn jemand zwar Mitglied einer Gruppe ist, aber zu den Umständen, für die besag‐
te Gruppe verantwortlich gemacht wird, persönlich gar nichts beigetragen hat? Oder
noch irritierender: Was ist mit solchen Kontexten, wo es scheint, als wäre gar nie‐
mand verantwortlich für das Geschehen zu machen? Seit dem 20. Jahrhundert bewe‐
gen sich die Menschen verstärkt gerade in solchen intransparenten Bezügen: Wie
verhält es sich beispielsweise mit der Klimaverantwortung, mit der Verantwortung
im globalen Finanzmarktsystem, wo Algorithmen am Werk sind, die noch nicht ein‐
mal mehr von den Algorithmiker*innen, die diese programmiert haben, verstanden
werden (zumindest behaupten diese das) oder mit der Verantwortung im Umgang
mit autonomen Fahrassistenzsystemen?

Häufig wird die Möglichkeit einer Verantwortungsübernahme von artifiziellen
Systemen und insbesondere Robotern mit dem Verweis auf die oben genannten
Kompetenzen als Bedingung für die Zuschreibung von Verantwortung bestritten, die
bei den fraglichen Maschinen nicht vorlägen: Roboter würden weder über Urteils‐
kraft, Handlungsfähigkeit, Autonomie noch über sonstige Fähigkeiten verfügen, die
für die Übernahme von Verantwortung eine Rolle spielten. Einige Denker*innen
entwickeln jedoch Strategien (wie z.B. Wallach und Allen den Ansatz der funktiona‐
len Äquivalenz),6 mit dem dieses Problem mangelnder Kompetenzen bei artifiziellen
Systemen umgangen werden kann. Aber auch Theorien wie diese gelangen letztlich
zu dem Schluss, dass aus der Tatsache, bestimmte Fähigkeiten wie Autonomie, Ur‐
teilskraft und andere mehr oder minder gut zu simulieren in der Lage zu sein, nicht
gleich folgt, Robotern in dem selben Ausmaß wie Menschen und gar in einem signi‐
fikanten Sinn Verantwortung zuzuschreiben. Bis auf weiteres ›trumpfen‹ Menschen
in Sachen Verantwortung artifizielle Systeme um Längen. Artifizielle Verantwor‐
tungszuschreibung ist bislang nur in begrenztem Maße möglich.

Für Fälle, in denen Verantwortung zwar zugeschrieben werden soll, aber die Sub‐
jektposition der fraglichen Verantwortlichkeit nicht besetzbar erscheint, haben einige
Verantwortungstheoretiker*innen in den vergangenen Jahren behelfsmäßige Begriff‐
lichkeiten zu entwickeln versucht, die ohne eine Bestimmung dieser Funktion aus‐
kommen. Das wird dann beispielsweise Systemverantwortung genannt und soll die
Verantwortung ›des Systems‹ bei gleichzeitiger Verantwortungslosigkeit seiner ein‐
zelnen Mitglieder bedeuten. Ich bin skeptisch, dass uns damit geholfen ist. Schließ‐

6 Wendell Wallach und Colin Allan: Moral Machines. Teaching Robots Right from Wrong, Oxford
2009.

252

https://doi.org/10.5771/9783845296548-229 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:44:38. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845296548-229


lich suchen wir de facto immer nach einer* Träger*in (Singular oder Plural), die in
der Lage ist, die eingeforderte Verantwortung zu schultern. Traditionell funktioniert
unser Verständnis von Verantwortung in dieser Weise. Aber wie sollten wir stattdes‐
sen in solchen Kontexten verfahren?

Ich möchte hier den Begriff des Verantwortungsnetzwerkes von Christian Neu‐
häuser übernehmen und spezifizieren.7 Die meinen Überlegungen zugrundeliegende
These lautet, dass wir all denjenigen Parteien in einer gegebenen Situation Verant‐
wortung zuschreiben, die an dem fraglichen Geschehen beteiligt sind, in dem Maße,
in dem sie die nötigen Kompetenzen zur Verantwortungszuschreibung mitbringen.
Um einmal bei dem Beispiel autonomer Fahrassistenzsysteme zu bleiben: In das
Verantwortungsnetzwerk ›Verantwortung im Straßenverkehr‹ sind autonome Autos
zunächst ebenso zu integrieren wie die* menschliche Fahrerin* (selbst dann, wenn
sie* nicht aktiv am Fahrprozess beteiligt ist), die Besitzer*innen, die Vertreiber*in‐
nen, die Programmierer*innen, die Designer*innen, die Öffentlichkeit, Jurist*innen,
Fahrlehrer*innen – also alle am Straßenverkehr Beteiligten.

Verantwortungsnetzwerke haben ungewöhnliche Ausmaße und bündeln in sich
unterschiedliche Verantwortungsobjekte. Von Verantwortungsnetzwerken kann man
dann sprechen, wenn man eigentlich gar nicht mehr weiß – und um solche Kontexte
geht es hier ja gerade –, ob hier in einem gehaltvollen Sinn Verantwortung definiert
werden kann, gerade weil beispielsweise die Bestimmung eines Subjekts schwierig
ist oder aber sich keine eindeutige Instanz ausmachen lässt oder aber die normativen
Kriterien nicht benannt werden können. In einem Verantwortungsnetzwerk erfüllen
die involvierten Parteien unterschiedliche Funktionen bzw. besetzen manchmal meh‐
rere Positionen zugleich, sind einmal die Subjekte, in einem anderen Fall die Instan‐
zen und wieder in einem anderen Fall das Objekt und vielleicht zugleich Adres‐
sat*innen einer Verantwortlichkeit.

Es wäre äußerst schwierig, ein oder mehrere konkrete Verantwortungssubjekte für
die Verantwortung im Straßenverkehr auszumachen, da diese viel zu umfassend ist,
als dass eine Person oder eine geringe Anzahl Einzelner dafür Rede und Antwort
stehen könnte. Als Verantwortungsnetzwerk ›Verantwortung im Straßenverkehr‹
werden hier jedoch mehrere Bereiche – beispielsweise moralische, juristische und
politische Verantwortlichkeiten (definiert über moralische, juristische und politische
Normen) – umfasst. Der Straßenverkehr stellt nur das übergeordnete Verantwor‐
tungsobjekt dar, für das nicht eine oder mehrere Personen gehaltvoll ›die‹ Verant‐
wortung tragen, das sich jedoch in unterschiedliche, weniger komplexe Gegenstände
ausdifferenziert, für die dann die unterschiedlichen Parteien jeweils eine spezifische
Verantwortung übernehmen. Verantwortung für den Straßenverkehr kann in einem
Fall die Sicherheit der am Straßenverkehr beteiligten Menschen bedeuten, in einem

7 Christian Neuhäuser: »Roboter und moralische Verantwortung«, in: Eric Hilgendorf (Hg.): Ro‐
botik im Kontext von Recht und Moral, Baden-Baden 2014, S. 269–286.

253

https://doi.org/10.5771/9783845296548-229 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:44:38. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845296548-229


anderen Verständnis die Verantwortung für das schnelle und effiziente Gelangen von
A nach B und in noch einem anderen Fall die Verantwortung dafür, dass die morali‐
schen Herausforderungen, die mit einer Beteiligung am Straßenverkehr einhergehen,
denjenigen, die sich am Straßenverkehr beteiligen, mit hinreichender Ausführlich‐
keit zuvor deutlich gemacht wurden. Über die beschriebenen (und zahlreiche weite‐
re) Teilverantwortungsgegenstände wird bereits nachvollziehbar, dass wir jeweils
ganz unterschiedliche Subjekte in unterschiedlichem Ausmaß dafür zur Verantwor‐
tungsübernahme ansprechen würden, dass es jeweils unterschiedliche Instanzen,
Adressat*innen und Normen sind, die zur Konkretisierung der jeweiligen Verant‐
wortlichkeit definiert zu werden verlangen.

Gegenwärtig wird ein autonomes Fahrassistenzsystem, das nur in einem sehr
schwachen Sinne – wenn überhaupt – als Verantwortungsakteur identifizierbar ist,
da es ihm an den fraglichen Kompetenzen mangelt, die Subjektposition einer Verant‐
wortlichkeit innerhalb des Verantwortungsnetzwerkes ›Verantwortung im Straßen‐
verkehr‹ nicht besetzen können. Denn es gibt immer potenziell qualifiziertere Ver‐
antwortungsträger*innen. Allerdings ist denkbar, es als Verantwortungsobjekt und
als Adressat in eine oder mehrere der Verantwortlichkeiten dieses Verantwortungs‐
netzwerkes einzubinden.

In dieser Weise kann Verantwortung auch in intransparenten Kontexten, in denen
es beispielsweise dank der involvierten Algorithmen und Roboter zunächst so ausse‐
hen mag, als wäre eine eindeutige Identifikation der verantwortlichen Subjekte
schwierig, immer noch definiert werden. Vielleicht müssen wir also gar nicht unser
tradiertes Verständnis von Verantwortung transformieren, sondern lediglich die In‐
terpretationsebene wechseln, nämlich dann, wenn der Bezugsrahmen – wie in dem
besprochenen Beispiel einer ›Verantwortung im Straßenverkehr‹ – zu weit erscheint,
auf die Ebene ›darunter‹ wechseln, die es uns erlaubt, unterschiedliche Verantwort‐
lichkeiten mit je eigenen Verantwortungssubjekten, -objekten, -instanzen, -adres‐
sat*innen sowie normativen Kriterien auszumachen.

Eric Hilgendorf

Für die Beantwortung von Fragen nach dem angemessenen – praktischen, ethischen
oder juristischen – Umgang mit Robotern erscheint es mir derzeit kaum sinnvoll,
sich auf eine exakte Definition des Gegenstands ›Roboter‹ festzulegen. Definitionen
sind Festsetzungen des Sprachgebrauchs, die unter Zweckmäßigkeitsgesichtspunk‐
ten vorgenommen werden. Das Alltagsverständnis von ›Roboter‹ – ein teilweise au‐
tonom agierendes Computersystem plus ein Aktuator plus eventuell weitere beweg‐
liche Teile sowie Sensoren – reicht bislang aus, um die heute relevanten Fragen
sinnvoll diskutieren zu können. Eine präzisere Definition würde erst dann erforder‐

254

https://doi.org/10.5771/9783845296548-229 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:44:38. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845296548-229


lich, wenn an das Vorliegen eines ›Roboters‹ bestimmte Folgen, zum Beispiel
Rechtsfolgen, geknüpft würden. Legt z.B. ein Gesetz fest, dass für das Handeln ei‐
nes Roboters gehaftet wird, so muss präzisiert werden, was den Roboter von anderen
Entitäten (wie Computerprogrammen, beweglichen Puppen, Automobilen oder Krä‐
nen) unterscheidet. Derartige Normen existieren jedoch bislang nicht.

Ähnliches gilt für die Frage nach der Handlungsfähigkeit von Maschinen. Als
Handlung eines Roboters wird man bis auf Weiteres jede Bewirkung einer Außen‐
weltveränderung genügen lassen können, ohne dabei besondere Anforderungen an
mentale Zustände des Handelnden zu formulieren. Ein komplexerer Handlungsbe‐
griff, wie ihn Herr Kollege Zoglauer vertritt, ist im Kontext der ›normativen Einhe‐
gung‹ der modernen Robotik bislang nicht erforderlich. Es wäre verfehlt, unreflek‐
tiert im Sinne eines Sprach-Essentialismus von einem feststehenden vorgegebenen
Handlungskonzept auszugehen und das Wort ›Handeln‹ zwingend mit so umstritte‐
nen Konzepten wie ›Bewusstsein‹, ›Fähigkeit zum Planen‹ oder ›Gewissen‹ zu ver‐
binden. Hinter derartigen essentialistischen Tendenzen verbirgt sich übrigens häufig
das menschliche Bedürfnis nach Einzigartigkeit: Nur wir können ›wahrhaft‹ han‐
deln, andere Wesen können Handeln allenfalls simulieren. (Bemerkenswert ist, dass
derartige Vorurteile in der westlichen, vom Christentum geprägten Kultur weitaus
häufiger vorzukommen scheinen als im asiatischen Raum).

Interessant ist die Frage nach den sozialen Folgen des Auftretens von menschen‐
ähnlichen Maschinen. Wenn Roboter zu unseren alltäglichen Begleitern werden sol‐
len, müssen sie nicht nur Menschen ähnlichsehen, sondern auch ähnlich wie Men‐
schen reagieren. Dies wird dazu führen, dass mehr und mehr Emotionen, die norma‐
lerweise Menschen entgegengebracht werden, auf menschenähnliche Maschinen
übertragen werden. Das Gleiche lässt sich ja bereits heute bei Haustieren feststellen
(während wir uns gegenüber anderen Tieren, wie die Massentierhaltung zu Zwecken
der Fleischproduktion zeigt, außerordentlich unempfindlich, man könnte auch sagen:
grausam verhalten).

Starke Emotionen gegenüber Robotern könnten dazu führen, dass das Bedürfnis
nach einem besonderen Schutz dieser Maschinen entsteht. Juristisch gesprochen,
würden viele die Beschädigung eines humanoiden Roboters nicht als Sachbeschädi‐
gung angesehen, sondern als Körperverletzung (die derzeit nur an natürlichen Men‐
schen begangen werden kann). Am Ende der Entwicklung könnte sogar eine Bewe‐
gung stehen, humanoiden Maschinen Rechte analog zu Menschenrechten zuzugeste‐
hen. Sieht man den Grund für die Vergabe eigener Rechte in Gesichtspunkten wie
Selbstbewusstsein oder Leidensfähigkeit, so scheint es fraglich, ob sich entsprechen‐
de Forderungen rational ausweisen ließen. Immerhin könnte man, analog zur Debat‐
te um Tierrechte, argumentieren, dass Grausamkeit gegenüber humanoiden Maschi‐
nen zu einer Verrohung der menschlichen Akteure führen könnte, die als solche
sanktionswürdig ist, auch wenn die ›Opfer‹ selber nicht schutzbedürftig erscheinen.

255

https://doi.org/10.5771/9783845296548-229 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:44:38. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845296548-229


Derartige Fragen dürften in der Zukunft in der Ethik und Rechtsphilosophie noch
größere Aufmerksamkeit auf sich ziehen.

Sehr viel aktueller sind die Fragen, die sich mit der Verantwortung bzw. (juris‐
tisch gesprochen) Haftung von Maschinen beschäftigen. Hier bestehen, anders als
Herr Kollege Zoglauer anzunehmen scheint, erhebliche Unsicherheiten bei der Zu‐
schreibung von Verantwortung bzw. Haftung. Man wird davon ausgehen dürfen,
dass mit dem Eindringen der Maschinen in die menschliche Lebens- und Arbeits‐
welt auch Schäden an Sachen und Menschen verbunden sind. Wer trägt für derartige
Schäden die Verantwortung? Je autonomer die Maschinen agieren, desto schwieriger
ist es, Menschen die Verantwortung für das maschinelle schadensträchtige Handeln
aufzuerlegen. Hersteller, Programmierer oder Eigentümer der Maschine haften nicht
ohne Weiteres, sondern nur dann, wenn bestimmte Voraussetzungen – Juristen spre‐
chen von ›Tatbestandsmerkmalen‹ – erfüllt sind. Zu diesen Voraussetzungen gehört
in der Regel, dass dem in Haftung Genommenen Vorsatz oder zumindest Fahrlässig‐
keit in Bezug auf den aufgetretenen Schaden vorgeworfen werden kann. Dies dürfte
in Zukunft in vielen Fällen problematisch werden. Das Institut der Gefährdungshaf‐
tung, welches von Vorsatz und Fahrlässigkeit absieht, greift derzeit für Computer‐
programme nicht. Damit drohen erhebliche Lücken beim Schadensausgleich.

Natürlich wäre es grundsätzlich denkbar, die Betroffenen auf ihren Schäden ›sit‐
zen zu lassen‹. Ein solcher Weg ist aber in einem Sozialstaat wie der Bundesrepublik
Deutschland problematisch. Empfehlenswerter scheint es deshalb, die Gefährdungs‐
haftung auf autonome lernfähige Systeme auszuweiten. Dies könnte einerseits durch
Interpretation des bestehenden Rechts, andererseits aber auch durch eine Entschei‐
dung des Gesetzgebers geschehen. Schon aus Gründen der Klarstellung scheint mir
der letztgenannte Weg vorzugswürdig zu sein. Die Ethik steht vor der Aufgabe, Ver‐
antwortung so präzise zu konstruieren, dass mit den Juristen eine Debatte auf Au‐
genhöhe geführt werden kann.

Die Einführung der Figur einer ›elektronischen Person‹ (e-person) ist zwar grund‐
sätzlich möglich, scheint aber derzeit nicht erforderlich. Dafür spricht immerhin die
Möglichkeit, die Figur der e-person zur Schließung von Haftungslücken zu verwen‐
den. Gegen eine Einführung ›elektronischer Personen‹ spricht aber, dass im Alltag
und auch in großen Teilen der Ethik mit dem Begriff ›Person‹ sehr weitgehende Vor‐
stellungen verbunden sind, etwa die Zuschreibung eines besonderen moralischen
Status oder gar der Besitz von ›unantastbaren‹ Rechten. Es erscheint deshalb vor‐
zugswürdig, die Haftungsproblematik durch eine Ausweitung von Gefährdungshaf‐
tung zu schließen.

Eine strafrechtliche Verantwortung von humanoiden Maschinen lässt sich aller‐
dings auch auf diese Weise nicht konstruieren, da nach heute ganz herrschendem
Sprachgebrauch in der Rechtswissenschaft eine Strafe nur dann möglich ist, wenn
das zu bestrafende Wesen schuldfähig ist. Maschinen erfüllen diese Voraussetzung

256

https://doi.org/10.5771/9783845296548-229 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:44:38. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845296548-229


nicht. Auch die Einführung des Konstrukts ›elektronische Person‹ würde daran
nichts ändern. Für eine Strafbarkeit humanoider Roboter könnte allenfalls ein ent‐
sprechendes Strafbedürfnis in der Bevölkerung ins Feld geführt werden. Derartige
Probleme stellen sich jedoch derzeit praktisch (noch?) nicht, auch wenn es theore‐
tisch reizvoll erscheint, das Konzept ›Strafe‹ anlässlich des Auftretens unserer neuen
Begleiter verfremdend zu hinterfragen und neu zu diskutieren.

Nicht alles, was technisch möglich ist, sollte umgesetzt werden. Dies ist letztlich
eine Trivialität. Sehr viel anspruchsvoller ist die Beantwortung der Frage, welche
Grenzen wir der Entwicklung der modernen Robotik im Einzelnen setzen sollten.
Dabei geht es um Fragen der Haftung auf Ersatz von maschinell bewirkten Schäden,
um die strafrechtliche Verantwortung von Herstellern, Programmierern und Nutzern,
um Datenschutz, Versicherungsrecht, urheberrechtliche Fragestellungen und vieles
andere mehr. Voraussetzung für eine sinnvolle Auseinandersetzung mit derartigen
Fragen ist zunächst eine Klärung der real drohenden Gefahren, aber auch der Chan‐
cen, die die neue Technologie für die weitere Humanisierung unserer Lebens- und
Arbeitswelt birgt. Zuständige Disziplin hierfür ist die Technikfolgenabschätzung.
Die Technikethik kann helfen, Problemstellungen zu analysieren und zu klären. Sie
verfügt über einen großen Schatz an Argumenten und Problemlösungsversuchen, die
auch auf neue Fragestellungen übertragen werden können. Das schärfste Mittel zur
normativen Einhegung neuer Technologien ist das Recht. Als Leitgedanke kann der
Grundsatz dienen, dass die Technik auf den Menschen ausgerichtet sein sollte, und
nicht umgekehrt. Darin liegt das Grundpostulat eines ›juristischen Humanismus‹, für
den ich hier plädieren möchte.

Susanne Beck

Die Analyse der Problematik im Bereich ›Roboter‹ sowie die Antworten auf die ver‐
schiedenen Fragen definitorischer, aber auch gestalterischer Art hängen m.E. nicht
zuletzt davon ab, ob man eine funktionale Perspektive einnimmt oder eher intrinsi‐
sche (›metaphysische‹) Antworten sucht. Aus meiner eher funktionalen – d.h. die
Lösung konkreter gesellschaftlicher Probleme fokussierenden – Perspektive gibt es
nicht die eine, richtige Definition von ›Roboter‹ und ›Handlung‹, oder es ist zumin‐
dest aus dieser Perspektive nicht zielführend, nach ihr zu suchen. Vielmehr sollte die
Definition abhängig sein von der konkreten Fragestellung, dem spezifischen Kon‐
text.

Die Suche nach Lösungen für Probleme wie die Verantwortungsdiffusion durch
die Robotik ist hiernach abhängig vom konkreten Lebenskontext sowie vom norma‐
tiven Rahmen, der Lösungen bereitstellen soll – die moralische Bewertung kann von
der rechtlichen deutlich divergieren. Die Definitionen sowohl des Gegenstands ›Ro‐

257

https://doi.org/10.5771/9783845296548-229 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:44:38. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845296548-229


boter‹ als auch der ›Handlung‹ sollten deshalb nicht nur zwischen Moral und Recht
(und sonstigen Lebensbereichen/Disziplinen) divergieren, sondern auch innerhalb
des Rechts von der konkreten Fragestellung abhängen. So ist es durchaus möglich,
im Kontext von Willenserklärungen Regeln zu schaffen für die Konstellationen, in
denen Menschen mit Programmen oder Programme mit Programmen Verträge
schließen, ohne dass es näherer definitorischer Festlegungen bedürfte. Auch bei
Kraftfahrzeugen und ähnlichen mit Menschen interagierenden Maschinen ist eine
Einteilung nach ›Autonomie‹-Graden (auch dieser Begriff wird hier rein funktional
verwendet) denkbar bzw. wird praktisch auch durchgeführt, und an unterschiedliche
Grade lassen sich dann unterschiedliche rechtliche Regelungen knüpfen.

Ähnliches gilt dann auch für den ›sozialen Charakter‹. Dieser ist wiederum nicht
als solcher negativ oder positiv einzuschätzen bzw. in jedem Lebensbereich zu för‐
dern oder zu vermeiden. Vielmehr sind sinnvolle Gestalt, angemessene Verhaltens‐
weise etc. wiederum abhängig vom jeweiligen Lebenskontext. Zugleich ist an dieser
Stelle festzuhalten, dass jedenfalls eine bewusste Täuschung der Menschen, die mit
der Maschine interagieren, über deren Fähigkeiten und Innenleben zweifellos als
problematisch anzusehen ist – wenn derartiges Vorgehen m.E. aber auch nicht zwin‐
gend rechtlich verboten sein sollte. Auch dass gewisse Interaktionen und Beziehun‐
gen schutzwürdig sein könnten, ist sicher zutreffend; eine enge persönliche Bezie‐
hung zu einem Roboter kann durchaus gerade als solche, also als diese Beziehung,
schutzwürdig sein. Auch hier halte ich jedoch eine neue rechtliche Kategorie zumin‐
dest für verfrüht; nur falls sich bestimmte Maschinen gesellschaftlich dauerhaft als
akzeptables Gegenüber etablieren, könnte man über Neukategorisierungen im Recht
(etwa eine spezifische Kategorie innerhalb der ›Sachbeschädigung‹ im Strafrecht)
diskutieren. Hier kann das Recht aber letztlich nur der Gesellschaft nachfolgen – es
wäre zu beobachten, wie diese mit Maschinen umgeht, ob es solche als ›Gegenüber‹
akzeptierte Akteure gibt, und dann gegebenenfalls eine Anpassung des bestehenden
Rechts an die soziale Praxis vorzunehmen.

Gerade mit Blick auf diese Debatten bzw. auch die von mir betonte Differenzie‐
rung zwischen funktionaler Betrachtungsweise und einer eher ontologischen Heran‐
gehensweise möchte ich die Frage nach der Verantwortung bzw. Haftung zumindest
zum Teil von der Frage nach dem Sinn einer ›elektronischen Person‹ trennen.

Die Einführung der ›elektronischen Person‹ könnte, analog einer juristischen Per‐
son, der Erleichterung innerhalb des juristischen Systems dienen. Auch hierfür spielt
es keine Rolle, ob diese Person handeln kann oder dem Menschen ähnlich ist, son‐
dern ob sich mit der Einführung die relevanten rechtlichen Fragen tatsächlich leich‐
ter und adäquater beantworten ließen als ohne diese Konstruktion. Dies ist hier nicht
im Einzelnen analysierbar, es ist jedoch davon auszugehen, dass sich bestimmte Fra‐
gen – etwa nach dem Adressaten im Anschluss an eine Schädigung – für bestimmte
Maschinen leichter beantworten lassen, und in diesen Fällen durchaus Menschen als

258

https://doi.org/10.5771/9783845296548-229 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:44:38. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845296548-229


Organe bzw. VertreterInnen einer in einem entsprechenden Register aufgenommenen
elektronischen Person agieren könnten. Ob dies den Aufwand einer Neukonstruktion
rechtfertigt, mag der Gesetzgeber entscheiden. Dabei wäre jedenfalls auch zu be‐
rücksichtigen, dass derartige Neukonstruktionen Wechselwirkungen mit unseren so‐
zialen Verständnissen haben, d.h. dass diese Konstruktion zur Verfestigung der Ak‐
teurseigenschaft von Maschinen bzw. Programmen beitragen könnten – auch die
Frage, ob und inwieweit dies gewollt ist, ist eine gesellschaftliche und kann an die‐
ser Stelle nicht beantwortet werden.

Unabhängig von diesen Überlegungen: Zentral bleibt m.E. die Frage nach der
Verantwortung bzw. Haftung. Ob man die Verschiebungen in diesen Konzeptionen
als Lücke oder Diffusion bezeichnet – man kann jedenfalls beim Einsatz autonomer
Systeme die bestehenden rechtlichen Konzepte nicht ohne Weiteres anwenden. Das
liegt nicht primär an dem Zusammenwirken mehrerer Akteure (menschliche Kollek‐
tive) bei Herstellung und Einsatz dieser Systeme, sondern am Deep Learning, der
Künstlichen Intelligenz, der Vernetzung der Maschinen untereinander und letztlich
vor allem der bewussten Übertragung von Entscheidungen auf Maschinen, sei es
teilweise, sei es ganz. Gerade diese Übertragung ist ja Sinn autonomer Systeme, und
damit wäre es zumindest problematisch, diese durch unhinterfragte und undifferen‐
zierte Anwendung der bisherigen Haftungs- und Verantwortungsregime praktisch im
Nachhinein wieder auszuhebeln. Vielmehr ist zu berücksichtigen, dass mit der Her‐
stellung und Verwendung derartiger Maschinen auch einhergeht, gerade die Entlas‐
tungsfunktion zu akzeptieren. Diese ist jedoch bei drohender individueller Verant‐
wortung fast ausgehebelt. Zudem sollte jedenfalls vermieden werden, den ›Letztent‐
scheider‹ bzw. Nutzer vorschnell zur Verantwortung zu ziehen. Zwar ist richtig, dass
er die Entscheidungen der Maschine häufig nur in seine eigene Entscheidung einbe‐
zieht oder zumindest kontrolliert bzw. im Falle der Fehlfunktion theoretisch eingrei‐
fen könnte. Häufig ist dies aber eben nur theoretisch möglich, während faktisch re‐
gelmäßig eine erhebliche Vorprägung durch die Maschine erfolgt bzw. ein Eingrei‐
fen überhaupt nicht schnell und informiert genug möglich ist. Wir würden vom Nut‐
zer also in vielen Fällen erheblich mehr verlangen, als er eigentlich zu leisten in der
Lage ist. Insbesondere wenn er nicht einmal selbst über den Einsatz der Maschinen
entscheidet, sondern z.B. sein Arbeitgeber, wäre das eine ungerechtfertigte Belas‐
tung. Die aktuellen Haftungs- und Verantwortungsregime sind deshalb schon jetzt an
die Veränderungen durch Deep Learning, Künstliche Intelligenz, Big Data und Ver‐
netzung anzupassen. Insofern geht es im Übrigen nicht darum, von einer möglichen
Selbstverantwortung der Maschinen auf eine Änderung der Verantwortungskonzep‐
tion zu schließen, im Gegenteil: Es ist zu beobachten, dass sich die Verantwortung
verändert bzw. verändern muss, und zwar die Verantwortung der beteiligten Men‐
schen. Diese muss an die neuen Gegebenheiten angepasst werden, bevor überhaupt
über die Rolle der Maschinen nachzudenken ist.

259

https://doi.org/10.5771/9783845296548-229 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:44:38. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845296548-229


Catrin Misselhorn

Den schärfsten Kontrast bezüglich der Frage nach den neuen metaphysischen, ethi‐
schen oder juristischen Problemen, die hochentwickelte Roboter möglicherweise mit
sich bringen (Frage I), sehe ich zwischen den Beiträgen von Susanne Beck und
Thomas Zoglauer. Beck spricht von einer »Verantwortungsdiffusion« (S. 232) und
schließt daraus, »die klassischen Zurechnungsstrukturen des Rechts sind hierauf
nicht mehr ohne Weiteres anwendbar.« (S. 233) Zoglauer hingegen hält fest: »Wenn
durch einen Robotereinsatz ein Schaden entsteht, ist immer noch der Mensch, sei es
als Hersteller, Konstrukteur, Programmierer oder Nutzer, verantwortlich. Eine ›Ver‐
antwortungslücke‹ gibt es nicht.« (S. 236) Diese beiden Statements scheinen auf den
ersten Blick nur schwer miteinander vereinbar zu sein.

Dieser scheinbare Widerspruch lässt sich aus meiner Sicht jedoch auflösen. Zu
den klassischen Bedingungen für die Zuschreibung moralischer Verantwortung zäh‐
len Willensfreiheit, Kausalität, Absichtlichkeit und Wissen. Ein Akteur ist demnach
nur dann für eine Handlung verantwortlich, wenn sie auf seinem freien Willen be‐
ruht, wenn sie ohne seine Beteiligung nicht zustande gekommen wäre, er sie absicht‐
lich durchgeführt hat (oder ihre Folgen zumindest in Kauf genommen hat) und ihm
ihre Folgen bekannt waren (er diese hätte vorhersehen können oder sich die entspre‐
chenden Kenntnisse mit vertretbarem Aufwand beschaffen können). Es ist unum‐
stritten, dass Roboter diese Bedingungen nicht alle erfüllen, und zwar insbesondere,
weil sie keinen freien Willen besitzen; aber auch die Bedingungen der Absichtlich‐
keit und des Wissens werfen Probleme bei der Zuschreibung an Roboter auf. Richtig
ist also, dass Robotern selbst keine moralische Verantwortung zukommen kann.

Eine andere Frage ist, ob gleichwohl eine Verantwortungslücke entsteht. Robert
Sparrow, auf den dieser Begriff (im Original: responsibility gap) zurückgeht, argu‐
mentiert dafür am Beispiel von autonomen Kriegsrobotern.8 Ich rekonstruiere den
Kern des Arguments (etwas über Sparrow hinausgehend) so: Eine Verantwortungs‐
lücke entsteht, wenn: (1) ein Kriegsroboter nicht absichtlich so programmiert wurde,
dass er das ius in bello (hier: die ethischen bzw. rechtlichen Normen der Kriegsfüh‐
rung) verletzt; (2) es nicht vorhersehbar war, dass der Einsatz des Kriegsroboters in
einer Verletzung des ius in bello resultieren würde; und (3) ab dem Start der Operati‐
on keine menschliche Kontrolle mehr über die Maschine bestand. Letzteres hängt
mit der von Bruno Gransche und Janina Loh hervorgehobenen Autonomie von Ro‐
botern zusammen.

Das Problem ist, dass das Vorliegen dieser drei Bedingungen dazu führt, dass die
moralische Verantwortung keinem Menschen zugeschrieben werden kann, wenn die
Maschine im Widerstreit mit dem ius in bello Menschen tötet. Denn kein Mensch

8 Robert Sparrow: »Robots and respect: Assessing the case against Autonomous Weapon Sys‐
tems«, in: Ethics and International Affairs 30 (2016), Heft 1, S. 93–116.

260

https://doi.org/10.5771/9783845296548-229 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:44:38. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845296548-229


hatte dies beabsichtigt, es war nicht vorhersehbar und niemand hatte kausal die
Möglichkeit, dieses Resultat zu verhindern. Eine Verantwortungslücke entsteht also
genau dann, wenn die Maschine selbst nicht verantwortlich ist, aber ihr Einsatz die
Bedingungen der Verantwortungszuschreibung an Menschen untergräbt.

Susanne Becks Begründung geht in diese Richtung, wenn sie die Unvorherseh‐
barkeit der Entscheidung der Maschinen sowie die mangelnde Rekonstruierbarkeit
der Kausalkette für die Fehlerzuschreibung anführt. Wie sie allerdings selbst hervor‐
hebt, stellen sich ähnliche Probleme bereits beim Phänomen des kollektiven Han‐
delns von Menschen. Für mich unklar bleibt, inwiefern die Tatsache, dass es sich um
ein »maschinelles ›Gegenüber‹« (Beck, S. 233) handelt, die für das kollektive Han‐
deln entwickelten Konzepte der Verantwortungszuschreibung unbrauchbar macht.
Die Zuschreibung von Verantwortung im Fall von Kollektiven, die Tiere und Men‐
schen umfassen, könnte hier Vorbild sein.

Hinsichtlich der Frage nach Definition und Nutzen einer Roboterethik (Frage II)
zeigen die Beiträge, dass es diesbezüglich immer noch erheblichen Klärungsbedarf
gibt. In Anlehnung an Loh kann man die Disziplin der Roboterethik allgemein als
mit den moralischen Fragen befasst sehen, die sich beim Bau von Robotern, im Um‐
gang mit ihnen und im Verhältnis von Mensch und Robotern ergeben. An der
Schnittstelle zwischen Roboterethik und Computerethik befindet sich die
Maschinenethik, die sich mit der Frage beschäftigt, ob man Maschinen mit der Fä‐
higkeit zum moralischen Entscheiden und Handeln ausstatten kann, wie dabei vor‐
zugehen ist und welche Moral man zugrunde legen sollte (Moral bezieht sich hier
auf Handlungsvorgaben, in dem von Hilgendorf erläuterten Sinn). Diese Verwen‐
dungsweise der Begriffe ›Maschinen-‹ und ›Roboterethik‹ ist im angelsächsischen
Raum gang und gäbe, wo die Debatte ihren Ursprung hat.

Nicht sinnvoll ist es, die Maschinenethik als eine Oberdisziplin der Roboterethik
zu begreifen, weil der Begriff ›Maschine‹ eine allgemeinere Kategorie darstellt als
›Roboter‹. Das beruht auf einer fehlgeleiteten Übertragung der aristotelischen Defi‐
nitionsmethode nach genus proximum et differentia specifica auf die angewandte
Ethik. Denn es gibt keine Disziplin der Ethik, die sich mit den moralischen Proble‐
men von Dampfmaschinen oder mechanischen Schreibmaschinen befasst. Wichtig
ist, wie ich in meinem Beitrag dargelegt habe, dass eine neue Technologie eine Rei‐
he spezifischer moralischer und gesellschaftlicher Fragen aufwirft, um eine eigene
Disziplin der angewandten Ethik zu etablieren.

Ein weiterer Punkt, den die Beiträge verdeutlichen ist, dass ein Dissens darüber
herrscht, ob Roboter moralische Akteure sein können oder nicht. Viel hängt hier an
der Art und Weise, wie man die Terminologie verwendet. Ich erachte es als theore‐
tisch und praktisch nützlich, einen graduellen Handlungsbegriff zu vertreten. Dem‐
nach ist Handeln keine Angelegenheit von alles oder nichts, sondern kommt in Ab‐
stufungen vor. So können Maschinen (und auch Tiere) handeln, sofern sie einen ge‐

261

https://doi.org/10.5771/9783845296548-229 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:44:38. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845296548-229


wissen Grad an Selbstursprünglichkeit besitzen: (1) sie interagieren mit der Umwelt;
(2) sie besitzen eine gewisse Unabhängigkeit von der Umwelt, die darin besteht,
dass der eigene Zustand ohne direkte Einwirkung der Umwelt verändert werden
kann; sowie (3) sie verfügen über Anpassungsfähigkeit, d.h. sie können die eigenen
Verhaltensregeln im Licht neuer Umweltbedingungen verändern.

Darüber hinaus spreche ich Maschinen die Fähigkeit zum intentionalen Handeln
in einem funktionalen Sinn zu, sofern sie über innere Zustände verfügen, die funk‐
tional äquivalent mit Gründen sind. Handelt es sich bei diesen Gründen um morali‐
sche Gründe, dann haben sie die Fähigkeit zum moralischen Handeln in einem funk‐
tionalen Sinn. Da diese Gründe allerdings nicht über intrinsische Intentionalität, son‐
dern nur über abgeleitete Intentionalität verfügen, bezeichne ich sie als ›quasi-inten‐
tional‹.9

Mit Zoglauer stimme ich gleichwohl dahingehend überein, dass Maschinen keine
vollumfänglichen moralischen Akteure sind, die Menschen gleichgestellt sind. Sie
können nicht im vollumfänglichen Sinn moralisch handeln, weil sie nicht über Wil‐
lensfreiheit, phänomenales Bewusstsein und die Fähigkeit zur Reflexion verfügen.
Der Mangel an diesen Eigenschaften, die wesentlich zum Begriff der moralischen
Person dazugehören, führen auch dazu, dass Maschinen selbst nicht Träger morali‐
scher Ansprüche gegen uns sind, was uns zu Frage III führt:

Maschinen verfügen derzeitig weder über die vollumfänglichen kognitiven Fähig‐
keiten wie Willensfreiheit und Reflexionsvermögen noch über phänomenales Be‐
wusstsein, weshalb sie – anders als Tiere – keinen Schmerz empfinden können. Aus
diesem Grund sind sie keine Personen und haben keine moralischen Ansprüche ge‐
genüber Menschen. Allerdings können Menschen zu unbelebten Objekten, auch Ma‐
schinen, eine emotionale Beziehung aufbauen. Hilgendorf geht deshalb davon aus,
im Fall der vorsätzlichen Beschädigung eines »robotischen Gefährten, zu dem man
eine enge emotionale Beziehung aufgebaut hat«, (S. 248) dürfte die Auffassung, es
»handele sich lediglich um eine Sachbeschädigung, […] wenig überzeugend wir‐
ken.« (ebd.) Das scheint mir nicht unmittelbar zu folgen, da wir ja auch jetzt schon
emotionale Bindungen zu unbelebten Objekten (am intensivsten wohl zu Puppen,
aber manche lieben auch ihr Auto) entwickeln und trotzdem nicht davon ausgehen,
es läge mehr als eine Sachbeschädigung vor. Die emotionale Bindung könnte aber
im Kontext entsprechender rechtlicher Regelungen vielleicht dazu führen, dass für
die durch die Beschädigung entstehenden emotionalen Beeinträchtigungen Scha‐
densersatz an den Besitzer des Roboters zu leisten ist.

Ein wichtigeres Argument ist meines Erachtens, dass wir Empathie mit Robotern
empfinden, die einen bestimmten Grad an Menschenähnlichkeit besitzen. Es gibt gu‐
te Gründe für die Annahme, dass unser Verhalten ihnen gegenüber moralischen Ein‐

9 Vgl. Catrin Misselhorn: Grundfragen der Maschinenethik, Stuttgart 2018.

262

https://doi.org/10.5771/9783845296548-229 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:44:38. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845296548-229


schränkungen unterliegt, auch wenn sie kein Bewusstsein oder echte Gefühle besit‐
zen. So ist es immer wieder ein Ansatz von Science-Fiction-Filmen, Empathie in uns
zu erzeugen, wenn menschenähnliche Roboter missbraucht und erniedrigt werden.
Diese Szenen rufen typischerweise das moralische Urteil hervor, dass das falsch ist.
Ich halte dieses Urteil grundsätzlich für zutreffend, weil sich in einem solchen Ver‐
halten eine unmoralische Einstellung manifestiert und es droht, unsere moralische
Empfindungsfähigkeit zu beeinträchtigen, die ein wichtiges Element unserer morali‐
schen Alltagspraxis ist.10 Allerdings schlägt sich nicht jede moralische Einschrän‐
kung unmittelbar im Recht nieder und das ist auch gut so. Deshalb halte ich es für
moralisch zweifelhaft, ein solches Verhalten stets rechtlich zu sanktionieren, auch
wenn es unmoralisch ist. Schließlich landet auch nicht jeder, der lügt oder seinen
Partner betrügt, gleich im Gefängnis, obwohl es sich um moralische Verfehlungen
handelt.

Ein aus meiner Sicht bedeutsamer Punkt, der bislang nicht in der Debatte auf‐
taucht, ist, dass bestimmte Einsatzmöglichkeiten von Robotern möglicherweise die
Persönlichkeitsrechte von Menschen verletzen, etwa wenn sie von Robotern – z.B.
am Telefon – getäuscht werden, die vorgeben echte Personen zu sein. Ähnliches gilt
für Fragen der Privatsphäre und informationellen Selbstbestimmung, die häufig mit
der Nutzung von Robotern einhergehen. Die Debatte um die Persönlichkeitsrechte
sollte deshalb am bestmöglichen Schutz dieser Rechte für den Menschen ausgerich‐
tet sein. Die Diskussion um Roboterrechte halte ich für praktisch nicht zielführend,
wenn es um die Ausgestaltung eines aktuellen rechtlichen Rahmens geht.

Die von Zoglauer geäußerte Annahme: »Wenn Roboter aber keine natürlichen
Personen sind, dann können sie auch nicht als rechtliche Personen betrachtet wer‐
den«, (S. 245-246) scheint mir rechtlich unzutreffend zu sein. Unternehmen bei‐
spielsweise sind keine natürlichen Personen, können aber rechtliche (juristische)
Personen sein, z.B. eine GmbH. Zwar umfassen sie natürliche Personen als Mitar‐
beiterInnen oder GesellschafterInnen. Gleichwohl sind sie mehr als die Summe der
beteiligten natürlichen Personen, weil Unternehmen manchmal auf eine Art und
Weise handeln können, die nicht auf die Überzeugungen, Wünsche oder Intentionen
ihrer individuellen Mitglieder zurückführbar ist, ja diesen sogar widerspricht. Den
Bogen zur Ausgangsfrage (I) zurückschlagend könnte man deshalb eine Analogie
zwischen dem Handeln kollektiver Akteure (wie Unternehmen) und dem Handeln
von Robotern sehen, die den Ansatz fruchtbar erscheinen lässt, Robotern ebenfalls
einen rechtlichen Personenstatus zuzuschreiben, wenngleich sie keine natürlichen
Personen sind. Eine solche Konstruktion darf aber keinesfalls dazu dienen, um Un‐
ternehmen oder andere Akteure mit dem Verweis auf die Roboterperson in unzuläs‐

10 Vgl. Catrin Misselhorn: »Is Empathy with Robots Morally Relevant?«, erscheint in: Catrin
Misselhorn und Maike Klein (Hg.): Emotional Machines. Perspectives from Affective Compu‐
ting and Emotional Human-Machine-Interaction, Wiesbaden 2019.

263

https://doi.org/10.5771/9783845296548-229 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:44:38. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845296548-229


siger Art und Weise aus der Verantwortung zu entlassen und so aus einer möglichen
›Verantwortungslücke‹ eine ›Haftungslücke‹ entstehen zu lassen.

Bruno Gransche

Bei der Diskussion um Mensch-Technik-Relationen werden häufig zwei Ebenen fol‐
genreich vermengt: zum einen die Ebene des tatsächlichen Standes der Technik und
zum anderen die Ebene der menschlichen Bezugnahme auf erstere, also die Ebene
der Vorstellungen, Projektionen, Wahrnehmungen, Interpretationen etc. Auf erster
Ebene gilt es zu analysieren, was den jeweiligen Assemblagen, die etwa mit dem
Wort Roboter bezeichnet werden, tatsächlich an Strukturen, Vernetzungen, Zustän‐
den, Prozessieren, Input- und Output-Arten usw. zukommt. Fasst man die Definition
des Roboters eher weit – wie etwa jegliches Ensemble von Sensoren, Prozessoren
und Aktuatoren –, so fallen erheblich mehr Entitäten unter den Begriff als in engeren
Definitionen, etwa wenn der Aspekt der Automobilität oder die Unabhängigkeit von
kabelgebundener Energie- oder Informationsversorgung hinzudefiniert würde.

Unabhängig von der Definitionsweite jedoch muss auf einer zweiten Ebene unter‐
schieden werden, was einem Roboter in Relation zu Menschen von Letzteren zuge‐
schrieben wird. Sowohl die Vorstellungen von Menschen über Roboter als auch As‐
pekte, die sich aus der Relation zu Menschen ergeben, können nicht ohne Weiteres
entgegen der definitionsrelativen Analyse auf erster Ebene unterstellt werden. Dass
eine Kuscheldecke (ich wähle ein Low-Tech-Artefakt um des Kontrastes willen)
einem Kind Trost und Geborgenheit spenden kann, bedeutet eben nicht, dass die Ku‐
scheldecke tatsächlich des Tröstens oder der Fürsorge fähig wäre; dass Menschen
sich von Gottheiten auserwählt und geliebt fühlen, bedeutet eben nicht, dass diese
Gottheiten tatsächlich des Vorzuges und der Liebe fähig wären; dass Menschen viel‐
fältigster Technik Intentionen, Volitionen oder Emotionen zuschreiben, bedeutet
eben nicht, dass Technik tatsächlich Bewusstseinszustände, Handlungs-, Verantwor‐
tungs- und Rechtsfähigkeit besitzt. Insofern sind Vorstellungen und Zuschreibungen,
die die Robotik inspiriert, relevant für Aussagen über Menschen. So lernt der
Mensch über sich im Kontrast zu Nichtmenschen (hier: Robotern), allerdings ohne,
dass eine Übertragbarkeit von Mensch auf Maschine daraus folgte: maschinelles
Lernen z.B. stellt nicht menschliches Lernen dar (Hilgendorf, S. 235); beides sind
gänzlich verschiedene Prozesse (was sich u.a. am Abrufen und Vergessen des Ge‐
lernten zeigt), die sich metaphorisch eine Vorstellung teilen. Anthropomorphe Robo‐
ter, oder solche, die etwa Emotionen oder Intentionen simulieren, lösen andere Zu‐
schreibungen aus und bieten andere Relationen an, als etwa ein Montageroboter. Auf
zweiter Ebene sind die Vorstellungen nahe, »humanoide Maschinen […] müssten ei‐
gene Rechte erhalten« (Hilgendorf, S. 248) oder die, Roboter seien »moral agents«

264

https://doi.org/10.5771/9783845296548-229 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:44:38. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845296548-229


(Loh, S. 238). Auf erster Ebene können dies eben auch »falsche Vorstellungen« und
Irrtümer (Zoglauer, S. 245, 246) sein. Auf solchen Vorstellungen beruhen häufig
sachstandsferne Ansprüche, wie die Forderung, »Maschinen müssten auch ethische
Entscheidungen treffen können« (Misselhorn, S. 241). Dass Menschen aber in der
Lage sind, so verschiedenste Relationen mit Robotern einzugehen, ist mit Blick auf
den Menschen lehrreich, sollte eine korrekte Analyse der Technikseite aber nicht
verwirren: Eine Kind-Kuscheldecke- oder Mensch-Smartphone-Relation kann kor‐
rekterweise als eine des Trostes oder der Sicherheit charakterisiert werden, ohne
dass Decke und device dadurch die Fähigkeit bekämen, (im achtsamkeitsethischen
Sinne) fürsorglich zu trösten oder Sicherheit zu vermitteln. Von der Tatsache, ob und
ab wann Entitäten, die jeweils mit dem Begriff ›Roboter‹ adressiert werden, Reflexi‐
onsvermögen, Bewusstseinszustände, moralische Autonomie etc. tatsächlich tech‐
nikseitig und nicht nur vermittels der Mensch-Relation-Seite zuzuschreiben wäre,
hängt ab, ob neuartige metaphysische Befunde und Probleme zu verhandeln sein
werden. Einen solchen Stand der Technik hat die Robotik nicht erreicht, von künstli‐
chen postbiotischen Bewusstseinen sind wir meines Erachtens auf lange Sicht noch
weit entfernt. Entsprechende Zuschreibungen durch anthropomorphe Gestalt und
Verhaltenssimulation gekonnt anzuregen, gelingt – wie die lebhafte Debatte zeigt –
bereits heute ausgezeichnet und die entsprechende Simulations- bzw. Inszenierungs‐
fähigkeit auf Systemseite wird heute wie in naher Zukunft immer wieder verblüffen.
Von Befunden der zweiten Ebene auf solche der ersten Ebene zu schließen, von Vor‐
stellungen ›robotischer Weltherrschaft‹ (Hilgendorf, S. 235), eines »KI-Supergau«
(Zoglauer, S. 246) oder Intentionalitätsunterstellungen etwa ein Verbot für Roboter
oder eine Pflicht zu Absichtsbekundungen on demand zu schließen, wäre kaum we‐
niger absurd, als eine Kuscheldecke wegen Fremdkuschelns zu rügen oder die Ku‐
scheldeckenbeziehung als solche infrage zu stellen, weil die Decke nie den ersten
Schritt macht (ultra posse).

Zur Frage der Handlungsfähigkeit: Ob Roboter handlungsfähig sind, hängt von
beiden Definitionsbereichen ›Roboter‹ sowie ›Handlung‹ ab. Je nach Definitions‐
weite kann – bei entsprechendem Konsens – jegliches Prozessieren, Agieren oder
Verhalten auch als ›Handeln‹ bezeichnet werden. Ein solcher Gebrauch würde aber
wichtige Unterschiede nivellieren, derer es bedarf, um Mensch-Technik-Relationen
mit adäquater Begriffsschärfe zu differenzieren. Meiner Ansicht nach wäre zwischen
herbeigeführten und nicht herbeigeführten Ereignissen zu differenzieren, wobei letz‐
tere als ›Vorgänge‹ und unter ersteren nicht beabsichtigte als ›Verhalten‹ und beab‐
sichtigte als ›Handeln‹ zu verstehen wären. Als absichtliche Herbeiführung eines Er‐
eignisses setzt Handeln Intentionalität, Zwecksetzungsautonomie und Reflexionsfä‐
higkeit über Tauglichkeit (der Mittel) und mögliche Erreichbarkeit (der Zwecke) in
Abhängigkeit zur eigenen Kompetenz und den situativen Realisierungsbedingungen
voraus. Zumindest Intentionalität, Autonomie und Reflexion im philosophischen

265

https://doi.org/10.5771/9783845296548-229 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:44:38. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845296548-229


Sinne kommt Robotern nicht zu, weshalb ihnen zwar technisches Prozessieren und
›Agieren‹ im Sinne eines automatisierten Vorganges zu unterstellen wäre, aber si‐
cher keine Handlungsfähigkeit in diesem Sinne (Zoglauer, S. 236). Inwieweit dieses
automatisierte Prozessieren als nichtbeabsichtigtes Herbeiführen (Verhalten) zu ver‐
stehen wäre oder eher als systemische Kopplung und spezifische Konstellation einer
Weiterleitung von Ursache-Wirkungsketten, hängt wiederum vom Konzept des ›Her‐
beiführens‹ ab. Ich denke eher Letzteres und Thomas Zoglauer scheint diesen Kopp‐
lungsgedanken zu stützen, wenn er auf die Voraussetzung von natürlichen Personen
hinter elektronischen wie juristischen Personen verweist. Meines Erachtens könnte
dennoch die elektronische Person ein pragmatischer rechtlicher Fortschritt zur Lö‐
sung von Haftungsfragen darstellen, eine Rückführung auf natürliche Personen (ggf.
pauschal oder in anonymer Vergemeinschaftung) ist rechtlich sicher möglich. Ein
Roboter wäre deshalb nicht rechtsfähig, sondern zunächst regulativ eine vermitteln‐
de Instanz zwischen anonymen Rechtsparteien. Auch stellt sich die Herausforderung
der »Verantwortungsdiffusion« (Beck, S. 232) verschärft durch den Befund der Me‐
dialität der Technik (»Verlust der Spuren«),11 die zwar in der Tat keine »Verantwor‐
tungslücke« (Zoglauer, S. 236) wohl aber ein Vollzugsdefizit durch Zurechnungs‐
schwierigkeiten bedeutet. Da jedenfalls die Intention für Verantwortungszuschrei‐
bung und da Zurechenbarkeit des Herbeiführens (oder Unterlassens) für Strafbarkeit
maßgeblich sind, hängen Verantwortungs- und Rechtsfähigkeit an der Diagnose (ers‐
ter Ebene) der Handlungsfähigkeit, die ihrerseits aus dem tatsächlichen Vorhanden‐
sein von Intentionalität und Moralfähigkeit/moralischer Autonomie resultiert. Die
Frage, »ob Roboter moralisch handeln können« (Loh, S. 235), wäre meines Erach‐
tens aus doppelter Hinsicht zu verneinen und abgeleitete Regeln für solches Handeln
entsprechend hypothetisch: Roboter handeln nicht und erst recht nicht moralisch.
Sehr wohl aber beeinflussen Roboter mögliche Mensch-Technik-Relationen anders
als Werkzeuge oder Computer, was neue, auch moralische Probleme erzeugen kann,
die sich aber dem Menschen, nicht dem Roboter stellen.

Entsprechend muss und kann es keine Roboterethik geben, die moralisches Han‐
deln von Robotern verhandelt, vielmehr ist sie im Sinne von Hubigs »provisorischer
Moral«12 als Ethik der Entwicklung und Gestaltung robotischer Systeme, inklusive
deren Implementierungskontexte sowie Options- und Vermächtniswerte notwendig
(Zoglauer, S. 240). Mögliche Fragen dieser Bereichsethik wären etwa: Gibt es Arten
von Sensoren und Algorithmen (die beispielsweise by design Minderheiten diskrimi‐
nieren) oder von Aktuatoren (z.B. tödliche Waffen), die als moralisch fragwürdig
von der Entwicklung ausgeschlossen werden sollten? Oder: Gefährdet die lückenlo‐

11 Christoph Hubig: Die Kunst des Möglichen. Grundlinien einer dialektischen Philosophie der
Technik, Band 1: Technikphilosophie als Reflexion der Medialität, Bielefeld 2006, Kapitel 5:
Medialität der Technik: Strukturierte Möglichkeitsräume als System.

12 Christoph Hubig: Die Kunst des Möglichen. Grundlinien einer dialektischen Philosophie der
Technik, Band 2: Ethik der Technik als provisorische Moral, Bielefeld 2007.

266

https://doi.org/10.5771/9783845296548-229 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:44:38. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845296548-229


se Alltagsdurchdringung mit assistiven Robotern unter Umständen die Bedingungen
menschlichen Kompetenzerwerbes?

267

https://doi.org/10.5771/9783845296548-229 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:44:38. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845296548-229


https://doi.org/10.5771/9783845296548-229 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:44:38. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845296548-229

