
Einleitung

»Als Idee betrachtet, ist dieDemokratie nicht eine

Alternative zu anderen Prinzipien gemeinsamen

Lebens. Sie ist vielmehr die Idee der Gemeinschaft

selbst.«

(John Dewey, The Public and Its Problems,

New York 1927, S 148, entnommen aus TdG,

S. 46)

 

»Demokratie bedeutet, eine gemeinsame Welt

zu schaffen. Demokratie heißt, Gemeinsamkeit

zu produzieren und nicht nur eine repräsentative

Regierung zu organisieren.«

(Pierre Rosanvallon, Quelle: DLF)

Siglen

• [DL] Rosanvallon, Pierre [2010], Demokratische Legitimität. Unparteilichkeit – Re-

flexivität –Nähe, Hamburg.

• [DpD] Marchart, Oliver [2010a], Die politische Differenz. Zum Denken des Politi-

schen bei Nancy, Lefort, Badiou, Laclau und Agamben, Berlin.

• [DuO]Ders. [2013a], Das unmögliche Objekt. Eine postfundamentalistischeTheorie

der Gesellschaft, Berlin.

• [EBBD] Agamben, Giorgio [2012], Einleitende Bemerkung zum Begriff der Demo-

kratie, in: Ders.u.a., Demokratie? Eine Debatte, Berlin, S. 09 – 12.

• [HH] Ders. [2010], Herrschaft und Herrlichkeit. Zur theologischen Genealogie von

Ökonomie und Regierung (Homo Sacer II.2), Berlin.

• [TdG] Gertenbach, Lars et al. [2010], Theorien der Gemeinschaft zur Einführung,

Hamburg.

• [TOK] Patzelt,Werner J. [2013], Transzendenz, politische Ordnung und beider Kon-

struktion, in: Ders. (Hg.), Die Machbarkeit politischer Ordnung. Transzendenz und

Konstitution, Bielefeld, S. 9 – 42.

https://doi.org/10.14361/9783839472026-003 - am 12.02.2026, 22:26:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


14 Tobias Braun: Der politische Konsens

Die Idee der Demokratie nimmt im politischen Denken unserer Zeit eine konstitutive,

autoritative sowie omnipräsente Position ein: Weder sind politische Ordnungen außer-

halb eines demokratischen Horizontes denkbar noch scheint deren Rechtfertigung und

Begründung abseits ihrer Referenz und Reverenz möglich. Neben dieser Allgegenwart1

und Substanzialität des demokratischen Imaginären markiert die Unsicherheit seiner

Bestimmung, die Ambiguität seiner Grundlagen und der Unmut seines Befragens und

Infragestellens ein zweites Moment unseres politischen Selbstverständnisses.2 Die De-

mokratiebezeichnet somit einerseitsden letztenverfügbarenGrundkollektiverOrdnung

und die einzige Möglichkeit legitimer politischer Organisation, andererseits kann sich

die Demokratie ihrer Substanz und Autorität kaum mehr versichern. Die Theorie der

Demokratie istmaßgeblich von der Intension geleitet, sich just diesesDefizits anzuneh-

men.

Im Fokus dieser Untersuchung steht das dialektische Verhältnis des Einen und Vielen

in der genuinen Axiologie demokratietheoretischer Konzepte, das mittels eines elabo-

rierten Begriffs des politischenKonsenses analysiert werden soll. Es geht umdie Taxierung

jenesGrades anÜbereinstimmung, an Einigkeit undEinverständnis, die politischeOrd-

nungen tragen, zentriert auf Theorien der Demokratie und deren Selbstausweise. Dies

Unternehmenwill keine Ideengeschichte desKonsenses im politischenDenken anbieten,

sondern benutzt diesen Begriff als ein aufschließendes Instrument in die Theorien der

Demokratie. Auch wenn die Annahmen des Einen in Folge derGrundlosigkeit derModerne

verloren gegangen und als Gründe nicht mehr einholbar sind, bleiben sie in denTheorien

präsent, so die leitendeThese.Mithilfe des politischen Konsenses soll die Axiologie der De-

mokratietheorien sondiert und über den Umgangmit dem Fehlen des Einen Rückschlüs-

se auf die innertheoretische Funktion konsensualer Annahmen gezogenwerden: Auf was

ruhen Demokratien und ihre spezifischen politischen Ordnungen, Verfahren und Insti-

tutionen,wo sinddie Fundamente derEinigkeit,was dieBedingungenderEinigung?Geht

einKonsens der Demokratie als ihrGrund zuvor,meint er eine bestehende politische Kul-

tur oder ist er das Ergebnis politischer Verfahren? Steht das Eine über dem Vielen, ist es

dessen Basis oder das Ergebnis eines oder seinesDissenses?

1 So verweist Howard (2010, S. 2) auf die Selbstsicherheit gegenwärtiger Demokratien, die sich

weder ihrer Rarität noch der Komplikationen ihrer Erhaltung bewusst seien. Die Einheit des

demokratischen Denkens selbst müsse in den Fokus des Fragens rücken: »It is important to recog-

nize that the threat to democracy comes fromwithin; the same principles of equality and liberty, unity and

diversity, universality and particularity that explain democracy‹ s dynamism can become the source of its

self-destruction.« (ebd., S. 7)

2 Ob dieses Ausbleiben nun aus dem Abschluss der Suche resultiert, weil nun der höchste Punkt

politisch-sozialem Fortschritts erreicht ist und der Mensch ihm adäquate Institutionen wie den Ka-

pitalismus und die liberale Demokratie geschaffen hat (Vgl. Fukuyama 1992), oder ob es ein An-

zeichen einer Krise der Moderne und einer bestimmten Ideologie ist (Vgl. Bauman 2000a), können

wir nicht entscheiden, obgleich uns die zweitere Option plausibler erscheint. Zuwidersprechen ist

allerdings Fukuyamas Postulat einer beruhigten Demokratie: Es ist die Grundannahme dieser Ar-

beit, dass im demokratischen Denken konstitutive Spannungen eingelassen sind, um deren (un-

möglichen) Ausgleich immer gerungen werden wird. (Vgl. Howard 2010) Das politische Denken

der Demokratie ist somit weniger ein abgeschlossener Prozess als eine imperfekte Austarierung

widerstreitender Momente zwischen dem Einen und Vielen, dem Gemeinsamen und Differenten,

dem Ganzen und der Teile.

https://doi.org/10.14361/9783839472026-003 - am 12.02.2026, 22:26:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Einleitung 15

Der galanteste Einstieg in die Thematik bietet sich in dem klassischen Diktum Bö-

ckenfördes, also in jener Erkenntnis, wonach Verfassungen immer auf Garantien beru-

hen, die sie selbst nicht einholen können.3 Zwar mag konkreten Verfassungen diese Un-

gewissheit ihrer Grundlagen vernachlässigbar erscheinen, in Fragen ihrer theoretischen

Validität und normativen Rechtfertigung wird dieser Mangel jedoch akut. Das Postu-

lat Böckenfördes soll hier auf Demokratietheorien übertragen und versucht werden,mit

Hilfe der Axiologie Klarheit über die Organisation ihrer Begründung zu erhalten. Unter

Axiologie soll dabei das Zusammenspiel von Grundannahmen, -sätzen und -prinzipi-

en verstanden werden, auf die sich die Konzepte ex- und implizit stützen. Im Falle der

Theorie der Demokratie manifestiert sich dies in der chiastischen Beziehung des Einen

undVielen als einer Polarität, deren Achsen sich gleichwohl verflechten und in der komple-

xen Ordnung ihrer Begründung ebenso unterstützen wie bedrohen.Weder kann sich die

Demokratietheorie eines dieser Momente entledigen noch sie final ausgleichen. Folg-

lich lässt sich ihr dialektisches Verhältnis auch als Antinomie (Hidalgo 2014) lesen, wel-

che die Demokratietheorie notwendig begleitet. Die Hypothese ist, dass in der derzei-

tigen späten Moderne innerhalb der Begründungsarchitektur der Demokratietheorien

der Pol desVielen hervor- und jener des Einen simultan zurücktritt. So können Annahmen

des Einen nicht mehr als Grund dienen, bleiben aber, und das markiert der Doppelsinn

des Fehlens, innerhalb der Theorien präsent. Das Diktum Böckenfördes wird demnach

erweitert: Es geht nicht nur um unverfügbare Prämissen, sondern um eine spezifische

Disposition der Axiologie der modernen und postmodernen Demokratietheorie in der

Situation derUngewissheitsgewissheit (Marchart).Der Zweck dieser Arbeit bestehtmithin

darin, die Axiologie der Demokratie und die Folgen der Grundlosigkeit auf die Theorien

und ihre Selbstausweise zu exponieren: Auch wenn hieraus kein valideres, reineres oder

praktikableresModell derDemokratie folgen kann, soll zumindest das Verständnis ihrer

komplexen axiologischen Organisation vertieft werden.

Den Spuren des Konsenses wollen wir in modernen und postmodernen demokratie-

theoretischen Konzeptionen folgen: Spuren, weil die Annahmen4 des Einen ebenso expli-

zit wie implizit, ebenso direkt wie vermittelt und ebenso zentral wie peripher in den

Theorien vorliegen können.Wir vermuten Anzeichen des Konsenses sowohl in Postulaten

von Identität, Integrität und Authentizität als auch in Formen von Zusammengehörig-

keit, Übereinstimmung und Eintracht, dem Gemeinsamen und dem Geteilten. Behaup-

tungen des Allgemeinen5 und Notwendigen, des Normalen, Neutralen und Gewissen

3 »Der freiheitliche, säkularisierte Staat lebt von Voraussetzungen, die er selbst nicht garantieren kann. Das

ist das große Wagnis, das er, um der Freiheit willen, eingegangen ist. Als freiheitlicher Staat kann er einer-

seits nur bestehen,wenn sich die Freiheit, die er seinen Bürgern gewährt, von innen her, aus der moralischen

Substanz des einzelnen und der Homogenität der Gesellschaft, reguliert. Anderseits kann er diese inneren

Regulierungskräfte nicht von sich aus, das heißt mit den Mitteln des Rechtszwanges und autoritativen Ge-

bots zugarantieren suchen,ohne seine Freiheitlichkeit aufzugebenund–auf säkularisierter Ebene– in jenen

Totalitätsanspruch zurückzufallen, aus dem er in den konfessionellen Bürgerkriegen herausgeführt hat.«

(Böckenförde 1976, S. 60)

4 Gemeint ist sowohl dieHypothese, die Affirmation unddie Adaption (im Sinne der Annahme einer

Form).

5 Mit Rosanvallon (DL, S. 13f.) können drei Typen der Verallgemeinerung getrennt werden: Allge-

meinheit kann sich als Transzendenz begründen, also einer Überhöhung über das Partikulare, als

https://doi.org/10.14361/9783839472026-003 - am 12.02.2026, 22:26:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


16 Tobias Braun: Der politische Konsens

sind ebenso zu beachten wie Konventionen oder Kontexte einer Kultur. Die Ordnung der

Konflikte kann ebenso konsensuale Aspekte bergen wie die Funktion und Performanz

politischer Strukturen. Letztlich ist jeder Form des Ko, der Gemeinschaft, des Gemein-

samen und Mitgeteilten, und des Sens, der Bedeutung, Orientierung und Ausrichtung,

nachzugehen. Weil die Annahmen des Einen an diversen Stellen, in verschiedenen Modi

undQualitäten auftreten und ebenso inhaltliche Behauptungen derTheorienwie subtile

VorannahmenoderkonzeptionelleRahmen,ebenso intimePotentialewie externeArran-

gements und periphere Kontexte meinen können, schließt sich eine vorlaufende, über-

geordnete Definition aus: Der Ausrichtung und -gestaltung des Konsenses muss in den

Konzeptionen derDemokratie nachgegangenwerden.Neben der Frage,welcheQualität

und welchen Ursprung der politische Konsens hat, ist es von Relevanz, welcher Status ihm

innerhalb der Demokratietheorien zukommt, welche Position er ein- und welche Funk-

tion er übernimmt. Um die multiplen Figuren, Gesten und Momente der Annahmen des

Einen und die dialektische Beziehung zum Vielen zu sichten, greifen wir auf den Begriff

des politischen Konsenses zurück, dessen Bestimmung die grundlegende Aufgabe dieser

Arbeit sein wird.

*

Ihren Ausgang nimmt diese Studie von der Annahme der genuinen Situation derModer-

ne als dem absoluten Auf-sich-Verwiesen-Sein der Gegenwart und dem Verlust aller tran-

szendenten Garantien des Einen.6 Die Grenzmarken der Sicherheit (Lefort) sind abhanden-

gekommen,keineNatur, keinGott oderKosmos könnennoch als festerGrund politischer

Ordnung dienen. Aus demMangel letztinstanzlicher Gewissheit folgt zugleich weder die

Negation aller Versuche ihrer Einholung noch der Schwund ihrer Relevanz. Mit Mar-

chart formuliert bleibt der Grund im Abwesen anwesend, im doppelten Sinne des Fehlens.

Auchwenn sich dieses SignumderModerne umfassend ausnimmt, ist dieGrundlosigkeit

als eine genuineHerausforderung demokratietheoretischer Selbstbegründung und -be-

stimmung zu begreifen: Wie gehen Demokratietheorien mit dem Fehlen des Einen um,

wie versuchen sie sich selbst zu begründen und was ist der geteilte Grund kollektiver Ent-

scheidungen?7 Dabei sind neben demAusweis desDemosund seiner politischenQualität

Pluralisierung der Aufnahme im Sinne einer Einholung der Komplexität, und als Berücksichtigung

der Vielfalt, mithin der Einlassung und Anerkennung des Besonderen.

6 Eine Bestimmung und Einordnung dieses Selbstverständnisses und -verhältnisses der Moderne

stellt Kirchner (2012, S. 21 – 45) bereit. Gewiss ist dies nur ein Signum der Moderne unter vielen.

Stellvertretend sei auf die Übersicht in die Theorie der Modernisierung von Degele und Dies (2005)

und die Einführung in die politischen Theorien der Moderne von Schaal und Heidenreich (2016) ver-

wiesen.

7 Das Eine und das Viele sind philosophische Begriffe, deren ideengeschichtlichen Horizont wir hier

weitestgehend außer Acht lassen und stattdessen in den Kontext politischer Theorie stellen. Ei-

nerseits halten wir an den zugewiesenen Bedeutungen fest, wonach das Eine auf die Einheit und

Ganzheit abstellt und das Viele die Pluralität und Differenz akzentuiert, andererseits begreifen

wir beide als Prinzipien der Konstituierung politischer und sozialer Formen. Auch wenn sich dies

zunächst wie eine versimplifizierende Dichotomie ausnehmen sollte, geht es dabei nicht um ei-

ne Zuweisung von konkreten Positionen oder Funktionen, sondern um die Erkundung des Spiels

beider Prinzipien und ihren Implikationen im politischen Denken. Dies zugleich offene und kom-

https://doi.org/10.14361/9783839472026-003 - am 12.02.2026, 22:26:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Einleitung 17

auchdie ImplikationendesKratein zu beachten,das einerseits alsPunktierung undOrt der

Macht die Einrichtung einer Position über dem Vielenmarkiert und andererseits die Pro-

duktion von Einigkeit anzeigt, also den Prozess und die Konditionen der Konversion des

Vielen zum Einen im Sinne der Einigung.

Auch wennwir nach Ambivalenzen und Ambiguitäten fahnden und dabei Spannun-

genundLeerstellen fokussieren,geht esunsdabeinichtumkonzeptionelleDefizite, son-

dern umdie konstitutive Reibung, die denUmgangmit dem Fehlen des Einen irreduzibel

begleitet. Eben weil wir davon ausgehen, dass das Alternieren zwischen den Polen nicht

durch eine wie auch immer geartete Perfektion eines demokratischen Modells stillge-

stellt werden kann, ist es nicht unsere Intension, konsensuale Varianten derDemokratie

gegen dissensuale Versionen zu verteidigen.8 Im Spiel des Einen und des Vielen gibt es

keinen Sieg und keine Sieger: Weder ist die Spannung tilgbar noch die Gleichwertigkeit

und -ursprünglichkeit der Momente aufhebbar. Ohne die konstitutive Relevanz des Ei-

nen zumarginalisieren, vermutenwir in dermodernenDemokratietheorie einenAkzent

des Vielen, der die Suche nach dem verlorenen Einen, dessen Abwesen und Fehlen, lohnens-

wert erscheinen lässt. Der Zweck dieser Arbeit erfordert ein Vorgehen, aus dem gerade

deswegen kein an sich wünschenswerter Vitalisierungsschub des demokratischen Pro-

jekts resultieren kann, weil der hier gebotene Zugang dezidiert einen Rückzug (im Sinne

Nancys) verlangt. So stehen wir vor der Aufgabe eines eigenen demokratischen Einsatzes

– im Sinne des Auftrags einer Enthaltung. Wir schreiben über Demokratietheorie und

müssen über ihr bleiben.9

Dennoch erlaubt ein Ansatz, der die Unentschiedenheit des Spiels des Einen und Vie-

len als eine konstitutive Disposition der Demokratie begreift, ein genuines Verständnis

der Komplikationen ihrer Verwirklichung. Obgleich die Krise der Demokratie so alt ist

wie sie selbst (Merkel) und das Zeitalter der Postdemokratie10 (Crouch) eher eineMoment-

plexe Konzept erlaubt eine Verortung der Phänomene, ohne selbst der Hybris seiner Hypostase

zu verfallen. Zur Übersicht zum Einen kann auf den Artikel von Hadot, Flasch und Heintel (1972)

im HistorischenWörterbuch der Philosophie, zum Vielen auf denjenigen von Meier-Oeser und Gloyna

(2001) verwiesen werden.

8 Siehe für einen systematischen Vergleich der Demokratiemodelle auf kommunaler Ebene neben

der Arbeit Bogumils und Holtkamps (2016) auch die Studie Wittrecks (2012). Entgegen der Ver-

mutung Fukuyamas ist die wissenschaftliche Konfrontation mit demokratischen Denken und An-

sprüchen keineswegs abgeschlossen: Neben ordnenden und überblickenden Darstellungen (Vgl.

Lembcke/Ritzi/Schaal 2012, Meyer 2009, Mörschel/Krell 2012, Müller 2013) gibt es auch aktuelle

Studien zu bestimmten Typen von Demokratie (Vgl. Chappell 2012, Münch/Hornig/Kranenpohl

2014, Oberreuter 2012, Ottmann/Barišić 2015) ebensowie zu Fragen der Partizipation und direkten

Formen von Demokratie (Vgl. Altman 2011, Christmann 2012, Hummel 2015, Kolbe 2013). Andere

Schwerpunkte der Diskussion sind neben Themen der Post-Demokratie (Vgl. Blühdorn 2013, Ka-

jewski 2014, Möller 2015) und einer eventuellen Krise der aktuellen Demokratie (Vgl. Büsing/Eis/

Klöpper 2013, Merkel 2015) auch Bestimmungen der demokratischen Legitimität in Hinsicht der

Repräsentation (Vgl. Azzellini/Sitrin 2014, Michelsen/Walter 2013), der Position von Parteien (Vgl.

Towfigh 2015) und der Religion (Vgl. Cavuldak 2015).

9 Zur Klärung: Nach den Ambivalenzen, Ambiguitäten und Lücken können wir nur fahnden, wenn

wir sie selbst nicht durch archimedische Punkte des (uns) Gewissen, Eindeutigen und Klaren über-

und damit verdecken.

10 Eine differenzierende Einordnung der postdemokratischen Diagnose stellt Jörke (2011) bereit.

https://doi.org/10.14361/9783839472026-003 - am 12.02.2026, 22:26:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


18 Tobias Braun: Der politische Konsens

aufnahme abbildet, scheint die demokratische Dynamik bis auf singuläre Ausnahmen11

und der diffusen Affirmation ihrer Idee erschöpft. Konnte sich die Demokratie im Ereig-

nis 68 noch zum Initial einer ganzen Lebensform (Negt) erheben, ging ihr im Nachgang

diese Gestaltungskraft und umfassende, integrale Relevanz verloren.12 Einerseits ist der

emanzipative Impuls der Demokratie im Sinne einesWagnisses und ihre ambitionierte

Einforderung kollektiverAutonomienebst den Prinzipien von Freiheit,Gleichheit,Gerech-

tigkeit und Solidarität einemArrangementmit den realenVerhältnissen gewichen, demes

eher um dasManagen konkreter Probleme und dem Ablauf administrativer Routinen als

um den Ethos einer Lebensform bestellt ist: Demokratische Innovation meint nunmehr

pragmatische Reform, die Demokratie firmiert nicht als Moment der Erneuerung, son-

dern der Bewahrung des Bestehenden.13 Andererseits zeigt sich in der Bestimmung der

Demokratie eine spezifische Leere, die sich im Spiel des Einen und Vielen verorten lässt:

ImVerschwinden der kommunalenBezüge einer kollektiven souveränen Aneignung poli-

tischer Selbstbestimmung und -verantwortlichkeit tritt die Aktualität und Relevanz ei-

nes Arrangements der Vielen hervor, in dem die Differenz und Differenzen akzentuiert

undmit der Vermeidung vonHeteronomie undDiskriminierung zugleich die Potentiale

politischer Autonomie, der gegenseitigen Verbindung, Verbindlichkeit und Verantwor-

tung kollektiver Bezüge aufgegeben werden.14 Demokratie verliert in Folge des unbe-

dingten Postulats diskriminierungsfreier Neutralität ihr Potential kollektiver Bestimmung

(imdoppeltenSinnder Sub-undObjektivität):WennDemokratie demZweckdient,Ent-

scheidungen über eine bestimmte politische Ordnung Autorität und Legitimität zu ver-

leihen, mithin Urheber und Adressaten (Habermas) politischer Setzungen zu versöhnen,

dann scheint dieses Prinzip politischer Transformation an Sinn zu verlieren. Indem wir

den politischenKonsens als aufschließende Figur in die Axiologien einführen, umdiemul-

tiplen Manifestationen der Annahmen des Einen in den Ansätzen zu sondieren, und zu-

gleich sensibel bleiben für die beständige Reibungmit demVielen, könnenwir einen spe-

zifischen Zugang in dieTheorie der Demokratie und den komplexen Status ihres Imagi-

nären entfalten.15

11 Von Occupy und den Indignados bis hin zu Nuit Debout.

12 Dies soll demokratietheoretischen Neuentwürfen, seien es postkoloniale, posthegemoniale oder,

postoperaiistische (Vgl. Chatterjee 2011, Beasley-Murray 2010 und Hardt/Negri 2013), mitnichten

ihre Berechtigung absprechen.

13 In denWortenArendtswird dasHandelndurchdasHerstellen ersetzt. Immer öfter scheint die Stabi-

lität der Zustände, die Übersichtlichkeit der politischen Landschaft und die Ruhe derMärkte durch

Wahlen bedroht. Demokratische Praxis birgt somit eine Gefahr für das Versprechen von Wohl-

stand, Ordnung und Verlässlichkeit. Einerseits vermischt sich das Verständnis der Demokratiemit

wirtschaftlicher Prosperität, rechtsstaatlichen Verhältnissen und einer Hypostase negativer Frei-

heit, andererseits tritt der souveräne Impuls, die Kontingenz und Formbarkeit politischer und so-

zialer Verhältnisse zurück.

14 Einer zweiten Ausprägung der Leere werden wir uns nur kursorisch zuwenden: Die Demokratie

dient hier nur als Folie der Autorisierung politischer, ethischer oder sozialer Motive und Initiati-

ven, ohne selbst Eigenwert zu besitzen. Wenn der Netzneutralität oder der Kulturförderung eine

demokratische Qualität attestiert wird, beschränkt sich diese Auszeichnung auf einen positiven,

gleichsam peripher-indirekten Zusammenhang.

15 Ob nun eine Demokratie die Konflikte konzentrieren, der politischen Auseinandersetzung Raum

und Dynamik verleihen muss oder eher Antagonalität entschärfen, die Spaltung der Gesellschaft

https://doi.org/10.14361/9783839472026-003 - am 12.02.2026, 22:26:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Einleitung 19

*

Demokratietheorien sind per se irreduzibel immanenten Spannungen ausgesetzt, um

deren Ausgleich, Relativierung oder Kaschierung sich die jeweiligen Konzeptionen

bemühen.16 In dieser Auslotung demokratietheoretischen Denkens sind die Friktio-

nen zwischen Konsens und Dissens, Kontingenz und Konstitution sowie zwischen dem

Gesetz(ten) und der Setzung, also zwischen Einbindung und Selbstbestimmung, in-

struktiv, wobei sich die Korrelationen nicht auf Dichotomien beschränken, sondern alle

Komponenten in einem Zusammenhang stehen. So reibt sich die Demokratietheorie

daran, keine vorlaufende Übereinstimmung im Sinne einer Homogenität, Kongruenz

oder Konformität annehmen zu können, und zugleich auf eine gegebene, konstitutive

Zustimmung, sei es eines Wirs, eines Prozederes oder einer Kultur, abzustellen. Einer

Offenheit, Kontingenz und Pluralität steht die Geschlossenheit konkreter Kollektive und

Kontexte sowie die Unverfügbarkeit integraler Fundamente gegenüber. Ebenso bindet

die Demokratie die Verfassung der Ordnung und deren Legitimität an die Zustimmung

der Betroffenenwie sie bestimmte Institutionen,Themen undWerten just diesemZugriff

entzieht. Drittens alterniert das demokratische Denken zwischen einer affirmativ-

inklusiven und einer defensiv-exklusiven Bezugnahme auf den Konflikt, sei es als der

eine Grund und die eine Arena des Streits oder der Geltung dessen Lösung. Letztlich

kann auf die Spannung zwischen Selbstbindung und Gebundenheit, also zwischen der

emanzipativen Autonomie als permanente Gründung des Wir einerseits und der Ein-

gelassenheit in eine Ordnung, dem heteronomen Zwang des Gegebenen, andererseits

verwiesenwerden: Einmalmeint dieGründung eine im InnenbleibendeSelbstschöpfung,

das andere Mal verschiebt sich der gemeinsame Grund in ein – zumindest dem Innen –

unverfügbaresAußen.17 Demokratietheorien sind umdie Bildung einer Brücke zwischen

vermeiden und die Radikalität durch Kompromisse und Einvernahmen eindämmen soll, ist situa-

tiven Kontexten unterworfen. Im Laufe diese Arbeit ergab sich eine Verschiebung:War es zunächst

angezeigt, der obwaltenden Politikverdrossenheit und Nichtwahl mit einer Akzentuierung politi-

scher Auseinandersetzung zu begegnen, erscheint die Potenzierung gesellschaftlicher Spaltkräf-

te, ideologischer Lager und sozialer Spannung in Zeiten obwaltendem Populismus, dem Ausein-

anderfallen der Gesellschaften und der Krise der Medien geradezu fatal.

16 Auf die Komplikationen einer eindeutigen Bestimmung der Demokratie wies bereits Hättich hin.

Modelle der Demokratie könnten ebenso an Prinzipien orientiert sein wie sie einen Schwerpunkt

in Institutionen, Verfahren oder einer bestimmten politischen Form aufweisen können: »Manche

sagen,woallgemeine und freiWahlen sind,da seiDemokratie.Anderemachen dasVorhandensein eines Par-

laments zum entscheidenden Kriterium. Oder es wird aus der Tatsache von mehreren Parteien auf Demo-

kratie geschlossen.« (Hättich 1991, S. 10) In der Folge der Offenheit plädiert Hättich für eine Gleich-

zeitigkeit der Elemente in variablen Mischverhältnissen.

17 Eine Erweiterung unseres, schon am Ausweis des Konsenses orientierten Spannungsfeldes bietet

sich in der Ausarbeitung demokratischer Antinomien durch Hidalgo (2014) an. Dieser bestimmt

sechs Antinomien, die er als Grundspannungen der Demokratie und ihres Denkens beschreibt

und ideengeschichtlich verortet. Neben der Spannung zwischen Freiheit und Gleichheit schwanken

Demokratien demnach auch zwischenVolkssouveränität und Repräsentation, Quantität undQualität,

Homogenität und Pluralität sowie zwischen, Individuum und Kollektiv und schließlich zwischen Uni-

versalität und Partikularität. In den Antinomien lässt wiederum das Spiel des Einen und des Vielen

abzeichnen, ohne mit einer Spannung oder einer Komponente in eins zu fallen.

https://doi.org/10.14361/9783839472026-003 - am 12.02.2026, 22:26:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


20 Tobias Braun: Der politische Konsens

diesen Bewegungen bemüht, dem subjektiven Potential kollektiver Autonomie und der

Geltungsbeanspruchung einer objektiven Aussetzung18.

Das demokratische Denken nimmt sich als eine polyphone, teils disharmonische

Komposition aus, als ein imperfektes Arrangement ihrer zugleich zu- und widerstre-

bendenmultiplenMomente. So setzt der Konflikt notwendig Aspekte desGemeinsamen

voraus: Konsens und Dissens stehen gleichzeitig in einem positiven wie in einem negati-

ven Bezug und alternieren simultan zwischen Kontingenz und Konstitution. Gehen wir

kurz der Anzeige des konsensualen Potentials im Konflikt nach: Die Opponenten des

Konflikts teilen einmütig dieAusrichtung ihrerGegnerschaft,demSchlagen (fligere) geht

in diesem Sinne ein gemeinsamer Bezug (kon) voraus, wie Gegnerschaft geteilten Sinns

(sens) bedarf.19 Im Konflikt sind mithin zwei Bewegungen angelegt, eine antagonisti-

sche, konfrontative Op-Position und eine verbindende, einvernehmliche Kom-Position.

Der Antagonismus scheint dabei das innere Integrationsmoment des Konflikts zu bil-

den, gleichsam zeigt sich der gemeinsame Bezug als Markierung einer äußeren Grenze

an: Die notwendige, nach Innen gehende Distinktion muss sich allem Verbindenden

verweigern und drängt den antezedenten Konnex in das Äußere oder das Äußerste des

Streits.20 Ebenso können zwei Verhältnisse des demokratischen Denkens und der Kon-

tingenz unterschieden werden, ohne dass es hier eine richtige Version gäbe: Einerseits

liegt der Demokratie ihrem Prinzip nach ein Bewusstsein der Kontingenz zugrunde,

ist ihr doch das Potential der Entscheidung und Gestaltung eigen, dem wiederum die

Veränderbarkeit jedes Gegebenen, die Möglichkeit der Alternative, vorausliegt. De-

mokratie beschreibt mithin nicht nur, wer nun die Quelle des politischen Potentials

ist, sondern auch und diesem voran, dass es dieses diesseitige Potential, losgelöst von

jeder Transzendenz, jeder Erhabenheit und Exklusivität, überhaupt gibt. Anderseits

ist demokratischem Denken die Bewegung der Ordnung eigen, der Umsetzung der

(Selbst-)Bestimmung, die sich an der Kontingenz reibt und deren Grundlosigkeit und

Infragestellung sie nur schwer aushalten kann. Einer prinzipiellen Politisierung steht

eine Entpolitisierung, einer Aneignung ein Rückzug gegenüber: Demokratisches Denken

18 Hiermit beschreiben wir die Verschiebung in ein Außen, von einem subjektiven Vermögen hin zur

objektiven Bestimmung durch ein Äußeres. Das Außen bleibt Schöpfung des Innen, und gleichzei-

tig tritt es dem Innern als objektive Instanz gegenüber und negiert seine Setzung. Bemühen wir

ein Beispiel: Auch wenn die Geltung von Gesetzen legislativen Prozessen entstammen und sie als

Willensbildungen in Bezug zu souveränen Selbstbestimmungspraxen stehen, bleibt dem Gesetz

doch notwendig auch eine Entzugsbewegung, ein Zug ins Objektive, eingeschrieben. Gesetze sind

weder kontingent noch stehen sie zur Disposition, ihre Geltung ist fix, legitim und indiskutabel.

Die Gesetze übersteigen im Moment ihrer Fixierung den Willen, der sie stiftete, und binden die-

sen aus einemAußen selbst, obgleich der Konnex zwischen den beiden Bewegungen nie abbricht.

Das Außen entzieht sich dem Zugriff in einer Objektivierungsbewegung, und verweist doch auf

das Innen. Mit der Aussetzungmarkieren wir diese doppelte Bewegung,

19 Auch wenn also Dubiel (1997) durchaus recht zu geben ist mit dem Hinweis auf die notwendige

Berücksichtigung des Konflikthaften in politischen Kontexten – selbstredend kann hier auch auf

Mouffe verwiesen werden –, so bedingt ein Streit doch immer einen geteilten Grund.

20 ObAußen hier nun eine extreme Position des/im Innern, also an dessen Rand, bezeichnet, oder als

Gegenbegriff zum Innen, als genuin zu unterscheidender, anderer Bereich verstanden wird, kann

offenbleiben. Just an der Anzeige des Konsensualen imKonflikt bekundet sich die Ambivalenz und

Ambiguität der Grenzbestimmung.

https://doi.org/10.14361/9783839472026-003 - am 12.02.2026, 22:26:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Einleitung 21

steht in diesemWiderstreit, ohne sich aus ihm lösen zu können. Beiden Einschreibun-

gen der Kontingenz in das Denken der Demokratie ist jeweils eine zu unterscheidende

Akzentuierung des Konsenses eigen: Einmal konstituiert sich das Eine in der Setzung,

dem gemeinsamen Willen eines Wir, als Potential eines Subjekts; zum anderen bildet

sich das Eine im Ausgesetzt-sein im Sinne einer Objektrelation, eine Behandlung, die

aber ebenso Übereinstimmung, Akzeptanz und Zustimmung für sich beansprucht. Das

Spiel zwischen der Gründung und den Imperativen des Grundes zeigt die Spannungen

im Denken der Demokratie, der Kontingenz und des Konsenses ebenso wie ihrer gegen-

seitigen Einschreibungen an. Hier reicht es, die Implikationen bis zu diesem Punkt

verfolgt zu haben, um das komplexe Gefüge von affirmativer Adaption und entsagender

Distanzierung wechselseitiger begrifflicher Bezüge und Ebenen absehen zu können.21

Demokratietheorien stehen vor der Aufgabe, diese Spannungen austarieren zumüssen.

Wennwir imFolgendendiesemSpiel der Reibungen,des Ent- undBezugs der Bewe-

gungen mit einem Fokus auf dem Konsens folgen, meint dies weder, in diesem eine de-

mokratische Essenz auszumachen noch denAnteil der anderenBewegungen zu leugnen

oder zu marginalisieren. Wir wählen diese Perspektive, weil die Axiologien der Demo-

kratietheorien unserer zeitgenössischen Moderne, welcher Präfix ihr auch voransteht,

durch einen Akzent des Vielen geprägt sind, und das Eine, die Übereinstimmung und das

Kommune gleichsam abseits stehen, aber eine subkutane Relevanz behalten. In der ein-

zigen Gewissheit der Ungewissheit und dem Fehlen oder dem In-Frage-Stehen des Einen

erhält der politische Konsens eine spezifische Aktualität im Denken der Demokratie: Ei-

nigkeit kann nun nicht mehr als sicherer Grund dienen, sie ist abwesend, fragil und er-

scheint eher als Unterbrechung der natürlichenOrdnung derUneinigkeit.22 Eben weil das

Eine nicht mehr gewiss ist, weder in seinem Ursprung, seiner Position, seiner Funkti-

on noch in seiner normativen Validität, und ebenso wenig seine Produktion überhaupt

möglich scheint, stehenmoderne Demokratietheorien vor dem Problem, einerseits kon-

zeptionell nicht auf seine Annahmen verzichten zu können, diese aber weder einholen

noch rechtfertigen oder begründen zu vermögen.23 Theorien der Demokratie sind sich

21 Eine realpolitischeManagement-Technokratie, die sich auf eine reine Funktion der Problemlösung

Seitens als solcher ausgewiesenen sachverständigen Experten reduziert, disqualifiziert dieses Po-

tential qua einer externen Expertise und eines Sachzwanges. Mit der Persistenz des Status quo

geht eine Alternativlosigkeit und politische Depotentialisierung einher, ein erneuter Entzug auf

übergeordnete Sphären. Auch wenn wir den strittigen Punkt der Komplexität hier nicht verhan-

deln wollen, so könnte es schon hinreichen, die Technokratien, unbenommen ihrer eventuellen

Funktionalität, nicht mehr mit demokratischem Denken in eins zu setzen, sondern auf der Diver-

genz zu bestehen.

22 Mit Einheit meinen wir den Aspekt der Entität, der Ganzheit, mit Einheitlichkeit eine Identität, ei-

ne Zusammengehörigkeit und Homogenität. Vielleicht ist der Unterschied nur der des Blickpunk-

tes vom Ganzen und vom Einzelnen.

23 In dieser Betonung des Fehlens des Einen, des Objektiven und Ganzen steht unser Zugang postmo-

dernen Positionen nahe. Das Viele könnte so auch als Pluralität (Welsch 1993) oder als eine Ambiva-

lenz derUneindeutigkeit (Baumann 1995a) gefasstwerden. BeideArbeiten bieten sich als Einführun-

gen in den Kontext der Postmoderne an, wobei Baumans (1995a, insbs. S. 13 – 32) Ausführung im

Gegensatz zu Welschs umfassender Darstellung einen Schwerpunkt in politischen Bezügen auf-

weist.

https://doi.org/10.14361/9783839472026-003 - am 12.02.2026, 22:26:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


22 Tobias Braun: Der politische Konsens

einerseits der Faktizität eines pluralen, vielstimmigen wie widerstreitenden Vielen be-

wusst, andererseits bildet die Transformation, die Konversion des Vielen zum Einen, die

Bildung eines gemeinsamen Willens und einer geteilten Verbindlichkeit, eine Ambiti-

on demokratischer Politik. Das Streben hin zu einem Einverständnis, die Erzeugung von

Zustimmung, markiert mithin ein Telos demokratischen Denkens und verlangt diesem

ab, die divergenten Spannungen auszugleichen und die heterogenenWillen zu einen. So

sehr sich zeitgenössische Demokratietheorie auch in den Bannkreis des Pluralen ziehen

lässt, so bleibt ihr doch immer die Zumutung einer Bewegung hin zum Einen, und sei

dieses nur ein Punkt am Horizont, inhärent. Neben der Konversion bleibt das Eine auch

in den Grundlagen der Ordnungen und den Begründungen derTheorien präsent.

Um ein Verständnis der axiologischen Disposition des demokratischem Denkens zu

entfalten,muss die Distinktion zwischen demokratietheoretischen Projekten und einer

zurückhaltendenSichtung ihrerGrundlagen gewahrt bleiben: BeideZugängeunterschei-

den sich nicht nur in ihrem methodischen Zuschnitt, sondern auch in ihrer Reichwei-

te, ihrem Beweisziel und ihrer Aussagekraft und verweigern sich direkten Übertragun-

gen.24 Neben dieser Distanz zum interventionistischen Impetus traditioneller Demokra-

tietheorie nehmen wir ebenso wenig in Anspruch, Aussagen über die Kohäsion25 und

Integration konkreter Gesellschaften zu treffen, obgleich diese indirekt als Annahmen

und Argumente der Demokratietheorien Eingang finden. Das soziologische Thema so-

zialen Zusammenhangs26 wie -halts muss von dessen Funktion in der Begründung politi-

scherTheorien27 geschiedenwerden.28 Da unsere Studie vornehmlich demZweck dient,

24 Die Kritik der Praxisferne reiner Begriffsarbeit, der esoterischen Spezialisierung in den Worten Hät-

tichs, vermischt somit Arbeitsfelder: Selbstredend haben Studien konzeptioneller Spannungen

einen bestimmten wie limitierten Fokus, ebenso wie andere Zugänge auch, z.B. statistische Er-

hebungen. Dessen Begrenzung allerdings als Makel zu verstehen, offenbart eine fehlende Ein-

sicht in die notwendige Distinktion und Differenzierung wissenschaftlicher Disziplinen und Me-

thoden. Gleichwohl Politikwissenschaftler für sich einen praktischen Schwerpunkt reklamieren

können, steht es ihnen nicht frei, theoriefokussierten Arbeiten ihren eigenen Zugang als genera-

lisierte Erwartungshaltung wissenschaftlicher Praxis und Ethos entgegenzuhalten.Weiterführen-

der scheint es indes zu sein, die Vermischung disziplinärer Zugänge und Kriterien zu vermeiden.

25 Hättich spricht vom Konsens als einer kohäsiven Kraft, die Gesellschaften integriere: »Da es sich bei

der Gesellschaft um Leben, Dynamik und Entwicklung handelt, scheint es fruchtbringender, den Konsens

nicht so sehr als einen fixen Bestand von Ideen,Werten,Überzeugungen zu behandeln, sondern eher als eine

in der Gesellschaft wirkende Kraft. Sicherlich kann diese Kraft jeweils genauer bestimmt werden als Nor-

men, Werte, vor allem aber auch als kollektiver Wille zu einer gesellschaftlichen Einheit.« (Hättich 1969,

S. 65) Der gemeinsame und bewussteWille einesWirs ist eine durchaus anspruchsvolle Annahme

der Konstitution. Demokratietheoretiker wie Rawls setzten mit ihren Ansätzen der kooperativen

Kollektive eher prozedurale Schwerpunkte.

26 Siehe nebenden Studien vonMarchart (DuO) undReitz (2016) dieÜberblicksdarstellungder Theo-

rien der Sozialität vonAlbert, Greshoff und Schützeichel (2010) sowie die Arbeit Geißlers (2014) zur

Sozialstruktur Deutschlands.

27 Auseinandersetzungen dieser Art setzen andere Schwerpunkte:Wie sich Begriffe und Konzepte in

bestimmten Zeiten realisieren, setzt andere wissenschaftliche Herangehensweisen und Schwer-

punktsetzungen voraus. Ein Beispiel einer gelungenen Verbindung begrifflicher Auseinanderset-

zung und historischer Verortung bietet Rosanvallons (2013) Studie zur Idee der Gleichheit.

28 Vgl. Partridge 1971. Weiterführend sei auch auf Laclau (1976, S. 57 – 60) verwiesen, wobei wir die

aktuellen Diskussionen der Wissenschaftstheorie außenvorlassen.

https://doi.org/10.14361/9783839472026-003 - am 12.02.2026, 22:26:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Einleitung 23

die Axiologie der Theorien zu entdecken, stellt sie die konzeptionellen Selbstausweise in

den Fokus, ohne diese Analyse durch äußere Kriterien zu belasten.29 Den offengelegten

Spannungen gegenüber können weder Offerten der Auflösung noch der institutionellen

Aufhebung gemacht werden, würde ansonsten das Objekt verstellt oder -deckt.30

*

Der Ansatz, Demokratie weniger in Hinsicht ihrer Anwendung als auf die Axiologie ihrer

Begründunghinzubefragen, ist imFeldderPolitikwissenschaft bislangeher eineRander-

scheinung.31 Im Sinne der politischen Philosophie geht es um die Reflexion derGrundla-

gen ihrer politischen Ordnung und zugleich darum, die dialektische Polarität als axiologi-

sche Disposition auszuweisen, also die Prävalenz des Vielen und die subkutane Relevanz

des Einen zu exponieren. Dies zielt dezidiert nicht auf ein funktionales oder stringentes

Modell politischer Organisation, sondern auf die Begründungslogik der Theorie der De-

mokratie und die Folgen der Grundlosigkeit der Moderne. Zudem fällt die Demokratie in

unserer Sicht nicht mit einem Modell der Politik in eins, ihr eignen auch Bezüge zum

Politischen, die in der hier vorgeschlagenen Perspektive hervortreten. Just ein Blick auf

das Fehlen des Einenmacht den Unterschied deutlich: Hat die Ungewissheit in der Politik

keinen rechten Ort und bleibt ihr fremd, lässt sich die Grundlosigkeit als ein Wesenszug

der Instituierung demokratischer Gesellschaften verstehen, der es erlaubt, die Komplexi-

tät ihrer in-Form-, in-Szene- und in-Sinn-Setzung zu fassen. Der Mangel ist in dieser For-

mulierung zugleich offenbar: Wenn Demokratie eine soziale Formation bezeichnet, rückt

29 Auchwennwir uns auf demokratietheoretische Konzepte beschränkenwollen, scheint die Proble-

matik des Konsenses und dessen distinkter Zuweisung auch in anderen Zusammenhängen wie der

empirischen Sozialforschung auf: So trennt Westle (1989, S. 36 und S. 39) zwischen einem empiri-

schen, funktional notwendigen und einem normativen Konsens und betont das Fehlen eines kausalen

Zusammenhangs zwischen diesen Konsenstypen. Im Folgenden hält Westle diese Grenzziehung

allerdings nicht durch, da sie die normative Frage der demokratischen Qualität mit funktionalen

Stabilitätskriterien vermischt. Wenn die politische oder auch wirtschaftliche Macht bei einigen

Wenigen liegt, kann dies zwar durchaus als elitär und undemokratisch gelten, aus Sicht eines em-

pirischen oder funktionalen Konsenses muss dies aber anhand anderer Maßstäbe (Persistenz oder

Effizienz) bewertet werden.

30 Siehe für konkrete Anbindungen neben anderen die Arbeiten Brettschneiders (2014), Mörschels

und Eflers (2013) sowie Oppellands (2015).

31 Während der Entstehung dieser Arbeit änderte sich dies mit der Arbeit Hidalgos (2014) zu den

»Paradoxien des demokratischen Denkens«, die im Gegensatz zu unserem Ansatz in zweierlei Weise

breiter angelegt ist: Zum einenwidmet sichHidalgos ideengeschichtliche Studie sechs Antinomien,

die er zumanderen in einer genealogischenEntfaltungbespricht. Skeptisch bleibenwir hingegen ge-

genüber Hidalgos Absicht, eine Essenz des Demokratischen herauszufiltern: Unsere Zurückhaltung

gilt weniger einer vermeintlich objektiven Wesensbestimmung, betont doch Hidalgo mehrfach

die notwendige Gebrochenheit und Anspannung des demokratischen Denkens, aus dem es sich

nicht lösen könne. Obgleich die Relevanz der Repräsentation in der demokratischen Theorie und

Praxis keineswegs geleugnet werden kann, scheint die Festlegung des Repräsentativen auf Mo-

delle politischer Repräsentation eher akzidentiell als essentiell und pragmatischen Bedingungen

der Anwendung geschuldet. Diese Distinktion ernst genommen, könnte entweder die prinzipielle

Seite fokussiert oder beide Anteile bewusst verbunden werden. Letzteres würde aber gleichsam

verlangen, auch andere Umsetzungskonditionen zu verhandeln.

https://doi.org/10.14361/9783839472026-003 - am 12.02.2026, 22:26:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


24 Tobias Braun: Der politische Konsens

sie in den Fokus sozialphänomenologischer Analysen und nimmt von Ansinnen politi-

scher Ordnung, Regulation und Kontrolle Abstand. Auch wenn sich beide Ansätze di-

stanziert gegenüberstehen, muss eine Demokratietheorie beide Seiten wenn nicht ver-

binden, so doch zumindest vermitteln und aufeinander beziehen: Demokratien lassen

nicht nur einen Blick auf den Umgangmit der Grundlosigkeit zu, wie er sich im leeren Ort

derMacht und derVorstellung einer objektivenMitte (Lefort) zeigt, sondern sie etablieren

auch einRegime politischer Ordnung, deren Prozedere und Institutionen der Erzeugung

verbindlicher Entscheidungen dienen. Die Sondierung der Axiologie muss beide Hori-

zonte beachten, sind doch beide Motive demokratietheoretischer Begründung. Zugleich

bietet sich mit der Akzentuierung des Umgangs mit dem Fehlen des Einen eine spezielle

Perspektive auf die Gründe demokratietheoretischer Entwürfe.32

Zur Einordnung des Politischen ist es zweckdienlich, die Ausführungen Rosanvallons

zu zitieren:

»Mit dem Gebrauch des Substantivs »das Politische« charakterisiere ich sowohl eine

Existenzweise des gemeinsamen Lebens als auch eine Form kollektiver Handlung, die

sich implizit von der Ausübung der Politik unterscheidet. Sich auf das Politische an-

statt auf die Politik zu beziehen bedeutet, von der Macht und vomGesetz zu sprechen,

vom Staat und der Nation, von Gleichheit und Gerechtigkeit, von Identität und Diffe-

renz, von der Staatsbürgerschaft und der Höflichkeit, kurz gesagt: von all dem, was

eine Polis (cité) jenseits des unmittelbaren Feldes parteilichen Wettbewerbs um die

Machtausübung, des alltäglichen Regierungshandelns und des gewohnten Lebens der

Institutionen stiftet.« (Rosanvallon 2003, S. 14, zitiert nach Marchart 2010c, S. 143)

Mit Marchart (DpD) lässt sich nicht nur das Verhältnis von Politik und dem Politischen als

politischeDifferenz bezeichnen, er unterscheidet zudemzwei tradierteVariantendesPoliti-

schen, ein assoziativesund dissoziativesModell.DerBetonungder kooperativenDimension

kollektiver Koexistenz und des gemeinsamen Handelns im öffentlichen Raum steht die

AkzentuierungderUneinigkeit,desKonflikts unddesMangels gegenüber.BeidenTypen

ist gleich, dass sie auf vorgängigen (Sozial-)Ontologien aufsetzen und aus diesen, gleich-

samverschiedene, Ideale politischerPraxis folgern.Als aktuelle FragepolitischerTheorie

undThematik demokratietheoretischer Auseinandersetzung kann die Definition des Po-

litischen für unserAnliegen zunächst als eineDimensionderKonstitutiondesSozialen vage

bleiben.33 Zu beachten ist, dass sich die Momente der Kon-,De- und Instituierung sowohl

der direkten Einsicht wie der Aneignung entziehen: Somit führt der Versuch zu verste-

hen,wie wir zusammen sind, eben nicht zu einem Vermögen, diesDasein in toto begreifen

geschweige denn kontrollieren zu können. Zugleich eröffnet sich in diesem Denken ein

Zugang auf die Ausrichtung unserer politischen und sozialenWirklichkeit (und ihre Per-

zeption).

Im Rahmen derTheorie der Demokratie ist es unsere Absicht, den Begriff des politi-

schenKonsenses als analytischenAufriss undKristallisationspunkt derAxiologie einzufüh-

32 Mit Balibar wäre auch von einem spezifischen Interpretationsschlüssel zu demokratietheoretischen

Entwürfen zu sprechen.

33 Siehe neben den spezifischen Arbeiten Marcharts (DpD) und Bedorfs (2010a) auch die Sammel-

bände Bedorf und Röttgers (2010) und Bröckling und Feustels (2010).

https://doi.org/10.14361/9783839472026-003 - am 12.02.2026, 22:26:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Einleitung 25

ren. Die Auslotung des Konsenses dient mithin als Grundlage und Orientierung der Su-

che nach den Annahmen des Einen im Denken der Demokratie. Dabei steht seiner weit-

läufigen Verwendung eine irritierende Unklarheit gegenüber, die sich ebenso in einer

unausgewiesenen Ambiguität seiner lexikalischen Bestimmung bezeugt: So changiert

der Konsens zwischen einer Charakterisierung als Übereinstimmung und einer als Über-

einkunft: Wird einmal ein ursprünglicher, geteilter Einklang betont, eine Harmonie, so

wird das anderes mal auf ein Prozedere verwiesen, das diese Einigkeit erst herstellt.

Ferner alterniert der Begriff zwischen den Implikationen seiner Elemente, also Annah-

men desMiteinanders, der Zusammengehörigkeit (Ko), und einem (kollektiven) Sinn, ei-

ner enthobenen Stimmung (Sens).34 In politischen Gemeinschaften vermuten wir nicht nur

inhärente Verbindungslinien zum Konsens, sondern ebenso Strukturen und Implikatio-

nen demokratischen Denkens, zum Beispiel im kooperativen Potential des Demos. Auch

die Räume des Sinns bieten als Ausrichtung von Bedeutung, Orientierung und Vertrau-

en sowie Vertrautheit Anknüpfungspunkte.35 In diesen beiden Aspekten scheinen Hori-

zonte auf, nach denenwir in denDemokratietheorien fahndenwollen, also in Postulaten

kommunaler Identität wie in jenen kollektiverKontexte.36 Einemverbreiteten intuitivenVer-

ständnis des Konsenses begegnen wir mit einer elaborierten Interpretation, die die mul-

tiplen Korrelationen mit dem Einen offenzulegen verspricht. Im Rekurs auf den Konsens

34 Die Sensibilität gegenüber Gemeinschaftsbezügen legt eine enge Verbindung mit der kommuni-

taristischen Strömung nahe. Der Kommunitarismus bezieht sich auf die Betonung der Eingebun-

denheit desMenschen in soziale oder traditionelle Bezüge und stellt sich der atomisierenden Ten-

denz liberaler Individualisierung entgegen. Warum begrenzen wir uns also nicht auf die kommu-

nitaristisch geprägte Demokratietheorie, verspricht sie doch einen offeneren und breiteren Bezug

auf das Gemeinsame? Unsere Vermutung ist, dass auch liberale Demokratiekonzeptionen einen

Ko-Bezug aufweisen, ihn aber nicht offen bekunden. Als Beispiel kann Fraenkel genannt werden,

der mit seinem Konzept der Nation auf einen natürlich gewachsenen Ausgleich sozialer, politi-

scher und kultureller Kräfte abstellt und kaum in die Nähe kommunitaristischen Denkens gerückt

werden kann. Wenn der Bezug zum Ko also kein existentieller, sondern ein gradueller ist, kann

zwar nach einem unterschiedlichen Bezug auf diese Ebene Seitens der Theorien gefragt werden,

im ersten Schrittmuss jedoch zunächst der jeweilige Bezug gefasst werden.Mit Barberwerdenwir

auch einen genuin kommunitaristischen Denkansatz besprechen. Weiterführend hierzu sind die

beiden Monographien von Malowitz (2007) und Kaiser (2007). Siehe daneben die Erläuterungen

Gertenbachs et al. (TdG, S. 93 – 152).

35 Das konsensuale Eine wiederum steht selbst in Anspannung, ein Zusammen-Sein, eine Ko-Exis-

tenz, verbindet sich keinesfalls reibungslos mit einer sinnlichen, einer sinngebenden, einer sinn-

haftenDimension: Beide ElementedesKon/Sens sind aufeinander verwiesenund stehengleichsam

inDistanz, sie bilden ihre jeweilige konstitutiveGrenze.DieZusammengehörigkeit desKo verweist

auf eine grundlegende Einheit, die sich in einem Sinn, in einer Gesinnung, einemVerstand, einem

Verständnis, einem Einverständnis oder auch einem Gefühl anzeigt, und von der ausgehend sich

das Gemeinsame bestimmt. Das Ko bedarf demnach des Sens, obgleich er sich von diesem distan-

ziert und ihn als nachlaufend begreift. Andersherum bedarf die Einheit des Sens, die Möglichkeit

der geteiltenWahrnehmung, eines gemeinsamen Bezugspunkts, ohne dass es selbst die Horizon-

te nicht zu vereinheitlichen vermag. Just im Kollektiven, der Lese des Wir, verschränken sich beide

Momente.

36 Relevante Aspekt der Konstruktion des und im Ko eröffnet Llanque (2011) mit einem Beitrag zur

Divergenz von Populus undMultitude.

https://doi.org/10.14361/9783839472026-003 - am 12.02.2026, 22:26:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


26 Tobias Braun: Der politische Konsens

gilt es zugleich die Vereinnahmung37 durch einen prominentenTheoriezweig zu beach-

ten, namentlich dem deliberativen Ansatz, wie er von Habermas nebst anderen entwi-

ckelt wurde.38 Wir verstehen den Konsens als offenes Konzept, mit dem sich die Hori-

zonte des Einen in Theorien der Demokratie exponieren lassen: Uns geht es nicht um

einen Konsens im Sinne eines optimalen Ergebnisses von Verhandlungen oder als nor-

mativesModell kommunikativer Verständigung.Wir stellen denKonsens nicht nebenMehr-

heitsentscheidungen39 als anspruchsvollere Konzeption demokratischerWillensbildung

oder Entscheidungsfindung (im Sinne einer Konkordanzdemokratie40).Wir verhandeln

den Konsens weder als Kriterium eines Regierungsstils noch als Kategorisierung eines

bestimmten Demokratietyps. Kurzum nimmt der Konsens in dieser Arbeit die Position

eines Mittels ein, nicht des Zwecks.

***

DieThematik des politischen Konsenses ist der Politikwissenschaft keineswegs fremd: Be-

reits 1969 führte Manfred Hättich diesen Begriff ein und deklarierte seine Klärung zu

einer zentralen Aufgabe politikwissenschaftlicher Demokratieforschung.41 Als Eröffnung

der Voraussetzungen und Grundlagen, der Ordnung und der Verwirklichung von De-

mokratie kommt dem politischen Konsens nach ihm eine signifikante Rolle innerhalb des

politikwissenschaftlichen Forschungshorizontes zu. Weiter wies er auf die notwendige

Beiordnung des Dissenses hin, dessen Korrelation und Korrespondenz mit dem Konsens

gerade im Denken der Demokratie zu ergründen sei. Auch ein halbes Jahrhundert nach

seiner Formulierung istHättichs Postulat nochnicht zum Initial einer explizitenAnalyse

geworden:UnserUnternehmennimmtden demokratiewissenschaftlichen Impuls42 aufund

bemüht sich, ihm in einemkomparatistischenZugangundüber dieExploration konzep-

tioneller Axiologien gerecht zu werden.

37 Ob diese Vereinnahmung eine interne Behauptung oder eine externe Zuweisung ist, kann zu-

nächst offenbleiben.

38 Zwar wird der deliberative turn in den neunziger Jahren verortet, das Wirken der demokratischen

Teilhabenorm lässt sich aber auch an Easton studieren. Siehe zum deliberative turn stellvertretend

die Studie Goodins (2008).

39 Rosanvallon (DL, S. 8 – 17 und S. 26 – 44) weist auf die widersprüchlichen Bezugsebenen des Mehr-

heitsprinzips hin, so vermische sich ein Prinzip der Rechtfertigung mit einer Methode der Ent-

scheidungsfindung.

40 Siehe speziell zur Konkordanzdemokratie die Bestandsaufnahme im Sammelband Köppls (2012)

und das Angebot seiner Revitalisierung durch Hermann (2011).

41 »Für dieDemokratieforschung stellt der politischeKonsens ein zentrales Themadar.Dies vor allem in seinem

korrespondierendenVerhältnis zumDissens, der eine ordnungspolitischeVoraussetzungderDemokratie ist.

Zu den Systemuntersuchungen gehört auch die Frage nach dem Stabilitätsfaktoren der Systeme.« (Hättich

1969, S. 96)

42 NachdemZweitenWeltkrieg verstand sich die Politikwissenschaft alsDemokratiewissenschaft.Wie

Maus (2011a) bemängelt, kam der Disziplin dieser Fokus jedoch im Weiteren abhanden. Zur Ein-

ordnung siehe die Arbeit Bleeks (2001). Für einen Überblick über die geschichtliche Entwicklung

des Fachs mit Fokus auf die Stellung politischer Theorie siehe einen Aufsatz von Buchstein und

Jörke (2007). Der These, gerade politische Theorie sei genuin als Demokratiewissenschaft zu ver-

stehen, geht ein Aufsatz Niesens (2007) nach.

https://doi.org/10.14361/9783839472026-003 - am 12.02.2026, 22:26:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Einleitung 27

Ohne direkte Vorläufer zu haben, steht unser Zugang im Lichte verschiedener Quel-

len,zumBeispielNancyspolitischemDenken,das sichallerdings eher als begrifflich-im-

manente Auslotung versteht.43 DenHorizont der impliziten Spannungen, demNancy in

den Begriffen nachgeht, verfolgen wir in den Axiologien derTheorien. Zugleich nehmen

wir Leforts Denken der chiastischen Dialektik des Einen und des Vielen auf, auch wenn

wir sieweniger als Strukturender InstituierungdennalsDispositiondesDenkensderDe-

mokratie fassen.Geradeweil wir inDemokratietheorien Fortschreibungen gesellschaft-

licher Selbstbilder vermuten, bleiben sich beide Ansätze doch nahe. Auch wenn sich un-

ser Zugang durch seinen Fokus auszeichnet, schließt er an einen breiten Kontext politi-

schenDenkens an, in demAspekte des politischenKonsenses, wenn auch implizit, verhan-

delt werden.Umdiesen Zusammenhang zu verdeutlichen, soll es uns zunächst um zwei

prägnante aktuelle Ansätze gehen, die mit unserem Denken lose in Kontakt stehen,mit

denen wir also gewisse Aspekte teilen, die sich aber gleichzeitig von unserer Unterneh-

mung an zentralen Punkten unterscheiden. Neben einer kursorischen Sichtung demo-

kratietheoretischer Überlegungen Agambens soll Patzelts Konzept der Unverfügbarkeit

ebenso punktuell besprochen werden.44

*

Agamben (EBBD, S. 9) differenziert zwei Aspekte der Demokratie im Sinne des Politischen

und der Politik: Einmal spreche man über die Verfassung eines Gemeinwesens im Sinne

seiner Konstituierung, ein anderes Mal über eine Regierungstechnik als institutionalisierte

Struktur.45 Zum einen gehe es um den Grund der Ordnung, dessen Gründung und Insti-

tuierung, zum anderen um ein konkretes Regime und dessen Verwaltung. Beide Aspekte

stünden zueinander in Distanz, gleichsam seien beide in der Spannung zwischen der

souveränen Gründung, dem Setzen, und dem Gesetzten, dem Gesetz, verwoben. Auch

wenn sich eine reine Distinktion somit kaum durchhalten ließe, bezeichneten beide

Momente differente Elemente der Demokratie: Einerseits gehe es um die Wahrung des

transgressiven Pols von Autonomie und Emanzipation, andererseits um die konkrete

Umsetzung des Projekts und die pragmatischen Bedingungen der Realisierung der Idee.

43 Die disziplinäre Abgrenzung politischer Theorie in eine politikwissenschaftliche und eine philo-

sophische Spielart ist in unserem Herangehen kaum von Relevanz. Demokratietheorie steht von

sich aus zwischen diesen Bereichen, sie verweist grob vereinfacht sowohl auf Ideen und Prinzipi-

en als auch auf eine Ordnung und Umsetzung. Dennoch sind wir uns dem Problem bewusst, dass

in der Politikwissenschaft eine derart theoriezentrierte Arbeit zumindest nicht selbstverständlich

ist. (Vgl. Buchstein/Göhler 2007)

44 Unsere Aufnahme von Agamben beschränkt sich auf dessen demokratietheoretische Andeutun-

gen. In diesem Zusammenhang sind für uns Agambens (2002 und 2004) Studien zum Homo sacer

oder zum Ausnahmezustand zu vernachlässigen, weil sie einen anderen Schwerpunkt aufweisen,

der zwar für sich interessant, für unsere Arbeit aber verstellend wäre. Die Auseinandersetzungen

mit Agamben füllen inzwischen Regalwände von Bibliotheken, vor allem im englischen Sprach-

raum, daher sei hier nur auf einen Aufsatz vonWeiß (2006) verwiesen, der Agamben hinsichtlich

seiner kritischen bzw. skeptischen Haltung gegenüber der Demokratie bespricht.

45 Auch Nancy, wie weiter unten ausgeführt, versucht sich an dieser Trennung. Ebenso deutet Rosan-

vallon diese Unterscheidung im Demokratiebegriff an, wie das Eingangszitat zeigt.

https://doi.org/10.14361/9783839472026-003 - am 12.02.2026, 22:26:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


28 Tobias Braun: Der politische Konsens

Agambens politisch-theologische Studie zu den Begriffen derHerrschaft und derHerr-

lichkeit geht der Frage nach, wieMacht im abendländischen Denken das Verständnis der

Regierung vonMenschen (HH,S. 11) hat annehmen können.Herrschaft verweise in derHerr-

lichkeit auf eine entzogene, transzendentewie an-archische Instanz,derenGrund- undAn-

fangslosigkeit (Vgl.HH,S. 78) sichauchderRegierung einschreibeundsichvomBruchzwi-

schen Sein und Praxis und demanarchischenCharakter der göttlichen oikonomia (HH, S. 84) her

begründe. Dabei wird die komplexe Anlage der Souveränität deutlich, der auch Nancy

nachgeht: Ein absolutes Prinzip der Setzung, der reinen Gründungsbewegung einesWil-

lens, bedinge seine eigene Ungebundenheit. Die Souveränität habe keinen Grund außer

ihr selbst, sie binde sich nur in ihrer Bindung, ohne dass sie je aus der Bewegung heraus-

treten könnte. Die Souveränität stehe gleichzeitig über dem Gesetz/-ten und als Grund

unter diesem: Dieses Verhältnis alterniere zwischen Bezugnahme und Ablehnung, zwi-

schenEr- undVerunmöglichung, zwischen inneremGrundund äußererGrenze.46 Kurz:

Wenn die Souveränität als Grund des Gesetzes/-ten im Sinne des Ursprungs im Willen

des Souveräns dienen soll, muss sie just in diesem Moment geleugnet werden, da sich

das Gesetz/-te ansonsten seine eigene Negation einschriebe.47 Die Reibung zwischen

der absoluten Souveränität und der konkreten Umsetzung könne um die divergieren-

den Prinzipien der Transzendenz und Immanenz verlängert werden und verweise letztlich

auf eine Ambivalenz der Politizität unserer Kultur. (Vgl. HH, S. 99, S. 110 und S. 309)

Demokratietheoretisches Denken steht notwendig in der Spannung dieser Prinzi-

pien und Bewegungen, die es gleichsam austarieren muss. Eine Vermittlung ihrer He-

terogenität ist nach Agamben über die Einholung der Zustimmung (zur politischen Ord-

nung)möglich,meine diese doch diewillentliche, souveräneAkzeptanz einer institutionel-

len Form. Die konsensuale Unterfütterung der Herrschaft ziele demnach nicht auf kon-

krete Politik, eher kann sie als eine akklamatorische Bekundung diffuser Unterstützung48

46 Die Trennung könne als Trennung zweier Götter verstanden werden, so Agamben mit Bezug auf

den Gnostiker Numenius: »Der erste, als König bezeichnete steht derWelt fremd gegenüber, ist transzen-

dent und untätig; der zweite hingegen ist tätig und nimmt sich der Weltregierung an.« (HH, S. 98)

47 Beispielhaft sei aufDiskussionenumVerfassungenundderenVeränderbarkeit verwiesen:Werden

Konstitutionen als Ausdruck der Volkssouveränität begriffen, können sie dem Zugang undWillen

des Souveräns nicht entzogen werden. Die Souveränität verbleibt in der Relation dieser Setzungs-

bewegung, ohne das konkrete Manifestationen diese aufheben könnten. Beide Bedeutungen der

Konstitution verknüpfen sich: Die fixierte Verfassung ist ein stets imperfektiver Ausdruck kreativer

Autonomie. Aktuelle Anknüpfungspunkte zur Problematik der Souveränität bieten sich in regio-

nalen Separationsprojekten, die die Autorität von Verfassungen ebenso in Frage ziehenwie sie die

Einheit politischer Ordnungen, als Fragen des Ganzen und der Teile, berühren. Plakativ formuliert

stehen sich die Deutungen einer Objektivität des Status Quo und einer anarchischen Dispersion

unversöhnlich gegenüber.

Welche politische Qualität Verfassungen zukommt, muss (auch) demokratietheoretisch bearbei-

tet werden. Es ist mithin die Frage, ob im Denken der Verfassung das Prinzip der Volkssouverä-

nität herausgestellt wird, oder das eher liberale Prinzip der Bindung staatlichen Handelns an ei-

ne übergeordnete Instanz und damit die Ermöglichung von Regierung. Für eine weiterführende

Diskussion und einen beachtenswerten Vorschlag der Einbettung reflexiver Formen demokrati-

scher Selbstversicherung (neben anderen demokratischen Instanzen und Logiken) siehe Rosan-

vallon (DL, speziell zur reflexiven Demokratie S. 152 – 207). Siehe daneben auch die Arbeiten von

Frankenberg (2003), Maus (2011), Thelen (1997) und Vorländer (1981).

48 Ein Konzept Eastons, das von einer spezifischen Ausprägung unterschieden wird.

https://doi.org/10.14361/9783839472026-003 - am 12.02.2026, 22:26:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Einleitung 29

verstanden werden.49 Obgleich Agambens Verweis auf den konsensualen Grund politi-

scher Ordnung – besser: die Bedingungen und Vorannahmen in unserem Verständnis

politischerOrdnung–undSouveränität durchaus imSinne einerAnnahmedesEinen ver-

standen werden kann, bleibt diese Einholung auf die Zustimmung bezogen wie sie eine

offen bleibende Bindung politischer Ordnung an einen demokratischen Ursprung ein-

begreift. Kurz gefasst will Agamben darauf hinaus, dass Ansätze, die die politische Kon-

stituierung mit kommunikativem Handeln der Öffentlichkeit (z.B. Habermas) verknüpfen,

ein tiefliegendes Einverständnis der Akteure zur politischen Ordnung behaupten müs-

sen.Wir werden an dieser Stelle mit unserem Vorhaben anschließen und gleichsam die

Suche nach dem Einen um den Horizont des Umgangs mit seinem Abwesen erweitern.

Eine weitere Anbindung ist uns im Anschluss an die aktuelle Debatte über die Kon-

struktionpolitischerOrdnung50möglich, in der Patzelt eineDeutungdesUnverfügbaren ent-

wickelt, jenes Entzogene, das sich einer Politisierung und Aneignung verweigert: »Bei

alledem geht es um die Sicherung bestimmterWissensbestände, Deutungsweisen, Praxen und von

alledem getragenen Institutionen als »unverfügbar«. Unverfügbar meint dabei: der Dispositions-

freiheit des Einzelnen, ja selbst gut organisierter Gruppen entzogen, zumindest hier und jetzt so-

49 Die letzte Schwelle seiner Studie widmet Agamben unter anderem der Frage nach der konstituti-

ven Rolle der Akklamation, dessen Übertragung auf die öffentlicheMeinung und der Funktion der

Medien im deliberativen Denken. Moderne (deliberative) Demokratie, so Agambens (HH, S. 305)

sicher streitbare These, beruhe auf Herrlichkeit und stütze sich auf mediatisierte Akklamation. In

dieser Hinsicht fielen Akklamations- und Kommunikationsgemeinschaft zusammen. Wie wir bei

Habermas sehen werden, ist dessen Rekurs auf die Öffentlichkeit allerdings keineswegs so un-

gebrochen, wie es Agambens prototypischer Rekurs erwarten ließe. Agamben jedenfalls sieht ei-

ne vergleichbare Anlage des klassisch-römischen Modells der Akklamation und des deliberativen

Denkens der Öffentlichkeit, bzw. der öffentlichen Meinung, und konstatiert, dass »das goverment

by consens und die gesellschaftliche Kommunikation, auf der der Konsens letztlich beruht, tatsächlich auf

die Akklamation zurückgehen, […]« (HH, S. 307) Die Brückenfunktion der Zustimmung beansprucht

neben der Geltung der Entscheidung ebenso die Gegenwart des Ganzen, welches sich in seiner

Dezision selbst nicht teilt: Der Akklamation des Demos folgt eben keine Division in pro und con-

tra, sie bleibt ungebrochene Selbstsetzung. Die Frage ist nun, ob die öffentliche Meinung ebenso

ungebrochen ist: Im Denken von Habermas bildet die Öffentlichkeit einerseits ein Forum kritisch-

emanzipierter Akteure, eine Arena kommunikativer Praxis, andererseits bindet er die Öffentlich-

keit an eine Qualität abstrakter, universaler Neutralität, die sich jedweder Konkretion entzieht.

Wenn Agamben zudem ganz richtig auf den Fundus eines kommunikativen Einverständnisses ver-

weist, wird die Zustimmung problematisch, scheint hier doch weniger der Begriff der Übereinkunft

als vielmehr der der Übereinstimmung angemessen. Es gibt demnach keine Entscheidung zur Öf-

fentlichkeit, sie hängt von keiner Zustimmung ab, vielmehr steht sie fernab jeder Verfügung. Die

politische Funktion der Akklamation (Vgl. Rosanvallon LD, S. 27ff.) einer versammelten Menge,

ihr Potential zur Verallgemeinerung oder zur Selbstsetzung als Formulierungsinstanz politischen

Willens, schien – und scheint – auch in aktuellen Platzbesetzungen wieder auf, also im Arabischen

Frühling ebenso wie bei türkischen und ukrainischen Protestbewegungen. Es stellt sich hier wie-

derumdie Frage des Ganzen. Siehe zumArabischen Frühling neben demSammelband Tamers, Röb-

belens und Lintls (2014) die Arbeiten Lynchs (2014) sowieNoueiheds undWarrens (2012). Zu sozia-

len und politischen Bewegungen und Protestformen siehe die Arbeiten von Winlow, Hall, Tread-

well und Briggs (2015), Edwards (2014), Della Porta (1998) sowie den Sammelband von Della Porta,

Kriesi und Rucht (2009).

50 »Politische Ordnung entsteht beim Versuch, die Herstellung undDurchsetzung allgemein verbindlicher Re-

gelungen und Entscheidungen als nachhaltig effektiven Routineprozess auszugestalten.« (TOK, S. 27)

https://doi.org/10.14361/9783839472026-003 - am 12.02.2026, 22:26:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


30 Tobias Braun: Der politische Konsens

wie für alle praktischen Zwecke.« (TOK, S. 21) Zentral ist der Status des Unverfügbaren, al-

so die Frage, ob es sich um eine intendierte Stillstellung oder eine sublime Struktur der

Grundlegung politischerOrdnunghandelt, umeine hegemoniale oder eine vorpolitische

Kondition.51 Patzelts Einsatz lässt sich am ehesten als eine Verbindung beider Aspekte

verstehen, so bleibt er zwar an derOberfläche des Gegebenen,will diesen aber bis in ihre

konstruktiveGrundanlagewiederen symbolische Implikationen (sogenannteSchlussstei-

ne letztinstanzlichen, gemeinsamen Sinnverweises) folgen. Die Persistenz der Ordnung

im Blick versucht er, drei sich ergänzende Perspektiven zu trennen: Die geteilte Wirk-

lichkeitskonstruktion steht neben einer Verschränkung von Sinn- und Sozialstrukturen

und einer geschichtlichen Verortung.52

Anhand desUnverfügbaren geht es Patzelt umdie Integrationspotentiale bestehender

politischerOrdnungenunddieKomponenten konkreter Vereinheitlichung.53 Als deskrip-

51 Just in der Bestimmung des Grades des Entzugs schwankt Patzelt: Zum einen geht es um die Ebe-

ne der sozialenWirklichkeit, mithin der fundamentalen Ebene der Bildung von Entitätenwie Sub-

und Objektivität und ihre Relationen, und zum anderen um eine Ebene auf Höhe des politischen

Stils, also eher politische, kulturelle und soziale Konventionen. Ohne ihre Intersektion zu leugnen,

muss ihre obligate Unterscheidung angemahnt werden, die unter anderem in derMöglichkeit des

Zugriffs, der Gestaltung, besteht. »Also sind letztlich wir es, die wir über unsere Kultur verfügen. Und

unverfügbar sind uns soziale und politische Strukturen, die von vielen anderen in aller Selbstverständlich-

keit aufrechterhalten werden. Doch jene Prozesse, in denen soziale Ordnung insgesamt stabil gehalten und

reproduziert wird, sind stets auch von uns selbst aufrechterhaltene Prozesse, die also von unseresgleichen

immer wieder gestört werden können, und zwar hin bis zu deren Zusammenbruch. Nach Revolutionen ver-

fügen wir sogar – freilich nur in einem schmalen Zeitfenster – klar und bewusst über wichtige Züge der

neu entstehendenOrdnung.« (TOK, S. 25) An der revolutionsromantischen Vorstellung einer autonomen

Gründung politischer Ordnung im Zuge einer Neugründung im Leeren müssen Zweifel angemel-

det werden: Welches Wir Revolutionen auslöst, welches Wir staatliche Stabilität aufweicht und

welches Wir die Kompetenz der Neuordnung innehat und eine Brücke, eine Kontinuität, zu bil-

den vermag, ist genauso offen wie die Frage, ob diese distinkten Instanzen zusammenfallen. Die

Plastizität des Geteilten verbindet sichmit einer Losgelöstheit von kulturellen, politischen und so-

zialen Bezügen und einemWillen eines identischenWirs, wobei alle drei Elemente ungebrochen

sind. Nicht zuletzt vermischt Patzelt hier die Konstruiertheit derWirklichkeit mit der Möglichkeit

einer willentlich-gestaltbaren Konstruktion.

52 Patzelts eigener Anspruch, neben einer analytischen Diagnose auch ein belastbares prognosti-

sches Potential zu bieten, ist heikel. Historischen Gründen bleibt die Signatur der Gegenwart ein-

geprägt: DieNotwendigkeit kommtdemVergangenen (wie imÜbrigen auch demGegenwärtigen)

nicht durch sich selbst zu, vielmehr ist es eine Zu- und gleichzeitige Einschreibung der Gegenwart.

Dass eine Entwicklungnotwendig zu einemEreignis führe, ergibt sichweniger aus der Sache selbst

als aus unserer Auflösung der Kontingenz inNotwendigkeit, Kausalität und Sinn. Anders: Es ist die

gleiche Bewegung, obwir aus einemHeute dasMorgen ablesen oder aus demGestern (vomHeute

aus) dasHeute. BeideHorizonte bestimmen sich aus demPräsens/z, aus der Bindung sie sich nicht

lösen können.HistorischeBeispielfälle von Entwicklungendienen so verstandennicht demBeweis

eines notwendigen Ablaufs, eines kausalen Automatismus: Vielmehr können wir sie als Bekundun-

gen unserer Gegenwart, unsererWelt und unseres Sinns, verstehen.Wennwir die Eingelassenheit in

Kontexte und Kollektive, in die soziale Konstruktion der Wirklichkeit, ernst nehmen, müssen wir

die explikativen Potentiale von Prognosen bezweifeln.

53 Vgl. Weiffen 2009. Der Zusammenhalt politischer Ordnung wird prominent anhand der Schweiz

verhandelt, bietet ihr Beispiel doch den Horizont partizipativer Integration bei gleichzeitiger star-

ker Heterogenität. Es ist mithin die Frage, wie eine politische Ordnung trotz vieler und starker

Unterschiede (offenbar in den Amtssprachen) dennoch eine mehr oder weniger direkte Form der

https://doi.org/10.14361/9783839472026-003 - am 12.02.2026, 22:26:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Einleitung 31

tive Analyse faktischer Konditionen ihrer Beständigkeit bleibt sein Ansatz in einer dis-

ziplinären Distanz zu Entwürfen der Demokratietheorie, zuvorderst deren normativer

Anlage. Jedoch stehen derartige Unternehmungen selbst vor der Aufgabe des Auswei-

ses bestehender konstitutiver Konsense: Die Bestimmung eines nicht-kontroversen Sektors

im Sinne Fraenkels, der den pluralen Interessenwettstreit einhegt und erst ermöglicht,

wirft hier ein Schlaglicht.54 DieUnverfügbarkeit ist in unseremAnsatz als eine entziehen-

de Bewegung zu denken, die ebenso auf konsensuale Elemente verweist wie sie sich in

Reibungmit der Autonomie, der Kontingenz und demKonflikt befindet.Wichtig war es

an dieser Stelle auf die Überschneidung hinzuweisen und gleichzeitig die Divergenz im

Blick zu behalten.

*

Zu Ungunsten einer orientierenden Einordnung kann unsere Untersuchung weder an

direkte Vorbilder noch an prominente Schulen anschließen. Unser Vorgehen entspricht

zudem kaum klassischen politikwissenschaftlichen Ansätzen, wobei dies allein unse-

rem Erkenntnisinteresse geschuldet ist: Ein Zugang, der sich der Axiologie demokra-

tischen Denkens widmet und in den Versuchen der Selbstbestimmung und -begrün-

dung den Umgang mit dem Abwesen des Einen offenlegen will, muss äußere Einflüsse

tunlichst meiden und sich stattdessen der immanenten Hermeneutik verpflichten. Zu-

gleichmeint diese Perspektive nicht, Kritik aufzugeben oder den Postulaten naiv zu ver-

trauen: Um den Begründungsversuchen der Konzeptionen nachgehen zu können, die

Komplexität des Spiels zwischen dem Einen und dem Vielen beobachten und den multi-

formenManifestationen indenAxiologiennachspüren zukönnen, ist jedoch eine gewis-

se Zurückhaltung geboten.55 Zugleich erlaubt diese Perspektive eine sensible Rezeption

der Annahmen des Einen, ebenso in ihren dezenten und intimen, evidenten und externen

Status wie in der Prekarität ihrer Begründung. Weil wir die Theorie selbst als imperfekt

verstehen, können wir ihre Lücken, Leeren und Läsionen offenlegen. Die Diversität der

Gegenstände unserer Betrachtung betten wir in das Konzept des politischenKonsenses ein

und setzen es zugleich in den Kontext der reflexiven Grundlosigkeit der (Post-)Moderne.

So verbleibt unser Zugang unentschieden zwischen der intimen Lektüre derHermeneu-

tik und der polarisierenden Analyse des Dekonstruktivismus: Um die Bewegungen des

Demokratie leben kann und diese nicht dazu führt, separatistische Dynamiken zu befördern. Für

viele andere: Elliker 2013, Kohler 2013 undMaiolino 2013. Allgemein zur Frage der Quantifizierung

siehe neben anderen Lauth 2004, Schmidt 2008b und Fuchs/Roller 2008.

54 Daneben kann auf Eastons Ausführungen zur Unterstützung verwiesen werden.

55 Die Momente des Spiels, denen wir hier folgen wollen, stehen sich nicht einfach unvereinbar ge-

genüber, sondern tragen sich in multiplen Formen, Relationen und Funktionen in das demokra-

tische Denken ein und verschränken sich in dessen Axiologie. Folglich lassen sich die Annahmen

des Einen nicht auf programmatische Intentionen der jeweiligen Konzeption reduzieren, sondern

können ebenso in Kon- und Subtexten bestehen, in latenten Leeren und peripheren Verweisen.

Im Gegensatz zu Hidalgo (2014), der festgelegten Antinomien nachgeht und somit eine Position

über den Demokratietheorien einnimmt, fassen wir den politischen Konsens als offenes Konzept,

mit dem wir der Axiologie der Demokratietheorien und ihrem Umgang mit dem Fehlen des Einen

nachspüren. Zum Preis der Klarheit erkaufen wir Sensibilität gegenüber dem Objekt.

https://doi.org/10.14361/9783839472026-003 - am 12.02.2026, 22:26:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


32 Tobias Braun: Der politische Konsens

jeweiligen Denkens, seine Öffnung und Schließung, nachvollziehen zu können, gilt es,

sich ebenso auf den jeweiligenAnsatz einzulassenwie gegenüber seinenkomplexenBrü-

chenaufmerksamzubleiben.DieseZurückhaltung imUmgangmitDemokratietheorien

ist also zugleich strategisch undmethodisch geboten.

Mit dem Konsens heben wir auf eine genuine Disposition in der Axiologie der Theo-

rien ab, die ebenso bestimmte Ambivalenzen und Inkonsistenzen aufweist wie sie mit

anderen integralen Elementen (wie dem Dissens) korreliert. Die Sichtung der Figuren

der Axiologie verlangt einen besonderen Blick: Weil weder die konzeptionelle Position

noch die Form oder der Inhalt der Annahmen des Einen fest oder verallgemeinerbar sind,

muss die spezifische Qualität des Konsenses ebenso wie seine konzeptionelle Funktion

in den jeweiligen theoretischen Entwürfen ermittelt werden. Als involvierte Komponen-

te entzieht sich der Konsens zugleich der jeweiligen theoretischen Rezeption und Refle-

xion, da er deren Grund56 bildet und die Konzeptionen auf ihm beruhen57. Da wir mit

dem Konsens die Logik der Axiome sondieren wollen, die den Entwürfen als Grundlage

dienen, stellt sich das Problem ihrer Position: Die Annahmen des Einen stehen einerseits

außerhalb des eigentlichen Begründungsanspruchs des jeweiligen Ansatzes und bilden

gleichzeitig denGrund seiner Evidenz, und bleiben andererseits in das jeweilige Denken

eingebunden und nur in diesem nachvollziehbar.58 Da weder die Qualität des Konsenses

eindeutig noch sein Status, seine Position und Funktion in denDemokratietheorien fest

56 Sowohl im Sinne des Motivs wie des Fundaments und der Rechtfertigung.

57 Ruhen – im Sinne der Dynamik – verweist auf einen prekären Zustand, in dem das Gleichgewicht,

die Balance, beständig in Gefahr steht, umzuschlagen. Diese Status ist mithin eine zugleich insta-

bile und stabile Pausierung diverser Bewegungen, die der Ruhe voran gehen. So können wir die

von differenten wie divergenten Kräften durchzogene demokratietheoretische Konzeptionen als

Stillstellungs- wie Ausgleichsversuche verstehen. Ebenso können wir die Ruhe im Sinne der Akus-

tik deuten, womit der Aspekt des (Ver-)Schweigens hervortritt: So verstanden bedarf die Beruhi-

gung der Absenz des Streits, der Anfragen und Beschweren/Belasten. Hiermit scheint die akusti-

sche Ruhe eher auf eine Abwesenheit, die dynamische Ruhe auf den Ausgleich der heteronomen

Kräfte zu verweisen. In diesem Sinne scheint der akustischen Ruhe eine entziehende Bewegung

eingeschrieben: Das Fragliche wird gemieden, das Selbstverständliche, das objektiv wie intuitiv

Einsichtige präferiert. Kurz gefasst scheint beiden Hinsichten der Ruhe ein Zug zur Entpolitisie-

rung eigen. Die hier eingeführte Trennung bleibt provisorisch und bedürfte freilich eines qualifi-

zierteren Ausweises.

58 Um einen Vergleich zu bemühen: Annahmen des common sense, des Selbstverständlichen, Allge-

meinen und Nachvollziehbaren, können sich selbst nicht auf ihrer Validität hin befragen. Der

common sense entnimmt seine Evidenz und Plausibilität dem gesunden Menschenverstand, dessen

Einsehbarkeit sich ebenso von selbst wie für alle versteht und auf der Grundlage der allgemein-

menschlichen Vernunft bzw. Verstand beruht. Der consensus communis hingegen verweist auf den

Gemeinsinn: Als einenMaßstab des allgemeinenWohlsmeint der Gemeinsinn somit eine ungleich

konkretere Form des kollektiven und kommunalen Interesses. Der Bezug des Ko schwankt also

ebenso wie der Ursprung des Einen. Die Anknüpfungspunkte nehmen wir auf, ohne aber die weit-

läufigenDiskurse des common senseund sensus communis selbst zu unseremThemaerheben zu kön-

nen. (Vgl. Nehring 2010 und Lemos 2004, auch Gadamer 1990, insbes. S. 15 – 47 und Lyotard 1994)

Zum Thema Gemeinsinn wurde prominent in dem Dresdner SFB 804, »Transzendenz und Gemein-

sinn«, geforscht. Siehe auch Tietz (GdW), der Wertgemeinschaften als Ausprägungen des sensus

communis ausweisen will.

https://doi.org/10.14361/9783839472026-003 - am 12.02.2026, 22:26:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Einleitung 33

sind, muss sich die eingenommene Perspektive ebenso durch Offenheit wie durch Ad-

aptivität auszeichnen:Weder könnenwir denGegenstand unseres Fragens (denKonsens)

noch den unseres Befragens (die Demokratie) definieren (bestimmen, abschließen und

begrenzen), beides ist uns nur in der Selbstreferenz der jeweiligen Denkbewegung, al-

so im Konzept einer Demokratie, zugänglich.59 Der Konsens soll folglich in denTheorien

taxiert und zugleich die Konzepte über den Konsens gedeutet werden. Zudem changie-

ren die Theorien der Demokratie zwischen den Ambitionen politischer Aneignung und

Gestaltung und den Momenten gesellschaftlicher Selbstaufklärung, -beschreibung und

-vergewisserung, ohne dass einem der Aspekte das Primat zukäme oder ihr Ausgleich

jemals perfekt60 gelänge.DieTheorie derDemokratie stehtmithin als ein abstraktesKon-

zept über der Gesellschaft und lässt sich zugleich als innere Verlängerung ihres Selbstbil-

des deuten, im doppelten Sinne einer Bestimmung ihrer Gegenwart. Um dem politischen

Konsens als axiologischeFigur indenDemokratietheoriennachspürenzukönnen,muss al-

so einerseits die Demokratie selbst unbestimmt bleiben: Nur wenn den Versuchen ihrer

Definition und Begründung Raum gegeben wird, lässt sich ihr Umgang mit dem Fehlen

des Einen observieren. Andererseits muss das Konzept des Konsenses offengehalten wer-

den,umseineAnnahmen exponieren zu können.Die Ermittlungder latenten konsensua-

len Elemente und Strukturen verlangt eine intensive wie immanente Lektüre: Obgleich

die damit einhergehenden Strapazen nicht geleugnet werden sollen, liegt dieses Vorge-

hen, das den Lesenden eine wiederholte Einlassung auf ein zunächst monolithisch für

sich stehendes wie in sich entwickeltes Denken abverlangt, in der Sache selbst begrün-

det. Nur in diesem Zugang können wir in denTheorien und ihren Selbstausweisen nach

Figuren und Bewegungen fahnden, die auf das Eine, sei es in einem inneren oder äuße-

ren Bezug, verweisen.

Eine weitere Komplikation entsteht infolge einer ausbleibenden Anbindung an Pro-

jekte der Anwendung undUmsetzung,wie es in einer politikwissenschaftlichen Ausein-

andersetzungmit Demokratietheorien üblich ist. Auchwenn die Applikation eines Kon-

zeptes an eine konkrete Situation, neben anderem, die Konsistenz und Kohärenz der

Theorie verlangt, setzt indes der Fokus auf die Umsetzung eigene methodische Schwer-

punkte:DieserBlick zielt eher aufdieValidität derTheorie,aufPlausibilität undEvidenz,

mitdenen sichdieOffenheit für axiologischeReibungenaber verliert.Wie indesklar sein

sollte, folgen wir einem anderen Imperativ: Um die Spuren nicht zu verdecken, enthal-

ten wir uns äußerer Faktoren der Instrumentalisierung und Operationalisierung. Ge-

rade weil wir Demokratietheorien als simultane Beschreibung, Erklärung und Bestim-

mung vonWirklichkeit verstehen, würde eine empirische Überprüfung der Theorie eine

Verlängerung ihrer selbst bleiben.Wir deutenDemokratietheorie/n als unabschließbare

Versuche, die weder sich noch ihr Objekt, weder ihre Idee noch ihre Realität vollständig

zu fassen oder zu kontrollieren vermögen. Einem Abgleich der Demokratietheorie kann

59 Weder gibt es eine verbindliche, allgemeine Theorie der Demokratie noch einen standardisierten

Kanon an demokratietheoretischen Entwürfen, den es zu berücksichtigen gelte. Ebenso unsicher

ist die Bestimmung der Politik und des Politischen sowie deren Verhältnis. Die vor uns liegende

Schwierigkeit ist nun die, dasswir ein unbestimmtes, eher auslotendes Konzept auf einemoffenen

Feld festmachen wollen.

60 Im Sinne von vollkommen, vollständig, abgeschlossen.

https://doi.org/10.14361/9783839472026-003 - am 12.02.2026, 22:26:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


34 Tobias Braun: Der politische Konsens

zudem keine wirklicheDemokratie gegenübergestellt werden, ohne selbst auf demokra-

tietheoretischen Vorstellungen zu gründen. Zugleich erlaubt unser Zugang über die An-

nahmen des Einen eine breite wie offene Einbeziehung empirischer Axiome: Begründen-

den Rekursen auf konkrete Situationen und Verweisen auf historische Gesetzmäßigkei-

ten stehen neben Postulaten anthropologischer oder ontologischer Evidenz.

Somit ist das Verhältnis zwischen Demokratietheorie und Wirklichkeit komplex:

Einmal stellt dies Denken eine Diagnose der politischen (und sozialen) Verhältnis-

se mit einem Fokus auf den Mängeln bereit. Selbstredend ist hierbei der Maßstab

der Evaluation schon die Demokratietheorie selbst.61 Zum anderen versehen sich die

Demokratietheorien prospektiv mit der Kompetenz zur Therapie, wobei sich ihre Be-

handlungwiederuman einer Projektion orientiert, deren Validität auf derTheorie selbst

fußt. Die Rezeption des Konkreten bleibt so verstanden abhängig von der normativen

Grundanlage der Demokratietheorie wie die Herleitung über eine objektive Faktizität

als eine Verlängerung der theoretischen Selbstbegründung ohne einen Grund außer

ihr verstanden werden muss, als Schatten ihrer selbst.62 Demokratietheorien sind in

unserem Verständnis Sinn- und Ordnungsstiftungsversuche, die einerseits notwendig

in unsererWelt bleiben und anderseits einen Teil dieserWelt bilden (im doppelten Sinne),

und nicht als Utopie über der Wirklichkeit schweben.63 Zugleich sind die Demokra-

tietheorien selbst Ausdrucksformen bestimmter Situationen, Welten und Ideologien,

aus denen sie sich nicht lösen können. Im doppelten Sinne sind Demokratietheorien

Produktionen derWirklichkeit.

Unsere Suche nach dem Einenmuss zugleich gröber und feiner als andere Zugänge

verfahren. Indem in dieser Perspektive konzeptionelle Spannungen, Ambivalenzen und

Ambiguitäten hervorgehoben werden, treten einerseits blinde Flecken und Lücken klar

hervor und können auf ihre konzeptionelle Position und Funktion hin befragt werden.

Andererseits besteht die Gefahr, dass marginale und periphere konzeptionelle Unklar-

heiten überbetont werden und ihnen eine Relevanz verliehen wird, die in anderen Zu-

gängen durch interpretatorische Auslegung, pragmatischen Abwägung und Fokussie-

rung vermiedenwerden (können). Tatsächlich wollen wir uns (und damit den Lesenden)

61 Ausgemachten Defiziten wie Nicht- oder Protestwahl geht ein genuines Verständnis von Wahlen,

ihrer Bedeutung und Funktion, voraus: Die Bewertung dieser Phänomene benötigt einen konzep-

tionellenRahmen, der den Sinn eben jener Akte erst definiert, sowohl inHinsicht der Institutionen

wie der Individuen. Die Klassifizierung von Fakten als Defekte stützt sich ex- oder implizit auf den

konzeptionellen Rahmen einer politischen Ordnung.

62 Normative und deskriptive Typen von Demokratietheorie teilen diese normative Einbettung in

demokratische Kontexte, ihre Unterschiede sind graduell, nicht existentiell. Demokratietheorie

muss zwei Ansprüchen gerecht werden, die kaum vermittelbar sind: Die Theorien müssen zum

einen bestimmten Idealen wie der Autonomie und der Emanzipation gerecht werden, zum ande-

ren müssen ihre Modelle auch in die wirkliche Welt übertragbar sein. Genügt sich der eine Aspekt

mit der Reinheit von Prinzipien, so beharrt der andere auf empirischer Anbindbarkeit, greifba-

ren Kriterien und einer Enthaltung von normativen Ansprüchen. Der Begriff der Demokratie kann

jedoch als Klammer zwischen den beiden Horizonten, dem empirisch-konkreten und dem theo-

retisch-normativen Bezug, verstanden werden. Siehe für den Klammeransatz politischer Theorie

innerhalb der Politikwissenschaft Straßenberger und Münkler (2007). Anzufügen sind noch die

formalen Kriterien jedweden theoretischen Entwurfs wie argumentative Stringenz.

63 Weiterführend sind hierzu die Arbeiten Searles (2012 und 1995) zu nennen.

https://doi.org/10.14361/9783839472026-003 - am 12.02.2026, 22:26:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Einleitung 35

einerOffenheit aussetzen, inderdiedemokratischenKonzepte ebennicht bestimmt,ge-

glättet oder verdichtet werden.Denn nur wenn der Zugang selbst ohne Intention bleibt,

vermag er sensibel zu bleiben für die subtilen Annahmen des Einen. Gerade weil wir mit

den Demokratietheorien keine Absicht verfolgen, sie keinem Beweis dienen und kein

konkretes politisches Projekt begründen, ist es möglich, sie im Unbestimmten und ihre

Bewegungen im Unentschiedenen zu belassen. Zudem verlangen wir den Lesenden ab,

sich jeweils und immerwieder aufsNeueaufdiedemokratietheoretischenEntwürfe ein-

zulassen. Durch unseren immanenten Zugang verbleibt unsere Auseinandersetzung in

einem engen Dialog mit den Konzeptionen: Auch wenn wir diesen Fokus nicht vermei-

den können, versuchen wir, die Referenzen und Korrelationen zwischen den Konzepten

kursorisch sichtbar zumachen und so eine gewisse Übersicht zumindest punktuell her-

zustellen.

***

Diese Arbeit lässt sich grob in zwei Teile gliedern, eine methodische Fundierung und

die eigentliche Analyse demokratietheoretischer Konzepte, die ebenfalls zwei Schwer-

punkte informdermodernenundpostmodernen,postfundamentalenVariantenbesitzt.

Die folgende Übersicht ist selbst schon argumentativ, sie dient aber der Klärung des

Weges und der, gleichwohl vage bleibenden, jeweiligen Zugänge. Gerade weil diese Ar-

beit sowohl hinsichtlich ihrerExtensivitätwie IntensivitätHürdenaufweist, scheint die-

ses Geländer angebracht. Zunächst gilt es, den politischen Konsens als Begriff politischen

Denkens zu erhellen,mit dem sich die Annahmen des Einen exponieren lassen. Um diese

erschließende Funktion zu erfüllen, muss der Begriff selbst geklärt und seine komple-

xen Beziehungen zum Einen offengelegt werden. In Ermangelung einer wissenschaft-

lich standardisierten Definition werden zunächst Lexika und Handbücher herangezo-

gen, um über diese ein belastbares Verständnis zu erarbeiten. Zugleich werden bereits

in dieser Grundlegung Ambivalenzen ersichtlich, die unser weiteres Vorgehen begleiten

werden.64 Im Anschluss sollen die Implikationen sowohl des Ko in der Diskussion der

politischen Gemeinschaft als auch, gleichsam begrenzter, des Sens als Ausrichtung eines

mitgeteilten Sinnraums eingeführt werden. Die Bestimmung der konsensualen Anlagen

beider Aspekte soll wiederum unseren Umgang mit den Demokratietheorien anleiten

und die Horizonte markieren, in denen wir die Annahmen des Einen zumindest vermu-

ten können. Indem wir uns die Breite und Vielfalt axiologischer Formen, Positionen und

Funktionen vor Augen führen, können wir sensibel bleiben für ihre verschiedenen Aus-

prägungen in demokratietheoretischen Konzepten.

Dieses adaptive Verständnis des Konsenses zugrunde gelegt, können wir uns im

zweiten Schritt den einzelnen demokratietheoretischen Konzeptionen zuwenden. Un-

sere Auswahl an Demokratietheorien kann sich kaum systematisch begründen: Weder

könnenwir einen Typ selbst auszeichnen noch bietet uns derUntersuchungsgegenstand

64 So schwankt die konsensuale Einholung des Einen zwischen vor- und nachlaufenden, inneren und

äußeren, expliziten und impliziten Bezügen.

https://doi.org/10.14361/9783839472026-003 - am 12.02.2026, 22:26:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


36 Tobias Braun: Der politische Konsens

des Konsenses ein definierendes Kriterium.65 Auch wenn wir uns der Uneindeutigkeit

und dem Fehlen systematischer Rückschlüsse bewusst bleiben müssen, wollen wir ein

breites Spektrum demokratietheoretischer Entwürfe aufgreifen, neben liberalen, deli-

berativen und kommunitaristischen Einsätzen auch solche mit systemtheoretischen,

antagonistischen und phänomenologischen Schwerpunkten. Diese Breite soll und kann

nicht beanspruchen, die ganze Varianz oder auch nur einen Bereich demokratietheoreti-

scher Spielarten abzudecken, erlaubt aber in ihrer Unterschiedlichkeit die Beobachtung

der Axiologie in verschiedenen Umgebungen. Wir folgen dem Umgang moderner De-

mokratietheorienmit derGrundlosigkeit im jeweiligen Denken, erst am Ende könnenwir

uns um eine vergleichende, überschauende Sichtung der Bewegungen bemühen.

Die Beschränkung auf Demokratietheorien, die nach dem Zweiten Weltkrieg ent-

standen, hatten wir bereits aus der Vermutung abgeleitet, dass sich diesen die Situation

der Moderne als dem Verlust der Grenzmarken der Sicherheit in akuter Weise stellt. Die-

se Herausforderung demokratietheoretischer Selbstbestimmung und -begründung im

Umgang mit dem Fehlen des Einen lässt die Axiologie ebenso wie das Spiel des Einen und

desVielen als einekomplementäreGrundanspannunghervortreten,die sichdenEntwür-

fen einschreibt.66 DieHomogenität des Volkes und die Primordialität des Raumes (z.B. der

Nation) standen abdiesemZeitpunkt nichtmehr als begründendeFigurenpolitischerOrd-

nungzurVerfügung.Wie schonnotiert, vermutenwir indenAxiologienmodernerTheo-

rienderDemokratie eineBetonungdesPols desVielen,der zugleich einebleibende,wenn

auch verdeckte, Aktualität des Pols des Einen gegenübersteht.

*

DenAnfang soll David Eastons Rezeption derDemokratie imLichte seinerTheorie politi-

scher Systememachen.Die leitende Aufgabewird es hierbei sein, der Logik des Systems als

funktionaler Einheit und derKonversion der Ein- in Ausgaben zu folgen.Neben verschie-

denen politischen Objekten unterscheidet Easton zwei Typen undModi von Unterstützung,

wobei die diffuse Variante auf ein Reservoir an Zustimmung im Sinne konsensualer Ein-

vernahme abstellt. Ferner lässt sich im politischen Denken Eastons eine Spannung sys-

temfunktionaler und normativer Imperative offenlegen, in der sich Demokratie eben-

65 Unsere Auswahl bleibt mithin willkürlich: Weder können wir eine Theorie oder ein Bündel von

Theorien auszeichnen noch einzelne Aspekte als die wahren, als die essentiell demokratischen

kennzeichnen. Auch wenn wir uns um eine gewisse Vielfalt bemühen, kann auch diese nicht für

ein Ganzes stehen. Das Demokratische selbst bleibt uns unzugänglich, die Willkür und die Unab-

geschlossenheit ist unausweichlich. Gleichzeitig bleiben wir in einem westlichen Denkraum ver-

haftet, über dessen Begrenztheit nach Innenwie Außenwir uns bewusst bleiben sollten. Eine kon-

textuelle Erweiterung könnte andere Einheiten offenlegen, die in unserem Zugang noch verdeckt

werden. Eine überblickshafte Darstellung bietet neben Schmidt (2008a) auch Massing und Breit

(2006). Für einen ideengeschichtlichen Hintergrund siehe Hidalgo (2014) und Howard (2010).

66 Dies muss eine Hypothese bleiben, der wir selbst nicht nachgehen können. Dennoch zeigt sich

zumindest bei Ernst Fraenkel, der seine wissenschaftliche Arbeit zu Zeiten der Weimarer Repu-

blik begann und somit zwischen den Zeiten steht, eine Sensibilität gegenüber generalisierenden,

homogenisierenden Begründungsmustern demokratischer Ordnung. Diese kritische Distanz zu

totalitären Risiken kann im Sinne der Umstellung des Spiels verstanden werden.

https://doi.org/10.14361/9783839472026-003 - am 12.02.2026, 22:26:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Einleitung 37

so als Stress wie als Ressource ausnimmt: Im Zuge dieser Ambivalenz rückt die Frage

ins Zentrum, inwieweit sich die politische Steuerung und Verarbeitung des Systems auf

eine leere, abstrakte Technik zurückzieht, die sich an demokratischen Ambitionen und

partizipativen Aneignungsversuchen reibt.

Ernst Fraenkels Konzeption des Neopluralismus zielt auf eine politische Organisa-

tionsform, die den Dissens partikularer Interessen an- und dessen Energien produktiv

aufnehmen soll. Aus dem Fakt des Pluralismus folgt ein Modell politischer Ordnung, das

Konflikt nicht nur zulässt, sondern als integrale und dynamische Komponente politi-

scher Praxis begreift. Die Interessenvermittlung überantwortet Fraenkel den Repräsen-

tanten, die sich allerdings in einer ambivalenten Position zwischen der Vertretung des

EinenundderWahrung der/sVielen befinden:Neben die Spannung politischerDelegation

und Repräsentation tritt das Gemeinwohl, das sich nicht a priori definieren lässt, sondern

aus dem Streit der Vielen hervorgeht. Trotz seiner Akzentuierung des Dissenses nimmt

Fraenkel auf koordinierende und integrierende StrukturenBezug: So setzt die politische

Ordnung des Neopluralismus neben dem nicht-kontroversen Sektor ebenso den consensus

omnium und das obwaltende fair play voraus. Über diese konsensualen Aspekte versucht

Fraenkel die heterogene Pluralität und Antagonalität in einem prozeduralen Rahmen

und einem integrativenWertekanon einzuhegen: Der Status des Einen und sein Verhält-

nis zum Vielen ist ebenso zu klären wie die konzeptionelle Korrelation von Konsens und

Dissens.

Wie Easton bindet Fraenkel die politische Willensbildung und die Transformation

und Integration des Vielen an eine Instanz, die sich außerhalb des politischen Raums

befindet: Übernimmt im Denken Eastons die Struktur des politischen Systems und des-

senKonversions-Mechanismus diese Funktion, überträgt Fraenkel demWettstreit gesell-

schaftlicher InteressenundderenVertreterndieseAufgabe sowiedasVermögendesAus-

gleichs der Pluralität. Das Eine bildet sich nicht durch die Ambition oder Kompetenz ei-

nes Einzelnen oder einer Gruppe, sondern durch eine externe, vermittelnde Instanz, der

eine spezifische integrative Qualität zuerkannt wird. Wie das politische System aus den

verschiedenen Eingaben ein valides, generelles Ergebnis generiert, bildet sich im Kon-

flikt der Interessen eine Resultante ihres Ausgleichs. Die Bildung des Einen löst sich hier-

bei aus demHandlungsfeld der Vielen und tritt diesen als Effekt einer äußeren, autono-

menStruktur gegenüber, auf die sie selbst keinenEinfluss haben.Die politische Aufgabe

undLeistungder TransmissiondesVielenhin zumEinenbleibt so letztlich an einenEffekt

der Emergenz gebunden, dessen konsensuale Potentiale und Konditionen wir im Wei-

teren herausarbeitenwerden.Diese Bewegung der Loslösung ist dabei instruktiv,weil sie

die Frage eröffnet, wie kollektive Entscheidungen entstehen und politische Ordnungen

und die Konversionmit dem Prinzip kollektiver Autonomie verbunden werden.67

Die Spannung zwischen dem Einen und Vielen lässt sich auch im Denken John

Rawls, wenn auch mit anderen Akzenten, wiederfinden. Im öffentlichen Vernunftgebrauch

entfaltet dieser ein spezifisches Diskursformat, in dem plurale Lebensentwürfe mit

unterschiedlichen Ideologien und Wertesystemen eben dadurch miteinander debattie-

ren können, weil die Argumente dem jeweils anderen plausibel dargebracht werden.

Zwar teilt Rawls damit in gewissen Zügen die Externalisierung, gleichsam reicht der

67 In anderen Worten: Wann (und wie) entscheiden wir?

https://doi.org/10.14361/9783839472026-003 - am 12.02.2026, 22:26:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


38 Tobias Braun: Der politische Konsens

Entzug weniger weit, dient der öffentliche Vernunftgebrauch doch als Strukturierung des

öffentlichen Diskurses selbst und ersetzt diesen nicht. Auch wenn somit die Materie

des Streits eingeschränkt ist, bleibt ein Konflikt über das Geteilte weiterhin möglich.

Zugleich müssen Argumente notwendig universal und neutral sein, um gerechtfertigt

in den öffentlichen Diskurs zu gelangen. Die Prüfung der Qualität des Allgemeinen

überantwortet Rawls der Vernunft, die so eine konstitutive Funktion innerhalb der

politischen Ordnung übernimmt. Zugleich stehen dem abstrakten Universalismus der

Vernunft als Garant der Generalität die konkreten Kontexte einer entgegenkommenden

Kultur gegenüber. Auch wenn Rawls politischen Dissens also durchaus zulässt, sind in

den prozeduralen Vorgaben diskursiver Ordnung wiederum Strukturen der Überein-

stimmung angelegt, deren konsensuale Potentiale der Integration und Koordination

offenzulegen sind. Wegmarken unserer Einlassung sind neben dem öffentlichen Ver-

nunftgebrauch das Konzept des übergreifenden Konsenses sowie die konsensualen Züge der

kollektiven Kooperation.

Die Vermittlung der Entgrenzung des abstrakten Universalismus und der Einbin-

dung inkonkreteKontexte begleitet auchdenAnsatz JürgenHabermas.Dienteder öffent-

liche Vernunftgebrauch Rawls als Medium des Universalismus, überantwortet Habermas

dieVerständigung der Sprache selbst, die er imKonzept kommunikativerRationalität ausar-

beitet. Deren intersubjektive Koordination muss von einem lebensweltlichen Kontext und

einemgenuinpolitischenZugangabgesetztwerden,wobei dasAlternierenzwischenden

Polen des Abstrakten und Konkreten alle Bereiche durchzieht. Zunächst ist die integra-

le Rolle kommunikativen Handelns und dessen Potentiale sozialer Integration herauszustel-

len, um hieran zugleich die Möglichkeiten und Grenzen der Erzeugung von Einverständ-

nis zu entfalten. Der Moment der Abstraktion reibt sich allerdings an seiner Einlassung

in konkrete Kontexte, die beide der Koordination des Handelns dienen. Die Lebenswelt

schwankt zwischen einem intuitiven Sinn- und Erfahrungsraum und einermodernen Va-

riante, in der sich ihre Ordnung selbst begründen muss: Die antezedenten und subti-

len lebensweltlichen Sinnbezüge lösen sich mit ihrer reflexiv-diskursiven Problemati-

sierung auf. Auch im politischen Denken steht einer emanzipativen Selbstsetzung die

objektive Autorität gesetzten Rechts gegenüber: Das Recht selbst versteht Habermas als

Medium des Ausgleichs dieser Pole, in der sich die Rollen der Urheber- und Adressaten-

schaft vermitteln und gegenseitig aufheben. Neben der Kombination von Rechts- und

Diskurstheorie in einemModell deliberativerDemokratie ist auf die Problematik konkreter

politischer Entscheidungen unter den Bedingungen rational-reflexiver Rechtfertigung

hinzuweisen. Die Spannung zwischen universal-abstrakten und partikular-konkreten

Momenten zeigt sich auch daran, dass Habermas die Dezision politischer Entscheidun-

gen immer anderen Instanzen zuweist und amEnde einer autonomenVerwaltung über-

antwortet. Letztlich gilt es im Rahmen dieses Konzeptes den Status des kommunizierten

Einen zu klären, seine Konstitution, Position und Funktion.

Vergleichsweise idealistisch nimmt sich hingegen die starke Demokratie Benjamin

Barbers aus, die sich der Verwirklichung der kollektiven Autonomie einer politischen

Gemeinschaft innerhalb einer partizipativen politischen Ordnung widmet. Auch wenn

Barber dieNormativität seines Konzepts offen eingesteht, hält er zugleich pragmatische

Vorschläge ihrer Implementierung bereit. Uns wird die Frage leiten, welchen Status die

politische Gemeinschaft und welchen Charakter ihre kollektive Identität aufweist: Offen ist

https://doi.org/10.14361/9783839472026-003 - am 12.02.2026, 22:26:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Einleitung 39

der Ursprung des Gemeinsamen, also ob dieses aus vorlaufenden nativen Bezügen, aus

einer geteilten Gegenwart oder aus einer kooperativen Umsetzung politischer Initia-

tiven hervorgeht. Die Kritik am liberalen individualistischen Atomismus und dessen

Marginalisierung konkreter Bande wird von Barber demokratietheoretisch ausgebaut

und in ein republikanisches Modell übersetzt: Die Kommune ist nicht nur eine soziale

Faktizität, sondern auch der Kondensationspunkt kollektiver Autonomie, wobei sich diese

ebenso wenig der Spannung zwischen Entwerfendem und Geworfenem entledigen kann.

Die antezedente kommunale Übereinstimmung prägt neben der Identität des Kollektivs

auch dessen Praxis: Der Gemeinschaft geht ein geteilter Konnex voran, der das Viele in

dem kooperativen Einen der Bürgerschaft aufhebt. Kurzum wird die Pluralität des Sozialen

durch eine perspektivische Transformation zum politischen Bewusstsein einer Kommune.

Die Analysen eher klassischer demokratietheoretischer Entwürfe werden anschlie-

ßend um Ansätze erweitert, die sich als postfundamental rubrizieren lassen. Im Unter-

schied zu den liberalen Varianten rückt das Abwesen des Einen in das Zentrum dieser So-

zialphilosophien des Politischen: Die postfundamentalen Zugänge setzen sich der modernen

Ungewissheitsgewissheit (Marchart) konsequent aus und bemühen sich, die Grundlosigkeit

ebenso anzunehmen wie das Fehlen kollektiver Identität, Integrität und Authentizität

auszuhalten.ObgleichdemokratischemDenkenper se eineNeigung zurKontingenz zu-

kommt, zielt es doch auf den politischen Ursprung kollektiver Ordnung, die Möglichkeit

ihreGestaltung und dieUnmöglichkeit jeder Perfektion undDefinition, reicht dieVerun-

sicherung vergleichsweise tiefer und führt zur selbstreflexiven Kritik derMethodik sowie

zur Infragestellung des eigentlichen Objekts und der Objektivität. Es geht mithin nicht

mehr um Akteure und ihr Verhalten, um die funktionale Effizienz oder die normative

Güte politischer Ordnungen, sondern um die Formation des Sozialen, die Konstituierung

des Politischen und die Korrelation beider Räume. Dabei postulieren dieseTheorien spe-

zifische Ontologien, die ihnen wiederum als Grundlage ihrer Modelle politischer Ord-

nungdienen.ObdieseZugänge sodenBedingungender politischenDifferenz gerechtwer-

den können, wird uns als Frage ebenso begleiten wie ihre Eröffnung eines sensiblen Um-

gangs mit den ambivalenten Momenten gesellschaftlicher Instituierung, der Spannung

zwischen Öffnung und Schließung, die den Logiken des Einen und den/m Vielen nahe-

stehen.

Zunächst soll ChantalMouffes Entwurf einer radikalenDemokratie und ihrModell des

Agonismus im Fokus stehen. Neben der diskurstheoretisch fundierten Analyse der desti-

tutiven Logik sozialer Identität, die sie in Kooperation mit Laclau entwickelte, geht Mouf-

fe den Möglichkeiten politischer Praxis und den Potentialen und Paradoxien der Demo-

kratie nach und teilt dabei Barbers Kritik am liberalen Modell, dem sie eine Blindheit

gegenüber einer negativenOntologie und der irreduziblen Antagonalität attestiert. Die Lo-

gik der Assoziation ist als eine komplexe destitutiveRelation zu denken:Kollektive Identität

bildet sich über die Negation eines konstitutiven Außen, dessen Ablehnung die innere He-

terogenität kaschiert und überbrückt. Das Eine, Eigene wie Einende bleiben unzugäng-

lich, nach Innen sind die Stiftungen leer: Das Andere strukturiert nicht nur den sozialen

und politischen Bezug, die Abgrenzung selbst bietet die einzig mögliche materielle Ver-

knüpfung im verlorenen Einen und zerstreuten Vielen. Institutionell sei dieser ontologi-

schen Disposition mit einer dissensualen Form politischer Organisation zu begegnen,

die die Potentiale und Energien der Konflikte zugleich einzuhegen und abzuschöpfen

https://doi.org/10.14361/9783839472026-003 - am 12.02.2026, 22:26:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


40 Tobias Braun: Der politische Konsens

vermag: Im Modell des Agonismus wird die radikale Feindschaft in eine geregelte Geg-

nerschaft umgewandelt, ohnedabei dieAntagonalität zunegieren.AuchwennMouffe für

die Annahme des irreduziblen Un-Einen, der Uneinheit und Uneinigkeit plädiert, woh-

nen ihremAnsatz diverse konsensualeVerweise inne, sodieKlammer vonHegemonieund

Gegenhegemonie, die ethisch-politischen Prinzipien, die Sedimente und die Kom-Position des

Konflikts.

Claude Lefort widmet sich der Beobachtung der gesellschaftlichen Instituierung, der

Ambivalenz und Ambiguität ihrer Konstitution und ihrer Ausbildung symbolischer Ver-

weisungszusammenhänge. Wie Mouffe geht es ihm um ein Verständnis der Formation

des Sozialen, die er ausgehend von der ursprünglichen Teilung der Gesellschaft als eine

komplexe Korrelation der Momente von Öffnung und Schließung beschreibt, die eben-

so zwischen Adaption und Distanzierung sowie Affirmation und Negation alternieren

wie sie sich der Instituierung inform distinkter Räume, Positionen und Logiken einprä-

gen. Die Gesellschaft ist einer mehrfachen Teilung unterworfen, die sie dem Fehlen ihrer

Koinzidenz (der Identität), Transparenz (der Selbstaufklärung) und Definition (der Be-

grenzung und Bestimmung) aussetzt. Obgleich die Antagonalität und Kontingenz der

gesellschaftlichen Konstitution irreduzibel eigen sind und alle Versuche der Fixierung

gebrochen, prekär und imperfekt bleiben, lassen sich Referenzen und Reverenzen des

Einen aufzeigen.Diese Bezüge sind Teil der Instituierung, auchwenn sie nur in indirekter

Vermittlung und im Modus eines Quasi (im Sinne eines als ob) Einzug halten. Dem on-

tologischen Fehlen jeder Letztbegründung folgt auf Seiten der ontischen Situation dem-

nach keineswegs die rigide Abkehr von Annahmen des Einen, eher bleiben dieses in Ab-

senz präsent. Sein Fehlen kann in diesen Ambitionen zwar nicht überwunden werden, die

Bewegung selbst, sein Suchen, sein Versuchen und seine Versuchung, ist gleichsam für

die In-Form-, In-Sinn- und In-Szene-Setzung des Sozialen konstitutiv. Das Ab- wie Anwesen

des Einen wird also von Lefort in seinen komplexen, korrelativen Figuren, Gesten und

Momenten nachvollzogen. Die Teilung selbst changiert zwischen Formen der Union und

Division, denen genuine integrative Potentiale zukommen. Auch in den Konditionen der

Instituierung, dem geteilten Sinn und den Räumen des Politischen und Sozialen sind kon-

struktiveMomente angelegt, deren konsensuale Qualität es zu prüfen gilt. Neben diesem

FokusaufdenAspektender Instituierunggilt esderOriginalität demokratischerOrdnung

nachzugehen, die Lefort als eine institutionelle Entsprechung des Fehlens der Grenzmar-

ken der Sicherheit fasst. Wir müssen uns hier nicht nur der Leere des Ortes der Macht wid-

men, sondern ebenso dem komplexen Verhältnis der Räume und der politischen Aufhe-

bung sozialen Konflikts.

Den Abschluss dieser Untersuchung bildet die Philosophie Jean-Luc Nancys, des-

sen fundamental-ontologische Analytik desMit-Seins von der Exposition unserer politischen

Ideologie ergänzt wird. Die Analytik geht der Frage nach, wie wir zusammen sind, wie

wir uns aufeinander beziehen und wie sich der geteilte Sinnraum unsererWelt verstehen

lässt.Neben unserer singulär-pluralenKo-Existenz stehen dieKo-Präsenz/s unserer Erschei-

nung und der Kon-Sens unserer Übereinstimmung im Fokus. Im Weiteren geht es ihm um

die Offenlegung unserer Selbst- und Weltverhältnisse anhand der Topographie und -lo-

gie politischen Denkens, die Ambivalenz und Ambiguität von Gemeinschaft, Demokra-

tie undSouveränität:NancysAmbitionbesteht hierbei nicht einerQualität derDefinität,

sondern der Exposition latenter Läsionen in denBegriffen und ihremBegreifen, anhand

https://doi.org/10.14361/9783839472026-003 - am 12.02.2026, 22:26:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Einleitung 41

dessen sichunserepolitische Ideologienicht erklären,aberkartierenund in ihrenBrüchen

sondieren lässt. Dabei ist das politische Denken Nancys von dem Rückzug des Politischen

und der konsequenten Annahme desUn-Grunds geprägt, wobei sich die Frage stellt, wel-

chen Sinn, welche Funktion die politische Ordnung der Demokratie unter den Konditio-

nen ihrer Grundlosigkeit noch haben kann: Reicht es hin, das Viele zu wahren oder bedarf

einer Stätte des Einen?

Am Ende dieser Unternehmung soll der Versuch stehen, die diversen Figuren, For-

men und Formate der Annahmen des Einen zu sichten, ihre axiologischen Funktionen aus-

zuweisen und ihre jeweiligen Bedingungen zu kennzeichnen. Zu diesem Zweck sollen

drei Ebenen unterschiedenwerden, auf denen derKonsens in den Entwürfen Einzug hal-

ten kann: Über, neben und in den Theorien. Kurz können die Annahmen des Einen in den

Prinzipien und Prämissen der Konzeption selbst vorliegen, mithin ihren Grundannah-

men und Grundlagen. Die kommunikative Vernunft im Denken vonHabermas, das System

Eastons oder die negative OntologieMouffes liegt auf dieser Ebene. Andererseits kann die

Übereinstimmung auch im Sinne situativer Faktoren gegeben sein, inform vorgegebener,

äußerer Umstände: Als eine entgegenkommende Kultur (Rawls), ein consensus omnium (Fra-

enkel) oder ein räumlicher Kontext (Lefort) bleiben diese Konsense in der Peripherie der

Theorien und stützen diese zugleich. Die Prozesse der Einigung als Konversion des Vielen

zumEinen stellen die dritte Ebene dar, letztlich die operative Politik.NebenMouffes Kon-

zept des Agonismus kann auf Barbers bürgerschaftliche Partizipation und die Resultante Fra-

enkels verwiesen werden. Nicht nur schwanken die Position, Funktion und Qualität des

Konsenses mit der Unterschiedlichkeit der jeweiligen Konzeption, zugleich hängen die

Ebenen auch zusammen und gehen ineinander über. Die Ausrichtung dieser hier vor-

weggreifend skizzierten Kategorisierung muss offen und flexibel bleiben, um der Ver-

schiedenartigkeit der Theorien gerecht zu werden und den Verschiebungen und Meta-

morphosen der Annahmen des Einen nachspüren zu können.

*

https://doi.org/10.14361/9783839472026-003 - am 12.02.2026, 22:26:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

