
»modern«

Was ist »die Moderne« und warum ist sie ein Problem?

Nach der erfolgreichen Verteidigung meiner Dissertation in Philosophie hat-

te mich der Institutsleiter, der einer ziemlich konservativen Philosophieschu-

le angehört und mein Dissertationsprojekt einer »Pluralisierung und Ökolo-

gisierung des abendländischen Vernunftbegriffs«1 immermit Skepsis verfolgt

hatte, gefragt, was ich nun nach einer letztendlich so erfolgreichen Arbeit als

nächstes vorhabe. Kurz zuvor hatte ich eine einjährige Post-Doc-Stelle an der

FUBerlin erhalten und entgegnete so dem Institutsleiter in der Prüfungsspra-

che Englisch:

»I am planing to write a book about the car.«

Der Institutsleiter antwortete darauf: »Ah yes, Descartes, the key modern

philosopher who already played a very important role in your PhD!«

Doch ichmusste ihnkorrigieren: »No,notDescartes– the cars andhow they

are entangling us with modernity«

»I don’t think Descartes considered himself non-binary, so I think the pro-

noun ›they‹ is unnecessary …«

»No, not René Descartes, the 17th century philosopher, the CAR, as in au-

tomobile – I want to write a book about the car.«

»OhTHECAR?What an interesting choice.«, sagte ermit sichtlich verwirr-

ter Miene. »Interesting« steht in der Akademia ja meistens als ein Codewort

für »verstehe ich nicht« –wieman sich von einer hehren Denkgeschichte wei-

ßer Männer in so profane Gefilde wie das Automobil begeben kann! Doch ich

musste noch einen drauf setzen.

»Yes, the car!But actually Iwant to showhowDescartes and the car embody

the same thing.«

1 Siehe mein 2025 erscheinendes Buch Ecological Reasonings (Jörg 2025).

https://doi.org/10.14361/9783839474082-024 - am 12.02.2026, 12:18:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474082-024
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


104 Kilian Jörg: Das Auto und die ökologische Katastrophe

Daraufhin erklärte der Institutsleiter den Smalltalk für beendet und

es begannen die Feierlichkeiten zu der bestandenen Prüfung mit meinen

Freund*innen.

In diesem zweiten Abschnitt werde ich nun versuchen, dieses Verhältnis

zwischen modernem Cartesianismus und dem Auto herauszuarbeiten. Wir

haben bereits im ersten Abschnitt immer wieder angedeutet, wie durch das

Auto metaphysische Züge der Moderne einbetoniert oder materiell verstetigt

werden. So stellte ich die zunehmende Temporalisierung, Lokalisierung und

»Einkerkerung« der Kindheit als durch das Regime der Automobilität radi-

kalisiert und verstetigt dar (Kapitel 2) und deutete an, wie die Dichotomie

zwischen »Natur« und »Kultur«, die für die Moderne prägend ist, durch

das Auto und die auf es reagierende Umwelt- und Nationalparkbewegung

breitentauglich erreichbar wurde (Kapitel 1).

In den folgenden Kapiteln werde ich in der Form von Streifzügen erarbei-

ten,wie ein »Selbst« und seinUmweltbegriff,welches in der europäischenMo-

derne philosophisch formuliert und diskursiv geprägt wurde, durch techni-

sche Prothesen wie das Auto als allgemeiner Weltzugang popularisiert wur-

de. Die Etymologie der Kurzform »Auto« von alt-griechisch »αὐτός«, was so

viel wie »Selbst«, »eigen«, »das eigene Selbst« oder das ohne äußere Einflüsse

»selbst bewegte« bedeuten kann,wird sich als gehaltvoller entpuppen, alsman

anfangs denkenmag.

Die »Moderne«, um die es hier gehen wird, ist ein kontrovers diskutier-

ter und schwammiger Begriff, der in vielfacher und unterschiedlicher Weise

gebraucht wird. Als Epochenbegriff ist es umstritten, wann die Moderne be-

gonnen hat, welche Werte, Einstellungen und Ordnungen sie umfasst, ob wir

uns noch in ihr befinden oder sogar ob wir jemals wirklich modern gewesen

sind (auf diese Phrase werden wir gleich noch zurückkommen). Gleichzeitig

müssen wir uns bewusst sein, dass eindeutige Definitionen ein Fetisch der

Moderne sind, und da sich dieses Buch kritisch oder absetzend zur Moder-

ne positioniert, würde ich somit selbst in eine Falle tappen, wenn ich nun »die

Moderne«klarundabgegrenztdefiniere. Ichwerdedeswegen indiesemeinlei-

tenden Kapitel nur einige wenige Züge »derModerne« ansprechen und in den

folgenden Kapiteln dieses Abschnitts mittels Durchwanderungen verschiede-

nerThemengebiete ein profunderes Gefühl für die Probleme dieser Moderne,

an deren Ausgang wir uns mit sehr großer Sicherheit befinden, evozieren.

Mein Verständnis von Moderne findet seine reichhaltigsten Quellen in

einer Diskursschiene, die sich als »Ökofeminismus« bezeichnen lässt und

von Autorinnen wie Carolyn Merchant, Val Plumwood, Silvia Federici, Donna

https://doi.org/10.14361/9783839474082-024 - am 12.02.2026, 12:18:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474082-024
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»modern« 105

Haraway und Isabelle Stengers vertreten wird. Diesen Autorinnen zufolge

ist diese Moderne primär von der Entwicklung eines neuen Verhältnisses

zu einem »Anderen« konstituiert, welches als monolithischer »Natur«be-

griff von menschlicher Kulturhandlung ausgeschlossen wird und in dessen

Bereich traditionellerweise auch Frauen und nicht-weiße Männer fallen, wie

zum Beispiel Silvia Federici (2015) in ihrer bahnbrechenden Studie zur engen

Verzahnung zwischen rassistischem Imperialismus und Patriarchat heraus-

gearbeitet hat. Durch diese kritische Arbeit lässt sich die Ausbeutung der

»Natur« als ko-konstitutiv mit dem die Moderne prägenden Kolonialismus

und Patriarchat verstehen. Die ökologische Katastrophe ist demnach das Re-

sultat einer extremen Ausbreitung dieses modernen Geistes, der »die Natur«

als passive, zu versklavende, auszubeutende und zu vergewaltigende Materie

produziert hat, die den weißen Männern der Moderne gottgegeben ist. Wie

Val Plumwood, Zakkya Jackson und andere bemerken, ist es kein Zufall, dass

rassistisches und sexistisches Vokabular,wie jenes aus derHexenverbrennung

oder dem rassistischenTopos der Anti-Blackness, eins zu eins in ein vermeint-

lich objektives, naturwissenschaftliches Denken übertragen wurde. Moderne

Wissenschaftler brüste(te)n sich damit, mit ihren Forschungen in die Natur

einzudringen und Licht dahin zu bringen, wo bislang Dunkelheit herrschte.

»Durch ›Inquisition‹ und ›Verhöre‹ soll die Natur ›mit all ihren Kindern‹ er-

obert und unterworfen, zum Dienst verpflichtet und versklavt werden.« – so

die von Val Plumwood (2001, 48) zusammengefasste Forderung von Francis

Bacon, einem der »Gründerväter« modernerWissenschaftlichkeit.

Dieses Othering formt demnach den epistemologischen Rahmen, der

die Moderne erst zur funktionierenden »Erfolgsgeschichte« werden ließ.

»Modern« bedeutet etymologisch soviel wie »neu«, »gegenwärtig« und »zeit-

genössisch«,was vielleicht schon erklärt,warumdieseModerne sich so schwer

überwinden lässt. Spätestens seit der sogenannten »Postmoderne« der 1970er

Jahre wird periodisch versucht, sie für beendet zu erklären. Dennoch hängen

wir irgendwie weiter an ihrem toxischen Erbe. In Politik und Werbung ist

»modern« weiterhin ein positiv konnotierter Begriff. Zwar leben manche ge-

sellschaftlichenGruppen so gut es geht nach anderenDenk- und Seinsweisen,

dennoch breitet sich global betrachtet imHomogenozän dermoderneModus,

dieWelt zu ordnen und zu lebenweiterhin aus – auch,weil es ein grundlegen-

des Charakteristikum der Moderne ist, andere Denkweisen zu delegitimieren

und als »unwissenschaftlich«, »weibisch«, »barbarisch«, »wild« oder »unzivili-

siert« abzutun. »Unmodern« ist nachwie vor für die allermeisten ein Pejorativ,

und trotz des zunehmenden Bewusstseins, dass unsere Vorstellung des mo-

https://doi.org/10.14361/9783839474082-024 - am 12.02.2026, 12:18:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474082-024
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


106 Kilian Jörg: Das Auto und die ökologische Katastrophe

dernen Guten Lebens viel zu viele Erden verschlingt, fehlt den allermeisten

das Vokabular und Sensorium zum Erspüren anderer, nicht mehr moderner

Lebensweisen.

Ein produktiver Ansatz, aus diesem scheinbar ausweglosem Verhaftet-

sein in der Moderne herauszufinden, mag Bruno Latours 1991 publizierter

Vorschlag sein, zu erkennen, dass wir nie modern gewesen sind. Die Moderne

baut demnach auf ideologischen, konzeptuellen Brüchen auf, die sich realiter

nie umsetzen ließen. Nach Latour baut die »moderne Verfassung« auf einer

strikten Trennung zwischen Natur – um die sich die Wissenschaft objektiv

kümmert – und Kultur/Gesellschaft auf – um die sich die Politik zu kümmern

hat. Aufgrund dieser konstitutiven Trennung in eine dualistische Weltauf-

fassung ist die Moderne demnach unfähig, sogenannte Hybridformen oder

»Quasiobjekte« zu denken, die aus einer Vermengung von Bereichen der »Na-

tur« und der »Kultur« entstehen. Dies erklärt, warum zum Beispiel Aspekte

der Klimakrise wie das Ozonloch, das Waldsterben oder die Übersäuerung

der Meere sich nicht innerhalb des begrifflichen Rahmens der Moderne hin-

reichend erfassen lassen: Sie stammen allesamt aus einer Verschneidung von

gesellschaftlichen und kulturellen Einwirkungen auf die sogenannte »Natur«.

Das Ozonloch ist so z.B. ein natürliches Phänomen in der oberen Stratosphä-

re, welches durch eine kulturelle Überbeanspruchung von FCKW-Gasen in

industrieller Anfertigung entstanden ist. Laut Latour ist es genau aufgrund

dieser konstitutiven Betriebsblindheit der modernen Verfassung, die »Natur«

und »Kultur« sauber trennt, so, dass derart katastrophale »Monster« so lange

unerkannt bleiben konnten bzw. sogar erst entstehen konnten. Die »moderne

Verfassung«mag zwar sehr effizient innerhalb ihrer selbstgesteckten Rahmen

emanzipatorischer Politik durch technisch-wissenschaftlichen Fortschritt

funktionieren –Doch gleichzeitig verhindert diese Trennung die Entwicklung

von korrektiven Begriffen und kulturellen Praktiken, welche die katastro-

phalen Folgen und Ausschlüsse der Moderne erfassen und beheben könnten.

Mit Latour über Latour hinaus könnte man weiter sagen, dass verwandte

Dualismen – wie jener zwischen Körper und Geist, Mann und Frau, oder

Organisch und Anorganisch – ebensolche konstitutiven Brüche der Moderne

sind, die die Grauzonen der Wirklichkeit nicht erfassen können (und wollen).

Stattdessen neigt die Moderne dazu, die planetare Wirklichkeit nach seinem

hegemonialen Dualismusprinzip umzuformen: entweder Mann oder Frau,

entweder Kultur oder Natur usw. Die Polarisierung in zwei heteronormativ

geprägte Geschlechter erscheint so aus demselben Prinzip hervorzugehen

wie die Ausbeutung einer als rein extern und gegeben verstandenen Materie

https://doi.org/10.14361/9783839474082-024 - am 12.02.2026, 12:18:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474082-024
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»modern« 107

(namens »Natur«) oder die Unterwerfung und Versklavung von (menschli-

chen und nicht-menschlichen) Wesen, die aus dem als »Kultur« designierten

Bereich ausgeschlossenen werden. So werden z.B. Menschen mit schwarzer

Hautfarbe oder Indigene als »Naturvölker« von denArchitekten dermodernen

Vernunft an kulturell-zivilisatorischer Leistung ausgeschlossen – und so ihre

unmenschlicheAusbeutung oder Vertreibung legitimiert.

Während Latour den Großteil seiner Karriere damit beschäftigt war, die-

sen Begriff der Moderne und sein vielfältiges Unwesen in den Wissenschaf-

ten,der Technologie,Politik undGesellschaft zudekonstruieren,hat sich seine

Aufmerksamkeit spätestens seit dem kurz nach der Wahl Donald Trumps er-

schienenem Ou atterir? (Latour 2017a)2 dahingehend verschoben, dass er sich

zunehmend mit der Frage beschäftigt, warum wir weiterhin so viel Wert dar-

auf legen, als »modern« zu gelten, obwohl die aus der Moderne resultierende

ökologische Katastrophe immer schwerer zu negieren ist.

Latour bedient sich für den Versuch einer Erklärung eines großen Ka-

nons aus Philosophie, Soziologie, Anthropologie und Religionswissenschaft

und nennt unter anderem den abrahamitischen Begriff der Apokalypse, die

objektivierende Praxis der Wissenschaften und abendländische Begriffe wie

»Universalismus« und »Gewissheit« als Teilfaktoren für diese große Verhar-

renskraft. Doch auch wenn ich mit dieser philosophischen Arbeit zu einem

großen Teil mitgehen kann (und ich mich auch stets verpflichtet fühle zu

bemerken, dass die tiefsten Einsichten in Latours Denken eigentlich von der

weniger bekannten Isabelle Stengers stammen, wie er selbst ab und zu bereit

war, einzugestehen), verbleiben diese Analysen dennoch im »hochgeistigen

Milieu« abstrakter Theorie, welche sich im Bildungsbürgertum und seinen

Institutionen noch am »besten« – und also folgenlosesten – ansiedeln kann.

Wie ich in diesemBuch jedoch zeigenmöchte, besteht die Gefahr zu über-

sehen, dass sich diese ehemals rein hochgeistigen, elitären Konzepte heute

durch materielle Praktiken und technologische Prothesen als Normalität ver-

stetigt und verfestigt haben. Ich selbst habe, wie bereits erwähnt, meine Dis-

sertation der Genese des abstrakten modernen Vernunftbegriffs und poten-

tieller Auswegstrategien gewidmet. Ich wollte zeigen, wie diesemoderne Ver-

nunft eineökologischkatastrophaleHaltung rationalisiert undalso auchepiste-

mologisch normalisiert. In der hier vorliegenden Arbeit möchte ich zeigen, wie

2 Auch wenn die direkte Übersetzung dieses Titels ins Deutsche »Wo landen?« lautet,

wurde das Buch bei Suhrkamp 2018 seltsamerweise mit dem etwas pompösen Titel

»Das terrestrische Manifest« herausgebracht.

https://doi.org/10.14361/9783839474082-024 - am 12.02.2026, 12:18:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474082-024
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


108 Kilian Jörg: Das Auto und die ökologische Katastrophe

durch das Auto eine Umwelt produziert wurde, in der ökologisch katastropha-

les Verhalten natürlich und automatisch als vernünftig erscheint – einfach, weil

unser hegemoniales Umweltverhältnis kaum andere Seins- und Denkweisen

zulässt. Die Vernunft ist in der Moderne demnach kein rein abstraktes und

überirdisches Leitprinzip, sondern resultiert auch in einer materiellen Pra-

xis und Umweltgestaltung, die diese als zunehmend ausweg- und alternativ-

los erscheinen lässt. Das Problem, dass dieser moderne Vernunftbegriff öko-

logisch katastrophale Folgen zeitigt, wird deswegen dadurch nochmals ver-

schärft, dass uns in dieser massiv umgestalteten Umwelt – die wir heute pla-

netar als »Anthropozän« umschreiben–kaummehr andere Lebensweisenund

Begriffe bleiben, die sich uns aus dem lokalen Milieu als situierte Denkpraxis

ergeben.DeswegenHomogenozän.Die zunehmende Betonung derWichtigkeit

der Situiertheit des Denkens (Haraway 1988) ist also absolut richtig, darf aber

nicht übersehen, dass wir unser Denken nicht in einer neutralen oder unbe-

rührtenUmwelt situieren, sondern unsere Begriffe aus der Situiertheit in eine

höchstgradig toxische und gewaltsam produzierte Normalität entstammen,

wie ich im ersten Abschnitt zu skizzieren versuchte. Selbst auf unsere intims-

tenDenk-Kategorien kannman sich also nicht ohneweiteres verlassen. Sie al-

le sind so dreckig und kaputt wie unsere Umwelten und müssen genauestens

überprüft und reflektiert werden, denn sonst könnten sie – selbst bei bestem

Willen ihrer Akteur*innen –mehr Schaden als Nutzen anrichten. So viele En-

trepreneurs des neuen digitalen und ökologischmotivierten Kapitalismus, die

auf technische und marktkonforme Lösungen für die Klimakrise hoffen, ha-

ben bis aufs Innerste ihrer Selbste die reinsten und besten Absichten. Doch

da auch diese Selbste dem Dreck der modernen Autokultur und der Glattheit

des Homogenozäns nicht entgehen können, richten sie dennoch gigantischen

Schaden an (siehe hierfür Kapitel 10). Ohne einen Abbau der modernen Um-

welt und der durch sie automatisierten Denkmuster und Selbstverständnisse,

kann wenig Hoffnung für eine radikale – und also ausreichende – Verände-

rung bestehen.

Eine große Inspiration für meine Arbeit ist das 2021 erschienene Buch

Hospicing Modernity von Vanessa Machado de Oliveira, die auf dekolonialen,

ökofeministischen wie auch Latour’schen Perspektiven der Moderne aufbaut

und diese als eine Art Droge oder Sucht auffasst, die uns mit einem Gefühl

von Komfort undWohlbehagen im Innenraum an ein katastrophalesWeltver-

hältnis bindet. Auchwenn dieModerne aus dem abendländisch-europäischen

Kontext stammt, ist es dieser Moderne mittlerweile gelungen, die Ideen und

Begehren der allermeistenMenschen dieses Planeten auch außerhalb Europas

https://doi.org/10.14361/9783839474082-024 - am 12.02.2026, 12:18:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474082-024
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»modern« 109

zu kolonisieren. »In diesem Sinne ist die Moderne kein fehlerhaftes [currupt]

Projekt desWestens,das besiegt unddurch eine gerechtere und tugendhaftere

nicht-westliche Alternative ersetzt werden muss, sondern etwas, das heute

(ungleichmäßig) Teil von uns allen ist und die Art und Weise konditioniert,

wie wir die Realität erfahren.« (Oliveria 2021, 17–18)3 Als ein solches unsere

Wirklichkeitswahrnehmung konditionierendes Dispositiv möchte Machado

de Oliveira der Moderne verhelfen, einen würdevollen Tod zu finden. Es gibt

für sie keinen Zweifel, dass die Moderne ihr Ende finden wird, und deswegen

geht ihr Ansatz auch in eine gänzlich andere Richtung als die Erklärung eines

revolutionären Kampfes gegen die Moderne und fußt auch nicht auf der

Gründung einer anti-, non- oder postmodernen Bewegung. »Das Ziel dieses

Buches ist es nicht, Anhänger zu gewinnen. Das wurde schon öfters versucht

und ist jedes Mal gescheitert.« (Ibid. 37)4 Vielmehr sieht sie solche Ansätze

als von demselben modernen Begriffsrahmen konditioniert und begreift sie

deswegen eher als Teil des Problems als der Lösung (wobei solche Schwarz-

Weiß-Muster hier nur der vereinfachenden Wiedergabe dienen, welche bei

genaueremHinsehen viele Graustufen aufweisen). Da für Machado de Olivei-

ra die Moderne aber auch ohne Kampf enden wird, und dies im schlimmsten

– und vielleicht »realistischsten« – Fall mit dem Ende menschlichen (wie

vielen anderen) Lebens auf dem Planeten einhergeht, gilt es vielmehr diesen

modernen »Realismus« (»Ist halt so«) und sein hegemoniales Wirklichkeits-

prinzip zu unterminieren, geduldig abzubauen, und andere Sinnlichkeiten

undWahrnehmungen zu (re)kultivieren, die die längste Zeit von der Moderne

entwertetwurden.MachadodeOliveriamöchte also jeder* ihrer*Leser*innen

dabei helfen zu erkennen, dass es auch andere Seinsweisen und Selbste gibt,

als die von der Moderne monokulturell geförderten.

Während ich mit der konzeptuellen Ausrichtung ihres Buchs vollends

mitgehen kann, unterscheidet sich mein Versuch dadurch, dass ich weniger

»Selbsthilfeaufgaben« an die Leser*in verteile (Was keinesfalls abwertend

klingen soll!), als dass ich viel eher versuche, das Verständnis der zu »hospizie-

renden« [hospicing]Moderne zu erweitern und zu zeigen, dass die Selbste, die

3 Original: »In this sense, modernity is not a corrupt project of theWest that needs to be

defeated and replaced with a more righteous and virteous non-Western alternative,

but rather something that is now (unevenly) part of all of us, conditioning the ways

we experience reality.«

4 Original: » The point of this book is not to gather followers. This has been tried before

and has failed every time.«

https://doi.org/10.14361/9783839474082-024 - am 12.02.2026, 12:18:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474082-024
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


110 Kilian Jörg: Das Auto und die ökologische Katastrophe

bereit sind, der Moderne einen würdevollen Tod zu bereiten, auch von ihrer

jeweiligen Umwelt begünstigt oder behindert werden. Durch diese genealo-

gisch kritische Arbeit werde ich auch in der Lage sein, über die Bedingungen

der Möglichkeit solches neuen materialistischen und ökologischen Denkens

nachzudenken – also auch solche wichtigen und kritischen Ansätze als in der

kaputten Moderne situiert zu begreifen (siehe Kapitel 9). Auch das kritische

ökologische Denkenwird sich so als Kind derModerne erweisen,was die Lage

nochmal etwas mehr kompliziert, aber hoffentlich die Kampfeslust und Hoff-

nung auf kollektive Unternehmungen gegen den Bann der Moderne weiter

entfacht.

https://doi.org/10.14361/9783839474082-024 - am 12.02.2026, 12:18:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474082-024
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

