
II. Moscheen im islamischen Feld in Deutschland 113

flexibel und pragmatisch mit islamischemWissen umgegangen werden kann und,

dass religiöses Kapital nicht allein ausschlaggebend im Feld ist. Es ist ebenso ein

Indiz dafür, dass sich Nicht-Expert*innen kritischmit islamischen Normativitäten

auseinandersetzen.

2. Die lokalen Moscheen im islamischen Feld: Folie für den Kampf um
religiöse Macht

Genese und Fragmentierung des islamischen Feldes: Arbeitervereine und der

Verbandsaufbau

Auch wenn mit Studierenden, Kaufleuten, Kunstschaffenden und Literat*innen,

im diplomatischen Dienst und durch Konversionen oder auch als Kriegsgefange-

ne und Geflüchtete Muslime und Musliminnen in Städten wie Berlin, München

und Hamburg auch vor der Gründung der BRD bzw. DDR durchaus zu finden

sind,42 kann von einer regelrechten muslimischen Präsenz in (West-)Deutschland

erst nach den Anwerbeabkommen mit der Türkei (1961), dem ehemaligen Jugo-

slawien (1968), Griechenland (1960), Tunesien (1965) und Marokko (1963) sowie der

Einwanderung auch aus anderen Ländern mit mehrheitlich muslimischen Bevöl-

kerungsteilen wie Syrien, Ägypten, Afghanistan, Iran, Pakistan u.w. gesprochen

werden. Das muslimische Leben in den deutschen Ländern vor der Arbeitsimmi-

gration spielt im Allgemeinen keine signifikante Rolle für die Ausgestaltung des

islamischen Feldes.43 Allerdings bilden die vereinzelten, in den 1950er Jahren ge-

gründetenmuslimischen Gemeinden und Vereine in Berlin,Hamburg, Aachen und

München44 den Grundstock für die nicht-türkische islamische Institutionalisie-

42 Siehe ausführlich zu einzelnen Epochen vor 1945: Höpp 1997 (Kriegsgefangene 1914-

1924), Bröer/Haertkötter/Kappert 2002 (Einzelporträts 1875-1945), Wokoeck 2009

(Gemeindeleben 1920-1945 und Verbürgerlichung), Bauknecht 2001 (1920-1945), Abdullah

1981 (1690-1980), Agai/Ryad/Sajid 2016 (Zwischenkriegszeit – Europa).

43 Das heißt freilich nicht, dass es für die objektive Struktur des islamischen Feldes keine Konti-

nuität zur »muslimischen Frage« (des ausgehenden 19. und beginnenden 20. Jahrhunderts)

gebe. Dies deutet zumindest Amir-Moazami an: siehe Amir-Moazami 2016: 116 und Amir-

Moazami 2017.

44 1952 soll das Bundesamt für Statistik 115 Ägypter, 959 Iraner, 1103 Türken registriert haben.

Vgl. Meining 2011: 59: »Die Muslime stellten eine beinahe unsichtbar kleine Gruppe dar. […]

München war damals vermutlich die Stadt mit dem größtenmuslimischen Bevölkerungsan-

teil.« Dass anhand von Staatsbürgerschaften automatisch auf muslimische Religionszuge-

hörigkeit geschlossen wird, ist ein bis heute andauerndes Problem.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-009 - am 14.02.2026, 06:09:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


114 Moscheeleben in Deutschland

rung.45 Was das muslimische Leben in der DDR bzw. in den ostdeutschen Bun-

desländern angeht, befindet sich die Forschung noch in den Anfängen.46

Auch am Hauptfeldforschungsort in Westdeutschland sind die ersten Spuren

muslimischen Lebens erst ab 1961 mit dem Anwerbeabkommen mit der Türkei

sichtbar, als die ersten türkischen Muslime und Musliminnen in kleiner, aber nen-

nenswerter Anzahl an den Hauptfeldforschungsort kommen.47 Vereinzelt gibt es

neben Arbeitsimmigrant*innen auch Studierende.Die islamisch sensiblenMänner

unter ihnen haben ihre Gebete zu fünft bis sechst zunächst in den fabrikeigenen

Wohnheimen oder auch in ungenutzten Ecken der Fabriken, in denen sie arbeite-

ten, verrichtet. Für die zweimal im Jahr stattfindenden hohen religiösen Feiertage,

das Fastenbrechen-Fest und das Opferfest, wurden noch bis in die 1980er Jahre hin-

ein Schulaulen, Sporthallen, Stadthallen und auch Gemeindezentren der christli-

chen Kirchen angemietet.48 Für größere gemeinschaftliche religiöse Veranstaltun-

gen werden auch heute Bürgerhäuser, Stadtteilzentren und Stadthallen angefragt.

Der Bezug von eigenen Räumlichkeiten wird von Muslimen der Gründergenera-

tion in den Kontext der Verwahrlosung der Türken in der Migration (türk. gurbet)

gestellt. Einer meiner Interviewpartner erinnert sich daran, dass – in Deutsch-

land auf sich selbst gestellt – die türkischen Männer anfingen, öffentlich Probleme

zu verursachen: Sie frequentierten die Gasthäuser »der Deutschen«, tranken Al-

kohol und verursachten Straßenlärm, waren in Schlägereien verwickelt, kurz: sie

»störten die Deutschen« und verursachten so ein negatives Bild des Türken in der

Öffentlichkeit, was sich dann auf andere, nicht auffällige Türken negativ auswirk-

te. Der »Mangel an zivilisatorischem Benehmen« sind meinen Interviewpartnern

45 Aus dem »Islamischen Zentrum München e.V.« ging schon 1958 ein Zusammenschluss ara-

bisch dominierter Moscheen hervor, der sich 1982 »Islamische Gemeinschaft in Deutschland

e.V.« (IGD) nennen sollte und heute als »Deutsche Muslimische Gemeinschaft e.V.« (DMG)

vermutlich die mitgliederstärkste arabischdominierte islamische Gemeinschaft ist (vgl. zur

IGD: Heimbach 2001). Die Ahmadiyya-Bewegung in der BRD ist seit 1955 vereinsrechtlich

aktiv und bildet das organisatorische Fundament, auf dem die insbesondere in den 1980er

Jahren eingewanderten Ahmadi-Muslime zurückgreifen konnten. Indes ist die Ahmadiyya

schon in der Weimarer Zeit präsent: Ein Zweig der Ahmadiyya gründet in den 1920er Jahren

in Berlin die repräsentative Wilmersdorfer Moschee. Zur Entstehung und Verbreitung der

Ahmadiyya in Europa: Jonker 2016. Das iranisch-schiitische »Islamische Zentrum Hamburg

e.V.« (gegr. 1953, IZH) bildet die Basis für die schiitische Institutionalisierung in Deutschland,

die als einzige in enger Absprache mit religiösen Behörden eines Staates, nämlich Iran, eta-

bliert worden ist (Vgl. Selbstbildnis auf http://izhamburg.de/).

46 Siehe zu Muslim*innen in Sachsen: Hakenberg/Klemm 2016.

47 Interview, Aksakallı Dede, 09.06.2013, Altstadt-Moschee.Der Stadtalmanach spricht 1973 von

750 Türken und 150 Türkinnen.

48 Interview, Aksakallı Dede, 09.06.2013, Altstadt-Moschee. Interview, ehemaliger Vorsitzen-

der, 09.06.2013, Altstadt-Moschee.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-009 - am 14.02.2026, 06:09:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://izhamburg.de/
http://izhamburg.de/
https://doi.org/10.14361/9783839450451-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://izhamburg.de/
http://izhamburg.de/


II. Moscheen im islamischen Feld in Deutschland 115

noch heute mehrere Anekdoten wert. Der Grund für die Vereinsgründung wird so-

mit in eine »schlechte Zeit der Türken« verlagert, die zu retten ein Treffpunkt als

Ausweg erschien. Noch heute wird die Existenz von z.B. Jugendarbeit inMoscheen49

damit begründet, die »Jugend von der Straße zu holen«.50 Von der Schaffung

von Gebetsmöglichkeiten sei zu diesem Zeitpunkt noch gar nicht die Rede gewe-

sen. Sowohl vor dem türkischen Konsulat in Stuttgart als auch der Stadtverwal-

tung wurde der Bedarf nach einem Treffpunkt angemeldet, allerdings hätten sich

weder die konsularische Vertretung noch die Stadtverwaltung zuständig gefühlt.51

Auf der Suche nach geeigneten leerstehenden Gebäuden wurden die Männer in

Bahnhofsnähe fündig. Hierbei sieht man schon, dass zwar eventuell zuständige

Staaten um Unterstützung ersucht worden sind, die Moscheegründungen aber

vollkommen auf Eigeninitiative der hiesigen Muslime zurückgehen. Das frühes-

te islamische Vereinsleben ist somit in die Mitte der 1970er Jahre zu datieren: Es

handelt sich um den Vorgängerverein der heutigen Altstadt-Moschee, der als Be-

gegnungsort von Türken 1970 eingerichtet wurde.52 Durch den Ausbau ihres ersten,

recht kleinen Gebetsraums etwa um 1976 herum im heute noch genutzten mehr-

stöckigen Gebäude wurde der Grundstein für die erste Moscheevereinigung ge-

legt.53 Eine wichtige Rolle als einer der ersten islamischen Vereine spielt auch der

49 Interview, Aksakallı Dede, 09.06.2013, Altstadt-Moschee. Interview, ehemaliger Vorsitzen-

der, 09.06.2013, Altstadt-Moschee: (»Medeniyetten nasibini almamış«, »Türkler için kötü bir za-

man«). Vgl. ganz ähnlich Schiffauer 2004b: 350.

50 Vgl. auch Beilschmidt 2015: 266.

51 Interview, Aksakallı Dede und ehemaliger Vorsitzender, 09.06.2013, Altstadt-Moschee. Ins-

besondere ein ehemaliger Vorsitzender in der Altstadt-Moschee sieht darin den Beweis, dass

die türkischen Arbeiter dem türkischen Staat zum einen egal gewesen seien und zum ande-

ren die damalige bürokratische Elite eine tiefe religionsablehnende Haltung gepflegt habe.

Die Zurückhaltungdes türkischenStaates bei der Befriedigung religiöser Bedürfnisse der tür-

kischen Arbeiter in den 1960er und 1970er Jahren führte zu Irritationen, Enttäuschung und

in der Konsequenz zur Abwendung vom laizistischen Modell des Staates bei einem Teil der

türkisch-muslimischen Arbeiter*innen. Die Kritik daran, verbundenmit sozioökonomischen

Argumenten, hat die Hinwendung zu anderen Modellen der Integration der Religion in den

Staat begünstigt, die gemeinhin als islamistisch bezeichnet werden. Vgl. ausführlich hierzu

Schiffauer 2000. Auch andere Interviewpartner*innen aus der Gründergeneration der hier

untersuchten Moscheen artikulierten diesbezügliche Enttäuschungen über die Zurückhal-

tung der Türkei in religiösen Angelegenheiten.

52 Auch in anderen Städten sind die ersten Moscheevereine als Treffpunkte von türkischen Ar-

beitern entstanden. Vgl. Schiffauer 2000: 19, 22.

53 Ältere Muslime erinnern sich, dass bei der offiziellen Eröffnung des »Vereins türkischer Ar-

beitnehmer« im November 1971 auch der damalige Bürgermeister zugegen war. Außerdem

soll auch der Bürgermeister einer anderen Großstadt anwesend gewesen sein. Auf dessen

Initiative soll auch die türkische Sozialberatung der AWO (türk. Türk Danış) in das Gebäude

miteingezogen sein, um »die Türken unter Kontrolle zu halten«. Der Arbeiterverein hat dann

wohl keine eigenen Räume bekommen, sondern über die Sozialberatung einen Raum im

Erdgeschoss beziehen können. Der Interviewpartner erinnert sich, dass der fremde Bürger-

https://doi.org/10.14361/9783839450451-009 - am 14.02.2026, 06:09:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


116 Moscheeleben in Deutschland

»Türkisch-islamische Kulturverein« im Umland, der 1981 mit Anbindung an den

»Verband der islamischen Kulturzentren e.V.« (VIKZ) gegründet wurde. Der VIKZ,

gegründet 1973 in Köln, ist der älteste türkisch-islamische Verband in Deutschland.

Er ist als Koranschulbewegung in der Türkei um den Religionsgelehrten Süleyman

Hilmi Tunahan El-Silistrevi (1888-1959) nach dem »Gesetz zur Vereinheitlichung

des Unterrichts« (»Tevhid-i tedrisat kanunu«, 1924)54 in den 1920er Jahren aus der

Ordenstradition der Naqšbandīya entstanden. In dieser Bewegung wurde der Wil-

le nach Weitergabe und Vertiefung der religiösen Bildung in einer säkularisierten

türkischen Öffentlichkeit mit einer tiefen Frömmigkeit und entsprechenden Kör-

pertechniken verbunden (wie z.B. Atemtechniken, Ruhe und spirituelle Andacht).55

Jonker sieht diese Praktiken daher als Markenzeichen der Akteur*innen in VIKZ-

Moscheen. Nach ihrem Initiator werden Anhänger*innen der Bewegung pejorativ

als Süleymancı56 bezeichnet, ihre Eigenbezeichnung lautet İslam-Kültürcü.57

Im Vorgängerverein der Altstadt-Moschee wurde im Erdgeschoss ein Gasthaus

von Türken betrieben und avancierte zu einem beliebten Treffpunkt türkischer

Gastarbeiter, in dem auch Alkohol getrunken und Karten gespielt wurde. Die rest-

lichen Räume des Gebäudes wurden als Wohnung von türkischen Mieter*innen

bezogen. Erst 1979 wurde auf eigene Kosten ein Imam aus der Türkei geholt. Bis

dahin und auch später in dessen Abwesenheit leiteten informell-religiös ausgebil-

dete oder besser gebildete Männer unter den Arbeitsmigranten als so genannte

»Arbeiterimame« (türk. işçi imamı)58 ehrenamtlich die Gebete und standen als Leh-

rer (Hoca) in ihrer Freizeit zu Verfügung. Alle Moscheevorsitzenden und auch an-

dere Akteur*innen erzählten zum Zeitpunkt der Feldforschung, dass ihre Väter in

dieser Moschee auch »als Imam tätig waren« (»imamlık yaptı«), was darauf schlie-

ßen lässt, dass die Frage nach der Gebetsleitung sowohl ad hoc geklärt wurde als

auch ein Pool von »Imamen« zur Verfügung stand.59 In der Auswanderungssitua-

meister in seiner eigenen Stadt Problememit türkischen Vereinen gehabt hätte. Daher hätte

dieser die Einsetzung der Sozialberatung der AWO als öffentlich-amtlichen Ansprechpart-

ner empfohlen. Interview, Aksakallı Dedeund ehemaliger Vorsitzender, 09.06.2013, Altstadt-

Moschee.

54 Siehe Abschnitt I.

55 Vgl. Jonker 2002a: 207-229.

56 «-cı« [oder -ci, -cu, -cü, -çi, -çı, -çu, -çü] ist im Türkischen ein Suffix, das Zugehörigkeit [z.B. lai-

kçi ›jemand, der pro-Laizismus ist‹] oder eine Berufsbezeichnung ausdrückt [z.B. taksici ›Taxi-

Fahrer*in‹]. In Geschichte und Gegenwart werden religiöse und politische Bewegungen und

ihre Anhängerschaft oft nach ihren Gründern oder nach einemwichtigen Referenzpunkt be-

zeichnet: z.B. Süleymancı, Fethullahçı, Nurcu, Erbakancı, Diyanetçi usw.

57 Vgl. zu umfassenden Informationen über den Orden, Tunahan, die Entstehung des VIKZ und

seine Geschichte: Jonker 2002a.

58 Interview, Ferit, 05.06.2013, Kultur- und Bildungszentrum.

59 Des Weiteren zeugt dieser Hinweis von der Verwurzelung der heutigen Akteure in der loka-

len islamischen Szene.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-009 - am 14.02.2026, 06:09:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Moscheen im islamischen Feld in Deutschland 117

tion haben Muslime somit Mechanismen einer religiösen Selbstversorgung entwi-

ckelt, indem sie in der neuen Umgebung die hegemoniale sunnitische Vorstellung

eines direkten Mensch-Gott-Verhältnisses sowie des Rechtes, dass alle männlichen

Muslime religiöse Dienste wie Gebetsleitungen übernehmen können, symbolisch

legitimiert haben. Dies und das Fehlen hauptamtlicher Strukturen führte dazu,

dass die für die Imam-Tätigkeit angesprochenen Akteur*innen darum wetteifer-

ten, zum Gebet zu rufen, die Gebete leiten zu können oder den Beginn des Gebets

einzuläuten.60 Die Akteur*innen gaben sich Mühe, besonders schön zu rezitieren,

langsame Bewegungen während des Gebets zu machen, frühzeitig in die Moschee

zu kommen und sich auch um die Sauberkeit im Gebetsraum zu kümmern.61 Die-

ser Umstand wiederum hat das Fundament für die dialogische Ausbildung von

religiöser Autorität in Moscheen einerseits und die Möglichkeit ihrer Anfechtung

andererseits gelegt.

Der Unterricht für Kinder beiderlei Geschlechts – ganz nach dem Vorbild des

informellen Moscheeunterrichts in der Türkei – wurde vor allem nach 1973 not-

wendig, als mit dem verkündeten Anwerbestopp der flexibleMigrationsprozess ge-

stoppt wurde: Wer die Arbeit in Deutschland aufgab und in das Herkunftsland zu-

rückging, hatte kaum legale Möglichkeiten der Rückkehr nach Deutschland. Dieser

Umstand erforderte, dass die Gastarbeiter und Gastarbeiterinnen eine Perspektive

für den weiteren Verbleib in der neuen Heimat entwickeln mussten, mitsamt den

Herausforderungen, die sich mit dem Familiennachzug oder der Familiengrün-

dung ergaben: Die endgültige Rückkehr (türk. kesin dönüş) wurde zwar verschoben,

blieb aber als Perspektive für die Zukunft erhalten. Der Anwerbestopp hat somit

für viele Familien eine migratorische Mix-Situation geschaffen: teilweise wurden

Kinder zu Großeltern, anderen Verwandten oder auf Internate im Heimatland ge-

schickt, teilweise blieben ältere Kinder imHeimatland, während die Jüngeren nach

Deutschland geholt wurden.62

Die Moschee als Selbstorganisation von Muslim*innen kann als eine neue Er-

fahrung gewertet werden, da in deren Herkunftsländern die Einrichtung von Mo-

scheen als eine öffentliche Aufgabe wahrgenommen wurde – auch wenn der Bau

einer Moschee oftmals von lokalen Interessierten ausging und -geht. Dies heißt

nicht, dass religiöse Selbstorganisation in mehrheitlich muslimischen Gesellschaf-

ten per se nicht vorhanden gewesen wäre. Aber die Einrichtung und der Erhalt ei-

60 Interview, Ferit, 05.06.2013, Kultur- und Bildungszentrum. Feldnotiz, städtischer Empfang

der Migrantenvereine, 28.06.2013, Ratssaal, Gespräch mit Salih (Hizmet-Netzwerk).

61 Interview, Ferit, 05.06.2013, Kultur- und Bildungszentrum. Feldnotiz, städtischer Empfang

der Migrantenvereine, 28.06.2013, Ratssaal, Gespräch mit Salih (Hizmet-Netzwerk).

62 Die Mix-Situation verschärfte sich in den 1980er Jahren als mit der CDU-FDP-Regierung ei-

ne Rückkehr der Migrant*innen finanziell gefördert wurde: Kinder wurden schon mal in die

Türkei vorgeschickt, weil die Familie später nachkommenwollte, dannwieder hergeholt, weil

doch keine Rückkehr möglich war.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-009 - am 14.02.2026, 06:09:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


118 Moscheeleben in Deutschland

ner Moschee von unten als basale religiöse Einrichtung hat eine andere Qualität als

die Etablierung von privaten oder semi-öffentlichen religiösen Dienstleistungen,

die beispielsweise im Osmanischen Reich staatlich auch gefördert wurden und in

der Republik Türkei von Angehörigen oder Affiliierten der durch deren Verbot seit

1924/25 inoffiziell agierenden Orden initiiert wurden. Bisher hat für das Entste-

hen von Moscheen in Deutschland lediglich Jonker das Know-how von Ordens-

affiliierten Akteur*innen in den Vordergrund gerückt:

»In der Türkei durchliefen in den [19]60er Jahren vor allem die Söhne und Töchter

von armen Bauern und Landarbeitern die Süleyman’schen Korankurse und erwar-

ben damit ein Grundwissen, das sie erst später in der Migration als Gruppe ver-

bindenwürde. In der Anfangszeit nahmen sie zuerst unter ihren Landsleuten eine

Schlüsselposition ein. Sie waren es, die als einzige in der Lage waren, Heiraten zu

schließen, Begräbnisse durchzuführen und alsHoca, Vorbeter, Imamund sogar als

Müftü aufzutreten.«63

So fallen auch unter denMoscheegründern und religiösen Experten amHauptfeld-

forschungsort in dieser Anfangszeit religiöse Akteure auf, die innerhalb der Koran-

schulbewegung von Süleyman Hilmi Tunahan in der Türkei religiöse Bildung ge-

nossen haben.64 Dieser Umstand zeigt deutlich, dass religiöse Autorität durch das

religiöse Kapital der Akteur*innen verwoben mit ihrem sozialen und kulturellen

Kapital generiert wurde.

Dabei scheint vor allem die Entwicklung einer sicheren religiösen Umgebung

für die Kinder die Konstruktion der Moschee als genuin religiösen Ort begünstigt

zu haben: Schiffauer stellt die Erfahrungen, die die frühen Gastarbeiter mit mus-

limischer Sensibilität in der ihnen als christlich und/oder säkular erscheinenden

Umgebung machten, in den Zusammenhang von ethisch-moralischer Sicherheit

in der »Fremde« (»gurbet«), die durch die selbstorganisierte Moschee gewährleistet

wurde.65 Dass man sich in der gurbet aufhält, bedeutet, mit Fremdem konfrontiert

werden zu müssen und diese Situation auszuhalten. Gurbet heißt daher vor allem

auch, sich nicht einzumischen, etwas Gegebenes nicht nach den eigenen Lebenser-

fordernissen zu gestalten oder umzuformen und auch nicht den Versuch dazu zu

unternehmen. Mit der Identifikation Deutschlands als Ort des gurbet ergibt sich,

63 Jonker 2002a: 122 [Hervorhebungen im Original]. Auch Schiffauer macht darauf aufmerk-

sam, dass unter den Moscheegründern in Augsburg viele Akteure mit der İslam-Kültür-

Bewegung affiliiert waren und aus der Perspektive anderer Muslime als dominant empfun-

den wurden. Vgl. Schiffauer 2000: 23.

64 Interview, Aksakallı Dede, 09.06.2013, Altstadt-Moschee. Interview, Ferit, 05.06.2013, Kultur-

und Bildungszentrum. Feldnotiz, städtischer Empfang der Migrantenvereine, 28.06.2013,

Ratssaal, Gespräch mit Ferit und Salih (Hizmet-Netzwerk).

65 Vgl. Schiffauer 2000: 268-269; 286-290; 292-297 und weitere Stellen der lebensgeschichtli-

chen Ausführungen. Vgl. auch Schiffauer 2004b: 350.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-009 - am 14.02.2026, 06:09:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Moscheen im islamischen Feld in Deutschland 119

kein Recht auf die Heimat der Anderen zu haben. Ein authentisches Leben scheint

nur in eigens geschaffenen Räumen wie z.B. in einer Moschee möglich. Somit er-

schaffen die Menschen im liberal-christlich-säkularen Kontext erst die Moschee

als Ort der idealen islamischen Lebensführung. Flankiert wird diese Vorstellung

mit der Akkumulation religiösen Lebens in der Moschee in der Türkei, die Hand

in Hand mit der Säkularisierung und staatlichen Implementierung eines sunni-

tischen Islamverständnisses geht.66 In dieser Perspektive erscheint die männlich

gesteuerte und durch informelle Arbeit der Frauen geschaffene Moschee als der

zentrale Ort, in dem Religion gelebt und vermittelt wird, was zu einer praktischen

Sakralisierung der Moschee geführt hat: Außerhalb der Moschee ist das profane Le-

ben, das auch nicht perfekt islamisch gestaltet sein kann; in der Moschee ist das

islamische Leben, was z.B. Auswirkungen auf Geschlechterverhältnisse hat. Die

Moschee wird von der Gründergenerationmit diesen Bedeutungen aufgeladen und

erst die nachkommende Generation entwickelt ein Verständnis von Gestaltungs-

macht im eigenen Land.67 Die gegenwärtige Ausdifferenzierung islamischen Lebens

außerhalb der Moschee wie in Hochschulen, Nachbarschaften, u.w. fordert mitt-

lerweile die Engführung des islamischen Lebens auf Moscheen heraus wie weiter

unten noch auszuführen sein wird.

Nach mehreren Namensänderungen und Vereinsneugründungen – immer mit

Sitz an derselben Adresse – schloss sich der erste Verein am Hauptfeldforschungs-

ort dem Dachverband »Türkisch-Islamische Union der Anstalt für Religion e.V.«

(DITIB) nach dessen deutschlandweiter Gründung 1984 an. Der Alkoholausschank

im Lokal war zu dieser Zeit schon eingestellt, aber Möglichkeiten zum Billard- oder

Kartenspielen existierten im Gasthaus weiterhin. Die türkische Religionsbehörde

Diyanet hatmit und über DITIB Strukturen geschaffen,68 umden laizistischen, und

damit als unpolitisch gedeuteten Islam der türkischen Republik im Ausland zu ver-

treten. Einhellig ist die Forschung in der Beurteilung, dass sich diese Intervention

im islamischen Feld gegen die starken Vertretungen der Milli Görüş69-Bewegung

und der İslam-Kültür-Bewegung wendete, die in der Türkei die von Diyanet re-

präsentierte Orthodoxie herausforderten und in Deutschland ein staatlicherseits

unkontrolliertes Betätigungsfeld vorgefunden hatten.70 Begründet wurde dieMilli

66 Siehe Abschnitt I.

67 Vgl. die Interview-Passagen in Schiffauer 2000: 276ff.

68 Siehe zum Verhältnis DITIB-Diyanet: Yaşar 2012 und Beilschmidt 2015: 47-50.

69 Der Name dieser Gruppierung bedeutet wörtlich aus dem Türkischen: »Nationale Sicht«. Der

Begriff milli (»national«) bezieht sich hier zum einen auf die türkisierte (koranische) Wen-

dung millet-i Ibrahim, was verstanden wird als ›Gemeinschaft Abrahams‹, d.h. als Gemein-

schaft der Gottgläubigen. Zumanderen istmilli eng geführt auf dieNation, hier das türkische

Volk bezogen. Allgemein kannMilli Görüş als ›Volkessicht‹ verstandenwerden. Vgl. Schiffau-

er 2010: 71.

70 Vgl. Schiffauer 2010: 98-100.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-009 - am 14.02.2026, 06:09:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


120 Moscheeleben in Deutschland

Görüş-Bewegung zu Beginn der 1970er Jahre durch den Maschinenbau-Professor,

Unternehmer und Politiker Prof. Dr. Necmettin Erbakan (1926-2011). Er plädier-

te dafür, dass mit der Rückbesinnung auf die eigene islamische Tradition – im

Gegensatz zum Kapitalismus und zum Kommunismus – eine islamisch fundierte

gesellschaftliche und staatliche Ordnung installiert werden könne, die Gerechtig-

keit und Wohlstand garantiere. Schiffauer beschreibt die Milli Görüş-Bewegung

als eine, die innerhalb des parlamentarischen Systems für eine Islamisierung ein-

trat, also keine revolutionäre Bewegung darstellte.71 In der Türkei wurde die Be-

wegung trotz Parteiverboten, massiver Behinderungen der politischen Arbeit und

der Verneinung von religiösen Rechten in der Öffentlichkeit (z.B. Recht auf Bil-

dung mit dem Kopftuch, zu dessen Advokaten sich die Bewegung machte), aber

auch trotz Regierungsbeteiligungen stärker. Es ist das Eintreten für eine »gerechte

Ordnung« (türk. »adil düzen«; Schlagwort der Bewegung in den 1990er Jahren), die

die Bewegung durch verschiedene Krisen gebracht hat. Während in der Türkei die

Milli Görüş-Bewegung sich parteipolitisch etablierte und damit mit diversen Agen-

den von Wirtschaft über Bildung bis Außenpolitik befasst war, entwickelte sie sich

in Deutschland als eine Moscheebewegung, die aufgrund der Handlungszwänge

einer Vereinigung, die religiöse Dienste anbietet, von vorneherein mit dem Auf-

bau einer religiösen Infrastruktur betraut war: »Dies reicht von der Einrichtung

von Moscheen über das Anbieten rechtstheologischer Beratung bis hin zu Hilfe

bei Rechtsauseinandersetzungen etwa in Bezug auf die Kopftuchfrage«.72 Diyanet

brandmarkte diese Bewegungen als Ausdruck politischen Islams.73 Beiden Bewegun-

gen ist türkisches Nationalbewusstsein inhärent, indes sticht innerhalb der Milli

Görüş eine Tendenz zur islamischen Umma hervor, insbesondere eine Arabophi-

lie. Vor allem mit der Entsendung verbeamteter Religionsbeauftragten durch das

Diyanet-Amt sollte der Einfluss von Imamen mit nicht akkreditierter religiöser Bil-

dung eingedämmt werden und gleichzeitig das schwelende Problem von fehlenden

hauptamtlich tätigem religiösen Personal in Moscheen in Deutschland lösen.74 Mit

71 Vgl. Schiffauer 2010: 72-89.

72 Schiffauer 2002: 88.

73 Vgl. auch Beilschmidt 2015: 180-183. Während die islamische Opposition Diyanet schon im-

mer als politisch kritisierte, kommt in den letzten Jahren auch von laizistisch-nationalistisch

gesinnter Seite Kritik an den engenVerflechtungen zwischenRegierung undDiyanet (vgl. Öz-

türk 2016). Über Diyanet trifft diese Kritik auch DITIB (Feldnotiz, Empfang der Migranten-

vereine, 28.06.2013, Ratssaal, Gespräch mit Ferit (Kultur- und Bildungszentrum), Salih (Hiz-

met-Netzwerk) und mit der Vorsitzenden einer türkischen Hochschulgruppe.

74 DITIB vermittelt ihrenMitgliedsgemeinden bis heute noch so genannte ›Religionsbeauftrag-

te‹ (türk. din görevlisi) aus der Türkei, die als türkische Beamte für etwa 3-5 Jahre einen Aus-

landsdienst absolvieren. Als solche sind sie dem türkischen Beamtenrecht unterworfen und

bekommen ihr Gehalt vom türkischen Staat. Dies entlastet islamischeGemeindenmit DITIB-

Zugehörigkeit erheblich vom finanziellen Druck und garantiert über Jahre hinweg die Ver-

sorgung muslimischer Gemeinden mit laizistisch gesinnten Imamen. Religionsbeauftragte

https://doi.org/10.14361/9783839450451-009 - am 14.02.2026, 06:09:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Moscheen im islamischen Feld in Deutschland 121

dieser Verbandszugehörigkeit verfügte somit auch der örtliche Verein über meh-

rere Jahre hinweg über einen ausgebildeten Vollzeit-Imam, dessen Finanzierung

extern gesichert war.

Es ist gerade das Fehlen einer deutschen Religionspolitik in Bezug auf Mus-

lim*innen sowie die Vorstellung der Arbeitereinwanderung als temporäres Phäno-

men, wodurch sich das islamische Feld als autonomes Feld entwickeln konnte und

die Türkeiorientierung zentral blieb. Frühe Versuche, organisatorische Anerken-

nung durch den deutschen Staat zu erhalten wie der Antrag auf Körperschaft des

öffentlichen Rechts 1979 durch den VIKZ oder islamischen Religionsunterricht in

öffentlichen Schulen zu etablieren, liefen aus mehreren Gründen ins Leere. Wur-

de der Antrag auf Körperschaft des öffentlichen Rechts durch den VIKZ zunächst

von staatlichen Stellen positiv aufgenommen, scheiterte er an Einschätzungen des

Deutschen Gewerkschaftsbundes, dass es sich bei der Gruppe um Sympathisanten

eines islamischen Staates handele, was vor staatlichen Stellen vehement vertreten

wurde.75 Aber auch durch Interessengegensätze der muslimischen Akteur*innen

bzw. allgemein der türkischen Arbeiter*innen in Bezug auf die Türkei blieb der

deutsche Kontext lange Jahre ein nichtgestaltbarer Ort.76 Die Genese des islami-

schen Feldes in Deutschland ohne staatliche und institutionelle Regularien einer-

seits (weder von deutscher, türkischer oder anderer Seite) und andererseits mit

informellem Beistand von Akteur*innen, die mit islamischen Netzwerken affili-

iert waren, hat dann doch staatliche Kontrollmechanismen auf den Plan gerufen –

nämlich aus der Türkei. Allerdings ist die Intervention des türkischen Staates auch

von religiösen Akteur*innen im Feld nachgefragt worden, weil die Situation als

durchaus problematisch empfunden wurde.77 Dies steht im Zusammenhang mit

veränderter Religions- und Nationspolitik in der Türkei selbst, die nach dem Mili-

tärputsch von 1980 als Bollwerk gegen kommunistische Formationen einen positi-

ven Bezug zum türkischen Islam symbolisch etablierte, was unter dem Stichwort

›Türkisch-islamische Synthese‹ (Türk-İslam Sentezi) bekannt geworden ist.78 Damit

rückte auch der Schutz der Bevölkerung gegen islamistische Haltungen in den Vor-

dergrund, die 1979 mit der islamischen Revolution in Iran und dem Einmarsch der

sowjetischen Armee in Afghanistan einerseits und dem Erstarken der Milli Görüş-

Bewegung andererseits Auftrieb erhalten hatten.79 Die Auswirkungen der verän-

derten Politik der Türkei auf das islamische Feld in Deutschland muss daher vor

in DITIB-Gemeinden verfügen über eine (türkei-)staatlich anerkannte Ausbildung und heute

in der Regel auch über ein Theologie-Studium.

75 Vgl. dazu Jonker 2002a: 91-100.

76 Schiffauer 2004b: 352.

77 Vgl. Beilschmidt 2015: 48.

78 Siehe zur Türkisch-islamischen Synthese Copeaux 1997 und 1998.

79 Der parlamentarische Arm der Milli Görüş-Bewegung war mit der »Nationalen Heilspartei«

(Milli Selamet Partisi, gegr. 1972) vor dem Militärputsch dreimal an der Regierungsbildung

https://doi.org/10.14361/9783839450451-009 - am 14.02.2026, 06:09:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


122 Moscheeleben in Deutschland

diesem Hintergrund betrachtet werden, da sich in den 1970er Jahren hierzulan-

de religiöse Formationen etabliert hatten, welche die Position der Diyanet in der

Türkei herausforderten: In den 1970er Jahren sind aus einzelnen größeren islami-

schen Vereinen/Moscheen die ersten deutschlandweit aktiven islamischen Verbän-

de entstanden. Diesen schlossen sich in den 1980er Jahren lokale türkisch-islami-

sche Arbeitervereine an. Der Gründung des schon erwähnten Verbandes islamischer

Kulturzentren (VIKZ) 1973 folgte 1975 die Vorläuferorganisationen der heutigen Is-

lamischen Gemeinschaft Milli Görüş und 1978 der »Verband der demokratischen,

türkischen Idealistenvereine in Deutschland« (ADÜTDF)80.

Die Verbandszugehörigkeiten versprachen verschiedene Erleichterungen: zum

einen konnten religiöse Dienste, die den lokalen Rahmen sprengten (z.B. Pilger-

fahrten nach Mekka und Medina, Abwicklung von Todesfällen u.w.), besser orga-

nisiert werden. Aber auch die unmittelbare Hilfe durch Vermittlung von Predi-

ger*innen, Lehrer*innen, Reliquienbesuchen und religiösen Materialien kam den

ehrenamtlich tätigen religiösen Akteur*innen sehr gelegen. Die Nachfrage nach

einem hauptamtlichen Imam, der werktags wie am Wochenende in der Moschee

für diverse religiöse Aufgaben zur Verfügung steht, konnte auch über die Netzwer-

ke der Verbände nicht überall und zur Gänze erfüllt werden. Die prekäre Situation

der Imam-Frage, wie sie sich schon durch die Selbstorganisierung der Moscheen

gezeigt hatte, führte zu einer Ausdifferenzierung von religiöser Autorität, weil

es vor Ort über den Imam hinaus zum Engagement anderer ehrenamtlicher Ak-

teur*innen mit religiöser Expertise gekommen ist, z.B. als Lehrer*innen, Gebets-

leiter oder Prediger*innen – außer bei der Gebetsleitung engagierten sich in dieser

frühen Phase durchaus auch Frauen. Gleichzeitig etablierten einzelne Verbände

schon früh Nachwuchsförderung: Beispielsweise ermöglicht der VIKZ schon seit

den 1970er Jahren eine Hoca-Ausbildung für Frauen und Männer, mit integriertem

Abschlussjahr an der Istanbuler Schule der Bewegung,81 aufbauend auf der lang-

jährigen Institutionalisierung der religiösen Bildung innerhalb der Bewegung in

der Türkei. Diese institutionelle Struktur stärkte seine relative Position im islami-

schen Feld in Deutschland, da in Bezug auf religiös gebildetes Personal ein Pool an

beteiligt (1974, 1. Regierung der nationalistischen Front 1975-1977 und 2. Regierung der na-

tionalistischen Front 1977-1978).

80 Beim Dachverband ADÜTDF, Almanya Demokratik Ülkücü Türk Dernekleri Federasyonu (»Föde-

ration der türkischen demokratischen Idealistenvereine inDeutschland e.V.«), gegr. 1978, Sitz

in Frankfurt a.M., handelt es sich um einen türkisch-nationalistisch ausgerichteten Verband,

der innerhalb der Idealisten-Bewegung (türk. Ülkücülük) verortet ist und Bindungen zur Par-

tei der Nationalen Bewegung (Milliyetçi Hareket Partisi, MHP) aufweist. Bisher ist der Ver-

band kaumwissenschaftlich erforscht. Kurze Informationen sind in Überblicksdarstellungen

zu türkisch-islamischen Gemeinschaften zu finden wie z.B. bei Lemmen 2001.

81 Vgl. Jonker 2002a: 124.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-009 - am 14.02.2026, 06:09:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Moscheen im islamischen Feld in Deutschland 123

Expert*innen aufgebaut werden konnte, von dem teilweise auch andere Moscheen

profitieren.

Identitätspolitik und die Fragmentierung des islamischen Feldes

Mit der Gründung von Dachverbänden kann man in den 1980er Jahren eine Frag-

mentierung der muslimischen Vereinslandschaft beobachten: Der eine erste mus-

limische Verein, den es so in fast allen westdeutschen Städten gab, verband noch

über alle politischen, religiösen und sozialen Vorstellungen der Gläubigen hinweg

die (türkischen) Muslim*innen. Dies änderte sich, als sich innerhalb der Gemein-

den Fraktionen herauskristallisierten, die versuchten, die Moscheevereine mit ih-

ren Vorstellungen zu prägen. Je nach den gerade aktuellen Mehrheitsverhältnissen

im Vorstand wechselten die lokalen Vereine die Verbandszugehörigkeiten oder vo-

tierten für den Verbleib. Entsprechend den ökonomischen und personellen Res-

sourcen sowie der Mobilisierungskraft der jeweiligen Fraktionen gründeten sie

nach Niederlagen eigene Gemeinden oder blieben in den bestehenden Gemeinden.

Wechsel der Verbandszugehörigkeiten der islamischen Vereine und entsprechende

Neugründungen sind bis in die 1990er Jahre hinein allgegenwärtig. Noch wichtiger

als die praktischen Erleichterungen, die alle Verbände gleichermaßen anboten,82

war nämlich der Identifikationsrahmen, den die Verbände pflegten: Bedeutende

Akteur*innen innerhalb der jeweiligen Bewegungen, zirkulierende Schriften und

Ideen oder die Sympathie für einen religiösen oder politischen Führer einer Be-

wegung oder Partei sprachen die Menschen in ihrer Religiosität sowie in ihrer na-

tionalen und sozialen Identität an. Die Debatten und Praxen drehten sich nicht

oberflächlich um parteipolitische Präferenzen, sondern um die damit verbunde-

nen religions-, sozial- und wirtschaftspolitischen Positionierungen, die gerade in

Bezug auf Religion bestimmte islamisierte Konzepte von ethischem Handeln, Ge-

rechtigkeit, Tugenden, Wirtschaft und Handel, Bildung und Wissen betrafen. Die

Deutungsmacht über die verhandelten Themen wurde im hohen Maße auch da-

durch bestimmt, welchen Akteur*innen religiöse Autorität zugesprochen oder ab-

erkannt wurde. Der Vorwurf, eher politischer als religiöser Akteur zu sein, was mit

Illegitimität gleichgesetzt wurde, konnte wechselseitig gegenüber den jeweils an-

deren vorgebracht werden. Diese Zuweisungen konnten so weit gehen, dass nicht

nur die religiöse Rechtmäßigkeit der Konzepte infrage gestellt oder aberkanntwur-

de, sondern auch die Gültigkeit des Gebets unter der Gebetsleitung eines Akteurs

mit gegnerischer Gesinnung beispielsweise tangierte.83

82 Bis auf die für Vereine unentgeltliche Entsendung von religiösem Personal in DITIB-

Moscheen.

83 Aussagen wie »Das Gebet gilt vor Gott nicht, wenn es unter der Gebetsleitung eines Imams

des Diyanet verrichtet wurde« (»Diyanet hocasının arkasında kılınan namaz geçerli değil.«) oder

»Das Fleisch eines Tieres ist nicht ḥalāl, wenn der Schlachter nicht einer von uns ist« (»Biz-

den olmayanın kestiği et yenilmez, helal değil«) sollen vor Ort durchaus kolportiert worden sein.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-009 - am 14.02.2026, 06:09:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


124 Moscheeleben in Deutschland

Diese Identitätspolitik war ausschlaggebend für die zum Teil erbitterten

Kämpfe um Deutungsmacht und Hegemonie im islamischen Feld unter Mo-

scheen und die in der Konsequenz wechselnden Verbandszugehörigkeiten und

neuen Moscheegründungen. Heute wird die dadurch entstandene Pluralität und

Koexistenz unter dem Überbau der gleichen Botschaft unter Muslim*innen –

auch unter dem Druck gesellschaftlicher Erwartungen nach Homogenisierung

islamischer Botschaften und der Ausbildung eines konfessionellen Ansprechpart-

ners – meiner Einschätzung nach als bereichernd und Ausdruck muslimischer

Vielfalt angesehen. Doch von den damals beteiligten Akteur*innen wurden und

werden diese Entwicklungen in der Vergangenheit als tiefgreifende Erosion des

ethnisch-religiösen Zusammenhalts der türkischen Muslim*innen in einer ihnen

eigentlich fremden deutschen Umgebung begriffen.84 Schiffauer bezeichnet die

Erfahrung der Konflikte und Spaltungen als »traumatisch«, da sie zum Teil zu

tiefen Rissen durch Freundschaften und Familien führten und – bei Niederlage in

den Moscheewahlen – die Menschen ihre geistige Heimat und die in mühseliger

Eigenarbeit aufgebaute »eigene« Moschee verloren.85 Vor diesem Hintergrund

erst ist zu verstehen, warum sich der Umgang mit Dissens und Konflikten im isla-

mischen Feld in späteren Jahren als Vielfalt und Akzeptanz ausdrückt und warum

identitätspolitischen Aussagen solche Sprengkraft inne wohnt. Es erklärt auch,

warum z.B. auf Festen der türkischen Community am Hauptfeldforschungsort die

heutigen türkischdominierten Moscheen nicht selbstbewusst für ihre eigene Mo-

schee auftreten, sondern ein solches Auftreten als Fragmentierung der türkischen

Identität begreifen.86

Interview, Ferit, 05.06.2013, Kultur- und Bildungszentrum. Feldnotiz, städtischer Empfang

der Migrantenvereine, 28.06.2013, Ratssaal, Gespräche mit Salih (Hizmet-Netzwerk) und Fe-

rit (Kultur- und Bildungszentrum). Vgl. auch Schiffauer 2000: 24-25.

84 Interview, ehemaliger Vorsitzender und Aksakallı Dede, 09.06.2013, Altstadt-Moschee. In-

terview, Ferit, 05.06.2013, Kultur- und Bildungszentrum. Feldnotiz, städtischer Empfang der

Migrantenvereine, 28.06.2013, Ratssaal. Vgl. auch Schiffauer 2000: 22-23 und 55-66.

85 Schiffauer 2004a: 73.

86 Feldnotiz, türkisches Kinderfest 23 nisan, 17.05.2015, Deutsch-Türkischer Elternverein, in ei-

nem öffentlichen Park: Akteur*innen aus mehreren Moscheen hatten jeweils eigene Stände

mit Essen und Trinken aufgestellt, allerdings war an keiner Stelle ein Hinweis auf die jeweili-

geMoschee. Auf Nachfrage, warum sie denn nicht sagten, dass sie von der Frauengruppe der

Yunus-Emre-Moschee oder von der Mimar-Sinan-Moschee sind, erklärten mir ausnahmslos

alle Anwesenden, dass »wir alle Türken sind« (»hepimiz Türküz«) und es hier keinen Raum für

»Exklusion« (»dışlama«) und »Separation« (»ayrılma«) gebe. Nach den Ereignissen im Dezem-

ber 2015 und spätestens mit dem Putschversuch am 15.07.2016 in der Türkei hat sich diese

»Einigkeit« neuformiert. Akteur*innen aus dem Hizmet-Netzwerk sind nach dem Putschver-

such unter Druck geraten. Auch die türkisch-öffentliche Unterstützung für ihre Schulen oder

für ihre Bildungsvereine ist zurückgegangen. Siehe Hür 2018 und Lehnhoff 2018.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-009 - am 14.02.2026, 06:09:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Moscheen im islamischen Feld in Deutschland 125

Verbände von Muslim*innen mit anderen ethnischen, konfessionellen oder

sprachlichen Bezügen spielten zunächst keine exponierte Rolle: Der 1987 gebildete

»Islamische Arbeitskreis Deutschlands«, aus dem 1994 der »Zentralrat der Muslime

in Deutschland« (ZMD) hervorgehen sollte, sah sich als Zusammenschluss von

Moscheen nicht-türkischer Zugehörigkeit.87 Doch das islamische Feld wurde lange

Zeit dominiert durch den Konflikt zwischen ›Staatsislam‹, repräsentiert durch

DITIB, und widerständigen islamischen Bewegungen, in dem sich Akteur*innen

über die im Kontext türkischer Diskurse stehenden Fragen um die Stellung der Re-

ligion in der Öffentlichkeit, Islamismus, Laizismus und Nationalismus vehement

auseinandersetzten. Vor Ort entstehen zwar in den 1980er Jahren ein afghani-

scher Kulturverein (der in seinem Vereinsgebäude auch über einen Gebetssaal

verfügt), eine Zweigstelle der Ahmadiyya Muslim Jamaat (AMJ) und auch diverse

multikulturelle Vereine, allerdings gibt es zwischen den türkischdominierten Mo-

scheen und den andersethnischen religiösen Vereinigungen keine wechselseitigen

Beziehungen, wie sie auch im gesamtdeutschen Rahmen nur lokal gebunden (wie

in Köln) zu beobachten sind. Der Eintritt des ZMD ins Feld und damit auch die

Stärkung des nicht-türkischen Faktors ist daher zunächst als eine Intervention

aus dem Rand des Feldes heraus zu verstehen. Es ist dem kulturellen Kapital der

Sprachkompetenz zu verdanken, dass Akteur*innen aus dem ZMD im Gegensatz

zu Akteur*innen aus den anderen bestehenden Verbänden zwar nicht innerhalb

des Feldes, aber außerhalb Gehör fanden, nämlich die verstärkte deutschspra-

chige Präsenz von Vorsitzenden und Vorständen des ZMD. Allerdings sind in

den Konsolidierungsjahren des islamischen Feldes weder die Positionierung als

international (heute: multiethnisch) noch die Deutschsprachigkeit symbolisch

wichtige Kapitale. Dies ändert sich erst, als die deutsche Gesellschaft und Politik

ab den 2000er Jahren unter dem Eindruck sicherheits- und integrationspolitischer

Maßnahmen ins islamische Feld interveniert und Muslim*innen sich im Konzept

des multikulturellen und multireligiösen Deutschland positiv verorten.

Insgesamt ist die hier beschriebene Entwicklung symptomatisch für die Ge-

schichte der Moscheevereine in Westdeutschland. Und so kann man auch am

Hauptfeldforschungsort beobachten, wie die Verbandszugehörigkeiten der Mo-

scheen sich änderten und dadurch immer mehr islamische Vereine entstanden:

Der 1981 gegründete »Türkisch-islamische Verein« in der Nähe des Hauptfeldfor-

schungsortes erlebte den Wechsel 1991 von VIKZ zur DITIB. Einige Jahre vorher

87 Dieser gilt als erster übernationaler islamischer Verband, auch wenn die türkisch dominier-

tenVerbändeVIKZ unddie »Union der Türkisch-islamischenVereine«, gegr. 1987 (ATIB) Grün-

dungsmitglieder des ZMDwaren. Zu denGründungsmitgliedern zählt auch der 1958 gegrün-

dete Verband arabisch dominierter Moscheen, die »Islamische Gemeinschaft Deutschland

e.V. (IGD). Der Anstieg arabischer Moscheen in den großen und mittelgroßen Städten in

Westdeutschland ist erst ab 1990 zu verzeichnen, auch die allermeisten ersten bosnischen

religiösen Vereine wurden nach 1990 gegründet. Vgl. hierzu Lemmen 2001.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-009 - am 14.02.2026, 06:09:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


126 Moscheeleben in Deutschland

war die DITIB-Bindung der heutigen Altstadt-Moschee von Teilen der Gemeinde

immer stärker in Frage gestellt worden: Die Auseinandersetzungen kulminierten

schließlich in turbulenten Vorstandwahlen 1989, als verschiedene Fraktionen in

der Moschee in einer Nacht- und Nebel-Aktion Mitglieder aus der türkischen

Community anwarben, um ihrer Sicht zum Sieg zu verhelfen. Nach demWahlsieg

der Milli Görüş-Fraktion trat der Verein aus der DITIB aus und 1991 der AMGT

(ab 1995: IGMG) bei. Die Gegner wurden von den Gewinnern der Auseinander-

setzung dabei mit unislamischen Handlungen assoziiert, wie z.B., dass diese im

Café der Moschee Alkohol getrunken oder mit Schuhen den Gebetssaal betreten

hätten.88 Die Konflikte um Verbandszugehörigkeiten verliefen indes nicht nur

zwischen verschiedenen Fraktionen sondern auch innerhalb einer Fraktion. Die

Milli Görüş-Bewegung hatte bundesweit Anfang der 1980er Jahre eine tiefgreifende

Erosion durch den Konflikt zwischen dem »parlamentarischen Weg« von Erbakan

und dem »revolutionären« Weg seines Weggefährten und späteren Widersachers

Cemalettin Kaplan (1926-1995) erlebt.89 Auch am Hauptfeldforschungsort trat

Kaplan als Prediger auf und wurde von einigen Akteuren in der Altstadt-Moschee

geschätzt,90 konnte aber kaum Anhänger*innen für seinen 1983 von der Milli

Görüş-Organisation abgespaltenen »Verband islamischer Vereine und Gemeinden«

(ICCB)91 gewinnen.92 Zum einen lag dies an dem virulenten Konflikt zwischen

DITIB-Bindung und Bindung zur Milli Görüş-Bewegung, was flankiert wurde

durch die heterogene Akteursstruktur mit ihren unterschiedlichen parteipoliti-

schen Präferenzen. Zum anderen hatte die AMGT-Zentrale nach der Abspaltung

der ICCB engere Verbindung zu Erbakan und seiner 1983 in der Türkei gegrün-

deten ›Wohlfahrtspartei‹ (Refah Partisi, RP) aufgebaut und die lose Bindung der

88 Interview, ehemaliger Vorsitzender, 09.06.2013, Altstadt-Mosche. Der erwachsene Sohn ei-

nes Vorstandsmitglieds, das bei den Vorstandswahlen 1989 abgewählt wurde, verneint sol-

che »Geschichten«: Im Caféwurden Karten gespielt, vielleicht auch umkleinere Geldbeträge,

aber Alkohol wäre lange nicht mehr ausgeschenkt worden und keiner hätte den Gebetssaal

mit Schuhen betreten. Feldnotiz, städtischer Empfang der Migrantenvereine, 28.06.2013,

Ratssaal, Gespräch mit Salih (Hizmet-Netzwerk). Interessanterweise kam das Narrativ, mit

Schuhen Gebetssäle zu betreten, auch während der Gezi-Proteste 2013 in Istanbul von Geg-

ner*innen der Proteste zur Sprache und wurde dahingehend gewertet, dass es sich bei

den Gezi-Protestierenden ja gar nicht um richtige Muslim*innen handeln würde. Feldnotiz,

Kinder-Koranschule, 09.06.2013, Yunus-Emre-Moschee.

89 Vgl. detailliert zu Kaplan und seiner Bewegung: Schiffauer 2000.

90 Interview, ehemaliger Vorsitzender, 09.06.2013, Altstadt-Mosche.

91 »İslami Cemiyetler ve Cemaatler Birliği e.V.« (Verband islamischer Vereine und Gemeinden), ge-

gr. 1982/83. Namensänderung 1994 zu »Kalifatsstaat«, türk. hilafet devleti, gerichtlich verbo-

ten 2002.

92 Zwei Drittel allerMilli Görüş-Moscheen hatten sich zu Kaplan bekannt und die AMGT verlas-

sen. Die Krise in der AMGT konnte erst 1986/87 überwundenwerden. Vgl. Schiffauer 2004a:

71-75.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-009 - am 14.02.2026, 06:09:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Moscheen im islamischen Feld in Deutschland 127

Milli Görüş-Moscheen zugunsten einer zentralistischen Organisation abgelöst.93

Mit der Anbindung der Altstadt-Moschee an den Verband nach der Hochzeit der

Milli Görüş-internen Konflikte war die Identifikation mit dem Erbakanschen Weg,

dessen sich abzeichnende Erfolge in der Türkei und die Mitarbeit in der umfas-

senden Basisarbeit der Mutterpartei (z.B. durch Spendensammlung) attraktiver

als der revolutionäre Weg, für den Kaplan stritt.

Die Akteur*innen in der Altstadt-Moschee, die die Vorstandswahlen 1989 ver-

loren hatten, verließen nach der Wahlniederlage den Verein. Ein Teil ging in Mo-

scheen ins Umland, die sich im Lauf der 1980er Jahre DITIB angeschlossen hatten.

Ein anderer Teil gründete 1991 schließlich eine eigeneMoschee, die allerdings nicht

demDITIB-Verband angeschlossen wurde, sondern der ADÜTDF.DieserMoschee-

verein hat nachmehreren Gebäudewechseln schließlich in einemWohngebiet Räu-

me bezogen: Neben einem geschlechterseparierten Gebetsraum befinden sich dort

heute auch Versammlungsräume mit einer Teestube. Die Moschee beschäftigt im-

mer wieder einen hauptamtlichen Imam aus der Türkei, meist für drei Monate;

wenn das Visum ausläuft, bleibt die Moschee wieder ohne einen hauptamtlichen

Imam. Der Moscheeverein tritt lediglich in der türkischsprachigen Öffentlichkeit

auf und ist mit sportlichen und kulturellen Veranstaltungen aktiv wie präsent. Er

hat neben einer Frauen- auch eine gemischte Jugendgruppe. Auch der Verband

ADÜTDF hat in den 1980er Jahren turbulente Abspaltungsprozesse durchgemacht,

die mit dem politischen Feld in der Türkei zusammenhängen und den dominan-

ten Diskurs um die wechselseitige identitätspolitische Stellung von Nation und

Religion abbilden. Als Folge der Auseinandersetzungen ist 1988 die »Union tür-

kisch-islamischer Kulturvereine e.V.« (ATIB)94 gegründet worden. Allerdings sind

am Hauptfeldforschungsort kaum Akteur*innen mit Verbindung zur ATIB insti-

tutionell in Erscheinung getreten. Durch ihre geringe Zahl vor Ort und durch den

Verlust der selbst mitaufgebauten Moschee einerseits und durch den Umstand,

dass ATIB selbst eine Abspaltung darstellte, konnten sie keine wirkmächtige Po-

sition im lokalen Feld besetzen. Allerdings waren entsprechende identitätspoliti-

sche Konflikte in der ADÜTDF-Moschee auch in den 2000er Jahren nicht abge-

ebbt, führten aber nicht zu einer weiteren Abspaltung. Stattdessen konnte diese

Moschee zunächst alle Akteur*innen aus dem Spektrum integrieren. Die Zahl der

in der ADÜTDF-Moschee aktiven Akteur*innen verringerte sich erst Mitte/Ende

der 1990er und Anfang der 2000er Jahre durch den Bau repräsentativer Moscheen

93 Vgl. Schiffauer 2004a: 74-75.

94 Auch bei diesem Dachverband handelt es sich um einen Verband in der türkisch-nationa-

listischen Tradition, in dem allerdings islamische Elemente einen weitaus höheren Status

haben als in ihrer Mutterorganisation, der ADÜTDF. Während die ADÜTDF der »Partei der

Nationalistischen Bewegung« (Milliyetçi Hareket Partisi, MHP) entspricht, ist ATIB der »Par-

tei der Großen Einheit« (Büyük Birlik Partisi, BBP) verbunden. Bisher ist ATIB kaum erforscht.

Kurze Informationen sind bei Lemmen 2001 zu finden.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-009 - am 14.02.2026, 06:09:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


128 Moscheeleben in Deutschland

im Umland. Auch wenn diese Vereine nicht die gleiche identitätspolitische Aus-

richtung abdeckten wie die ADÜTDF-Moschee, konnten die Bauvorhaben die Un-

terstützung der Muslim*innen vor Ort gewinnen. Eine weitere Reduzierung ihrer

Klientel erfuhr diese Moschee schließlich Ende der 2000er Jahre als in der Folge

von Strukturveränderungen innerhalb von DITIB die neue Yunus-Emre-Moschee

viele Gemeindegänger*innen aus der ADÜTDF-Moschee anzog. So repräsentierten

die Moscheen am Hauptfeldforschungsort und Umgebung Anfang der 1990er Jah-

re die deutschlandweit dominanten Verbände: DITIB, IGMG und ADÜTDF. Einzig

Muslim*innen aus dem Spektrum des ebenfalls mitgliederstarken VIKZ blieben

ohne eigene Gemeindegründung. Im Falle des VIKZ sollte sich dies erst wieder in

den 2000er Jahren verändern, nachdem der Verband seinen Fokus auf die Etablie-

rung von Schüler*innen-Wohnheimen ausrichtete, damit eine Belebung der ver-

bandsinternen Aktivitäten auslöste und so auch am Hauptfeldforschungsort eine

eigenständige VIKZ-Moschee gegründet wurde.

Mit der Klärung der Verbandszugehörigkeiten konzentrierten sich die Ak-

teur*innen in den Moscheen in den 1990er Jahren auf den Ausbau ihrer Moschee-

arbeit und erweiterten ihr Tätigkeitsfeld erheblich. Die Türkei blieb weiterhin

zentraler Bezugspunkt: die Basisarbeit für türkische Parteien, deren Ausgangs-

punkt die problematische politische und sicherheitspolitische Situation war, die

zum einen durch Terror der marxistisch-leninistischen Arbeiterpartei Kurdistans

(PKK) und ihrer bewaffneten Auseinandersetzung mit der türkischen Armee

einhergehend mit Verweigerung von ethnisch-nationalen Rechten für Kurd*in-

nen durch den Staat hervorgerufen wurde. Zum anderen hat das Erstarken der

Wohlfahrtspartei (RP) auch das Verhältnis von islamischer Religion und Staat

immer tiefer erfasst, was mit dem weichen Staatstreich vom 28. Februar 1997, mit

der die islamisch konnotierte Regierung der so genannten Refahyol ihre Regie-

rungsgeschäfte niederlegen musste, ihr vorläufiges Ende fand. Auf das islamische

Feld wirkten auch mehrere externe Entwicklungen wie die rassistisch motivierten

Balkankriege mit der genozidalen Vertreibung muslimischer Bosniak*innen und

die schwelende Palästina-Frage. Je mehr Muslim*innen aus dem Balkan und aus

Palästina vor Ort präsent waren, umso mehr differenzierte sich auch das Feld

und brachte Akteur*innen türkischdominierter Moscheen in Handlungszwang.

Denn mit den Balkankriegen kamen Muslim*innen aus dem Balkan, insbesondere

aus Bosnien-Herzegowina, nach Deutschland, was die als Gastarbeiter*innen aus

dem ehemaligen Jugoslawien nach Deutschland migrierten Muslim*innen zur

Gründung von bosnischen Moscheen veranlasste. Diese Gemeinden schlossen

sich 1994 zum »Verband islamischer Gemeinden der Bosniaken e.V.« (VIGB, seit

https://doi.org/10.14361/9783839450451-009 - am 14.02.2026, 06:09:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Moscheen im islamischen Feld in Deutschland 129

2008 IGBD) zusammen.95 Am Hauptfeldforschungsort integrierten sich diese

Muslim*innen allerdings in die Altstadt-Moschee, in der die Vorstellung einer

gesamtmuslimischen Umma ohne nationale bzw. ethnische Fraktionierungen

positiv besetzt war.96 Im Zuge der Balkankriege initiierten einige türkeistämmige

Akteur*innen eine »Bosnienhilfe«, wodurch in der Moschee Spenden sowohl für

Geflüchtete aus Bosnien als auch für eine Vor-Ort-Hilfe gesammelt wurde.97 In

der Moschee weckte die schwelende Idee der muslimischen Umma angesichts der

Völkermord-Situation der muslimischen Bosniak*innen tiefe Solidaritätsgefühle,

die auch mit der osmanischen Vergangenheit verknüpft wurden.98

An der Dominanz des türkischen Bezugs waren auch Entwicklungen in

Deutschland maßgeblich wie die rassistisch motivierten Angriffe auf Wohn- und

Arbeitsstätten von Geflüchteten, Asylbewerber*innen und langjährig in Deutsch-

land lebenden Migrant*innen in Deutschland sowie die angespannte soziale,

arbeitspolitische Lage der Arbeiterschicht nach der Wiedervereinigung und die

ausländerpolitische Debatte, die eine tiefe Unsicherheit in Bezug auf Deutschland

verfestigte. Doch in den Moscheen kann auch eine Hinwendung zu den Realitäten

in Deutschland beobachtet werden, die schon in den 1990er Jahren als Generati-

onswechsel analysiert worden sind:99 Zu nennen sind hierbei Moscheeneubauten,

Ausbau der religiösen Arbeit in Moscheen, Öffnungspolitiken und verstärkte

Nachwuchsförderung durch Entwicklung von Jugendarbeit sowie die Integration

von Frauen in die Moscheearbeit, wodurch Moscheen von mehrheitlich Män-

nermoscheen zu Familienmoscheen wurden. Ähnlich wie die Entwicklungen in

der Türkei wirkten sich auch Entwicklungen in Deutschland auf Akteur*innen in

Moscheen und ihre Moscheearbeit aus. Diese diskursiven und ereignispolitischen

Entwicklungen können nicht singulär betrachtet werden. Wichtig ist, wie lokale

Akteur*innen durch diese Bezugspunkte ihre Moscheen und das islamische Feld

veränderten:

95 Islamische Gemeinschaft der Bosniaken in Deutschland – Zentralrat e.V. (Islamska zajednica

BošnjakauNjemačkoj–Mešihat, IZBNJ), (IGBD), gegr. 1994 als Verband islamischerGemeinden

der Bosniaken e.V. (VIGB), Sitz in Wiesbaden.

96 Interview, ehemaliger Vorsitzender und Aksakallı Dede, 09.06.2013, Altstadt-Moschee. Der

ehemalige Vorsitzende – selbst mit türkisch-kurdischen Wurzeln – erzählte, dass die Aus-

grenzung von Kurden, Bosniaken oder Arabern höchst unislamisch sei, und er sich daher

um deren Integration in die Moschee bemüht habe. Bosnisch- und andere balkanstämmige

Muslim*innen, die die Altstadt-Moschee heute noch aufsuchen, blicken in der Tat auf eine

langjährige Präsenz in der Altstadt-Moschee zurück.

97 Interview, ehemaliger Vorsitzender, 09.06.2013, Altstadt-Moschee. Der Bosnienhilfe folgte

die Mitwirkung an der Gründung der IHH, »Internationale Humanitäre Hilfsorganisation

e.V.« (IHH), deren erstes Betätigungsfeld der Balkan wurde. Dieser Verein ist mittlerweile

per Gerichtsbeschluss verboten.

98 Interview, ehemaliger Vorsitzender, 09.06.2013, Altstadt-Moschee.

99 Vgl. Karakaşoğlu 1996.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-009 - am 14.02.2026, 06:09:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


130 Moscheeleben in Deutschland

Durch die konsolidierte finanzielle Lage der muslimisch-türkischen Gastarbei-

terfamilien nach einer nunmehr über 30jährigen Präsenz sowie das Scheitern der

Rückkehroption wegen der unsicheren ökonomischen und politischen Situation

in der Türkei bringen Akteur*innen in den Moscheen die Idee des Baus von re-

präsentativen Moscheen als zukunftsweisende Projekte voran, was insbesondere

DITIB-Moscheen regen Zulauf einbringt. Da die Versorgung mit religiösem Per-

sonal und dessen Finanzierung durch die Bindung der DITIB an Diyanet gesichert

war, konnten die ökonomischen Kapitale der Menschen gewinnbringend in Mo-

scheeneubauten investiert werden. Auch Muslim*innen aus anderen Moscheekon-

texten konnten für die Vorhaben gewonnen werden, da dies mit der Unterstüt-

zung der Moschee in »unseremDorf« (»köyümüzün camiisi«) gleichgesetzt wurde.100

Frühe Moscheebauten entstanden allesamt in kommunalen und dörflichen Rand-

gebieten sowie an Industriestandorten und hatten dadurch städteräumlich kaum

Relevanz. Erst der Bau derMannheimer Yavuz-Sultan-Selim-Moschee als offeneMo-

schee in den 1990er Jahren mitten in der Stadt in einem belebten Viertel bedeute-

te eine verstärkte Präsenz der Moscheen in der kommunalen Öffentlichkeit, was

durch Funktionäre in der Stadt, in Kirchen und in DITIB-Moscheen als Auftrag

zur Dialogarbeit begriffen und entsprechend entwickelt wurde.101 Auch Moscheen

mit DITIB-Zugehörigkeit im Umland am Hauptfeldforschungsort sind in den

1990er Jahren mit dem Bau von Moscheen beschäftigt und nach ihrer Eröffnung

dienen sie als symbolische Orte des Dialogs, mit Moscheeführungen und ersten

Versuchen des interreligiösen Gesprächs mit Kirchen.

Während Akteur*innen in DITIB-Moscheen ihre Kapazitäten für Moschee-

neubauten aufwendeten, widmen sich Akteur*innen in IGMG-Moscheen dem Aus-

bau der religiösen Arbeit, die gleichzeitig mit einer verstärkten Basisarbeit für die

Wohlfahrtspartei in der Türkei einherging. Erst die Spaltung der Wohlfahrtspartei

in AKP (Adalet ve Kalkınma Partisi ›Partei für Gerechtigkeit und Aufschwung‹) unter

Führung von Recep Tayyib Erdoğan und in SP (Saadet Partisi ›Partei der Glückse-

ligkeit‹) unter Führung von Necmettin Erbakan im Jahre 2001 im Nachgang zum

weichen Putsch vom 28. Februar 1997 und der Verbot der Wohlfahrtspartei führ-

te zu einer Abnahme des türkeipolitischen Bezugs. Denn in Deutschland konnte

die ebenfalls im Raum stehende Spaltung zwischen Erbakan-Anhänger*innen und

Erdoğan-Anhänger*innen erfolgreich abgewehrt werden. In der Folge wurden sol-

che Akteur*innen im Verband IGMG bedeutsam, die eine Unabhängigkeit von der

Türkei durchsetzen konnten, und somit ging der Verband noch einige Jahre auf Di-

stanz zur türkischen Regierungspartei AKP.102 Vermutlich spielte auch die staats-

100 Feldnotiz, Ezan- und Hutbe-Wettbewerb, 23.02.2014, Mimar-Sinan-Moschee, Gespräche mit

Moscheebesucher*innen.

101 Vgl. Schmid/Akca/Barwig 2008: 76-79.

102 Schiffauer 2010: 123-132.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-009 - am 14.02.2026, 06:09:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Moscheen im islamischen Feld in Deutschland 131

kritische Haltung bei Akteur*innen in der Bewegung eine Rolle, die sich nach der

Ernüchterung der RP-Regierungsbeteiligungen nicht erneut in die Querelen türki-

scher Politik einbringen wollten, denn in Deutschland war die IGMG in der Folge

des 11. Septembers noch stärker als vorher ins Visier sicherheitspolitischer Beob-

achtung geraten.103

Mit dem Verbandswechsel der Altstadt-Moschee am Hauptfeldforschungsort

waren zwar keine direkten finanziellen oder personellen Ressourcen vom Verband

verbunden. Allerdings entfesselte die Klärung der Verbandslage und der damit

einhergehenden religiös-politisch-sozialen Identität weitreichende Ressourcen

in der Moschee: Die Mitglieder des Vereins brachten finanzielle Möglichkeiten

auf, um das gesamte mehrstöckige Gebäude anzumieten und sie begannen mit

umfangreichen Renovierungs- und Umgestaltungsarbeiten, die erst 1997 abge-

schlossen wurden. Nun hatte der Verein einen vergrößerten Gebetsraum im

Erdgeschoss (in der Regel nur für Männer), separate Gebets- und Versamm-

lungsräume nur für Frauen sowie Jugendräume hergerichtet. Besonders wichtig

wurde die Frauenabteilung in der Moschee, die sich auch schon bald mit den

regionalen IGMG-Frauenabteilungen vernetzt und eigenständige religiöse Arbeit

für Frauen von Frauen aufgebaut hat.104 Männliche Akteure aus der Moschee

begannen, den Besuch von Muslimen im Strafvollzug zu organisieren. Auch die

Einrichtung eines muslimischen Gräberfeldes geht maßgeblich auf Akteur*innen

in der Altstadt-Moschee zurück.

Mit der Ausbalancierung des islamischen Feldes in den türkischdominierten

Moscheen treten in den 1990er Jahren andere religiöse Akteur*innen in den Vorder-

grund, die vorher am Rande des Feldes Positionen bezogen hatten. Die vermehrte

Gründung vonMoscheen beispielsweise von arabischen Akteur*innen im Vergleich

zu ihrer Anzahl in den 1980er Jahren ist zum einen unter dem Gesichtspunkt zu

betrachten, dass erst eine nennenswerte Anzahl arabischsprachiger Muslim*innen

vor Ort vorhanden sein muss, um ein Gemeindeleben aufbauen und konsolidieren

zu können. Zum anderen ist davon auszugehen, dass Gründungen an anderen,

größeren Orten und das öffentliche Auftreten arabischer bzw. arabischstämmiger

Akteur*innen im islamischen Feld für Anziehungskraft auch an mittelgroßen und

kleineren Orten gesorgt haben.105 Dies gilt auch für nicht-arabische Moscheen.

Zwei Gruppen vor Ort stechen aufgrund ihrer unterschiedlichen Feldpositionen

und Bezugspunkte zum islamischen Feld besonders hervor:

103 Vgl. Schiffauer 2010: 133-136.

104 Siehe hierzu Abschnitt III.

105 Die Gründung des Zusammenschlusses »Zentralrat der Muslime e.V.« im Jahre 1994, mit des-

sen arabischstämmigen Vorständen und seinem Verständnis als multiethnische muslimi-

sche Vereinigung ist sicher auch relevant gewesen. Gründungsmitglieder des ZMD waren

neben dem VIKZ (der 2000 wieder ausgetreten ist) und ATIB arabische, albanische u.a. Mo-

scheevereine.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-009 - am 14.02.2026, 06:09:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


132 Moscheeleben in Deutschland

Am Ort hat in den 1980er Jahren eine Handvoll Ahmadis aus Pakistan Fuß ge-

fasst, die – wie schon die ersten türkischen Muslime in den 1960er und 1970er

Jahren – Versammlungsräume von Kirchen und städtische Hallen für ihre Zusam-

menkünfte anmieteten. Anfang der 1990er Jahre richtete die lokale Zweigstelle der

»Ahmadiyya Muslim Jamaat« (AMJ) einen Raum für Gebete und Treffen her.106 Ah-

madis glauben anders als schiitische, sunnitische oder alevitische Muslim*innen

daran, dass der verheißene Messias schon gekommen ist. Auf das Wirken des Mir-

zā Ġulām Aḥmad (1835-1908) im heutigen Indien geht die Gemeinschaft der Ah-

madiyya zurück, die mittlerweile auf der ganzen Welt verstreut ist. Im Jahre 1984

hat das Oberhaupt (Khalif ) der Ahmadiyya den Sitz der Gemeinschaft von Paki-

stan nach Großbritannien verlegt, nachdem aufgrund der lebensbedrohlichen po-

litischen und religionsrechtlichen Bedingungen für Ahmadis in Pakistan in den

1980er Jahren, diese v.a. nach Westeuropa ausgewandert sind. Der vor Ort heute

noch genutzte Raummitten imWohngebiet wird von Frauen undMännern der Ge-

meinde abwechselnd genutzt. Auch hier dauerte der Aufbau der lokalen Moschee-

arbeit ein Jahrzehnt und erst in den 2000er Jahren begannen Gemeindemitglieder

die deutschlandweit initiierten öffentlichen Aktivitäten der Ahmadiyya Muslim Ja-

maat auch vor Ort anzubieten: zu nennen sind hier, dass Gemeindemitglieder en-

gagiert im »Neujahrsputz« sind oder dass die wandernden »Islam-Ausstellungen«

zu Muḥammad, Islam oder muslimischen Frauen schon mehrfach in städtischen

Hallen vor Ort ausgestellt wurden. Auch muslimische Akteur*innen aus anderen

Moscheen besuchen diese Veranstaltungen, teilweise ohne zu wissen, um welche

Gemeinschaft es sich dabei handelt. Von den anderen islamischen Gemeindenwird

die Moschee der Ahmadiyya weder angesprochen noch eingeladen, dabei aber ih-

re Vertretung im christlich-islamischen Dialog problemlos toleriert. Während es

in anderen Städten immer wieder zu Anerkennungs- und Exklusionskonflikten

kommt,welche die Anerkennungsprozesse im islamischen Feld informieren, ist vor

Ort dieMoschee der Ahmadiyya für die anderenmuslimischen Akteur*innen kaum

relevant. Auch die Verleihung von Körperschaftsrechten für die AMJ in Hessen im

Jahre 2013 hat an deren Stellung vor Ort keine weitergehenden Dialoge oder Kon-

flikte hervorgebracht. Akteur*innen aus dieser Moschee sind zwar bemüht, inner-

halb des lokalen christlich-islamischen Dialogs Geltungsmacht zu erringen, doch

richten sie ihre Öffentlichkeitarbeit an ein interessiertes deutschsprachiges nicht-

muslimisches Publikumundweniger an eine islamische Szene.107 IhrMoscheebau-

vorhaben 2015/16 ist mittlerweile wegen des Widerstandes in unmittelbarer Nähe

106 Interview, Vorsitzender und Jugendvorsitzender, 06.06.2013, Ahmadiyya-Moschee. Im Inter-

view wurde deutlich gemacht, dass ihre Eigenbezeichnung Ahmadi sei und ihre Moschee

Ahmadiyya-Moschee genannt werden sollte.

107 Interview, Vorsitzender und Jugendvorsitzender, 06.06.2013, Ahmadiyya-Moschee.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-009 - am 14.02.2026, 06:09:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Moscheen im islamischen Feld in Deutschland 133

des Bauvorhabens, wegen des kommunalen Desinteresses und der geringen Soli-

darität von anderen muslimischen Akteur*innen vor Ort auf Eis gelegt worden.

Anders sieht die Situation der arabischdominierten sunnitischen Moschee vor

Ort aus: Gründungsanlass der Omar-Khattab-Moschee waren Konflikte einiger

arabischer Akteure mit dem Vorstand der Altstadt-Moschee, in dessen Folge

unzufriedene arabische Muslim*innen Mitte der 1990er Jahre auszogen und ihre

eigene Moschee gründeten. Der damalige Vorsitzende der Altstadt-Moschee stellt

ihren Auszug in den Kontext religiöser Differenzen: seiner Ansicht nach handelte

es sich um wahhabitische Muslim*innen.108 Ein langjähriger Akteur, der zeitweise

auch Gebetsleiter im neuen Verein war, nennt dagegen ethnische/sprachliche

Differenzen: Die Araber*innen wollten auch eine eigene Moschee haben und nicht

weiter türkischdominiert werden.109 Möglich scheint mir daher ein Konflikt um

Mitsprache (auch zu religiösen Fragen) und sprachliche Diversität, der dann vom

Vorstand religiös aufgeladen und in einen Kontext von Anti-Wahhabismus gerückt

wurde. Die neue Moschee schloss sich keinem islamischen Verband an. Sie hat an

ihrem heutigen Standort einen großen Hauptgebetsraum und einen großzügigen

Frauengebetsraum eingerichtet. Allerdings verfügt sie über kein stetiges religiöses

Personal und tritt auch öffentlich kaum auf. Während meiner Feldforschungs-

zeit gab es von Zeit zu Zeit Initiativen, das religiöse Leben in der Moschee zu

stärken. Akteur*innen bieten immer wieder Religionsunterricht für Kinder oder

Arabisch-Unterricht an. Einige Akteur*innen sind sowohl in der Altstadt-Moschee

als auch in der Omar-Khattab-Moschee engagiert und bieten Aktivitäten an,

die in beiden Moscheen gut angenommen werden. Insbesondere sehen Frauen

die weitreichende Integration von Frauen an Freitags- und Feiertagsgebeten

der Omar-Khattab-Moschee als positiv an, die so in anderen lokalen Moscheen

nicht möglich ist.110 Jussuf, arabischstämmiger Experte in der Altstadt-Moschee,

dagegen sieht erhebliche religiöse Differenzen mit Wanderpredigern, die in der

Omar-Khattab-Moschee Freitagsgebete leiten.111 Wie auch andere arabischdomi-

nierte Moscheen in Baden-Württemberg wurde diese Moschee im Dezember 2002

polizeilich untersucht (Moschee-Razzia),112 allerdings ohne sicherheitspolitische

Ergebnisse. Den Ruf der Moschee hat diese Aktion aber nachhaltig ruiniert.

Tatsächlich waren Moscheegänger*innen der Omar-Khattab-Moschee besonders

verwirrt, als öffentlich wurde, dass eine prominente Figur aus der Moschee

zeitweise als V-Mann mit dem baden-württembergischen Verfassungsschutz

zusammengearbeitet haben soll bis er sich ins Ausland abgesetzt habe.113 Dies

108 Interview, ehemaliger Vorsitzender, 09.06.2013, Altstadt-Moschee.

109 Gespräch mit Angehörigen des Gebetsleiters im Jahr 2006/2007.

110 Feldnotiz, Stadtteilfest, 13.06.2015, Altstadt-Moschee, Samira.

111 Gespräch, Jussuf, 14.02.2012, Altstadt-Moschee.

112 Vgl. auch Schiffauer 2006b: 142-143.

113 GesprächmitMoscheebesucher*innen in den Jahren 2006 und 2007. Siehe auchMayer 2012.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-009 - am 14.02.2026, 06:09:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


134 Moscheeleben in Deutschland

weist schon darauf hin, dass und wie Moscheen im islamischen Feld Anfang der

2000er Jahre durch die sicherheitspolitische Lage nach dem 11. September 2001 in

den Vordergrund der deutschen Öffentlichkeit rücken.

Verflechtungen und Interventionen im islamischen Feld I: Sicherheitsdiskurs,

Dialog und Heterogenität

Der 11. September 2001 stellt eine Zäsur für Akteur*innen im islamischen Feld

wie auch in den untersuchten Moscheen dar. War ihre bisherige Moscheearbeit

nur relevant in einem wenig öffentlichen islamischen Feld und waren sie bisher

kaum Interventionen des (deutschen) Staates und des gesellschaftlichen Umfeldes

ausgesetzt, bricht spätestens mit den Folgen des 11. Septembers eine Welle von

integrationspolitischen Erwartungen und sicherheitspolitischen Maßnahmen auf

sie herein. Mit der zeitgleichen Leitkultur-Debatte und im Nachgang zum neuen

Einbürgerungs- und Integrationsgesetz werden Themen wie geringere Deutsch-

kenntnisse, eine höhere Arbeitslosenquote und schlechtere Bildungsabschlüsse von

Migrant*innen und deren Nachkommen allein zu Problemen der zu integrieren-

den Bevölkerung, die sich in Parallelgesellschaften abschotten würden.114 Das in

den 1980er und 1990er Jahren gegen eine national homogene Gesellschaft vorge-

brachte Konzept des Multikulturalismus kann sich angesichts der problemzen-

trierten Debatten nicht halten. Die Integrationsdebatten in Deutschland machen

in den 2000er Jahren Muslime und Musliminnen zu einem zu integrierenden Kol-

lektiv und die Moscheen als Orte, an denen Segregation anstatt Integration in die

Gesellschaft geschehe (Stichwort: Hinterhofmoscheen). Damit ist eine Verschiebung

der ausländerpolitischen Debatten von Gastarbeiter*innen (wie Italiener*innen,

Türk*innen, Ausländer*innen) zu integrationspolitischen Adressat*innen als (au-

ßereuropäische) Migrant*innen und zu Muslim*innen zu beobachten, wie schon

vielfach in der Forschung festgestellt worden ist.115 Insbesondere weil einige der At-

tentäter des 11. September zeitweise in Deutschland wohnten, gerietenMuslim*in-

nen undMoscheen in das Visier deutscher und ausländischer Sicherheitsbehörden,

die unterschiedliche Bedrohungslagen und Akteursprofile identifizierten. Die Ver-

fassungsschutzämter der Länder und des Bundes führten verschiedene Raster ein

wie legalistisch, dschihadistisch, gewaltbereit, nicht-gewaltbereit u.w., um das als

islamistisch bezeichnete Milieu zu differenzieren. Insbesondere die IGMG mit ih-

ren 30 000 Mitgliedern, aber auch die IGD, waren betroffen vom Generalverdacht,

der sich in verdachtsunabhängigen Kontrollen vor denMoscheeeingängen, Verwei-

114 Vgl. Schiffauer 2008.

115 Vgl. Spielhaus 2011: 33-42.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-009 - am 14.02.2026, 06:09:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Moscheen im islamischen Feld in Deutschland 135

gerungen der Staatsbürgerschaft aufgrund der IGMG-Mitgliedschaft und anderen

Maßnahmen niedergeschlagen hat.116

Zugleich avanciert der Begriff des Dialogs in den 2000er Jahren zu einem nor-

mativen Konzept des friedlichen Miteinanders, des Kennenlernens und der An-

erkennung.117 Verschiedene Stiftungen, die Bundeszentrale für politische Bildung

und kirchliche Akteur*innen wie die Dialogbeauftragten der Diözesen bzw. der

Landeskirchen und kirchliche Akademien engagierten sich verstärkt im Dialog mit

Muslim*innen, mal mit Akteur*innen aus Moscheen und islamischen Verbänden,

mal mit Akteur*innen ohne Anbindungen.118 Kirchen und kirchliche Einrichtun-

gen haben zudem vielfach die Rolle des Mediators zwischen Staat und Muslim*in-

nen, respektive islamischen Organisationen übernommen.119 Schon seit den 1980er

Jahren waren an einigen Orten lokale christlich-muslimische Kreise/Gesellschaf-

ten entstanden wie z.B. in Köln.120 Waren diese Initiativen lokal gebunden, in der

Regel informell und kaum öffentlich, werden interreligiöse Dialoge nach dem 11.

September zu Motoren des Kontakts von Moscheen zu Kirchen, und in der Folge

auch zu anderen zivilgesellschaftlichen Institutionen. AmHauptfeldforschungsort

engagierten sich Akteur*innen aus der Altstadt-Moschee seit Ende der 1990er Jah-

re informell in einem lokalen christlich-islamischen Dialogkreis. Wie Samira, eine

lokale Engagierte im interreligiösen Dialog, formulierte, existierte damals unter

Akteur*innen in Moscheen ein Gefühl der Bringschuld gegenüber der nichtmus-

limischen Öffentlichkeit: Wenn Dialog gewünscht wurde, musste doch darauf re-

agiert, ja dies sogar freudig begrüßt werden, auch wenn dies die Kapazitäten der

Akteur*innen erheblich strapazierte.121 Um die eigene Dialogkompetenz weiterzu-

entwickeln, habenMoscheen und islamische Verbände eigene Projekte initiiert und

dabei eine Reihe vonDialog-Multiplikator*innen ausgebildet sowie Positionen zum

Dialog entwickelt.122 Zu Beginn der theologisch orientierten Gespräche konnte die

Altstadt-Moschee aufgrund fehlender oder nicht ausreichender Deutschkenntnisse

den christlichen, theologisch ausgebildeten Akteuren nicht mit adäquaten Theolo-

gen begegnen. Erst als auch ausgebildete, deutschsprachigeTheologen und Studie-

116 Vgl. Schiffauer 2006b: 124-131. Vgl. auch Schiffauer 2006a: 239.

117 Siehe z.B. Klinkhammer/Satilmis 2007, vgl. Schmid/Akca/Barwig 2008. Kritisch hierzu:

Amir-Moazami 2011a und 2011b, Tezcan 2012.

118 Vgl. Schmid/Akca/Barwig 2008: 37-39.

119 Vgl. Schmid 2008, vgl. Schmid/Akca/Barwig 2008: 264-268. Die Kirchen verfolgen in ge-

samtgesellschaftlicher Perspektive eine dialogische Politik gegenüberMuslim*innen und ih-

ren Institutionen, sind aber auch an der Wahrung kirchlicher bzw. christlicher Privilegien

interessiert (z.B. legalistisch durch das Recht als Tendenzbetrieb anerkannt zu sein, oder dis-

kursiv, indem z.B. keine Gleichsetzung der Nonnentracht mit dem Kopftuch angenommen

wird).

120 Siehe zu diesen frühen Dialog-Erfahrungen Neuser 2005.

121 Interview, Samira, Ende 2006.

122 Vgl. Akca 2014.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-009 - am 14.02.2026, 06:09:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


136 Moscheeleben in Deutschland

rende mit teilweise selbstgebildeter islamischer Expertise daran mitwirken konn-

ten, änderte sich das. Allerdings ist für muslimische Akteur*innen vielfach der ge-

sprächsorientierte interreligiöse Dialog keinesfalls befriedigend, da der Austausch

über theologische Fragen zum einen die Lebenswirklichkeit der Muslim*innen we-

nig tangiert, zum anderen ein solcher Austausch als unzulässige Einmischung in

die Glaubensfragen anderer Religion wahrgenommen wird. Stattdessen verbin-

den muslimische Akteur*innen mit Dialog zweierlei: Erstens erhoffen sie sich we-

gen ihrer marginalisierten Situation (insbesondere im Vergleich zu Kirchen) in ge-

sellschaftlichen Anerkennungsfragen eine stärkere öffentliche bzw. politische Rolle

der christlichen Akteur*innen. Zweitens sind sie eher handlungsorientiert als ge-

sprächsorientiert ausgerichtet, d.h. der interreligiöse Dialog sollte sich im gemein-

samen Handeln niederschlagen, um die zahlreichen gesellschaftlichen und sozia-

len Probleme gemeinsam anzugehen wie z.B. im Bereich der Altenpflege, der Ar-

mut, der Bildung.123 Für einigemuslimische Akteur*innen in der Altstadt-Moschee

stellte sich der lokale christlich-muslimische Gesprächskreis ebenfalls häufig als

Talkrunde dar, der kaum positive Auswirkungen auf gegenseitige Wahrnehmun-

gen, Handeln und die zunehmende Islamfeindlichkeit bescheinigt wurde. Einige

dieser Akteur*innen bemühten sich daher um Kontakte zu Institutionen der Bil-

dung, Gesundheit und Pflege, die sie durch ihre pädagogischen und/oder pflege-

rischen Berufe mitgestalten konnten.

Die gesellschaftliche Dialogoffensive ab Mitte der 2000er Jahre führte auch auf

kommunaler Ebene zu mehr Einbeziehung und Partizipation von Moscheen.124

Während einige Kommunen integrationspolitische Maßnahmen in Bezug auf und

teilweise mit Moscheen entwickelt haben und – flankiert durch kirchliche Für-

sprache oder kirchliche Initiativen125 – durch ihre Dialogrunden Akteur*innen aus

Moscheen in kommunale Tätigkeitsfelder einbezogen haben, ist die kommunale

Verwaltung des Hauptfeldforschungsortes gegenüber Moscheen reservierter ge-

blieben. Zwar stehen Bürgermeister, Stadträte, Akteur*innen aus dem Integrati-

onssektor, Handwerk und Bildung mit einigen Moscheen in Kontakt, allerdings

gibt es nur vereinzelt handlungsorientierten Dialog.126 Akteur*innen in den lo-

kalen Moscheen haben daher – häufig ohne kommunale Unterstützung – eigene

Initiativen entwickelt, um im schulischen Bereich oder in der Pflege und in Kran-

kenhäusern berücksichtigt zu werden: Muslimische Lehrer*innen engagieren sich

ehrenamtlich an Projekttagen in Schulen oder halten Vorträge vor Lehrerkollegien.

123 Vgl. Schmid/Akca/Barwig 2008: 215-216.

124 Vgl. Schmid/Akca/Barwig 2008: 37-39. Siehe auch Bommes 2006. Haddad 2005.

125 Vgl. Schmid/Akca/Barwig 2008: 71-72.

126 Feldnotiz, Tag der offenen Moschee, 03.10.2012, Yunus-Emre-Moschee. Feldnotiz, Stadtteil-

fest, 21.06.2014, Altstadt-Moschee. Feldnotiz, Stadtteilfest, 13.06.2015, Altstadt-Moschee.

Mehrere Gespräche mit kommunalem Integrationsbeauftragten 2012-2014.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-009 - am 14.02.2026, 06:09:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Moscheen im islamischen Feld in Deutschland 137

Pflegefachkräfte bringen sich in ihren Arbeitsorten wie Krankenhäuser oder Pfle-

gedienste – ebenfalls ehrenamtlich – ein. Muslimische Studierende organisieren

sich an ihren Hochschulen sowohl in dezidiert muslimischen Hochschulgruppen

als auch in übergreifenden Foren. Dieses Engagement hat Einfluss auf das Stan-

ding derMoscheen. Zwar treten die Akteur*innen nicht immer als Fürsprecher*in-

nen der Moscheen auf, prägen aber mit ihrem sozialen und kulturellen Kapital die

Innen- und Außenwahrnehmung der Moscheen. So sind in der religiösen Arbeit in

Moscheen engagierte Frauen und Männer auch außerhalb der Moscheen präsent.

Einige dieser Akteur*innen haben an überregionalen Fortbildungsangeboten wie

dem Angebot zur Krankenhausseelsorge amMannheimer »Institut für Integration

und interreligiösen Dialog« oder an religionspädagogischen Seminaren am Köl-

ner IPD teilgenommen und sich damit selbst fortgebildet. Andere studieren (oder

haben studiert) Lehramt, Jura, BWL, Islamische Religionspädagogik, Islamische

Theologie, Islamwissenschaft oder soziale Arbeit. Teilweise sind sie als Lehrer*in-

nen an örtlichen Schulen, als Mitarbeiter*innen in Handwerkskammern oder als

Sozialarbeiter*innen für die muslimische Klientel tätig. Insgesamt ist herauszu-

stellen, dass die im Dialog aktiven Akteur*innen sowohl für das islamische Feld als

auch für andere gesellschaftliche Felder ihr gewonnenes soziales und kulturelles

Kapital gewinnbringend einsetzen können, weil ihr Kapital anerkannte Positionen

außerhalb und innerhalb des Feldes einbringt. AmHauptfeldforschungsort verfügt

die Altstadt-Moschee nicht über das Monopol des muslimischen Ansprechpartners

und Dialogakteurs. Zwar waren Akteur*innen aus dieser Moschee die ersten, doch

im Laufe der Jahre wurden deutschsprachige und meist akademisch gebildete Ak-

teur*innen auch aus anderen Moscheen angesprochen, die an den mittlerweile

entwickelten vielfältigen Aktivitäten mitwirken und diese mitgestalten konnten,127

was sich ebenfalls positiv auf ihre jeweiligen Positionen in ihren Moscheen aus-

gewirkt hat. Diese neuen gesellschaftlichen Bedingungen führen solche kulturelle

und soziale Kapitale als wertvolle Kapitale im islamischen Feld ein, die bis dato

wenig Ausschlagskraft besaßen: Kompetenzen in der deutschen Sprache, soziale

und/oder pädagogische Berufe, die fast vollständige Sozialisation in Deutschland

sowie die dadurch verstärkte Auseinandersetzung mit der deutschenWirklichkeit,

woraus sich ein Partizipations- und Gestaltungswille an der deutschen Gesellschaft

ergeben hat. Insbesondere das soziale Kapital von jungenMuslim*innen konnte für

eine Neuausrichtung bzw. für den komplettenNeuaufbau der Jugendarbeit und für

andere Betätigungsfelder wie die geforderte Dialogarbeit gewinnbringend genutzt

werden.

127 Feldnotizen, Runder Tisch »christlich-islamischer Gesprächskreis«, 03.07.2013 / 10.10.2014 /

11.06.2015, katholisches Bildungshaus/evangelisches Bildungshaus/Altstadt-Moschee.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-009 - am 14.02.2026, 06:09:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


138 Moscheeleben in Deutschland

Auswirkungen der Verflechtung des islamischen Feldes mit dem politischen

Feld auf Verbände und Akteur*innen

Während Dialoge und Kooperationen die Moscheen und Akteur*innen mit be-

stimmtem kulturellem und sozialem Kapital stärken, ist die politische Dimensi-

on des Dialogs indirekt relevant. Hierzu müssen wir uns der Verschränkung des

islamischen Feldes mit dem politischen Feld zuwenden und dabei die Rolle, die

den Verbänden im Islam-Diskurs zugesprochen wird, betrachten. Denn die Rolle,

die islamische Verbände darin einnehmen, informiert einerseits erheblich die Ak-

teursstrukturen vor Ort und zeigt die Distribution von wertvollem Kapital auf. An-

dererseits führen die Verflechtungen mit dem politischen Feld zur Positionierung

von Akteur*innen in Verbänden als Bewahrer*innen einer normativen Ordnung:

Wenn wir auf die Kräfteverhältnisse und Ziele im religiösen Feld zurückkom-

men, die von Bourdieu mit den Begriffen Orthodoxie und Heterodoxie als die bei-

den Elemente des Stabilisierens und des Wandels im Feld beschrieben werden,

muss somit der Blick auf Herausforderungen der Deutungsmacht durch Challen-

gers und auf externe Interessenten gerichtet werden. Intern wie extern werden von

den etablierten Verbänden grundsätzliche Dispositionsverschiebungen im islami-

schen Feld erwartet.128 Dabei gehen gesellschaftlich-staatliche Erwartungen und

muslimische, liberalistische Herausforderer*innen eine Symbiose ein.129 Die The-

men kreisen insbesondere um die Stellung von Frauen im Islam und Befreiung der

muslimischen Frau130, Jugendarbeit, Ausrichtung der Predigtinhalte auf das All-

tagsleben in Deutschland, Verwendung der deutschen Sprache in Predigten, steti-

ge Positionierung gegen Gewalt im Namen der Religion und verstehensorientierte,

reformierte sowie aufgeklärte Religiosität, deren Ausdruck in Moscheen als unzu-

reichend angesehen werden. Diese Aufzählung ist nicht abschließend. Auch die

Akzeptanz von Homosexualität und außerehelichem Geschlechtsverkehr oder der

Dauerbrenner Kopftuch zählen zu diesen Erwartungen. Beispielsweise war weib-

liche Gebetsleitung bzw. Imaminnen vor zehn Jahren noch kaum ein Thema, ge-

gen Ende der Feldforschung wurde es in der öffentlichen Diskussion immer rele-

vanter. Die Erweiterung der Themen in den letzten zwei Dekaden zeigt an, dass

weder die gesellschaftlichen Erwartungen noch die liberalistische Herausforde-

rung abgeschlossen sein werden, sondern die diskursiv gesetzten Themenberei-

che Geschlechter-Gleichheit, Sicherheit, Loyalität zu Deutschland und die Forde-

rung nach Bejahung des deutschen Nationalstaats reproduziert werden. Im End-

effekt betreffen diese Themen Lesarten des Korans, die Bedeutung des Prophe-

128 Vgl. auch Tezcan 2011: 117-125.

129 Diese Symbiosen sind kompliziert und verändern sich stetig. Vgl. Amir-Moazami 2011b: 17-18

zur Rolle von einigen liberalistischen Herausforderer*innen in staatlichen Dialogkonferen-

zen, als Gutachter*innen für Landesregierungen und/oder ihreMitarbeit als Sachverständige

bei politischen Richtlinien und Gesetzesentwürfen.

130 Vgl. für Gender-Themen: Amir-Moazami 2011b: 19-20, 24.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-009 - am 14.02.2026, 06:09:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Moscheen im islamischen Feld in Deutschland 139

ten Muḥammad als Vorbild heutiger Muslim*innen und liberalistische Haltung bei

der Interpretation islamischer Normen und Gebote. Von diesen Verschiebungen

schließlich werden Anerkennungsprozesse durch den Staat abhängig gemacht.131

Zu dieser liberalistischen und staatlichen Herausforderung im Feld kommt jene

dazu, die sich sowohl als Gegenbild zu einem liberalen Islam als auch zu den Islam-

verständnissen der etablierten islamischen Organisationen und Moscheen stellt.

Diese betrifft die Gestaltung sozialen und politischen Lebens auf Grundlage eines

als genuin islamisch wahrgenommenen wahren Islams,132 teilweise in großer Ab-

grenzung zum islamischen Konsens des muslimischen Mainstreams. Die Selbst-

und Fremdzuschreibungen dieser Herausforderer sind radikale, islamistische, sala-

fistische oder wahre Muslim*innen.Neben ihrer inhaltlichen Herausforderung wer-

den sie im islamischen Feld relevant, weil staatliche, kirchliche und andere öffent-

liche, teilweise muslimische, Akteur*innen aus Medien und Zivilgesellschaft von

Akteur*innen der etablierten Verbände – und auf lokaler Ebene von Moscheeak-

teur*innen – Reaktionen auf die intern herausgeforderten Verhandlungsobjekte

des Feldes erwarten.133 So haben kirchliche und mediale Akteur*innen im lokalen

interreligiösen Dialogmuslimischen Akteur*innen nach Anschlägen vonMuslimen

oder dem Auftritt des charismatischen, salafistischen Predigers Pierre Vogel vor

Ort immer wieder nahegelegt, sich von diesen Fällen öffentlich zu distanzieren.134

Teilweise haben Akteur*innen in Moscheen auch proaktiv öffentliche Pressetermi-

ne anberaumt, um dann Stellungnahmen der übergeordneten Verbände vorzutra-

gen.

131 Die Themen, die auf den Sitzungen des »Runden Tisches Islam« des Ministeriums für Inte-

gration des Landes Baden-Württemberg von ministerialer Seite gesetzt wurden, waren u.a.

Frauen und Islam,Homosexualität, Gewalt imNamen der Religion undDistanzierung davon.

Für diese zweimal jährlich stattfindenden Gespräche zw. 2012 und 2015 wurden neben Ver-

treter*innen einiger Ministerien Vertreter der Landesverbände islamischer Organisationen,

Wissenschaftler*innen, Lehrer*innen für den IRU und zivilgesellschaftlichemuslimische Ak-

teur*innen eingeladen.Mehrmals wurden vonministerialer Seite diese Gesprächsrunden als

Weg zur Anerkennung islamischer Organisationen als Religionsgemeinschaften oder sogar

als Körperschaft des öffentlichen Rechts angekündigt. Feldnotiz, Teilnahme an der Zweiten

Sitzung »Runder Tisch Islam«, Ministerium für Integration Baden-Württemberg, 03.05.2012,

Stuttgart. Einladungsschreiben und Protokolle der Sitzungen liegen vor.

132 Siehe z.B. die programmatischen Namensgebungen von »Die wahre Religion« um Ibrahim

Abou-Nagie (2005-2016 Online-Portal mit auch analogen Auftritten).

133 Vgl. auch Tezcan 2011.

134 Beispielsweise gab es regen Email-Verkehr zwischen Mitgliedern des lokalen christlich-isla-

mischen Forums vor dem Auftritt Pierre Vogels im Jahre 2014 am Hauptfeldforschungsort.

Einige christliche Akteur*innen forderten die muslimischen Dialog-Akteur*innen auf, sich

dazu zu äußern oder gar an die Öffentlichkeit zu gehen, um sich von Pierre Vogel zu distan-

zieren. Es ging auch darum, öffentlich – also gegenüber einer nichtmuslimischen Stadtge-

sellschaft – zu betonen, dass es amHauptfeldforschungsort schon gute Zusammenarbeitmit

Muslim*innen gebe und Pierre Vogel nicht für dieMuslim*innen stehe.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-009 - am 14.02.2026, 06:09:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


140 Moscheeleben in Deutschland

Den weitreichendsten Einfluss hat die Deutsche Islam Konferenz (DIK), ange-

siedelt im Ministerium des Inneren, ausgeübt.135 Hervorgegangen aus dem »Is-

lamgipfel« hat die DIK Diskussionen im Anerkennungsprozess aufgegriffen, an-

geführt oder ignoriert sowie zahlreiche Publikationen zu verschiedenen relevan-

ten Themen herausgegeben. Sie hat mit der damit verbundenen Öffnungspolitik

des Staates seit 2006 dazu beigetragen, dass Akteur*innen im islamischen Feld

(weitere) Zusammenschlüsse organisiert oder sich zu Ansprechpartner*innen re-

levanter Themen wie islamischer Religionsunterricht an öffentlichen Schulen ge-

macht haben: 1999 hat das Land Berlin der Islamischen Föderation in Berlin e.V. den

Auftrag erteilt, bekenntnisorientierten islamischen Religionsunterricht an öffent-

lichen Grundschulen (IRU) in Berlin anzubieten. Vor diesem Hintergrund kam es

zu einer Welle von Initiativen und Maßnahmen sowohl von Akteur*innen im isla-

mischen Feld als auch von Akteur*innen des politischen Feldes und des religiösen

Feldes.136 Islamische (Landes-)Verbände schlossen sich als Ansprechpartner für den

IRU zusammen wie z.B. der Landesverband der Muslime in Niedersachsen e.V. (Schura

Niedersachsen, gegr. 2002)137, entwickelten Lehrpläne wie z.B. der ZMD; andere

muslimische Akteur*innen gründeten Institute zur Entwicklung von islamischer

Religionspädagogik und -didaktik wie z.B. »Institut für internationale Pädago-

gik und Didaktik« (IPD), boten Fortbildungen an und es wurden Kooperationen

mit Theologen an islamischen Fakultäten in muslimischen Mehrheitsgesellschaf-

ten eingegangen.138 Aus dem Bedürfnis im islamischen Feld, deutschsprachigen

IRU an Schulen anzubieten,welches von islamischen Verbänden formuliert und bei

den jeweiligen Landes-Kultusministerien beantragt wurde, ist schon während der

Pilotphasen des IRUs eine Frage der Integration muslimischer Schüler und Schü-

lerinnen geworden. Diese sollten durch einen aufgeklärten Islam-Unterricht rich-

tig erzogen werden, anstatt die Angebote von Moscheen zu nutzen. Diese wurden

in diesem Prozess als konservativ und unaufgeklärt identifiziert, was letztendlich

zur Konstruktion des Moscheeunterrichts als integrationsfeindlich und des IRUs

als intergrationsfördernd führte.139

135 Da die Deutsche Islam Konferenz umfassend wissenschaftlich analysiert worden ist, wird sie

an dieser Stelle nicht im Detail beschrieben. Verwiesen sei auf: Amir-Moazami 2011a, 2011b,

2016; Tezcan 2011, 2012; Brunn 2012; Vinding 2013.

136 In der Forschung wurden zunächst die rechtlichen Rahmenbedingungen austariert und erst

nach ihrer Klärung Inhalte diskutiert. Siehe zum IRU: Özdil 1999, Van Campenhausen 2005,

Kiefer/Gottwald/Ucar 2008, Behr/Rohe/Schmid 2008, Behr/Bochinger/Rohe/Schmid

2008, Mohr/Kiefer 2009, Ucar/Bergmann 2010, Ucar 2011.

137 Hervorgegangen aus dem Arbeitskreis Islamischer Religionsunterricht (gegr. 2000/2001).

138 SieheMohr 2006b zu Akteur*innen und ersten Lehrplänen, die vom ZMDund IPD vorgelegt

wurden.

139 Vgl. Zur Kritik an dieser funktionalen Handhabung des IRUs: Ucar 2010b.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-009 - am 14.02.2026, 06:09:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Moscheen im islamischen Feld in Deutschland 141

Die DIK ist auch Instrument der herrschaftlichen Macht zur Inklusion und Ex-

klusion von muslimischen Akteur*innen geworden. Zwar haben auch Akteure aus

islamischen Verbänden versucht, bestimmte Muslim*innen aus dem Dialogpro-

zess mit dem Staat auszuschließen, gelungen ist es ihnen nicht. Je mehr durch die

Institution der DIK und den auf Landes- und kommunalen Ebenen etabliertenRun-

den Tischen, in der Folge auch durch die Öffentlichkeit, den Verbänden Bedeutung

beigemessen wurde, umso mehr konnten sich die Verbände als offizielle Repräsen-

tantinnen des Islams und Bewahrerinnen einer orthodoxen Ordnung darstellen.140

Dabei sollten die Verbände im öffentlichen Diskurs auf das religiöse Leben der ein-

fachenMuslim*innen einwirken, ein Religionsverständnis aufzubauen, welches als

kompatibel mit den westlichen Werten (Stichwort: deutscher Islam) gedacht wird.

Dieser hierarchische Blick auf die Heilsverwaltung durch Verbände spricht den

Verbänden eine Macht zu, die sie gerade auch durch diese Zuweisung erhalten. Je

mehr islamische Verbände diese Rolle übernommen haben – freilich mehrheitlich

unter Ablehnung des Begriffs deutscher Islam – umso mehr ist auf gesellschaftlicher

Seite ein Mechanismus von Abwehr zu beobachten, da die im öffentlichen Diskurs

zurückgewiesenen islamischen Lebensweisen gerade als ein von Verbänden autori-

siertes Islamverständnis erscheinen, beispielsweise durch die Gleichsetzung von

konservativem Islam mit organisiertem Islam. Akteur*innen in etablierten Verbänden

verstetigen im Gegenzug das Bild ihrer Deutungshoheit, indem sie sich als Träger

und Förderer eines die Mehrheit der Muslim*innen ansprechenden, auf einen Mit-

telweg ausgerichteten, somit richtigen Islams inszenieren, der weder liberal noch als

radikal einzustufen sei. Dabei sind in Moscheen Entwicklungen hinsichtlich der in

der Öffentlichkeit als problematisch wahrgenommenen Themen wie die Stellung

der Frauen in der Gemeinde,141 Reaktion auf Gewalt im Namen der Religion oder

hinsichtlich eines reflektierten Glaubens142 zu verzeichnen, die aber weder von den

Moscheen noch von denVerbänden proaktiv in die öffentlichenDebatten eingewor-

fen werden, vielmehr bleiben sie defensiv. Eine allgemein eher defensive Haltung

der Verbandsebenen führt wiederum zu interner Kritik innerhalb der Moscheen

und der meist unteren Ebenen der Verbände, welches ebenfalls die Positionierun-

gen im islamischen Feld tangieren.

Die Repräsentationsfunktion der etablierten Verbände wird somit innerhalb

des islamischen Feldes und gleichzeitig auch vom politischen Feld und der Öffent-

lichkeit immer wieder in Frage gestellt. Was jedoch der Fokus auf islamische Ver-

bände im öffentlichen Diskurs vor allem zur Folge hat, ist das Bild einer Einheit der

islamischen Verbände, die sich in einem sunnitischen, konservativen,Mainstream-

Islam als gemeinsamen Nenner wiedergefunden haben sollen. Die Fraktionierung

140 Vgl. auch Tezcan 2011.

141 Siehe Abschnitt III.

142 Siehe Abschnitt IV.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-009 - am 14.02.2026, 06:09:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


142 Moscheeleben in Deutschland

des islamischen Feldes, die jahrelang durch die Rivalitäten zwischen den Verbänden

gestaltet wurde, ist durch die Verschränkung des islamisch-religiösen Feldes mit

dem politischen Feld gegenüber einem Einheitsgefühl des von den Verbänden re-

präsentierten Islams verdrängt worden. Die in der Vergangenheit mit Vehemenz

ausgefochtenenKämpfe umDeutungsmacht haben sich zu einer teilweise gedulde-

ten, teilweise positiv aufgefassten Koexistenz transformiert143, was eben auch mit

den traumatischen Erfahrungen der Spaltung und gegenseitiger Diffamierung bei

der Genese des islamischen Feldes zu tun hat. Damit ist unter den etablierten Ver-

bänden eine multiple Ordnung um die Heilsverwaltung entstanden, die unterein-

ander unter Anerkennung der Heilsansprüche der Anderen als legitim gegenüber

den staatlichen Ansprechpartnern konkurrieren.Da diese Verbände nach 40 Jahren

zu Ansprechpartnern des Staates geworden sind – auch wenn dies wie im Fall der

IGMG häufig nur über Zusammenschlüsse möglich ist, und nicht als eigenständi-

ger Verband – können sie eine Nähe zur herrschaftlichen Macht für sich beanspru-

chen und damit neue muslimische Akteur*innen im Feld durch ihre Position im

Feld als heterodox und in Bezug auf deren Islamizität als falsch oder problematisch

abwehren. Dies erzeugt wiederum die Situation, dass liberalistische Herausfor-

derer ihrerseits den Etablierten Rückständigkeit und Stagnation vorwerfen und

mittels externer Kräfte – wie mit Medien – und durch Vernetzung im politischen

Feld versuchen, ihre Position im religiösen Feld zu verbessern.

Um ihre jeweiligen Positionen zu halten, greifen etablierte Akteur*innen im is-

lamischen Feld auf Strategien der Anpassung, (Teil-)Übernahme oder radikalen Ab-

wehr zurück, was sich auf die innere Dynamik des Feldes auswirkt. Zugleich geht

damit eine Profilierung von Verbänden gegenüber anderen Verbänden einher. Die

Positionen von Muslim*innen im Diskurs über islamische Verbände bewegen sich

zwischen pro-Verband und gegen-Verband, aber auch welcher-Verband. Damit beset-

zen Akteur*innen in Verbänden diejenige Position, die nach innen und außen die

eigene religiöse Arbeit gegenüber Muslim*innen plausibel machen, diese binden

und zur Mitarbeit bewegen, sowie die gesamte muslimische Klientel repräsentie-

ren und als Einheit vereinnahmen soll. Die Verbandsebenen weisen dabei in ihrem

jeweiligen wechselseitigen Verhältnis zum Staat solche Handlungsstrategien auf,

die ihnen symbolische Wertigkeit bei ihrer eigenen Anhängerschaft einbringen.

Beispielsweise orientiert sich die IGMGals in der Regel vomStaat ausgeschlossener

Verband als staatskritisch und widerständig gegen staatliche und gesellschaftli-

che Erwartungen144 und kommuniziert dies auch intern. Demgegenüber hat DITIB

143 Vgl. hierzu auch Rosenow-Williams 2012: 354-359. Allerdings gab es Mitte der 2000er Jah-

ren auch muslimische Gemeinden, in denen die Abgrenzungen personal noch tief verankert

waren. Vgl. hierzu Schmid/Akca/Barwig 2008: 275-276.

144 Vgl. Rosenow-Williams 2014: 770-771.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-009 - am 14.02.2026, 06:09:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Moscheen im islamischen Feld in Deutschland 143

aufgrund seiner Stellung als symbolisch, aber nicht amtlich anerkannter Verband145

eine Staatsnähe aufgebaut und hegemoniale Begriffe des Islam-Diskurses besetzt

wie z.B. in den 1990er Jahren den Begriff des Laizismus und später den Begriff

der Integration.146 Durch den Fokus auf Integration (z.B. durch Deutschkurse in

Moscheen), Dialog (z.B. durch Fortbildungen inMoscheeführung und Dialog), Ver-

tretung und Partizipation (z.B. im Jugendgemeinderat), Selbstorganisation von Ju-

gendlichen (z.B. Aufbau des DITIB-Jugendverbandes) und somit Personalentwick-

lung kann DITIB aktive lokale Akteur*innen in die Verbandsarbeit einbinden und

ist damit vor Ort auch recht erfolgreich wie am Beispiel der zu Beginn der 2010er

Jahre gegründeten Yunus-Emre-Moschee noch aufgezeigt werden soll. Der VIKZ

wiederum hat sich nach einer kurzen Phase der dialogischen Öffnung wieder auf

sein Kerngeschäft besonnen, d.h. sich verstärkt der religiösen Bildung von Heran-

wachsenden zugewandt147 und sich erfolgreich ein religiöses Profil aufgebaut, wel-

ches sie weiterhin als Koranschulbewegung und Akteur in der religiösen Bildung

ausweist. Sie sucht lediglich dort, wo es nötig wird, die Kooperation und den Dia-

log mit gesellschaftlichen Akteur*innen, ist auch interessiert an Entwicklungen im

sozialen Bereich wie in der islamischenWohlfahrt, bringt sich aber darüber hinaus

nicht prominent in die diskursiven Entwicklungen zwischen dem islamischen Feld

und dem politischen Feld ein. Auch dieser Verband hat Integration aktiv in sein

konzeptionelles Handeln einbezogen, indem er die Integrationserwartungen der

Gesellschaft in Bezug auf Bildung (von muslimischen Kindern) operationalisiert

hat. So begründet er auch seine Wohnheimgründungen für muslimische Schüler

und Schülerinnen, die im Laufe der 2000er Jahre an vielen VIKZ-Moscheen durch

das Engagement von Eltern und Vorständen entstanden sind. Die Einrichtung von

Wohnheimen sollte – wie schon in der Türkei – Eltern helfen, die schulische und

religiöse Bildung ihrer Kinder in kompetente Hände zu legen. Das lokale Kultur-

und Bildungszentrum, welches in den 2000er Jahren am Hauptfeldforschungsort

nach zwei Jahrzehnten Absenz als eine an den VIKZ gebundeneMoschee gegründet

wurde, trat mit dem Ziel an, die Koranlesefähigkeit von Muslim*innen zu erhöhen

und damit religiöse gottesdienstliche Handlungen mithilfe des Korans zu erfüllen.

Geplant war jedoch ursprünglich die Einrichtung eines Gebetsraumes mit einem

Schülerinnenwohnheim. Da die Wohnheime an anderen Orten Konflikte mit Ju-

gendämtern und Schulen entfachten sowie zu hohe Kosten verursachten,148 hat

145 Vgl. Ebd. Dies war zumindest bis 2016 so, bevor die Nähe zum türkischen Staat und die or-

ganisatorischen und personellen Verflechtungen DITIBs Position als anerkannten Ansprech-

partner des deutschen Staates untergraben haben.

146 Vgl. Rosenow-Williams 2014: 770, vgl. auch Yaşar 2012.

147 Vgl. Jonker 2002a: 231-236.

148 Die Konflikte waren zumeist der unzureichenden Kenntnis der Verantwortlichen für die

Strukturen des Jugendschutzes in Deutschland geschuldet. So wurden Wohnheime infor-

mell gegründet und erst im Nachhinein Sozialarbeiter und pädagogisches Personal für die

https://doi.org/10.14361/9783839450451-009 - am 14.02.2026, 06:09:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


144 Moscheeleben in Deutschland

die lokale Gemeinde lediglich Ferienkurse mit Übernachtungen eingerichtet. Sein

Konzept der Integration durch Bildung zieht derweil Eltern und sozial engagierte

jungeMuslim*innen an, zugleich kann ermit dem Ruf, für bodenständige religiöse

Bildung zu sorgen, interessiertes muslimisches Publikum an sich binden. In Mo-

scheen der IGMG ist m.E. stärker als in Moscheen der Verbände DITIB und VIKZ

ein Forum für religiöse Entwicklung des Selbst und der Gemeinschaft entstan-

den, wie z.B. vielfältige Formate der Wissensvermittlung, der ʿibāda, insbesondere

wohlfahrtliche und vergemeinschaftende Elemente der religiösen Arbeit, interre-

ligiöser Dialog und handlungsorientierte Kooperationen in der Altstadt-Moschee

bezeugen.

Insgesamt kann festgehalten werden, dass Entwicklungen im islamischen Feld

sich vor Ort entlang der Verbände mit lokalen Neugründungen weiterschreiben

und die Moscheen es vermögen, mit ihren jeweiligen Profilen, die wiederum mit

den Verbandsidentitäten verflochten sind, lokal engagierte Akteur*innen zu ge-

winnen. Diese bringen sich mit ihren jeweiligen Kapitalen in diejenigen Mosche-

en ein, in denen sie für ihren Einsatz auch den symbolischen Gewinn erwarten

können, was insgesamt zu einer Ausdifferenzierung der religiösen und sozialen

Arbeit in Moscheen geführt hat. Die Ausbalancierung zwischen Mitgliederinteres-

sen und staatlichen sowie gesellschaftlichen Erwartungen wirkt sich somit auf die

Handlungskompetenz im gesamten Verband aus. Lokale Akteur*innen haben da-

her weitausmehr Chancen ihren sozialen und kulturellen Kapitalen entsprechende

Positionen innerhalb der Moscheen eines Verbandes im islamischen Feld zu beset-

zen als in anderen. Allerdings kommt hinzu, dass es Akteur*innen gibt, die ihre

Kapitale in keiner Moschee einsetzen können, da die entsprechenden Profile nicht

erwünscht werden oder bestimmtes Engagement verhindert bzw. abgewehrt wird.

Diese Muslim*innen hinterfragen dann ihr Engagement in Moscheen und Verbän-

den und suchen nach Alternativen wie weiter unten anhand der Altstadt-Moschee

analysiert werden soll.

Wohnheimleitung verpflichtet. Dies verursachte Kosten für den Unterhalt der Wohnhei-

me, für die mehrheitlich Gemeindeangehörige und betroffene Eltern aufkommen mussten

und nur durch Spenden und ehrenamtliche Arbeit der Gemeinden aufrechterhalten werden

konnten. Des Weiteren wurden Vorwürfe der Segregation laut, auch die karge Ausstattung

der Schlafräume wurde als nicht kindgerecht kritisiert. Vgl. Schmid/Akca/Barwig 2008:

86-90. Der Verband hat 2008 daher eine unabhängige wissenschaftliche Untersuchung ih-

rer Schüler*innen-Wohnheime initiiert, die von der Religionswissenschaftlerin Ursula Boos-

Nünning verantwortet wurde. 2010 wurden die Ergebnisse vorgestellt. Der Projektbericht

diente lediglich der internen Verbandsarbeit und wurde m.W. nicht veröffentlicht (der Pro-

jektbericht von Boos-Nünning 2010 liegt vor).

https://doi.org/10.14361/9783839450451-009 - am 14.02.2026, 06:09:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Moscheen im islamischen Feld in Deutschland 145

Herausforderungen der heterogenen Gemeinde in der Altstadt-Moschee

Die Altstadt-Moschee war durch ihre innenstadt- und bahnhofsnahe Lage, durch

den Ausbau der Räumlichkeiten und nicht zuletzt durch ihre positive islamisch-

internationalistische Ausrichtung zu einem multiethnischen religiösen Zentrum

avanciert, in dem Muslim*innen jeglicher Herkunft und sprachlicher Präferenz

sich treffen und austauschen konnten. Ekrem, Vorsitzender der Altstadt-Moschee,

wies zu Beginn der Feldforschung positiv darauf hin, dass dies eine Moschee sei,

»wohin alle möglichen Menschen kommen, die ›Allah‹ sagen. Afrikaner, Türken,

Araber, Bosnier, Deutsche«.149 Hinzu kam die immer größer werdende Anzahl der

mittlerweile studierten und studierenden jungen Muslim*innen, die mit Moschee-

führungen, Dialogarbeit und/oder deutschsprachigen religiösen Treffs in der Mo-

schee vielfältige religiöse Arbeit anboten. Allgemein ist Deutschsprachigkeit im-

mer präsenter in den Moscheen geworden – gerade auch unter den mehrspra-

chigen Akteur*innen.150 Unter diesen gab es einige Akteure, die die alte Bindung

der Gemeinde an die IGMG zu Gunsten einer unabhängigen Situation lösen und

zeitgleich mit einem Neubau städtebauliche Präsenz zeigen wollten, um ihre Bin-

dung an den konkreten lokalen Ort zu bekräftigen. Folglich trat die Moschee Mitte

der 2000er Jahre aus der IGMG aus und ist seitdem keinem Verband mehr ange-

schlossen. Allerdings konnte ein Neubau nicht realisiert werden und diese Stim-

mung währte lediglich eine Wahlperiode. Unter den folgenden Vorständen wur-

de die Moschee nicht wieder formal der IGMG angebunden. Stattdessen wurde

eine Form der Affiliation gewählt, womit die Moschee satzungsgemäß unabhän-

gig blieb, aber informell einer IGMG-Region angehörte. Für religiöse Dienstleis-

tungen, die den lokalen Rahmen des Vereins sprengen wie die Organisation der

Pilgerfahrten nach Mekka und Medina, die Begehung des Opferfestes u.w. nutzt

die Moschee weiterhin die Infrastruktur des Dachverbandes IGMG.151 Während

der Feldforschungszeit wurden die Beziehungen zum Verband auch wieder enger

geknüpft, z.B. war die Altstadt-Moschee mit Delegierten auf Jahresversammlun-

gen der IGMG vertreten. Ein sich sehr für wohlfahrtliche Aktivitäten einsetzender

Akteur, Adnan (zwischenzeitlich auch mal Vorstandsmitglied), stellt vor Ort die

Verbindung zur Hilfsorganisation HASENE-International e.V. her, für die in al-

len IGMG-Moscheen geworben wird. Adnan organisiert beispielsweise alljährlich

die Kurban-Kampagne152 für die Moschee und die entsprechende IGMG-Region und

149 Interview, Ekrem, 09.06.2013, Altstadt-Moschee.

150 So sprachen Moscheevorstände übereinstimmend von 15-30 % der Freitagsbesucher als

»nicht-türkisch« (in türkischen Moscheen) oder »nicht-arabisch« (in arabischen Mosche-

en). Interviews, Moscheevorsitzende, Mai-Juni 2013. Von »über 30 %« sprach Ekrem von der

Altstadt-Moschee.

151 Interview, Ekrem, 09.06.2013, Altstadt-Moschee.

152 Bei der Kurban Kampagne oder auch Qurban Kampagne wird anlässlich des Opferfestes (türk.

Kurban bayramı) anstelle der persönlichen Schlachtung der Geldwert eines Opfertieres an

https://doi.org/10.14361/9783839450451-009 - am 14.02.2026, 06:09:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


146 Moscheeleben in Deutschland

überwacht auch persönlich die Schlachtung undVerteilung der gespendetenOpfer-

tiere. Teile des Vorstandes und ein Teil der regelmäßigen Moscheebesucher*innen

sind dem Begründer derMilli Görüş-Bewegung verbunden, was sich beispielsweise

in den alljährlichen Ahde Vefa-Veranstaltungen im Gedenken an Necmettin Erbakan

an dessen Todestag niederschlägt.153

Was die Altstadt-Moschee vor allem auszeichnet, ist ihre ethnisch und sprach-

lich diverse Gemeindestruktur, was im Verlauf des letzten Jahrzehnts zu einer

verstärkten Berücksichtigung der Bedürfnisse nichttürkischsprachiger Menschen

in der Moschee geführt hat. Dies hat auch mit der Milli Görüş-Identität, die die

Altstadt-Moschee prägt, zu tun: Die eher multiethnisch verstandene islamische

Gemeinschaft spiegelt sich in ihr wieder und schlägt sich in religiösen Angeboten

und Nachfragen nieder: Anders als in anderen lokalen Moscheen gibt es hier eine

Vielzahl von Frauen-, Jugend-, Kinder- und Männergruppen, Initiativen, Treffs

und Lesekreise u.w., die die Räumlichkeiten der Moschee nutzen, unterschiedliche

Hauptsprachen haben (Türkisch, Arabisch, Deutsch; es gibt auch bosnischspra-

chige oder suahelisprachige Treffs). Teilweise sind sie in die moscheeinterne

Organisationsstruktur offiziell eingebunden wie die Jugendabteilung oder die

Frauenabteilung. Letztere hat offiziell in der Verbandsorganisation der IGMG

ihren Platz und nimmt mit Delegierten an den Regional-Frauenkonferenzen der

IGMG-Regionen teil. Andere Gruppen dagegen sind autonomer und der Grad des

Austausches mit dem Moscheevorstand und dem gerade hauptamtlichen Imam

variiert.

Die Diversität in der Moschee betrifft insbesondere die Mehrsprachigkeit:

Mehrsprachige Predigten am Freitag, im Ramadan und zu den religiösen Festen

sind mittlerweile fester Bestandteil des Moscheelebens. Im Ramadan werden

abwechselnd die Tarāwīḥ-Predigten auf Deutsch, Arabisch und Türkisch gehal-

ten. Vorträge und Seminare werden teilweise mehrsprachig angeboten oder

auch nur in einer Sprache außer dem Türkischen (Deutsch, Arabisch). In den

Kursprogrammen Herbst-Winter 2015/16 und Herbst-Winter 2016/17 gab es mehr

deutschsprachige Angebote als türkischsprachige. Das Türkische ist weiterhin die

hegemoniale Sprache in der Moschee, doch wird dies immer kritischer gesehen:

HASENE e.V. gespendet. HASENE schlachtet dann in ärmeren Weltregionen im Namen des

Spenders ein Opfertier und verteilt das Fleisch unter lokalen Ansässigen. Adnan und andere

Akteur*innen teilten auf Sozialen Medien Bilder und Videos davon oder diese wurden auf

der nächsten religiösen Feier nach dem Opferfest (in der Regel die Feier zum islamischen

Neujahr) in der Moschee gezeigt. Feldnotiz, islamisches Neujahr/Hicri Yılbaşı, 04.11.2013,

Altstadt-Moschee.

153 Z.B. Ankündigung zur Veranstaltung »Ahde Vefa«, Vortrag von Mustafa Mullaoğlu (»Viyana

müftüsü«/Mufti von Wien), 08.02.2014, Altstadt-Moschee. Ahde Vefa kann auf Deutsch in et-

wamit ›Gelöbnis‹/›Zusicherung‹ (ahd) zur ›gewissenhaften Treue‹/›Loyalität‹ (vefa) wiederge-

geben werden.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-009 - am 14.02.2026, 06:09:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Moscheen im islamischen Feld in Deutschland 147

Denn beispielsweise werden die religiösen Feiern an den Gesegneten Nächten

auf Türkisch gehalten. Bei denjenigen, die kein Türkisch können, führt dies

zu Unmut.154 Infolgedessen bemühen sich Akteur*innen bei deutschsprachigen

Angeboten um verstärkte Präsenz, damit der Vorstand dieses Bedürfnis in der

Gemeinde stärker berücksichtigt. Tatsächlich wurde in dem Jahr Laylat al-Qadr,

der Gedenktag zur Herabsendung des ersten Verses des Korans, auf Deutsch

gestaltet und das gesamte Moscheegebäude war zum Bersten voll.

Die Anzahl der vielen Gruppen und Akteur*innen sowie ihre Aktivitäten sind

nicht nur für Außenstehende kaum zu überblicken; auch regelmäßige Moschee-

gänger*innen und aktive Akteur*innen haben es schwer, den Überblick zu be-

wahren. Hinzu kommt zum einen die Kurzlebigkeit mancher Aktivitäten: Gera-

de im Jugendsektor kann sich innerhalb kürzester Zeit eine aktive Gruppe bilden

und genauso schnell wieder ihre Aktivitäten einstellen. Zum anderen macht es

die Geschlechtertrennung, auf die in der Altstadt-Moschee in der Regel geachtet

wird, schwer, über Aktivitäten für das jeweils andere Geschlecht informiert zu wer-

den. Dieses Kommunikationsproblem wurde durch moscheeinterne WhatsApp-

Gruppen und andere Soziale Medien gelöst. Selbst der Vorstand ist nicht über alle

Aktivitäten informiert, so dass sich im Laufe meiner Feldforschung eine stärkere

Absprache zwischen denGruppen und demVorstand etabliert hat. Ich beobachtete,

dass in bestimmten Gruppen das Gesprächmit demVorstand explizit gesucht wur-

de. In der Folge wurden regelmäßige Treffen vereinbart und als der letzte Haupti-

mam seinen Dienst antrat, gab es ein offizielles Treffen zum Kennenlernen.

Die Altstadt-Moschee ist vor Ort die mit Abstand größte islamische Vereini-

gung und hat ein lebendiges Vereinsleben. Zu den Gesegneten Nächten, zum Frei-

tagsgebet und im Ramadan kommen bis zu 500 Personen, an Festtagen sind es

bis zu 1000 Menschen. Für den Unterricht für Kinder sind mittlerweile mehre-

re Klassen in mehreren Sprachen (türkisch, deutsch, arabisch) eingerichtet wor-

den. Meine Analyse des islamischen Wissens und der religiösen Autorität in der

Altstadt-Moschee greift daher Ausschnitte aus dem Aktivitäten-Pool der Moschee

heraus, in denen sich bestimmte Formen und Aushandlungsprozesse von islami-

schenWissen als dicht erwiesen haben: Wie in anderen untersuchtenMoscheen ist

ein Kampf um denwahren Islam bestimmend für dieMoscheearbeit: Konzepte von

Reflexion, Vernunft, »primitiver« Religiosität, Bedeutung von Wissenserwerb und

-vermittlung, »Aberglaube«, Ablehnung von »wahhabitischen« Vorstellungen oder

die Stellung von Rechts- und Glaubensschulen des sunnitischenMainstreams brin-

gen normativierte Grenzziehungen zwischen wahrem und falschem Islam hervor.

154 Feldnotiz, Gespräche zwischen zwei Veranstaltungen: sohbet zum ʿĀšūrāʾ/Aşure auf Tür-

kisch und Treffen der interkulturellen Frauengemeinschaft auf Deutsch, 18.10.2015, Altstadt-

Moschee.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-009 - am 14.02.2026, 06:09:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


148 Moscheeleben in Deutschland

Dabei sind Verfechter*innen eines »reflektierten« Islams (als »wahrer« Islam) deut-

lich in der Minderzahl, besetzen aber aufgrund ihrer islamwissenschaftlichen und

theologischen Ausbildung sowie ihrer hohen sozialen und kulturellen Kapitale, die

sie in die Moscheearbeit einbringen können, relevante Positionen in der Moschee.

Dennoch sind diese religiösen Akteur*innen nur schwer in der Lage, ihre Vorstel-

lung und Praxis vom richtigen Islam durchzusetzen: Z.B. wurde der deutschspra-

chige Koranunterricht mit verstehensorientierten Inhalten, den ein Theologe seit

2005 für Jungen anbietet, immer wieder von den amtierenden Vorständen und von

einem Teil der Gemeinde hinterfragt. Der ähnlich ausgerichtete Unterricht einer

Lehrerin (seit September 2013) für Mädchen stieß ebenfalls auf erheblichen Wi-

derstand. Aus diesem Kreis stammen die Gründer*innen einer bildungsorientier-

ten Initiative, die sich im Laufe von 2013 und 2014 intensiv darüber austauschten,

wie z.B. der Koranunterricht unabhängig von den Moscheevorständen und den

Imamen kompetent gestaltet werden könnte. Hier mündete ein Konflikt während

meiner Feldforschungszeit in die Gründung einer eigenen Gruppe, nachdem die

Akteur*innen zunächst keine Möglichkeit der Integration ihrer Vorstellungen in

den Moscheealltag sahen. Allerdings folgte dieser Initiative keine formale Grün-

dung bzw. tatsächliche Abspaltung von der Altstadt-Moschee. Stattdessen war in

der Folgezeit zu beobachten, wie diese informell miteinander verbundenen Ak-

teur*innen ihre Arbeit nicht nur auf eine Moschee beschränkten und auch Ange-

bote in anderen Moscheen und außerhalb von Moscheen bereitstellten. Diese Ak-

teur*innen traten als eine Initiative auf, die als eine Bündelung derjenigen Kräf-

te angesehen werden kann, die für bestimmte traditionskritische Haltungen und

Veränderungen einstehen. Auch wenn der Initiationsmoment aus einem Konflikt

mit dem Vorstand resultierte, hat die Gruppe mit einem solchen Schritt der Un-

abhängigkeit wiederum Integrationsprozesse gefördert. Denn trotz der Kritik an

dominanten Vorstellungen in der Altstadt-Moschee, konnten diese Akteur*innen

Raum innerhalb der Moschee beanspruchen und weiterhin innerhalb der Moschee

aktiv sein. Diese Dynamiken offenbaren wiederum innere Logiken des Feldes: Sie

verdeutlichen, dass die Entwicklung des Monopols der islamischen Verbände, das

das Ergebnis ihres fast 50jährigen lokalen, regionalen und Bundes-Engagements

ist, das Feld derart beeinflusst, dass es ein Bezugspunkt für alle im Feld engagierten

Akteur*innen geworden ist: Erst Moscheegründungen bzw. das Damoklesschwert

der möglichen Abspaltung fordern Vorstände etablierter Moscheen und Verbände

heraus, die wiederum integrativeMaßnahmen einleiten können, umdie Einheit ih-

rer Einrichtungen zu bewahren –mit auch anderem Ausgang wie andere Beispiele

aus dem Bundesgebiet zeigen. In vielen Orten, insbesondere in größeren Städten,

gründen (ehemalige) Moschee-Akteur*innen Akademien, Bildungswerke, Sozial-

werke und ähnliches, die Formate und Inhalte zu Kultur, Bildung und Soziales an-

bieten, die sie in den bestehenden Moscheen aus unterschiedlichen Gründen nicht

anbieten können. Häufig hinterfragen diese Akteur*innen etablierte, vermeintlich

https://doi.org/10.14361/9783839450451-009 - am 14.02.2026, 06:09:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Moscheen im islamischen Feld in Deutschland 149

normative Islamverständnisse, aber auch die Art und Weise, wie die Moscheen ge-

führt werden. In den Jahren zuvor bildeten vor allem Jugendliche und Frauen ihre

moscheeunabhängigen Gruppen, weil sie in den Moscheen keinen Platz fanden. In

der Gegenwart ist zu beobachten, dass Gruppen mit spezifischer Ausrichtung wie

auf Bildung oder Soziales gegründet werden. Diese Entwicklung fordert etablierte

Moscheen und ihre Verbände zwangsläufig heraus. Das islamische Feld wird ins-

gesamt differenzierter.

Verflechtungen und Interventionen im islamischen Feld II: Strukturwandel in

Diyanet und DITIB

Wie bisher deutlich wurde, brachten gesellschaftliche Interventionen seit Beginn

der 2000er Jahre in das islamische Feld eine Dynamik um Anerkennung und Par-

tizipation hinein, die bis heute andauert. Das Feld hatte sich aber nicht nur durch

diese Interventionen verändert. Auch die türkischen Regierungen nach 2002 be-

gannen, ihre politische, kulturelle und soziale Verantwortung gegenüber Ausland-

stürk*innen verstärkt wahrzunehmen und Entwicklungen im Bereich der Rechte,

der wirtschaftlichen Entwicklung, der Kultur und im religiösen Bereich zu initiie-

ren.155 Diese vermehrte Aufmerksamkeit gegenüber organisatorischen Strukturen

von Auslandstürk*innen hat zu einer finanziell, konzeptionell und personell besseren

Ausstattung in den Konsulaten geführt. Mit den Stellenerweiterungen in den Ab-

teilungen für religiöse Angelegenheiten durch deutschsprachige Dialogbeauftragte

konnte DITIB im Zusammenhang mit Anerkennungsprozessen in den Bundeslän-

dern den Aufbau der Landesstrukturen und die bessere Versorgung lokaler Mo-

scheen vorantreiben.156 Die türkische Religionsbehörde erweiterte in der Türkei

ihre religiösen Dienste erheblich, die von sozialer Beratung und religiöser Wis-

sensvermittlung über Trauerbegleitung bis zurWohlfahrt reichen. Von diesen Ent-

wicklungen profitierte DITIB,weil sich die Übernahme von sozialer Verantwortung

mit professionellem Personal mit den neueren gesellschaftlichen Erwartungen an

Moscheen in Deutschland deckte.

Dieser Strukturwandel innerhalb des Kontextes, in demDITIB verortet ist, ant-

wortete auch auf Erwartungen lokaler Moscheen und bewegte lokale Akteur*in-

155 Vgl. Öztürk 2016.

156 Zwar gab es seit 2006/07mit demKoordinationsrat derMuslime einen Zusammenschluss al-

ler etablierten islamischen Verbände auf Bundesebene, doch fällt Religion in Landeskompe-

tenz. DITIB hatte imGegensatz zumVIKZ keine Landesverbände und der Aufbau von Landes-

strukturen analog zu den Landeskirchen und Diözesen sollte die Anerkennungsprozesse vor

den Bundesländern voranbringen. Teilnahme, Zweite Sitzung »Runder Tisch Islam«,Ministe-

rium für Integration Baden-Württemberg, 03.05.2012, Stuttgart, Gespräch mit Dialogbeauf-

tragtem des Regionalverbandes Baden und mit dem Vorsitzenden des Regionalverbandes

Württemberg.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-009 - am 14.02.2026, 06:09:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


150 Moscheeleben in Deutschland

nen dazu, ihre DITIB-Moscheen an den als positiv empfundenen Aktivitäten von

Diyanet und des Verbandes teilhaben zu lassen.157 Gemeinsam mit der ungelös-

ten Frage nach Versorgung mit hauptamtlichem und stetigem religiösen Personal

wie sie von DITIB garantiert wird, hat dieser Wandel dazu beigetragen, dass An-

fang der 2010er Jahre die jüngste der Moscheen am Hauptfeldforschungsort ent-

standen ist: die Yunus-Emre-Moschee.158 Wir erinnern uns, dass es vor Ort lange

Jahre keine eigenständige DITIB-Moschee gab, im Umland aber mehrere DITIB-

Moscheebauten entstanden waren. Die Gemeinde der Yunus-Emre-Moschee setzte

sich im Feldforschungszeitraum aus Menschen zusammen, die vorher umliegende

DITIB-Gemeinden, den ADÜTDF-Verein oder den VIKZ-Verein frequentiert oder

auch ganz selten bis gar keine Moschee besucht haben. Teilweise sind sie dem Hiz-

met-Netzwerk verbunden, das seit den 1990er Jahren am Feldforschungsort mit

mehreren Gemeinschaftsunterkünften für Studierende, einem Nachhilfe-Institut,

einem Bildungs- und Kulturverein, einer Grundschule, und informellen sohbet-

Gruppen vertreten ist.159 Seltener kommen Teile der Gemeinde aus dem Umfeld

der Altstadt-Moschee.160

Bei der Yunus-Emre-Moschee handelte es sich bei Feldforschungsbeginn also

um eine entstehende Gemeinde, die sich um die Idee einer DITIB-Moschee herum

formiert hat, ohne dass es einen konflikthaften Anlass innerhalb der muslimischen

Szene am Feldforschungsort gegeben hätte. Potenziell war sie daher auch eine fluk-

tuative Gemeinde, da der Anlass zur Gründung eben kein gemeinschaftsstiftendes

Moment für die Menschen gehabt hat. Ich erlebte die Yunus-Emre-Moschee als ei-

nen recht bewegten Verein mit einem hohen Anspruch: Im Juni 2013, also zwei bis

drei Jahre nach offizieller Gründung der Moschee, sprach der Vorsitzende von »Vi-

sionen«: Der Verein sollte den Vorsitz unter den umliegenden DITIB-Gemeinden

und damit eine Führungsrolle haben. Die Gründung einer Seniorengruppe und

Elterngruppe stand an (war aber bis zum Abschluss der Feldforschung nicht ver-

wirklicht worden), die Frauengruppe und Jugendgruppewar auf demWeg, regional

und überregional an Bedeutung zu gewinnen. Schon 2012 war die lokale Jugend-

vorsitzende in den Vorstand des DITIB-Landesjugendverbands und 2014 in den

157 Feldnotiz, Ezan- und Hutbe-Wettbewerb, 23.02.2014, Mimar-Sinan-Moschee. Männliche Ge-

meindeangehörige mehrerer DITIB-Moscheen im Gespräch: »Was DITIB nun macht, gefällt

mir. Jahrelang hat DITIB nichts gemacht.« (»DITIB’in yaptığı işler hoşuma gidiyor. Yıllar boyu

DITIB bir şey yapmadı.«)

158 Interview, Necmi, 28.05.2013, Yunus-Emre-Moschee. Feldnotiz, Tag der offenen Moschee,

03.10.2012, Yunus-Emre-Moschee, Gespräch mit mehreren Männern.

159 Vgl. zum Hizmet-Netzwerk und seinen Strukturen in Deutschland: Agai 2010 und Agai 2011.

160 So erzählt eine Gemeindebesucherin der Yunus-Emre-Moschee, dass sie früher auch die

Altstadt-Moschee besucht habe. Diese sei ihr aber »zu arabisch« geworden. Feldnotiz, Kir-

mes, 29.06.2013, Yunus-Emre-Moschee.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-009 - am 14.02.2026, 06:09:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Moscheen im islamischen Feld in Deutschland 151

Bundesvorstand der DITIB-Jugend gewählt worden. Die stellvertretende Frauen-

vorsitzende war bis 2014/15 im Landesfrauenverband aktiv, bis sie diese reiseinten-

sive Tätigkeit aufgegeben hat und sich 2015 erfolgreich in den bisher nur von Män-

nern besetzten Moscheevorstand wählen ließ.161 Die Yunus-Emre-Moschee füllte

innerhalb desDITIB-Regionalverbundes den zweiten Vorsitz aus.Hieran siehtman

schon, dass sich lokale Akteur*innen bemühten, ihre Stimme in überregionalen

Strukturen der DITIB wie in den neu gegründeten Regional- und Landesverbän-

den im Bundesland, aber auch darüber hinaus, geltend zu machen. Zugleich ver-

deutlichen die Entwicklungen in der Yunus-Emre-Moschee, dass das verbandliche

Engagement, beispielsweise die »institutionelle Verankerung der Jugend-, Frauen-

und Elternarbeit in den Ortsvereinen«162, den lokalen Aktivismus beförderte.163

Für die Verwirklichung all dieser Visionen und Angebote brauchte die neueMo-

schee aktive Akteur*innenmit sozialem und kulturellem Kapital, die sie schon bald

gewinnen konnte: In kürzester Zeit konnte u.a. der Vorsitzende Necmi Menschen

aus seinem persönlichen Bekanntenkreis, aus dem universitären Bereich und auf

Veranstaltungen anderer kultureller und religiöser Vereine für die Gemeindearbeit

aktivieren. So entstand gleich zu Beginn die Frauenabteilung. Junge Menschen aus

dem universitären Bereich, die z.B. deutsch-türkische Kulturveranstaltungen an-

boten oder sich im Integrationsbereich engagierten, wurden angesprochen. Diese

haben die Jugendgruppe aufgebaut und neue Jugendliche und junge Erwachsene

für den Verein gewonnen. Wie auch in den anderen Moscheen kennen sich die

Menschen außerdem durch Nachbarschaften, Arbeitskollegenschaft, Schulbesuch

und/oder lokale Sportvereine. Nicht zu vernachlässigen sind Kontakte über Kin-

dergärten, Schulen und dem muttersprachlichen Ergänzungsunterricht Türkisch,

welches das türkische Konsulat verantwortet. Dadurch gibt es gute Beziehungen

zum lokalen türkischen Elternverein (TOAB164), womit die Verbindung zu den Bil-

dungstätigkeiten des türkischen Konsulats ausgebaut werden konnte. Diese akti-

ven Akteur*innen stellen den Kern der Gemeinde, den Vorstand und die Frauen-

abteilung. Mit dem Aufbau von Kontakten zu einem Stadtrat, der im Bereich Aus-

bildung und Beruf für migrantische Jugendliche engagiert ist, gelang zudem die

161 Hafize sagte mir in einem Gespräch im September 2013, dass bisher keine Frauen kandidiert

hätten. Auch in die benachbarte Mimar-Sinan-Moschee (DITIB) wurden 2015 zwei Frauen in

den Moscheevorstand gewählt.

162 Gorzewski 2015: 72.

163 Die Schwierigkeiten, die innerhalb von DITIB seit 2016 offenkundig geworden sind, führ-

ten z.B. zum Rücktritt des Bundesjugendvorstandes, wie das Deutsch-Türkische Journal (dtj)

vom12.05.2017 berichtete.Währendmeiner FeldforschungszeitwurdenSchwierigkeiten zwi-

schen Botschaftsrat und den DITIB-Unterverbänden nicht offenbar und werden daher auch

nicht explizit behandelt.

164 TOAB steht für Türk Okul Aile Birliği e.V. (›Bund der Elternvertreter des türkischen mutter-

sprachlichen Ergänzungsunterrichts‹).

https://doi.org/10.14361/9783839450451-009 - am 14.02.2026, 06:09:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


152 Moscheeleben in Deutschland

Verbindung zur städtischen Politik und zu integrationspolitischen kommunalen

Maßnahmen. Ihre Beziehungen zur türkisch-muslimischen Community intensi-

vierte die Moschee mit der Initiative von Ferit aus dem Kultur- und Bildungsver-

ein, einen lokalen Zusammenschluss türkischer Vereine und Moscheen zu grün-

den. Zum Kultur- und Bildungsverein entstanden – auch durch die integrativen

Haltungen des dortigen Vorsitzenden und des Imams – gute Kontakte und regel-

mäßiger Austausch, auch auf Gemeindeebene. Die jeweiligen Imame haben in der

Folge mehrmals in der jeweils anderen Moschee Gebete geleitet und Predigten ge-

halten, was von den Gemeinden sehr positiv aufgenommen wurde. Zur Stärkung

der Gemeinde hat beigetragen, dass ein Teil gemeinsame regionale Bindungen in

der Türkei hat. Die Heimatverbundenheit äußert sich zumBeispiel durch sommer-

liche Besuche, Investitionen und gegenseitige Besuche in der Türkei, gerade wäh-

rend des Ramadans im Sommer zum abendlichen Fastenbrechen. Dadurch werden

Bekanntschaften gestärkt, die sich positiv auf die Yunus-Emre-Moschee auswir-

ken. Die Kern-Gemeinde besteht aus denjenigen Akteur*innen, die schon früh als

Kinder der ersten Migrant*innengeneration immigriert sind und die den größten

Teil ihres Lebens in Deutschland verbracht haben, in der Regel auch am Feldfor-

schungsort und Umgebung.Generationell sind zwar drei Generationen, Verwandt-

schaften und Verschwägerungen zu beobachten, doch es fehlt das gemeinschafts-

stiftende Gedächtnis einer gewachsenen, intergenerationellen Gemeinde wie sie

die Altstadt-Moschee repräsentiert. Ein Teil der Gemeinde verfügt zudem kaum

über gewachsene Bekanntschaften und Freundschaften in der Gemeinde. Die Mo-

schee veranstaltet daher alle zwei Monate ein Moscheefest (türk. kermes), »damit

Menschen aus der türkischen Community sich kennen lernen«165 können.

Die Gemeindemitglieder haben in Eigenarbeit in einem Industriegebiet am

Stadtrand einen Gebetsraum, einen Versammlungsraum, eine große und geräu-

mige Küche sowie ein Vorstandszimmer und einen Frauenraum eingerichtet.166

165 Feldnotiz, Sardellen-Fest/Hamsi şöleni, 02.02.2014, Yunus-Emre-Moschee.

166 Die infrastrukturelle Anbindung der Moschee ist mit PKW gut, mit ÖPNV eher schlecht. Auf

dem Vorplatz der Moschee ist genug Platz, um an Kirmes und anderen Festen Pavillons auf-

zustellen. Der Gebetssaal ist großzügig. Vor und hinter dem Eingangsbereich begrüßen den

Gast Glasvitrinen und Schautafelnmit Informationen zurMoschee auf Deutsch und Türkisch,

Flyer und Broschüren vom Dachverband und von der Kommune, Veröffentlichungen der Ju-

gendabteilung zum Islam, die für einen vergangenen Tag der offenen Moschee vorberei-

tet wurden, zusammenmit Fotos aus Gemeindezusammenkünften u.w. Der Versammlungs-

raum ist mit Tafeln, einer wachsenden Bibliothek, Tischen mit Stühlen, einer Tee-Kochecke

sowie einem großen TV-Gerät ausgestattet. Mitten im Gebetssaal gibt es eine Trägersäule,

von der Gardinenschienen in zwei Richtungen abgehen und einen männlichen und einen

weiblichen Bereich ausweisen.Miḥrāb undminbar sind klein und unscheinbar gehalten, wie

auch der Rest des Raums, wodurch sie deutlich hervortreten. An einer unscheinbaren Ecke

an der vorderenWand stehen aufgeräumte Holzschränke, Holzpodeste, Gebetsmanuale u.ä.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-009 - am 14.02.2026, 06:09:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Moscheen im islamischen Feld in Deutschland 153

Im Moscheegebäude ist auch eine Wohnung für den Imam und seine Familie her-

gerichtet worden. Während der Feldforschungszeit wurde der Frauenraum als Ab-

stellkammer genutzt und der Gebetssaal von beiden Geschlechtern frequentiert –

bei religiösen Veranstaltungen für beide Geschlechter dann mit einer Gardine als

Saaltrenner.

Ein anderes wichtiges Konsolidierungselement der Moschee stellt die Versor-

gung der Gläubigen mit stetigen religiösen Angeboten durch einen Imam dar.

Tatsächlich wurden der Gemeinde gleich zwei Religionsbeauftragte, Mahmut und

Semra, zugeteilt. Die Absendung eines Imams so kurz nach der Gründung der

Gemeinde167 und die Absendung einer Theologin168 werden vom Vorsitzenden als

enormer Zuspruch durch den Verband angesehen, die örtliche DITIB-Gemeinde

zu fördern und den lokalen Standort aufzuwerten.169 Denn während in Städ-

ten und sogar Dörfern in der näheren Umgebung DITIB-Gemeinden schon

länger existieren, hatte bisher keine dieser Moscheen eine weibliche Religions-

beauftragte zugesprochen bekommen. Trotz der Neugründung konnte sich die

Yunus-Emre-Moschee somit innerhalb kürzester Zeit einen exponierten Stand

innerhalb der Region erarbeiten. Tatsächlich verweist diese optimale Versorgung

mit einem männlichen und einer weiblichen Religionsbeauftragten kurz nach

der Vereinsgründung auch auf fruchtbare Netzwerkarbeit mit überregionalen

Verbandsebenen. Das soziale Kapital, über das Akteur*innen in der Gemeinde

verfügten, erwies sich als fruchtbar für die gesamte Moschee.

Durch die Ausgangssituation der Yunus-Emre-Moschee als werdende Gemein-

de hatten die religiösen Expert*innen viel Macht zugesprochen bekommen, denn

die Gemeinde verfügte nicht über gewachsene Strukturen, in die sich die Religi-

onsbeauftragten einfügenmussten. Stattdessen befanden sie sich in der komforta-

blen Lage, parallel zu den Initiativen des Landesverbandes, neue religiöse Angebo-

te entwickeln zu können. Die Dominanz der religiösen Expert*innen durch zahl-

reiche religiöse Handlungsmöglichkeiten (z.B. Gebetsleitung, Predigten, sohbets

und/oder religiöse Feiern) ist offensichtlich und strukturell gegeben.Hinzu kommt

das kulturelle Kapital der Expert*innen: Beide stammen aus aktivistischen Kon-

texten mit einer hohen religiösen Sensibilität und einem entsprechendem Subjek-

167 Normalerweise werden jungen Gemeinden lediglich Kurzzeit-Imame, z.B. für denMonat Ra-

madan, abgesandt; erst nach mehreren Anträgen können diese Gemeinden auf langjährige

Imame hoffen.

168 Offiziell abgesandte weibliche Theologen sind selten; DITIB versucht aber schon seit eini-

ger Zeit, die Versorgung der Gemeinden mit männlichen und weiblichen religiösen Exper-

ten voranzutreiben. Insgesamt verfügten während meiner Feldforschungszeit nur drei bis

vier DITIB-Gemeinden im Landesverband über eine vomDiyanet-Amt abgesandte Theologin.

Davon unabhängig könnenGemeinden auch Expertinnen auf eigene Kosten kommen lassen,

so wie das eine Nachbargemeinde des Feldforschungsortes imWinter 2013/14 gemacht hat.

169 Interview, Necmi, 28.05.2013, Yunus-Emre-Moschee.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-009 - am 14.02.2026, 06:09:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


154 Moscheeleben in Deutschland

tivierungspotenzial. Ihr Aktivismus zeigte sich im Kontext der werdenden Yunus-

Emre-Moschee als gewinnbringend: Sie konnten insbesondere jungeMenschen zur

Auseinandersetzung mit ihrer Religion befähigen, und ermutigten sie auch, in der

Vereinsarbeit Verantwortung zu übernehmen und ihre Ideen in die Landesebene

zu tragen. Für diese boten sie eigene Formate an, die thematisch zwischen Grund-

lagen der Religion (Glaube und Pflichten) und religionsphilosophischen Themen

wechselten. Zudemorganisierten sie Jugend-Umra-Fahrten undmit Unterstützung

der Expert*innen hat die lokale Jugendabteilung Jugend-Festivals auf die Beine ge-

stellt. Einen wichtigen Beitrag für die Nachwuchsförderung stellen auch Veranstal-

tungen bzw. Wettbewerbe dar, die von den jeweiligen Religionsattachés und den

DITIB-Regional- und Landesverbänden jährlich ausgerichtet werden: (1) ›DerWett-

bewerb um den schönsten Gebetsruf und ḫuṭba-Vortrag‹ (Güzel ezan okuma ve güzel

hutbe okuma yarışması), (2) ›Wettbewerb um die schönste Koranrezitation‹ (Kur’an’ı

güzel okuma yarışması) und (3) ›Wettbewerb um religiöses Wissen‹ (dini bilgiler yarış-

ması). Diese werden seit Anfang der 2000er Jahre ausgerichtet und umfassen zwei

bis drei Ebenen: den regionalenWettbewerb, an dem Kandidat*innen aus den Mo-

scheen einer Region (Bölge) eines Landesverbandes teilnehmen; den Landeswettbe-

werb, an dem die Gewinner*innen aus den Regionen teilnehmen; schließlich den

Bundeswettbewerb, an dem die Landesmeister*innen teilnehmen. An allen Wett-

bewerben nehmen nur Kinder bzw. Jugendliche aus den DITIB-Moscheen teil. Zur

Zeit der Feldforschung handelte es sich um drei verschiedene Wettbewerbe, die an

verschiedenen Tagen und an verschiedenen Orten ausgerichtet worden sind. Mitt-

lerweile ist ein Teil dieser Wettbewerbe zu einer einzigen Veranstaltung zusam-

mengeführt worden. Während an den beiden Wettbewerben schönste Koranrezita-

tion und religiöses Wissen Mädchen und Jungen antreten, nehmen am Wettbewerb

schönster Gebetsruf und schönster ḫuṭba-Vortrag nur Jungen teil. Sowohl Eltern von Jun-

gen hatten ein Interesse daran, dass ihre Söhne für den Wettbewerb ausgewählt

werden, als auch die Jungen wollten von sich aus lernen, wie der Gebetsruf geht

oder wie die ḫuṭba verlesen wird. Damit geht nicht eine direkte Entscheidung für

ein späteres Berufsbild einher, vielmehr zeugt diese Praxis davon, dass die Tätig-

keit als Imam ein symbolisch wertvolles religiöses Kapital ist. Für Mädchen ist das

Rufen zum Gebet, das Vortragen der ḫuṭbawährend des Freitagsgebets und in der

Konsequenz auch die Tätigkeit als Imam nicht vorgesehen. Daher wurde während

meiner Feldforschung auch kein Mädchen für diesen Wettbewerb vorgeschlagen.

Ob Mädchen auch teilnehmen wollten, blieb mir unbekannt. Wenn Gebetsruf und

Gebetsleitung nicht als wertvolles Gut für Mädchen und Frauen, d.h. als religiö-

ses Kapital, erachtet werden, kann sich dies nicht habituell einschreiben. Schöne

Koranrezitation, Koranverstehkompetenzen und vertiefte religiöse Kenntnisse da-

gegen unterliegen nicht dieser geschlechtlichen Trennung in der Bewertung. Es

nahmen mehr Mädchen als Jungen in den Wettbewerben schönste Koranrezitation

https://doi.org/10.14361/9783839450451-009 - am 14.02.2026, 06:09:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Moscheen im islamischen Feld in Deutschland 155

und religiöses Wissen teil, so wie auch die weibliche Präsenz in den entsprechenden

Vorbereitungskursen höher war als die männliche.

Für die Handhabung islamischen Wissens und der religiösen Autorität bedeu-

tet die oben beschriebene Gründungsphase eine große Flexibilität. Für den Vorsit-

zenden Necmi spielt der Aufbau der Gemeinde eine übergeordnete Rolle:

»Und ich habe gesagt: ›Tretet ja niemandem zu nahe. Nicht dass die Leute abge-

schreckt werden.‹ Es gab junge Frauen, die mit offenen Haaren in die Moschee

kamen, den Gebetsraum so betraten. Indem sie gesehen haben, was sich gehört,

haben sie gelernt und bedecken sich.«170

Necmi meint mit »nicht abschrecken«, dass Menschen, welche die Moschee mög-

licherweise zum ersten Mal aufsuchen, nicht durch ein rigides Islamverständnis

einzelner Menschen von der Moschee entfremdet werden sollen. Gleichzeitig setzt

er auf kollektive Praktiken, mit denen diese an das herangeführt werden, was sich

in einer Moschee als normatives Verhalten durchgesetzt hat. Allerdings hießen

die Religionsbeauftragten diese vom Moscheevorstand gepflegte Flexibilität nicht

immer gut wie im Falle einer Spendenannahme von offensichtlich nicht ḥalāl-

erwirtschafteten Geldern durch den Moscheevorstand deutlich wurde.171 Weitere

religionsbezogene Konflikte waren auch in der Folgezeit unvermeidlich und wer-

den in dieser Studie an gegebener Stelle dargelegt. Wie z.B. im Abschnitt III aus-

zuführen sein wird, wurde die Einrichtung von Sichtschutz zwischen Männern

und Frauen im Gebetssaal nicht vom Imam befürwortet. Der Vorstand ließ sich

aber nicht überzeugen und behielt den Saaltrenner bei. In diesen Disputen of-

fenbart sich das grundsätzlich dehierarchische Verhältnis zwischen religiösem Ex-

pertentum und Gemeinde, was gleichzeitig auch eine dynamische Handhabung

von islamischemWissen und Autorität offenlegt. Das zeigt, dass die Autorisierung

von islamischemWissen nicht einseitig von religiösen Faktoren und religiösen Au-

toritätsstrukturen abhängen (wie Imam oder Diyanet-Anbindung). Vielmehr wird

sie auch durch organisationsstrukturelle Elemente wie dem Aufbau einer Gemein-

de, die Finanzierung derselben und dem Personalaufbau in einem ehrenamtlichen

Kontext beeinflusst.

Milli Görüş in der Diyanet: Die religiösen Expert*innen in der

Yunus-Emre-Moschee

Es ist notwendig, ein wenig bei den religiösen Expert*innen in der Yunus-Emre-

Moschee zu verweilen. Anhand dieses lokalen Beispiels können mehrere wichti-

170 »Ben de dedim ki: ›Kimseye bir şey demeyin. Hemen korkutup kaçırmayın milleti.‹ Genç

kızlarımız vardı, başları açık camiye geliyorlardı, mescide giriyorlardı. Şimdi göre göre

öğrendiler, kapatıyorlar.« Interview, Necmi, 28.05.2013, Yunus-Emre-Moschee.

171 Siehe Abschnitt II, Kapitel 1.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-009 - am 14.02.2026, 06:09:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


156 Moscheeleben in Deutschland

ge Entwicklungen im türkischen islamischen Feld aufgezeigt werden, die Auswir-

kungen auf das islamische Feld in Deutschland hatten und noch immer haben:

(1) Die erhöhte Sichtbarkeit von Frauen in der offiziellen Religionsadministration

und (2) die Integration von Akteur*innen aus islamischen Bewegungen, die ge-

genüber der türkischen Religionsbehörde Diyanet kritisch gegenüberstanden, in

eben diese. Diese informelle Anerkennung begünstigte ebenfalls die gegenseitigen

Annäherungen der türkisch-islamischen Bewegungen im deutschen islamischen

Feld.172 Vorweg geschickt werden soll, dass hier nicht von einer linearen Einfluss-

nahme die Rede ist, sondern Entwicklungen und Verflechtungen in den Vorder-

grund gerückt werden sollen, die in einem größeren Kontext stehen. Anhand der

Expert*innen in der Yunus-Emre-Moschee sollen im Folgenden die wechselseiti-

gen Beziehungen zwischen dem religiösen Feld in der Türkei und dem islamischen

Feld in Deutschland bzw. Europa offen gelegt werden:

Die Expert*innen, beide immittleren Alter, haben nach demBesuch von Imam-

Hatip-Schulen ein Studium derTheologie (türk. İlahiyat) in der Türkei absolviert173

und zur Zeit der Feldforschung Positionen in einer religiösen Provinzialverwaltung

(türk. il müftülüğü) in der Türkei inne: Die Expertin als ›Referentin für religiöse

Dienstleistungen‹ (türk. din işleri uzmanı), der Experte als ›Prediger‹ (türk. vaiz). Im

Dienst von Diyanet waren beide von 2010 bis 2015 im europäischen Ausland tätig.

Als Imam war Mahmut für die religiöse Versorgung der gesamten Gemeinde zu-

ständig. Während der Feldforschungszeit bekam er externe Anfragen aus der Jus-

tizvollzugsanstalt sowie für den interreligiösen Dialog. Er wurde von Medien an-

gefragt und zu städtischen Informationsveranstaltungen (z.B. zum muslimischen

Gräberfeld) eingeladen, denen er immer positiv zu entsprechen versuchte. Mah-

mut entwickelte nach eigenen Angaben schon früh eine religiöse Identität: Er be-

schrieb seine Herkunft mit den Worten ›konservativ-spirituell‹ (»muhafazakar-ma-

neviyatçı«). Er kommt aus einem dörflichen Kontext mit generationell tradierten

religiösen Bildungstraditionen in der Familie seines Vaters, den er schon früh ver-

loren hat. Die Imam-Hatip-Schule hat er im Internat verbracht (türk. yatılı İmam-

Hatip-okulu) und diese repräsentiert für ihn ein zweites Zuhause. Vater- und Brü-

derrolle haben seine Lehrer und ältere Schüler übernommen, so dass er – als er

schon weiter in der Schule war – genau die gleiche Rolle auch für jüngere Schüler

übernommen hat. Das in seiner Schulzeit entwickelte soziale Engagement und die

Sensibilität des Zurückgebensprägen seine Sozialisation im starkenMaß.Die daraus

resultierende Vernetzung führte er auch in seinem Studium der Theologie weiter

172 Vgl. auch Öktem 2011: 7.

173 Van Bruinessen hält 2013 fest, dass ein Theologie-Studium die Regel der durchDiyanet ent-

sendeten Imame sei, so wie dies auch normale Praxis der IGMG ist. Vgl. Van Bruinessen

2013: 2.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-009 - am 14.02.2026, 06:09:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Moscheen im islamischen Feld in Deutschland 157

und ist ihr bis heute verbunden.174 Diese habituell zu analysierende emotionale

Abhängigkeit, auch etwas von dem, was er an Zuwendung erhalten hat, zurückzu-

geben, führte zur Entscheidung, eine akademische Karriere aufzugeben, obwohl

er noch ein dreijähriges Aufbaustudium absolviert und anschließend die Möglich-

keit gehabt hat, akademisch weiterzuarbeiten. Er gibt dies aber zugunsten einer

Tätigkeit »im Feld« (»alana gitmek«), also mit Menschen zu arbeiten, auf. Bourdieu

hat diese Verbundenheit zur Institution, der man alles verdankt, als Habitus der

Selbstgenügsamkeit und Gehorsamswillen der Akteur*innen gegenüber der Insti-

tution analysiert.175 Mahmut befand sich während der ganzen Feldforschungszeit

in diesem Spannungsverhältnis: Möglicherweise hat er sich aufgrund seiner dörf-

lichen Herkunft im akademischen Umfeld nicht so wohl gefühlt, und die Arbeit an

der Basis als seine Berufung angesehen, gerade hinsichtlich seiner Mission, den

einfachen Menschen den wahren Islam, nämlich »Gottes Religion« (»Allah’ın dini«)

nahezubringen.176 Auf der anderen Seite sprach er – wie auch andere Religionsbe-

auftragte in DITIB-Moscheen177 – immer wieder von einem Master- bzw. Promo-

tionsstudium, das er während seines Dienstes in Deutschland absolvieren wollte,

hat aber während seiner Zeit in Deutschland kein weiteres Studium begonnen.

Sein hoher Abschluss war ihm indes immer sehr wichtig, sowohl gegenüber An-

dersgläubigen als auch gegenüber Muslimen und Musliminnen gab er sich nicht

nur als (studierter) Theologe zu erkennen, sondern nannte auch immer die Anzahl

seiner Studienjahre und sein Aufbaustudium.178

Während Mahmut als Imam seiner Gemeinde vollkommen auf den lokalen

Kontext begrenzt war, betreute die Expertin Semra außerdem Frauen in DITIB-

Gemeinden weiterer Regionen im Landesverband, so dass ihr Wirkungskreis bis

zu 100 km betrug. Wöchentlich hielt sie Kurse und Seminare in jeweils anderen

DITIB-Moscheen, hatte aber kaum Zeit, sich den einzelnen Gemeindebesucherin-

nen dort vertieft zu widmen.DieseMaßnahme sollte zwar die religiöse Versorgung

174 Vgl. Van Bruinessen 2013: 3-4: »The Imam Hatip schools had established similar networks

of alumni and, as thesewere becomingmore affluent, the networkswere increasingly able to

support promising young graduates and helping them find placement in good universities.«

Van Bruinessen hebt auch hervor, dass Imam-Hatip eine identitätsstiftende Funktion inne

hat: »The ImamHatip alumni network is not associated with any particular movement or ce-

maat but rather provides a broader identity that subsumes the various strands of religious

conservatives. Religious functionaries, forwhomthe schoolswere originally established, con-

stitute aminority among the alumni, and they are definitely not themost conspicuous group

among them.« Vgl. ebd.: 6. Vgl. auch Çağlar 2013 und 2015.

175 Vgl. Bourdieu 2011: 98-100. In Mahmuts Fall kann »Institution« durch Netzwerk ersetzt wer-

den.

176 Siehe Abschnitt IV.

177 Vgl. zu dieser Beobachtung auch die Anhänge bei Beilschmidt 2015: 255-267.

178 Feldnotiz, Islam-Seminar katholischer Studierender, Mahmut und Semra, 01.12.2014, Yunus-

Emre-Moschee.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-009 - am 14.02.2026, 06:09:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


158 Moscheeleben in Deutschland

der Frauen in umliegenden DITIB-Gemeinden abdecken, diese blieb allerdings ru-

dimentär: Ihre eigene Gemeinde hatte sie gut kennen gelernt, sie konnte auf die

Wünsche und Bedürfnisse der Frauen und Mädchen eingehen, zum Teil einzelne

Familien intensiv begleiten und in ihrer eigenen Gemeinde eine breite Angebots-

struktur aufstellen. Die Frauenabteilung war dabei ihre erste Ansprechpartnerin,

wenn es um Themensetzung, Terminfindung und Organisation von Veranstaltun-

gen religiöser und geselliger Art für Frauen ging.

Beide Theolog*innen in der Yunus-Emre-Moschee verfügten durch ihr Studi-

um über ein hohes Bildungskapital, sprachen ein elaboriertes Türkisch und hatten

kaum Ähnlichkeiten mit den Biographien der Gemeindeangehörigen der Yunus-

Emre-Moschee, auch wenn zumindest Mahmut ähnliche ruraleWurzelnmit Teilen

der Gemeinde teilte und ein dialektal eingefärbtes Türkisch sprechen konnte. Zu-

demwar die Kern-Gemeinde der Yunus-Emre-Moschee weitgehend nicht in einem

religiös sensiblen Umfeld wie die beidenTheolog*innen religiös sozialisiert. Durch

ihre akademische Ausbildung und dem Wert, den sie Bildung und Wissenserwerb

beimaßen – nicht nurWissen religiöser Natur –, hoben sie sich beide vomGroßteil

der Gemeinde sozial und kulturell ab, die v.a. aus Arbeiter*innen und Hausfrau-

en, Rentner*innen, einigen Selbständigen und einigen Akademiker*innen besteht.

Sie sind bildungs- und aufstiegsorientiert und regten zu Reflexionsprozessen an.

Dieses soziale Gefälle wurde besonders im Zusammenhang mit Konflikten um Is-

lamverständnisse in der Yunus-Emre-Moschee deutlich, die sich während meiner

Feldforschung immer stärker offenbarten: Das Islamverständnis des Großteils der

Gemeinde wurde von den Theolog*innen nämlich als unreflektierte, unbewusste

und tradierte Religiosität abgewertet, während sie eine wissens- und vernunftba-

sierte Religiosität predigten.179 Sie ermutigten Akteur*innen in der Moschee, offen

für ihre Rechte in Deutschland einzutreten – analog zu ihrem eigenen Aktivismus

in den 1990er Jahren.180

Als Beamtin eines Provinzial-Mufti-Amtes in der Türkei gehört Semra zur

wachsenden Schicht weiblichen Personals, das im offiziellen religiösen Verwal-

tungsapparat der Türkei Haushaltsstellen und Angestelltenverhältnisse besetzt.181

Semra ist mit anderen weiblichen Referenten der Diyanet in der Türkei gut ver-

179 Siehe Abschnitt IV.

180 Die direkte Nachfrage nach demWahlverhalten von Gemeindemitgliedern wurde von eben

diesen allerdings als politische Einflussnahme gewertet. So soll Semra in einer sohbet-Runde

im Juni 2015 gefragt haben, welcher Partei die Anwesenden in den türkischen Parlaments-

wahlen ihre Stimme gegeben haben. Als zwei Anwesende angaben, für die MHP gestimmt

zu haben, lautete Semras Kommentar: »Falsch gewählt. Ihr hättet Kontinuität und Stabili-

tät wählen sollen.« (»Yanlış seçim. İstikrarı seçmeliydiniz.«) Feldnotiz, Hadsch-Essen/Hacı ye-

meği, 01.08.2015, Yunus-Emre-Moschee. Feldnotiz, Frühstück bei Hafize, 03.08.2015.

181 Vgl. Hassan 2012: 86.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-009 - am 14.02.2026, 06:09:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Moscheen im islamischen Feld in Deutschland 159

netzt.182 Diyanet hat in den 2000er Jahren begonnen, religiösen Expertinnen

innerhalb des Verwaltungsapparates Haushaltsstellen einzurichten, so dass ihre

Zahl von 29 im Jahre 1990 und 57 im Jahre 2001 auf 233 im Jahre 2008 stieg. 2008

kamen noch weitere 200 befristete Angestellte hinzu. Ein Viertel des Prediger-

Personals in der Behörde bestand im Jahre 2009 aus Frauen.183 2004 wurden

zum ersten Mal auch weibliche Muftis eingesetzt.184 Die Religionssoziologin

Mona Hassan macht darauf aufmerksam, dass die wachsende Schicht weibli-

cher Religionsbeauftragten in der Türkei als »state sponsored female preachers«

eng verwoben mit der Integration von Frauen aus den inoffiziellen islamischen

Gruppen in den offiziellen religiösen Dienstleistungsbetrieb der türkischen Re-

ligionsbehörde ist. Denn weibliche religiöse Expertise sei zunächst im Umkreis

von inoffiziellen religiösen Orden und Bewegungen und damit außerhalb des

offiziellen religiösen Dienstleistungsbetriebs zu verorten.185 Auch in anderen

Gesellschaften geht der Integration von Frauen in die religiösen Verwaltungsappa-

rate der Anstieg der religiösen Bildung bei Frauen und Frauen-Aktivismus voraus.

Zunächst von offiziellen Religionsadministrationen argwöhnisch beobachtet,

werden ihre Kompetenzen und Potenziale seit den 2000er Jahren von staatlichen

religiösen Institutionen aufgegriffen und breit eingesetzt wie in der Türkei.186

Damit ist die Möglichkeit der religiösen Versorgung von Frauen durch Frauen

in Moscheen konfrontiert mit einer Vielzahl an konkurrierenden Angeboten aus

dem breiten Spektrum an religiösen Expertinnen, die sohbet-Gruppen in der

Hizmet-Bewegung leiten, als bayan hoca innerhalb des İslam-Kültür-Netzwerkes

oder als freie Predigerinnen tätig sind. Die verstärkten Maßnahmen des Staates

sind daher auch als Akt der Monopolisierung der religiösen Frauenbildung zu

bewerten. Sowohl als Absolventinnen der staatlichen, aber gesellschaftlich lange

182 So vermittelte mir Semra zahlreiche Kontakte zu anderen weiblichen Religionsbeauftragten

in Istanbul während meiner Feldforschungszeit in Istanbul Februar 2015 bis April 2015.

183 Vgl. zu diesen Angaben Hassan 2012: 86.

184 Vgl. Bulut 2004: o.S.

185 Vgl. Hassan 2012: 91.

186 Vgl. Hassan 2011 und 2012 (Türkei). In Marokko ist eine ähnliche Entwicklung zu verzeich-

nen (vgl. hierzu Rausch 2012: 60-61). In Ägypten dagegen, in der Frauen im Kontext von re-

ligiösen/sozialen Bewegungen große Zusammenkünfte in Moscheen ausrichteten, um sich

gegenseitig in Religion zu lehren, werden religiöse Expertinnen weiterhin von der offiziel-

len Religionsadministration argwöhnisch beobachtet und haben noch keine Integration in

den staatlichen religiösen Apparat erlebt (vgl. hierzuMahmood 2005: 2-4). Auch in Bosnien-

Herzegowina ist zu beobachten, dass Frauen theologische Fakultäten frequentieren, aber in

Moscheen und in der religiösen Verwaltung eher wenig präsent sind und stattdessen eigene

»female religious spaces« schaffen (vgl. hierzu Raudvere 2012: 261). Für die Situation von

religiösen Expertinnen als religiöse Autoritäten in Länderstudien sei auf den Sammelband

Bano/Kalmbach 2012 verwiesen.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-009 - am 14.02.2026, 06:09:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


160 Moscheeleben in Deutschland

Zeit beargwöhnten Imam-Hatip-Schulen187 als auch als Graduierte theologischer

Fakultäten verfügen sie über staatlich anerkanntes religiösesWissen. Als Affiliierte

aus eben diesen Netzwerken können sie zudem Brückenfunktionen ausüben. Die-

se Entwicklung erinnert an die Personalfindung des Diyanet-Amtes ab Ende der

1940er Jahre, als Männer aus den informellen Netzwerken für staatliche religiöse

Dienste angeworben wurden – parallel zur gegenwärtigen Situation auf Seiten

der Frauen. Für Hassan repräsentiert

»[t]he integration of women into the official preaching workforce of Turkey’s Di-

rectorate of Religious Affairs […] an expansion of the state’s reach and its manage-

ment of religion and signifies a transformation of hitherto predominantly private

forms of women’s religiosity into a public affair subject to state regulation.«188

Dieses Engagement von Diyanet hat seit Ende der 2000er Jahre auch die Versor-

gung der Auslandstürkinnen im Blick: 2009 sollen 30 weibliche Religionsbeauftrag-

te bundesweit tätig gewesen sein189, 2017 schon 116190. Des Weiteren betont Diya-

net die Qualität der religiösen Bildung: Alle weiblichen Religionsbeauftragten in

DITIB-Moscheen haben einen Theologie-Abschluss.191 Die vermehrte Entsendung

vonweiblichen Religionsbeauftragten in die DITIB-Gemeinden ist daher im größe-

ren Kontext der türkischen Religionspolitik, durch weibliche Religionsbeauftragte

Frauen in Moscheen anzusprechen und Expertinnen im religiösen Verwaltungs-

apparat Platz einzuräumen, zu betrachten. Die Verstetigung der religiösen Ver-

sorgung der Frauen durch Expertinnen wird von Akteurinnen aus den Frauenab-

teilungen der Moscheen, der Landesebenen und der Bundesebene fokussiert. Die

weiblichen Religionsbeauftragten haben sich zudem als »Weibliche Theologinnen

in Deutschland« gruppiert – eine Gruppe innerhalb der DITIB, die auch offen für

andere Expertinnen ist. Im Vergleich zu männlichen Religionsbeauftragten ist die

Anzahl der weiblichen noch gering, doch ist für die Zukunft eine Erhöhung zu er-

warten.

Die in einem städtisch geprägten, sozio-ökonomisch gesehen bürgerlichenMi-

lieu sozialisierte Semra in der Yunus-Emre-Moschee gehört zu den Frauen, die sich

in der bewegten Zeit der 1990er Jahre für das Recht auf Bildung von Frauen mit

einem Kopftuch (türban) stark gemacht und sich gegen die faktische Schließung

der Sekundarstufe I der Imam-Hatip-Schulen durch die Regelung der achtjährigen

187 Vgl. zur Beargwöhnung der Imam-Hatip-Schulen: Bozan 2007.

188 Hassan 2011: 452.

189 Vgl. Gorzewski 2015: 39.

190 Vgl. Südkurier vom 15.02.2017 [https://www.suedkurier.de/nachrichten/politik/Diyanet-Di-

tib-und-die-tuerkischen-Imame-in-Deutschland-Zahlen-und-Fakten;art410924,9133387].

191 Teilnahme, Tagung »Gesellschaft gemeinsam gestalten – Junge Muslime als Partner«, Ge-

spräch mit Dialogbeauftragten des Landesverbandes, 24./25.09.2014, Hohenheim.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-009 - am 14.02.2026, 06:09:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.suedkurier.de/nachrichten/politik/Diyanet-Ditib-und-die-tuerkischen-Imame-in-Deutschland-Zahlen-und-Fakten;art410924
https://www.suedkurier.de/nachrichten/politik/Diyanet-Ditib-und-die-tuerkischen-Imame-in-Deutschland-Zahlen-und-Fakten;art410924
https://www.suedkurier.de/nachrichten/politik/Diyanet-Ditib-und-die-tuerkischen-Imame-in-Deutschland-Zahlen-und-Fakten;art410924
https://www.suedkurier.de/nachrichten/politik/Diyanet-Ditib-und-die-tuerkischen-Imame-in-Deutschland-Zahlen-und-Fakten;art410924
https://www.suedkurier.de/nachrichten/politik/Diyanet-Ditib-und-die-tuerkischen-Imame-in-Deutschland-Zahlen-und-Fakten;art410924
https://www.suedkurier.de/nachrichten/politik/Diyanet-Ditib-und-die-tuerkischen-Imame-in-Deutschland-Zahlen-und-Fakten;art410924
https://www.suedkurier.de/nachrichten/politik/Diyanet-Ditib-und-die-tuerkischen-Imame-in-Deutschland-Zahlen-und-Fakten;art410924
https://www.suedkurier.de/nachrichten/politik/Diyanet-Ditib-und-die-tuerkischen-Imame-in-Deutschland-Zahlen-und-Fakten;art410924
https://www.suedkurier.de/nachrichten/politik/Diyanet-Ditib-und-die-tuerkischen-Imame-in-Deutschland-Zahlen-und-Fakten;art410924
https://www.suedkurier.de/nachrichten/politik/Diyanet-Ditib-und-die-tuerkischen-Imame-in-Deutschland-Zahlen-und-Fakten;art410924
https://www.suedkurier.de/nachrichten/politik/Diyanet-Ditib-und-die-tuerkischen-Imame-in-Deutschland-Zahlen-und-Fakten;art410924
https://www.suedkurier.de/nachrichten/politik/Diyanet-Ditib-und-die-tuerkischen-Imame-in-Deutschland-Zahlen-und-Fakten;art410924
https://www.suedkurier.de/nachrichten/politik/Diyanet-Ditib-und-die-tuerkischen-Imame-in-Deutschland-Zahlen-und-Fakten;art410924
https://doi.org/10.14361/9783839450451-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.suedkurier.de/nachrichten/politik/Diyanet-Ditib-und-die-tuerkischen-Imame-in-Deutschland-Zahlen-und-Fakten;art410924
https://www.suedkurier.de/nachrichten/politik/Diyanet-Ditib-und-die-tuerkischen-Imame-in-Deutschland-Zahlen-und-Fakten;art410924
https://www.suedkurier.de/nachrichten/politik/Diyanet-Ditib-und-die-tuerkischen-Imame-in-Deutschland-Zahlen-und-Fakten;art410924
https://www.suedkurier.de/nachrichten/politik/Diyanet-Ditib-und-die-tuerkischen-Imame-in-Deutschland-Zahlen-und-Fakten;art410924
https://www.suedkurier.de/nachrichten/politik/Diyanet-Ditib-und-die-tuerkischen-Imame-in-Deutschland-Zahlen-und-Fakten;art410924
https://www.suedkurier.de/nachrichten/politik/Diyanet-Ditib-und-die-tuerkischen-Imame-in-Deutschland-Zahlen-und-Fakten;art410924
https://www.suedkurier.de/nachrichten/politik/Diyanet-Ditib-und-die-tuerkischen-Imame-in-Deutschland-Zahlen-und-Fakten;art410924
https://www.suedkurier.de/nachrichten/politik/Diyanet-Ditib-und-die-tuerkischen-Imame-in-Deutschland-Zahlen-und-Fakten;art410924
https://www.suedkurier.de/nachrichten/politik/Diyanet-Ditib-und-die-tuerkischen-Imame-in-Deutschland-Zahlen-und-Fakten;art410924
https://www.suedkurier.de/nachrichten/politik/Diyanet-Ditib-und-die-tuerkischen-Imame-in-Deutschland-Zahlen-und-Fakten;art410924
https://www.suedkurier.de/nachrichten/politik/Diyanet-Ditib-und-die-tuerkischen-Imame-in-Deutschland-Zahlen-und-Fakten;art410924
https://www.suedkurier.de/nachrichten/politik/Diyanet-Ditib-und-die-tuerkischen-Imame-in-Deutschland-Zahlen-und-Fakten;art410924
https://www.suedkurier.de/nachrichten/politik/Diyanet-Ditib-und-die-tuerkischen-Imame-in-Deutschland-Zahlen-und-Fakten;art410924


II. Moscheen im islamischen Feld in Deutschland 161

Primarbeschulung eingesetzt haben. Sie hat schon früh in einer politisierten Um-

gebung eine reflektierte Religiosität entwickelt. In ein solches religiös-modernis-

tisches Milieu eingeführt, setzte sie sich als Jugendliche rege mit religiösen Schrif-

ten und kritisch mit der Rolle der Religion in der laizistischen Öffentlichkeit aus-

einander.192 Besonders erwähnt sie Zeitschriften und Bücher der Aktivistin Emine

Şenlikoğlu, die wegen Zensur schwer zu bekommen gewesen seien.193 Während

ihres Theologie-Studiums in Istanbul war sie als Türban-Aktivistin aktiv und hat

sich nach ihrem Abschluss gegen das Lehramt an öffentlichen Schulen entschie-

den, da dies mit dem Ablegen des Kopftuchs verbunden war. Sie begegnete mir als

eine starke Frau, die für ihre Überzeugungen eintritt. Mitausschlaggebend für ihre

konsequente und kompromisslose Haltung scheint mir zudem ihr ökonomisches

Kapital zu sein: Denn sie war finanziell nicht abhängig von einer Lehramtsstelle;

sie war auch nicht die Erste in ihrer Familie, die ein Studium absolviert hat und

daher diese Freiheit der Wahl für sich beanspruchen konnte.194

Ihr Weg führte sie nach Österreich an das »Islamische Institut Wien«195,

das der türkische Theologie-Professor Dr. İhsan Süreyya Sırma196 mitgegrün-

det hat. Hier studierte und lehrte sie, zusammen mit Mustafa Mollaoğlu, dem

IGMG-Hauptmufti von Wien,197 und kam 2003 auch in das Leitungsgremium des

Instituts.198 Ganz konkret wird die Kopftuch-Frage als Auslöser für ihren Aufent-

halt in Wien genannt, was sich mit dem herrschenden Bild über die Studierenden

und Lehrenden am Islamischen Institut Wien deckt:

192 Interview, Semra, 25.02.2014, Yunus Emre-Moschee.

193 Feldnotiz, Vortrag von Emine Şenlikoğlu, 07.03.2014, Yunus-Emre-Moschee.

194 Ich denke, dass für verschleierte Frauen, die als Erste in der Familie – evtl. unter finanziellen

Schwierigkeiten – ein Studium absolviert haben, die Ablehnung einer Beamtenstelle wie die

einer Lehrerin Konflikte in der Familie provoziert haben könnten. Denn das Studium unter

diesen Umständen bedeutet sicher auch die Übernahme von finanziellen Verpflichtungen

nach dem Studium für die gesamte Familie.

195 Vgl. Van Bruinessen 2013: 8 »Their association in Vienna, WONDER, provided a warm and

welcoming environment for several generations of students and helped themonfinding jobs

after completing their studies.«

196 Türkischer Professor für Theologie; aus dem akademischen Amt an der Sakarya-Unversität

1996 ausgeschieden, bis 2000 Berater für Kultur und Geschichte für den damaligen Istanbu-

ler Oberbürgermeister Recep Tayyip Erdoğan, 2000 bis 2009 Mitbegründer und Lehrbeauf-

tragter am Islamischen Institut Wien sowie Dozent an der Islamischen Akademie in Wien.

Vgl. Sırma 2010: o.S.

197 In der Altstadt-Moschee hält Mollaoğlu (auch Mullaoğlu) regelmäßig sohbets in der Reihe

»Gönül sohbetleri« (in etwa: Gespräche für die Seele oder herzliche Gespräche, von türk. gönül

›Herz, Seele‹).

198 Semra selbst erwähnt ihre Stellung mir gegenüber, doch welches Amt sie innerhalb des ›Di-

rektoriums des Instituts‹ (Enstitü müdürlüğü) inne hatte, blieb mir unklar. Aus einem Artikel

desmonatlichenMediums der IGMG,Milli Görüş & Perspektive, geht ebenfalls hervor, dass sie

als neue Leitung begrüßt wird.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-009 - am 14.02.2026, 06:09:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


162 Moscheeleben in Deutschland

»Diese Studierenden kamen nachWienwegen des Kopftuch-Verbots in der Türkei

undwegendes restriktiven Zugangs der Absolventen der Imam-Hatip-Gymnasien

an die Universitäten. Ihre Anzahl wuchs mit jedem Jahr. Daher wurde für die Jun-

gen undMädchen des ÖNDER ein Verein gegründet, denmanWONDER genannt

hat.«199

Dieses Institut verdient Beachtung: Dessen Etablierung ist im Kontext des Put-

sches vom 28. Februar 1997 zu betrachten, was einen diskursiven Wandel im Um-

gang religiöser Freiheiten im öffentlichen Sektor markiert und zunächst eine lai-

zistische Reaktion auslöste: »From 1998 onward, the possibilities of social mobility

for Imam Hatip graduates were drastically reduced, at least in Turkey.«200 Van

Bruinessen spricht u.a. von Exilierung von Imam-Hatip-Absolventen, für die Eu-

ropa als liberales Gegenbild zur Türkei avancierte: »By the 1990s, the anti-European

attitude of religious conservatives in general had been replaced by an awareness

that European liberal democracies allowedMuslimsmore freedom to practice their

faith than the Kemalist Republic did.«201 Dieses Institut in Wien, das unter dem

Dach derMilli Görüş-Organisation gegründet wurde, aber bis dato nur auf dem Pa-

pier bestand, wurde zum Dreh- und Angelpunkt eines Netzwerks von Menschen,

deren Zukunft in der Türkei aus religiösen Gründen ungesichert war:

»They constitute a potential alternative elite in exile, preparing for return and

for the time being unlikely to seek integration in the countries of residence. The

WONDER community, which now counts around eight hundred students and

alumni, has a strong group coherence, which on the one hand has somewhat

restricted contacts with other students, let alone wider European society, but on

the other hand enhances the strength of this alternative network.«202

Nach der Regierungsübernahme der AKP im Jahre 2002 entspannte sich die Si-

tuation für die ›Opfer des 28. Februars‹ (türk. 28 şubat mağdurları), zu denen Semra

gehört und sie konnte innerhalb der Diyanet-Behörde in der Türkei eine Anstellung

finden. Aus einer Milli Görüş-Tradition kommend, kann ihre Anstellung in der Di-

yanet-Behörde als Integration vormaliger islamischer Kritiker*innen des Systems

in das System der türkischen Beziehungen von Staat und Religion gewertet wer-

den. AuchMahmut, der zwar nicht persönlich Opfer des 28. Februars geworden ist,

199 »Bu öğrenciler, Türkiye’de uygulanan başörtüsü yasağı ve İmam-Hatip liselerine konmuş olan

katsayı probleminden dolayı Viyana’ya gelmişlerdi. Bu öğrencilerin sayısı her sene çoğaldı.

Bunun üzerine, ÖNDER`in erkekleri ve kızları için bir dernek kuruldu ve adına ›WONDER‹

denildi.« Sırma 2010: o.S.

200 Vgl. Van Bruinessen 2013: 9.

201 Van Bruinessen 2013: 7.

202 Van Bruinessen 2013: 9.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-009 - am 14.02.2026, 06:09:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Moscheen im islamischen Feld in Deutschland 163

zählt sich zur vormals islamischen Opposition.Wie ist dieser Wandel in Diyanet zu

erklären und was bedeuten diese Entwicklungen?

Die Türkei hatte schon in den 1950er Jahren eine Welle der Integration von

oppositionellen islamischen Strömungen in die amtliche Religionsbehörde erlebt.

Durch die bis in die 2000er Jahre hegemoniale laizistische Ausrichtung der Staats-

raison blieb allerdings das Spannungsverhältnis zwischen Amtsreligion und isla-

mischer Opposition wirkmächtig.

Wie in Abschnitt I dargestellt, avancierte die türkische Religionsbehörde Diya-

net durch ihre institutionelle Ordnungsfunktion, die sie durch das staatliche Mo-

nopol in religiösen Angelegenheiten innehat, zumDreh- und Angelpunkt religiöser

Auseinandersetzung. Der Staat privilegierte eine bestimmte religiöse Lesart, wäh-

rend andere Konzeptionen als falsch bzw. partikular ausgeschlossen wurden. Dies

ging mit einer Nicht-Anerkennung der inoffiziellen religiösen Akteur*innen durch

den Staat einher. Dabei betont Tezcan: »Auch die konservative Kritik bzw. die isla-

mistische Ablehnung der staatlichen Festlegung der innerhalb des Staatsapparates

zulässigen Religion ist nichts anderes als eine andere, ebenfalls spezifische Ausfor-

mung des Islamverständnisses.«203 Die Geschichte dieser Anerkennungspolitiken

in der Republik Türkei in Bezug aufDiyanet ist somit als eine Geschichte umkämpf-

ter Religiosität zu lesen. Der zweiteWelle der Integration von Kritiker*innen in die

Diyanet ging voraus, dass die Struktur der Diyanet-Behörde von der – nun zur Re-

gierung gewählten – islamischen Opposition eingebunden wurde, so wie Tezcan

dies Anfang der 2000er Jahre als leitend vorhergesagt hatte:

»Auch die religiöse Opposition (allen voran ihre ehemalige politische Vertreterin

Refah Partei) wird an den Grundstrukturen dieser Staatlichkeit nicht viel zu rüt-

teln versuchen; vielmehr wird sie sich mit einem riesigen Apparat konfrontiert

sehen, den sie nun islamisch einzubinden und für sich zu nutzen trachten wird.

Befürworter wie auch Gegner einer mit Republik bzw. Laizismus wie auch immer

versöhnten islamischen Religion werden ihre Vorstellungen von Religion immer

im Kontext der Auswirkungen des Vereinheitlichungsprozesses formulieren.«204

Der Anspruch der Diyanet-Behörde, den wahren Glauben zu verbreiten, stellt die

Folie für vormalige islamische Kritiker*innen des Staates und derDiyanet-Behörde

dar, gemäß ihrer eigenen Agenda, eben diese diskursive und strukturelle Macht

der Behörde zu nutzen. Der revolutionäre Vorstoß des Diyanet-Präsidenten Ali

Bardakoğlu (2003-2010), Diyanet vom Staat unabhängig zu machen, verlief Ende

der 2000er Jahre im Sand. Noch nicht einmal zaghaft ist in der Öffentlichkeit sei-

ne Idee, religiöse Dienstleistung vom Staat zu trennen, diskutiert worden, so dass

Konzepte, wie dies überhaupt gestaltet werden könnte, gar nicht erst entwickelt

203 Tezcan 2003: 69.

204 Tezcan 2003: 60.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-009 - am 14.02.2026, 06:09:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


164 Moscheeleben in Deutschland

worden sind. Auch das Monopol der Entscheidungsgewalt über wahre Religion

wurde beibehalten, wie der Politologe Ahmet Erdi Öztürk dies anhand mehre-

rer Fallbeispiele darlegt.205 Mahmut aus der Yunus-Emre-Moschee drückt diesen

Prozess als der Diyanet geschuldet aus: »Diyanet ist nicht mehr die alte Diyanet.«206

Nicht die Menschen, die Diyanet kritisiert haben, haben sich demnach verändert,

sondern Diyanet ist zu derjenigen Institution geworden, die man sich immer ge-

wünscht hat und wie es richtig ist. Mit der Neuausrichtung der Diyanet-Behörde

ist auch ein historiographischer Wandel zu beobachten: Hatte Diyanet bisher ihre

Legitimation aus der Republikgründung und der Betonung des Laizismus bezo-

gen, verortet sich das Amt mittlerweile in der Kontinuität vom Osmanischen Reich

zur Republik Türkei und hinterfragt somit das Narrativ der radikalen Neuordnung

durch die Republikgründung.207 DieserWandel ist als Zeugnis einer neueren histo-

riographischen Erzählung zu betrachten, die den historischen Beginn aller (positi-

ven) Entwicklungen in der Türkei nichtmehr in denGründungsjahren der Republik

sondern im späten Osmanischen Reich ansiedelt. Damit werden die spätosmani-

schen Entwicklungen nicht mehr als Gegenerzählung wahrgenommen wie in der

kemalistischen Geschichtsschreibung.208 Die Einbettung der Geschichte der Amts-

religion in eine osmanisch-türkische Kontinuität verdeutlicht die Loslösung der

Diyanet-Behörde aus ihrem republikanischen und kemalistischen Bezugsrahmen

und entzieht der Republik auch ihr bisher dominantes Alleinstellungsmerkmal in

der türkischen Geschichte.

Die Behörde bietet für religiöse Praktiker*innen finanzielle Absicherung und

infrastrukturelle Verbreitung von religiösen Ideen, die wegen ihres beschriebenen

Alleinstellungsmerkmals auf dem religiösen Markt sonst nur schwer zu erreichen

sind. Die Behörde hat mit der Regierungsübernahme der AKP bisher ausgeschlos-

sene religiöse Strömungen integriert, allen voran einen wesentlichen Teil des Mil-

li Görüş-Umfeldes sowie andere Gemeinschaften wie das Hizmet-Netzwerk. Aller-

dings ist seit den Ereignissen Ende des Jahres 2013 und spätestens 2016 in der

Türkei in Bezug auf die Beziehungen zwischen Staat bzw. Regierung mit diesem

Hizmet-Netzwerk, das sich auf Fethullah Gülen beruft und dem Terrorismus vorge-

worfen wird, deutlich geworden, dass diese Anerkennung auch wieder aberkannt

werden kann wie aus den Ausführungen des Diyanet-Präsidenten Mehmet Görmez

205 Vgl. Öztürk 2016.

206 Interview, Mahmut, 15.07.2015, Yunus-Emre-Moschee: »Diyanet eski Diyanet değil artık«.

207 Vor der Neugestaltung der Website des Diyanet-Amtes Mitte 2013 begann die Erzählung von

der geschichtlichen Entwicklung der Behördemit dessen Gründung 1924.Mit der Neugestal-

tung der Website Mitte 2013 hat sich auch die historische Einbettung verändert. Vgl. den of-

fiziellen Internetauftritt von Diyanet: https://www.diyanet.gov.tr/tr-TR. Da auf der Web-Site

regemäßig die Inhalte verschoben werden, können sie nach einer Weile nicht mehr direkt

aufgefunden werden, sind aber immer noch auf der Web-Site.

208 Vgl. zur kemalistischen Geschichtsschreibung Copeaux 1997 und 1998.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-009 - am 14.02.2026, 06:09:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.diyanet.gov.tr/tr-TR.
https://www.diyanet.gov.tr/tr-TR.
https://www.diyanet.gov.tr/tr-TR.
https://www.diyanet.gov.tr/tr-TR.
https://doi.org/10.14361/9783839450451-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.diyanet.gov.tr/tr-TR.
https://www.diyanet.gov.tr/tr-TR.
https://www.diyanet.gov.tr/tr-TR.
https://www.diyanet.gov.tr/tr-TR.


II. Moscheen im islamischen Feld in Deutschland 165

(2010-2017) zur Nicht-Islamizität des Gülenschen Netzwerkes deutlich herauszule-

sen ist.209 Nichtamtliche Religion steht somit immer unter der Hypothek der staat-

lichen Macht.

Auswirkungen auf das islamische Feld in Deutschland

Die symbolische Anerkennung und personelle Integration von Akteur*innen nicht-

amtlicher Religion durch Diyanet hatte indes positive Auswirkungen auf das isla-

mische Feld in Deutschland:210 DITIB hatte lange Jahre einen Alleinvertretungs-

anspruch im islamischen Feld für sich reklamiert, indem DITIB-Vertreter*innen

andere muslimische Gemeinschaften diskreditiert und als politisch gebrandmarkt

haben, während sie sich selbst als unpolitisch und laizistisch ansahen. So konnten

noch zu Beginn der 2000er Jahre Kooperationenmit anderen türkisch-islamischen

Gemeinschaften oder gar ein Dialog abgelehnt und auch interreligiöse Veranstal-

tungen von DITIB-Moscheen boykottiert werden, wenn andere, insbesondere an-

dere türkische, Gemeinden ebenfalls eingeladen wurden und/oder teilnahmen.211

Ihren Alleinvertretungsanspruch hat DITIB im Laufe der letzten beiden Jahrzehnte

mittlerweile aufgegeben und kooperiert mit anderen muslimischen Gemeinschaf-

ten – auch wenn DITIB immer wieder einen Alleingang versucht.212 Ein weiteres

Indiz für die inoffizielle Anerkennung nichtamtlicher Gemeinschaften ist der Um-

stand, dass die letzten beiden Präsidenten der Diyanet-Behörde, Ali Bardakoğlu

(2007-2010) und Mehmet Görmez (2010-2017) bei ihren Deutschlandbesuchen ne-

ben DITIB auch die IGMG offiziell besuchten.213 Diyanet entsendet seit Mitte der

2000er Jahre auch für IGMG-Gemeinden in Deutschland Religionsbeauftragte, so-

fern diese beantragt werden. Hierzu liegen bisher keine Zahlen vor, doch habe ich

beobachtet, dass in einigen IGMG-Moscheen mittlerweile Imame tätig sind, die

über Diyanet in die Gemeinden gekommen sind.214

209 Vgl. Öztürk 2016: 630-632.

210 Wie sich die Entwicklungen seit dem 15.07.2016 mit dem vereitelten Putschversuch und die

in der türkischen Öffentlichkeit dominante Schuldzuweisung an die Hizmet-Bewegung als

Drahtzieher des Putschversuches auf DITIB und die lokale Situation auswirken, konnten auf-

grund des Abschlusses der Feldforschung vor diesen Ereignissen nicht mehr in die Analyse

einbezogen werden.

211 Vgl. Schmid/Akca/Barwig 2008: 139.

212 Wie inBezug aufAnerkennungals Religionsgemeinschaft bzw. Körperschaft des öffentlichen

Rechts in Hessen oder Baden-Württemberg; anders in Hamburg, Bremen oder Niedersach-

sen.

213 Offizieller Besuch von Mehmet Görmez im IGMG-Zentrum im Oktober 2012. Vgl. https://

www.igmg.org/tr/Diyanet-aeayleri-baaykanae %C2 %B1-mehmet-ga %C2 %B6rmez-igmg-

genel-merkezini-ziyaret-etti/. Offizieller Besuch von Ali Bardakoğlu im April 2007. Vgl.

https://www.igmg.org/tr/ali-bardakoaeylu-igmgaeyi-ziyaret-etti/.

214 Auch früher war es durchaus üblich, dass Imame in IGMG-Gemeinden, ADÜTDF-Gemeinden

und ATIB-Gemeinden bei der Diyanet beschäftigt waren. Allerdings hatten diese sich dann

https://doi.org/10.14361/9783839450451-009 - am 14.02.2026, 06:09:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.igmg.org/tr/
https://www.igmg.org/tr/
https://www.igmg.org/tr/
https://www.igmg.org/tr/
https://www.igmg.org/tr/ali-bardakoaeylu-igmgaeyi-ziyaret-etti/.
https://www.igmg.org/tr/ali-bardakoaeylu-igmgaeyi-ziyaret-etti/.
https://www.igmg.org/tr/ali-bardakoaeylu-igmgaeyi-ziyaret-etti/.
https://www.igmg.org/tr/ali-bardakoaeylu-igmgaeyi-ziyaret-etti/.
https://www.igmg.org/tr/ali-bardakoaeylu-igmgaeyi-ziyaret-etti/.
https://www.igmg.org/tr/ali-bardakoaeylu-igmgaeyi-ziyaret-etti/.
https://www.igmg.org/tr/ali-bardakoaeylu-igmgaeyi-ziyaret-etti/.
https://doi.org/10.14361/9783839450451-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.igmg.org/tr/
https://www.igmg.org/tr/
https://www.igmg.org/tr/
https://www.igmg.org/tr/
https://www.igmg.org/tr/ali-bardakoaeylu-igmgaeyi-ziyaret-etti/.
https://www.igmg.org/tr/ali-bardakoaeylu-igmgaeyi-ziyaret-etti/.
https://www.igmg.org/tr/ali-bardakoaeylu-igmgaeyi-ziyaret-etti/.
https://www.igmg.org/tr/ali-bardakoaeylu-igmgaeyi-ziyaret-etti/.
https://www.igmg.org/tr/ali-bardakoaeylu-igmgaeyi-ziyaret-etti/.
https://www.igmg.org/tr/ali-bardakoaeylu-igmgaeyi-ziyaret-etti/.
https://www.igmg.org/tr/ali-bardakoaeylu-igmgaeyi-ziyaret-etti/.


166 Moscheeleben in Deutschland

Das islamische Feld hat sich auch bei der Frage nach religiöser Autorität ent-

spannt, was sowohl zur Anerkennung von Diversitäten als auch zu Homogeni-

sierungsprozessen führt: Religiöse Expert*innen aus Moscheegemeinden von ri-

valisierenden Gemeinschaften können sich gegenseitig als Autoritäten anerken-

nen.Mahmut, der Imam in der Yunus-Emre-Moschee (DITIB), legte mir ausdrück-

lich nahe, mich auch mit dem Experten (»Hoca«) im Kultur- und Bildungszentrum

(VIKZ) zu unterhalten. Die Experten in der Altstadt-Moschee (affiliiert mit IGMG)

kannte er zwar nicht persönlich, aber allein schon meine Erwähnung, dass diese

zum Teil an der al-Azhar-Universität ausgebildet worden waren, machte sie in sei-

nen Augen zu religiösen Autoritäten. Semras Veranstaltungen in der Yunus-Emre-

Moschee wurden teilweise von Milli Görüş nahe stehenden Akteurinnen aus der

Frauenabteilung der Altstadt-Moschee besucht. Ich erinnere daran, dass die Ima-

me der örtlichen DITIB-Moschee und VIKZ-Moschee wechselseitig ḫuṭbas in der

jeweils anderen Moschee verlesen. Die Gemeinde der IGMG-Moschee wurde auf

Vorträge und Feste der DITIB-Moschee eingeladen und besuchte diese auch. Die

VIKZ-Moschee suchte schon seit ihrer Gründung den Dialog und Austausch mit

allen anderen Moscheen und initiierte ein inoffizielles Beratungs- und Austausch-

treffen, das alle drei Monate stattfindet, um zukünftig als muslimische Religions-

gemeinschaft gemeinsam gegenüber der Stadtgesellschaft auftreten zu können.

Zu Feldforschungsende war die Initiative allerdings nicht weiter gekommen, als

ihre Moscheefesttermine aufeinander abzustimmen.215 Auch wenn der Vorsitzen-

de der Altstadt-Moschee aus ihrer Größe und Diversität einen Hauptvertretungsan-

spruch in der Stadtgesellschaft ableitet und einer ständigen Kooperationmit ande-

ren Moscheevereinen eher reserviert gegenüber stand, war auf informeller Ebene

durchaus dialogisches Handeln zu erkennen.216 Trotz aller integrativen Tendenzen

wurden im lokalen Feld aber auch Trennlinien gezogen: Auf die Frage, wie denn

die DITIB-Moschee zur lokalen ADÜTDF-Moschee steht, antwortete Mahmut in

einem verächtlichen Ton: »Das sind die, die sich um eine politische Linie herum

treffen. Hier ist es nicht so.«217 Er wusste auch nicht, ob dort tatsächlich Gebete

am Freitag und im Ramadan abgehalten werden; tatsächlich hatte er nie den Kon-

takt zu dieser Gemeinde gesucht. Dass ein Teil seiner Gemeinde durchaus auch

die ADÜTDF-Moschee aufsuchte und andersherum, war ihm nicht wichtig. Da er

beurlauben lassen oder waren in Pension, und somit nicht offiziell von Diyanet abgesandt

und bezogen auch kein Auslandsgehalt. Der Begründer des Kalifatsstaats, Cemalettin Kaplan,

beispielsweise war ein pensionierter Diyanet-Angestellter.

215 Hier ist es nicht der DITIB-Verein, der eine intensivere Zusammenarbeit blockiert, sondern

der IGMG-affiliierte Verein, der als größter islamischer Verein in der Stadt auch den Status

als bevorzugter Ansprechpartner der Stadt anstrebt.

216 Feldnotiz, Stadtteilfest, 13.06.2015, Altstadt-Moschee.

217 »Orası, bir siyasi çizginin etrafında buluşan. Burası öyle değil.« Interview, Mahmut,

25.02.2014, Yunus-Emre-Moschee.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-009 - am 14.02.2026, 06:09:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Moscheen im islamischen Feld in Deutschland 167

diese Vereinigung als politisch brandmarkt, sah er keine Notwendigkeit, diese in

sein Bild von nationaler Gemeinschaft zu integrieren. Dabei bediente er sich einer

tradierten Diyanet/DITIB-Argumentation. In der Bewertung der Geschichte der is-

lamischen Vereinslandschaft aus der Sicht eines nicht in Deutschland sozialisier-

ten Akteurs ist die heutige Pluralität des organisierten Islams in Deutschland logi-

scherweise auch nicht mehr das Produkt rivalisierender Religionsdeutungen, poli-

tischer Vorstellungen und entsprechender Praktiken – mitgebracht aus der Türkei

und hierzulande weiter entwickelt – vielmehr handelt es sich um Zersetzungsakti-

vitäten deutscher Kräfte, die eine Einheit der türkischenMuslim*innen verhindern

wolle.218 In den vonmir aufgesuchten DITIB-Moscheen war überall die Vorstellung

hegemonial, dass nur die Diyanet-Zugehörigkeit einer Moschee die Türk*innen als

Ganzes – also ohne spezielle Zugehörigkeiten und politische Präferenzen – anspre-

che.219 Funktional wurde wiederum die staatliche Garantie eines unpolitischen Is-

lams derDiyanet in Stellung gebracht, die allein allumfassende religiöse Dienstleis-

tungen erbringen könne und allen Gläubigen offen stehe. Das sehen insbesondere

auch viele Nicht-Expert*innen so – sowohl Akteur*innen mit Leitungsfunktionen

als auch ohne. In dieser Hinsicht hat der Vorsitzende der VIKZ-Gemeinde eine

reflektiertere Haltung, wenn er sagt, dass man die alten Gräben überwinden und

die jeweils anderen anerkennen müsse, um wirklich einheitlich auftreten zu kön-

nen.220

Zusammenfassend bedeutet dies, dass die Grenzen dessen, was als islamisch-

vertrauenswürdig gilt, sowohl auf höchster Ebene (Diyanet) in der Türkei als auch

auf örtlicher Ebene in Deutschland weiterhin ein Spannungsfeld darstellen: Sie

können entlang der – aus türkischer Sicht – offiziellen Amtsreligion gezogen wer-

den, gleichzeitig fördert der Wandel in DITIB und in der Religionspolitik der Di-

yanet-Behörde auch die Einheit innerhalb eines Segments unter (türkischen) Mus-

lim*innen, die sich in den ersten Dekaden auseinander entwickelt hatten, und in-

tegriert somit diejenigen, die herkunftstechnisch eher einer staatskritischen bzw.

Diyanet-kritischen Schule angehören bzw. angehört haben. Dieses Angebot richtet

sich aber weniger an diejenigen, die möglicherweise noch immer oder erst jetztDi-

yanet-kritisch geworden sind (wie eine Reihe von ADÜTDF-Moscheen). Trotz aller

Zusammenarbeit auf Verbandsebene ist DITIBs handlungsorientierte Dialogarbeit

gegenüber anderen islamischen Gemeinschaften m.E. nicht dezidiert ausgeprägt.

218 Mahmut äußerte mir gegenüber seine Überzeugung, dass die plurale islamische Verbands-

landschaft Ergebnis deutsch-staatlicher Konspiration ist. Es sei im staatlichen Interesse, dass

sich die Muslime hierzulande nicht als eine Einheit begreifen würden. Interview, Mahmut,

15.07.2015, Yunus-Emre-Moschee.

219 Vgl. auch Beilschmidt 2015: 180-182.

220 Interview, Ferit, 05.06.2013, Kultur- und Bildungszentrum. Davon zeugte auch, dass der Vor-

sitzende und Teile der VIKZ-Gemeinde während des Feldforschungszeitraums alle Moschee-

feste vor Ort besuchten und sich um intensiven Kontakt bemühten.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-009 - am 14.02.2026, 06:09:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


168 Moscheeleben in Deutschland

Da weder von Diyanet noch vom parlamentarischen Regierungshandeln eine juris-

tische Anerkennung für irgendwelche außerhalb des Organisationskörpers des Di-

yanet-Amtes agierende religiöse Einrichtungen und Gruppen erfolgt ist und dem-

entsprechend formale Veränderungen immer noch ausstehen, ist davon auszuge-

hen, dass diese Einheit ein fragiler Zustand ist und je nach politischer Konjunktur

auch wieder vorbei sein kann wie der Umgang mit dem Hizmet-Netzwerk deutlich

gezeigt hat. An anderen Orten als am Hauptfeldforschungsort ist beispielsweise

über Ausgrenzung (aber auch über Nicht-Ausgrenzung) von Akteur*innen aus dem

Hizmet-Netzwerk berichtet worden. Es ist zu vermuten, dass die symbolische An-

erkennung muslimischer Vereine und Verbände durch DITIB wegen der ausblei-

benden formalen Anerkennung in der Türkei nicht unbedingt bleibend sein muss,

denn es handelte sich um Integration von Personen, nicht um Anerkennung von

kollektiven Gemeinschaften. Es bleibt zu hoffen, dass die in langen Jahren aufge-

baute innerislamische lokale Dialogarbeit tragfähig genug ist, um einen Ausgleich

zwischen den Interessen schaffen zu können.

Insgesamt ist festzuhalten, dass die komplizierte Beziehung zwischen Ak-

teur*innen und Institutionen im islamischen Feld m.E. weiterhin fragil bleibt, da

sowohl der deutsche als auch der türkische Kontext (als zwei der wirkmächtigen

Kontexte mit staatlichen Akteur*innen) miteinander um Einfluss konkurrieren,

was sich in den Verflechtungen von Diskursen und Praxen äußert. Ein Wandel in

den Machtstrukturen im Feld geht derzeit zum einen von der Heterogenisierung

von etablierten Moscheen wie im Fall der Altstadt-Moschee aus (und in einem

noch geringen Maß von moschee-externen Entwicklungen), welche die dominante

Bezugnahme auf die Türkei herausfordert. Zum anderen wird die Zukunft des

Feldes davon abhängen, inwiefern feldinterne Akteur*innen und Institutionen

sowie der deutsche Staat, Angebote in Moscheen generieren und finanzieren

können, die das Engagement der türkischen Religionsbehörde absorbieren.

3. Der Begriff Religiöse Akteur*innen in der Diskussion mit Bourdieu
und Weber

Die Feldtheorie, wie sie Bourdieu entwickelt hat, bietet für die Untersuchung von

Moscheeleben, religiöser Autorität und gültigem islamischen Wissen ein Arsenal

an Begriffen und Konzepten. Wichtig für die vorliegende Betrachtung ist vor al-

lem die Vorstellung, dass sich das religiöse bzw. islamische Feld als ein Feld der

Macht entwickelt, in dem sich Muslime und Musliminnen mit ihrem jeweiligen

Habitus, der Ausbildung und Einsätze ihrer Kapitale, der institutionellen Ausge-

staltungen sowie die gesellschaftlichen Bedingungen, unter denen die Positionen

der Akteur*innen erzeugt werden, im islamischen Feld in einemKonkurrenzkampf

um religiöse Güter befinden, und hierzu Gemeinschaften, Rivalitäten, Monopole

https://doi.org/10.14361/9783839450451-009 - am 14.02.2026, 06:09:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

