Xll. Der Mensch und das Sein: Geschopf und
Schopfer

Franks Ausfithrungen zur Schépfung gehéren zum spekulativ Kiihn-
sten und Schwierigsten seines Werks. Sie versuchen, einen wesent-
lich theologischen Gedanken philosophisch nachzudenken und die
Einheit und Differenz Gottes zum Sein aus dem Wesen Gottes im
Ur-Akt der Schopfung zu verstehen. Die allgemeine ontologische
Einsicht in die Anwesenheit des Seins in allem findet ihre spekulativ-
theologische Bestitigung. Der tiefe christliche Gedanke, da8 Schop-
fung und Erlésung innerlich zusamengehéren, spielt in diesem Zu-
sammenhang eine Rolle. Die von Gott ausgehende Vereinigung mit
dem »Anderen« wird als seine Befihigung zur Teilnahme am Schop-
fungswerk erkannt.

1. Das Ungeschaffene im Menschen

Franks Gedanke, daf3 der Mensch nicht nur Kreatur ist, sondern in
ihm auch ein »ungeschaffenes Prinzip« anwesend ist, setzt beim tra-
ditionellen rational-religiosen Denken an und versucht, ausgehend
von der geistlichen Erfahrung, in neuer Hinsicht die Einheit und Un-
terschiedenheit von Schopfer und Geschopf aufzuzeigen. Es geht
auch darum, die objektivierende Vorstellung von Gott als ein jensei-
tiges Gegebeniiber in gewisser Weise zu rechtfertigen und sie auf
ihren wahren Kern zuriickzufiihren. Frank kniipft dabei an die Lehre
zahlreicher Mystiker an, die von zwei »Schichten« oder »Seelen« im
inneren Sein des Menschen spricht: Der Mensch ist autonomes Sub-
jekt — in dessen Tiefe Gott »wohnt«, ohne daf$ das autonome Selbst-
sein durch die Immanenz Gottes als dessen Grund beeintrichtigt
wiirde. Frank findet diese Erfahrung im Christentum schon bei Pau-
lus, der davon spricht, daf3 Christus oder der Heilige Geist in ihm
selbst lebt und wirkt; weiter kommt sie bei altchristlichen Autoren
wie Tertullian, Augustinus, Dionysios Areopagita zum Ausdruck, im

220

am 24.01.2026, 02:16 2.


https://doi.org/10.5771/9783495860311-220
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Ungeschaffene im Menschen

Mittelalter bei Hugo und Richard von St.Victor, bei Meister Eckhart,
der devotio moderna des 14. und 15. Jahrhundert und deutlich bei der
hl. Theresa von Avila (gest. 1582), die im Menschen »Geist« und
»Seele« unterscheidet, und dem hl. Franz von Sales (gest. 1622), der
in der Seele zwei Prinzipien wahrnimmt, die er hinsichtlich ihrer
Néhe zur gottlichen Gnade mit den Namen der Abrahamsfrauen
»Sarah« und »Hagar« benennt. Auch auflerhalb des Christentums
ist die Erfahrung der zwei Schichten anzutreffen: im Alten Testa-
ment, in der Kabbala, und insbesondere in der von Frank geschitzten
arabisch-persischen Mystik.

Die Uberlegungen, die Frank in seinem Spitwerk Die Realitit
und der Mensch zu dieser Zweiheit anstellt, fithren Gedanken weiter,
die bereits in dem Buch Die Seele des Menschen, das er noch in Ruf3-
land vor der Revolution hatte veréffentlichen konnen, angedeutet
waren. Die Zweiheit im eigenen Inneren, die Frank verstindlich zu
machen unternimmt, entspricht nicht der Unterscheidung des eige-
nen Selbstseins vom psychophysischen Organismus, sie entspricht
auch nicht dem Haben bestimmter einzelner Erkenntnisinhalte. Sie
liegt innerhalb des Selbstseins. Wenn Augustinus sagt: »Gott war
schon immer in mir, nur ich selbst war nicht bei mir«, so unterschei-
det er gleichsam zwei Ich, die einander gegeniibertreten kénnen.
Auch der Ausdruck vom »Gipfel« oder »Funken der Seele«, der in
der deutschen Mystik anzutreffen ist, bezeugt die Unterscheidung
gleichsam von mir selbst und meiner »Seele«. Die Erfahrung dieser
Zweiheit kann etwa nachvollzogen werden, wo der Mensch sich des
Unterschieds bewuf3t wird zwischen seinem Selbstbewufltsein, das
sich als Ich ausdriickt, und der Wahrnehmung der eigenen inneren
Welt als einer lebendigen Fiille oder auch vermeintlichen Leere. Fiir
viele Menschen ist die Entdeckung dieser seelischen Wirklichkeit
eine Art »Offenbarung, die sie, wie Frank bemerkt, erschrecken las-
sen kann. Sie ist vom Ich unterschieden, doch nicht wie ein Objekt
der gegenstindlichen Wirklichkeit, vielmehr wie etwas, das in ihm
selbst lebt. Versucht man weiter zu verstehen, was sich hier als »See-
le« zeigt, so merkt man, dafS sie als Realitit die Unterscheidung von
Subjekt und Objekt, Immanenz und Transzendenz tibersteigt und sie
in sich vereint. Von dieser Erfahrung ausgehend laf3t sich verstehen,
daf3 die Beziehung zu Gott, die von meinem »Ich« und die von mei-
ner »Seele« ausgeht, jeweils eine andere ist. Dem Ich als Subjekt des
Erkennens und Wollens tritt Gott wie eine transzendente Instanz von
auflen gegeniiber, vergleichbar den Inhalten der objektiven Wirklich-

221

am 24.01.2026, 02:16:52.


https://doi.org/10.5771/9783495860311-220
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Mensch und das Sein: Geschopf und Schopfer

keit. Meine Seele aber als in mir lebende Realitit, die auf die Realitit
in ihrer ganzen Fiille hin offen ist, erfahrt Gott als in ihr wohnend
(RM 293 ff.).

Um diese Zweiheit innerhalb des Selbstseins und die damit ver-
bundene unterschiedliche Beziehung zu Gott weiter verstindlich zu
machen, erinnert Frank an die allgemeine epistemologische Einsicht,
derzufolge es die transzendentale Bedingung jeglichen Wissens ist,
dafl wir vor und unabhingig von der Ausrichtung des Erkenntnis-
blicks auf die Objekte diese doch schon irgendwie »haben«. Dieses
»Haben« und somit ihre Erkenntnis ist moglich, weil wir mit den
Erkenntnisgegenstinden in der alles umgreifenden Einheit der Rea-
litdt immer schon verbunden sind. Diese Bedingung gilt auch fiir
unsere rational-religiose Beziehung zu Gott, in der wir Gott wie
einer gegeniiberstehenden transzendenten Grofle gegeniibertreten.
Das mit dieser Beziehung verbundene Wissen von Gott ist kein pri-
mires Wissen. Dafd wir iiberhaupt »die Idee Gottes als einer tran-
szendenten, uns dufleren Realitit« bilden konnen, hat vielmehr die
Immanenz Gottes in uns oder das ungegenstindliche Wissen von
Gott, das mit seiner Anwesenheit in uns identisch ist, zur Bedingung.
Franks Folgerung zur Erklarung der »rationalen« Beziehung zu Gott
lautet nun, daf} die Seele jenes »primire Wissen« von Gott, das in
seiner Immanenz griindet, dem rationalen Selbstbewufstsein d. h. ge-
wissermaflen der Oberfliche der Seele »iibergibt«: »Nur dadurch
kann mein Ich (in seinem Unterschied zu Gott) Gott auf sekundire
Weise als transzendente Instanz haben, sich auf ihn richten, die
Pflicht erkennen, ihm zu gehorchen, d. h. einen transzendenten Maf3-
stab des eigenen Lebens haben« (RM 296{.). Das rationale » Wissen«
von Gott ist deshalb, obwohl »sekundir«, keine blofie Begriffskon-
struktion, sondern griindet in der Erfahrung der realen Immanenz
Gottes als jenseitigen.

Die Immanenz Gottes im Menschen ist nicht nur die Bedingung
dafiir, von Gott wissen zu konnen. Auch die Befihigung, mich selbst
und alles andere in der Welt zu beurteilen und zu bestimmen, so
Franks weitreichende Folgerung fiir die Anthropologie, griindet in
der Verwurzelung in Gott. Das heif3t, daf3 das Wesen des Menschen
als Person — seine Freiheit und Urspriinglichkeit, sein Selbstand, und
damit auch seine Befihigung zu schopferischem Handeln — keine
Naturgegebenheiten sind, sondern ihren Grund darin haben, daf3
Gott ihm innewohnt. Frank formuliert es so: Subjekt und Person bin
ich dadurch, daf3 ich »eine Ausstrahlung der allumfassenden Reali-

222

am 24.01.2026, 02:16:52.


https://doi.org/10.5771/9783495860311-220
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Ungeschaffene im Menschen

tit« bin, die durch die Tiefen meines Wesens hindurchgeht. Gerade
als autonomes Subjekt und Person bin ich »wesentlich nichts anderes
als die abgeleitete Spiegelung« dieser Tiefendimension. Hier findet
Frank das Wort Meister Eckharts bestitigt: Weil vom »Erstursprung
und Zentrum der Realitdt, von Gott« ein »Funke« im Menschen le-
bendig ist, ist er selber »ein abgeleitet-urspriingliches Zentrum des
Seins« (RM 298).

Weil das Wirken Gottes einem Lichtstrahl gleicht, der durch das
Zentrum der Person hindurchgeht, genauer, es als solches iiberhaupt
ins Sein ruft, also dem Menschen nichts fremdes ist, kann Frank in
ihm das urspriingliche Verhiltnis zwischen Gnade und Freiheit er-
kennen. Gnade und Freiheit sind »nicht zwei verschiedene und ein-
ander duflerliche Krifte — in ihrem letzten, innersten Wesen sind sie
zwei Momente, zwei Seiten ein und derselben wirksamen Realitit«.
Sie stehen einander nicht entgegen, weil die Gnade, das Wirken Got-
tes »von oben, die Freiheit schafft. Zur Erlduterung dieses Verhalt-
nisses, in dem das Verhiltnis zwischen der menschlichen Personalitit
und dem Innesein Gottes wiederkehrt, nimmt Frank das Begriffspaar
anima und animus auf, das »zwei Momente ein und derselben wirk-
samen Realitit« bezeichnet: Die anima, das »weibliche« Prinzip des
menschlichen Geistes, dem die ontologische Prioritit zukommt,
empfingt und birgt in ihrem Schofs den Samen der Gnade, der als
animus »nach auflen tritt und als selbstdndiges aus sich heraus han-
delndes Wesen sein eigenes Leben hat« (RM 298).

Die Unterscheidung zwischen der Tiefe der Seele und dem Ich
als dem unmittelbaren SelbstbewufStsein darf die unteilbare Einheit
der Person nicht vergessen oder sogar zu ihrer Spaltung fithren. Der
gottmenschliche Grund meines Seins ist selber das innerste Wesen,
die »Wurzel«, meiner selbst als Subjekt. Die Tiefenschicht der
menschlichen Seele ist mit Gott so eng »verschmolzen«, dafd — diese
Folgerung sieht Frank als unabweisbar an — »die reine Geschépflich-
keit durchbrochen und in diesem Sinn ein ungeschaffenes, iiberkrea-
tiirliches Prinzip der menschlichen Seele« anzuerkennen ist. Meister
Eckhart hatte diese Auffassung, wie Frank weif3, den Vorwurf einge-
tragen, eine haretische Lehre zu vertreten. Frank bemiiht sich auch
in dieser sublimen Frage um Klirung und Akzeptanz. Selbstver-
stindlich ist das Sein des Menschen, wie er immer wieder betont,
keine »primire, absolut-urspriingliche Realitét«; es besteht aber in
der »Verbindung mit Gott«, deren »Begriindung« Gott selbst ist.
Diese intime Verbindung macht den Menschen »in abgeleiteter Wei-

223

am 24.01.2026, 02:16:52. -[@


https://doi.org/10.5771/9783495860311-220
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Mensch und das Sein: Geschopf und Schopfer

se der Ewigkeit Gottes selbst teilhaft« — und begriindet damit den
Glauben, nicht endgiiltig vernichtet werden zu konnen, also un-
sterblich zu sein (RM 301). Zu beachten ist selbstverstindlich, daf3
die Uber-Kreatiirlichkeit nur dem personalen Geist des Menschen
zukommt, keineswegs aber den empirischen seelischen Inhalten sei-
nes Lebens.

Jede Formulierung des tiberrationalen Verhiltnisses von Gott
und Mensch ist ein Behelf. Sie kann nur annihernd das letztlich Un-
ergriindliche aussagen: Gott und Mensch haben »ein identisches We-
sen, aber in zwei verschiedenen kategorialen Formen: In Gott in der
Form des urspriinglichen, aktualen und unendlichen Seins und im
Menschen in der Form des abgeleiteten, potenziellen und begrenzt-
partiellen Seins, quasi en miniature« (RM 303).

Mit gebiihrender Vorsicht kann diese » Tiefenschicht« des Men-
schen, die aus Gott »geboren« ist oder aus ihm »fliefit«, auch als
Emanation Gottes bezeichnet werden — wenn beachtet wird, daf3 sie
selbstverstandlich nicht mit Gott identisch und kein Teil von ihm ist.
Nochmals in Anlehnung an Meister Eckhart: Wie ein »Funke«
leuchtet als letzter Grund meines eigenen Wesens »der Strahl, der
von der zentralen Sonne des Seins ausgeht«. Jene »Tiefenschicht«
nimmt »sozusagen eine Zwischenposition zwischen >Geschépf« und
Gott« ein. Zur Bestitigung dieser gewify ungewdhnlichen Aussage
beruft Frank sich auf zwei auch fiir Theologen unverdichtige Zeu-
gen: auf Maximus den Bekenner (gest. 662) und auf Franz von Sales
(gest. 1622). Nicht zuletzt im Zeugnis des Neuen Testaments selber
sieht Frank eine Bestitigung seiner These: Heif3t es in ihm nicht, daf3
wir berufen sind, »Kinder« und »S6hne« Gottes zu sein (hier ware
an den Romerbrief 8:14ff. zu denken)? Weiter verweist Frank auf
das Gesprich Jesu mit Nikodemus, in dem Jesus von der »Geburt«
des Menschen »aus dem Geist« spricht (Johannes 3:3). Diese »Ge-
burt von oben« und Annahme des Menschen als »Kind« Gottes darf
nicht auf einen zeitlichen Moment in der Lebensgeschichte eines
Menschen, etwa eine »Bekehrung«, eingeengt (oder gar als blofle
blumige Redeweise abgetan) werden. »Der Mensch konnte nicht
>Kind Gottes< werden, wenn er es nicht dem Wesen nach von Anfang
an wire, nicht von Gott schon so vorgesehen wire. In der ontologi-
schen Ordnung gehort der Primat gerade diesem héheren Wesen des
Menschen als dem wahren Endziel, das Gott mit dem Menschen
erreichen will«. In ontologischer Hinsicht ist die »Geburt von oben«
eine iiberzeitliche »ewige Geburt«, die als transzendentale Bedin-

224

am 24.01.2026, 02:16:52. -[@


https://doi.org/10.5771/9783495860311-220
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Mensch: Mitschépfer mit Gott

gung dem Geschehen in der Zeit enthoben ist (RM 304). Das End-
ziel, das, wie Frank sagt, transzendental gegenwdrtig ist, besteht
nach kirchlicher Lehre in der »Vergéttlichunge, in der Teilhabe des
Menschen am Wesen Gottes.

2. Der Mensch: Mitschépfer mit Gott

Mit dem das Wesen des Menschen auszeichnenden »ungeschaffenen
Prinzip« ist seine Befihigung grundgelegt, in der Kraft Gottes auch
selber Schopfer zu sein. Frank sieht sich mit dieser These im Wider-
spruch zur theologischen Tradition (er erwdhnt Augustinus und Tho-
mas), die allein Gott die Befihigung zum Erschaffen des Seins zuer-
kennt. Freilich, Franks These, die auch den Menschen wahrhaft
schopferisch sein ldfit, ist eine Analogie, in der das Schopfertum Got-
tes das analogatum primarium ist. Die Zweiheit im menschlichen
Subjekt — seine Autonomie und zugleich die Immanenz einer es iiber-
steigenden geistigen Realitit — ist die Bedingung seines Schopfer-
tums.

Besonders augenfallig verwirklicht sich die Fahigkeit, schopfe-
risch titig zu sein, im kiinstlerischen Schaffen. Um dieses Schop-
fertum zu charakterisieren, greift Frank, wie schon bei der Phino-
menologie des Schonen, den Begriff »Ausdruck« auf — »eines der
ritselhaftesten Worte der menschlichen Sprache«. »Die Kunst ist,
da sie >Ausdruck« ist, Verkorperung. In ihr wird etwas Geistiges in
einen Korper gekleidet, dringt gleichsam ins Materielle ein und er-
scheint in ihm als seine »Form« (RM 308).

Evident setzt dieser Akt schon Seiendes voraus. Doch gelangt
durch ihn Neues in das Sein, indem das Geistige, das der Kiinstler
noch unfertig in sich tragt, durch sein Tun eine gegenstindliche Ge-
stalt gewinnt. Zwei Momente verschmelzen dabei zu einer unver-
mischten Einheit: das Tun und Miihen des Kiinstlers und die ihn
zum Schaffen dringende und begleitende Inspiration. Das vom
Kiinstler geschaffene Werk ist so »der individuell-menschliche Aus-
druck« des in ihm wirkenden »tibermenschlichen Geistes«. In dieser
Einheit kann der Anteil des menschlichen Schépfers von der als »Ge-
schenk von oben« erfahrenen Inspiration nur »abstrakt« unterschie-
den werden. Goethe hat das Zusammenwirken dieser Momente mit
seiner Bemerkung bezeugt, »daf8 alles Denken zum Denken nichts
hilft, daf3 die guten Einfille immer wie freie Kinder Gottes vor uns

225

am 24.01.2026, 02:16 2.


https://doi.org/10.5771/9783495860311-220
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Mensch und das Sein: Geschopf und Schopfer

dastehen und uns zurufen: da sind wir!« (RM 210).! Die Erfahrung,
zu schopferischem Tun gedringt zu sein, ist, wie Frank an mehreren
Stellen seines Werkes betont, auch dem Philosophen nicht fremd.
Auch der wahrheitsuchende Philosoph weif3, dafy der Ursprung des
schopferischen Aktes nicht allein seine individuelle Subjektivitat ist.
Ebensowenig wird die Annahme eines »unpersonlich-allgemeinen
Trigers von Bewuftsein« als Quelle der Inspiration durch die Erfah-
rung gerechtfertigt.

Aus diesen Erwigungen ergibt sich als metaphysisch und theo-
logisch hochst bemerkenswerte Konsequenz: Gott ist nicht nur der
schopferische Ursprung des Seins, sondern hat das Sein selbst mit
schopferischer Kraft ausgestattet, d.h. er hat seiner Schopfung die
Befihigung verliehen, an seinem eigenen Schépfungswerk mitzuwir-
ken. »Gottes Schopfertum trigt den Charakter einer Erschaffung von
Schopfern«, die seinen Schopfungsplan ausfithren. Vergleichbar ist
diese Beziehung mit der eines Komponisten, der das Musikwerk ge-
schaffen hat, zu dessen schopferischen Interpreten (RM 382). Der
von der gottlichen Schopferkraft herkommende schopferische Im-
puls, der sich in der weltlichen Evolution duflert, ist begrifflich-ab-
strakt vom priméren schopferischen Handeln Gottes klar zu unter-
scheiden. In der konkreten Evolution aber sind sie zu einer Einheit
zusammengewachsen. Im Unterschied zu den auch im Kosmos zu
beobachtenden unpersonlichen und artspezifischen schépferischen
Prozessen ist sich die menschliche Kreativitat ihrer selbst als aktiver
Kraft bewufst. Als ihr Ursprungsort erweist sich die vom Urgrund der
Realitat »abgeleitete Urspriinglichkeit«, die den Menschen als Person
auszeichnet.

Wenngleich in besonderer Weise der Kiinstler, zumal der Dich-
ter, sich seiner schopferischen Kraft bewuft ist, oft bis zur Verach-
tung des »gemeinen Volks«, besteht Frank doch darauf, daf3 jeder
Mensch seine Berufung zum schopferischen Tun erfiillen kann, daf3
also in allen Lebensbereichen — auch im familidren und selbst im
politischen — in gewissem Ausmafd wahrhaft Neues geschaffen wer-
den kann.

In der Erfahrung, im geistigen Schaffen von einer geschenkten
Inspiration gefiihrt und gedringt zu werden, wird die Unergriind-

! Frank hat diesen Satz aus den Gesprichen Goethes mit Eckermann (24. Februar 1824)
in russischer Ubersetzung zitiert. Vgl. J. P. Eckermann: Gespriche mit Goethe in den
letzten Jahren seines Lebens. Hrsg. von F. Bergemann. Frankfurt am Main 1997, S. 81.

226

am 24.01.2026, 02:16:52.


https://doi.org/10.5771/9783495860311-220
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Mensch: Mitschépfer mit Gott

lichkeit der Realitit bewuflt, ohne daf diese Erfahrung einen reli-
giosen Charakter haben miifite. Wie schon die phdanomenologische
Analyse der édsthetischen Erfahrung und der Erfahrung des sittlichen
Imperativs zeigte, kann das Transzendieren zum gottlichen Urgrund
der Realitit je nach der konkreten Begrenztheit des Subjekts und
seines Aktes, in sehr verschiedener Gestalt, Tiefe und Intensitit er-
lebt werden. Der Kiinstler verspiirt in der schopferischen Inspiration
»die Wirkung Gottes nur von einer ihrer Seiten, ndmlich als schop-
ferisches Prinzip und somit als Quelle seiner eigenen, menschlichen
Kreativitat, wihrend die iibrigen >Attribute« Gottes, die sich in der
religiosen Erfahrung offenbaren, aufSerhalb seines Gesichtsfelds blei-
ben«. Entscheidend ist jedoch, daf3 »jede geistige Kraft (sofern sie
durch das Zentrum der menschlichen Person wirkt und daher in die
schopferische menschliche Freiheit tiberfliefSt) von jenem Mittel-
punkt und Erstursprung der Realitit ausgeht, den wir Gott nennenc.
Frank meint, daf§ der Mensch gerade in seiner Eigenschaft als kiinst-
lerischer Schopfer sich als »Bild und Gleichnis Gottes« erfihrt — da-
durch allerdings auch der besonderen Versuchung ausgesetzt ist, sich
zum Titanen zu stilisieren — wihrend im eigentlichen religiosen und
sittlichen Erleben eher die Differenz zu Gott bewuflt wird (RM
310¢)).

Der Mensch, der am gottlichen Schopfertum mitwirkt, ist da-
durch noch nicht dem Wesen Gottes dhnlich geworden. Denn Gott
ist nicht nur der schopferische Erstursprung des Seins; er ist dariiber
hinaus auch »personifizierte Heiligkeit, das ideale Prinzip der inne-
ren Vollkommenheit, gleichsam der geistigen Durchsichtigkeit und
Rechtfertigung des Seins«. Gott begniigt sich nicht damit, etwas an-
deres ins Sein zu rufen, sein Wille ist darauf gerichtet, das Geschaf-
fene auch mit dem eigenen Wesen zu durchdringen, es zu vergott-
lichen. Menschliches Schaffen ist darum erst dann im vollen Sinn
Mitschaffen mit Gott, wenn es auch »die Heiligkeit Gottes in das
eigene — individuelle und kollektive — Sein einbringt und aufnimmt«.
Freilich, in dieser Hinsicht ist der Mensch »am wenigsten >Schopfer<
und im hochsten Grad blofler Empfanger der gnadenreichen Realitét
Gottes« (RM 314). Obwohl das menschliche Schaffen innerhalb sei-
ner eigenen Sphire souverin ist (das kiinstlerische ist nur seiner ei-
genen Vollkommenbheit verpflichtet), bleibt es als ganzes dem Prinzip
der Heiligkeit untergeordnet. Im Blick auf die Kreativitit des Kiinst-
lers zeigt sich das darin, daf3 wirklich schipferisches Tun »ohne sitt-
lichen Ernst und ohne Verantwortungsgefiihl« nicht moglich ist; es

227

am 24.01.2026, 02:16 2.


https://doi.org/10.5771/9783495860311-220
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Mensch und das Sein: Geschopf und Schopfer

erfordert »die sittliche Anstrengung der Wahrhaftigkeit«, es muf3
»mit Demut verbunden sein und durch die Askese uneigenniitzigen
Dienens vollbracht werden« (RM 315). Dem schépferischen Tun des
Menschen ist eine immanente Grenze gezogen, weil Gott ihm mit
dieser Befihigung nicht die ganze Fiille seines Wesens mitteilt.

3. Die Erschaffung des Seins durch Gott. Die »Andersheit« der
Schopfung

Von Kritikern ist Frank vorgeworfen worden, dafs in seiner Philoso-
phie der All-Einheit der Begriff der Schépfung ein leeres Wort sei.
Frank hat besonders in seinem letzten Werk Die Realitdt und der
Mensch zu dieser Problematik Auskunft gegeben. Von dem »iiber-
rationalen Geheimnis« der Schopfung konnen wir iiberhaupt nur
sprechen, weil wir selber die Erfahrung des menschlichen Schopfer-
tums machen. So kann man, ausgehend von der Analogie des kiinst-
lerischen Schaffens, sagen: Die Erschaffung des Seins bedeutet, daf3
Gott etwas von sich weggibt und mitteilt. Mit anderen Worten: Der
Schopfungsakt besteht darin, dafy Gott »die Realitdt aus sich heraus-
setzt, indem er gleichsam das urspriingliche kategoriale Moment des
sist¢ seines eigenen Wesens nach aufSen ausstrahlt«. Frank spricht
sogar von einer »Selbstaufteilung« Gottes, in der dieser »eine sich
duflere Sphire setzt, indem er ihr in abgeleiteter Weise seine eigene
Urspriinglichkeit verleiht«. Das von Gott nach aufSen gesetzte »ist«
darf nicht als lebloses Substrat des Seins verstanden werden, sondern
als »ein aktives, dynamisches Prinzip«, als sich entfaltendes » Leben«.
Damit ist aber auch die Grenze der Analogie erreicht: Zur Anders-
heit, die in der Analogie zu beachten ist, gehort, daf3 Gottes Schop-
fungsakt, anders als die der Zeit unterworfene kreatiirliche Evoluti-
on, iiberzeitlich-ewig ist. Das schliet die Vorstellung aus, der
Schépfungsvorgang gleiche einer »augenblicklichen Geburt«, nach
deren Abschluf das Sein sich selbst iiberlassen bliebe. In Franks Per-
spektive aber ist das Weltsein nicht so sehr das Ergebnis als vielmehr
der »immanente Ausdruck« von Gottes Schopfertum. Schon in der
Bibel findet er die Lehre, daf3 Gottes Schaffen auf die gesamte Welt-
dauer ausgedehnt ist. Das Sein »ist nichts anderes als fortwahrende
Erschaffung«. Das heift aber: das Weltsein ist wesentlich kontingent.
Von der Weltseite her gesehen hat der Schopfungsakt den Charakter
eines evolutiven Prozesses. Frank konnte sich hier Bergson anschlie-

228

am 24.01.2026, 02:16 2.


https://doi.org/10.5771/9783495860311-220
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Erschaffung des Seins durch Gott. Die »Andersheit« der Schépfung

Ben, der in der Zeitlichkeit des Weltseins die AufSerung des ihm zu-
grunde liegenden Moments der Schopfung sah (RM 374; 381f1.).

In der vom biblischen Schopfungsbericht aufgeworfenen Frage,
wie es zu verstehen sei, daf8 Gott »im Anfang« Himmel und Erde
erschaffen hat, schliefSt Frank sich der Deutung an, die W. Solowjow
dem ersten Wort des Buchs Genesis gegeben hatte. In seiner Schrift
»La Russie et 'Eglise universelle«, 1889, hatte Solowjow das hebri-
sche Wort be-reschit nicht als Umstandswort (»anfangs«) verstan-
den, sondern als Aussage tiber die Erschaffung des » Anfangs«.2 Die-
ser »Anfang« selbst »ist die urspriingliche Grundlage oder das
urspriingliche Substrat des universalen Seins« (RM 375).

Was hiermit gemeint ist, wird verstindlicher, wenn man der
Frage nachgeht, ob Gott irgendein Material benutzt, das er aufSer sich
vorfindet, oder ob sein Schaffen allein »durch seine eigene innere
aktive Kraft bestimmt« ist. Damit ist die Frage nach der Erschaffung
aus dem »Nichts« aufgeworfen. Schon die Analogie des gottlichen
Schopfungsaktes mit dem Schaffen des Kiinstlers legt sie nahe. Die
Antwort ist nur auf die Weise des »belehrten Nichtwissens« zu ge-
ben. Dazu ist zunichst festzuhalten, daf$ die Kategorien »innerhalb«
und »aufserhalb«, die alle partikulidren Denkinhalte und alle welt-
lichen Beziehungen logisch bestimmen, auf Gott, der kein partikuli-
rer Inhalt ist, nicht angewendet werden konnen. Vielmehr »wird
jedes auflerhalb (wie auch jedes innerhalb) durch Gott selbst gesetzt,
ist ein Moment seiner alles bestimmenden unendlichen Fiille«. Dar-
um ist »jedes >Andere als Gott<>ein Anderes in Gott selbst, ist >Got-
tes Anderes¢, ist das Moment der >Andersheit¢, das aus der Selbst-
erschlieBung Gottes hervorgeht«. In Das Unergriindliche heifit es
dhnlich: Die Andersheit der Welt gegeniiber Gott »stammt selber
aus Gott und ist in ihm begriindet«, und sie »verbleibt in Gott«. Die
All-Einheit ist im »belehrten Nichtwissen« als Koinzidenz zu verste-
hen: Der transzendente Erstursprung ist zugleich der immanente
Grund der Schopfung. Gott ist selbst »die All-Einheit, auflerhalb de-
rer iiberhaupt nichts denkbar ist«. Gott ist »die Einheit von »diesem
und dem anderen« (RM 383). All-Einheit hat in diesem Verstandnis
nichts mit Vermischung zu tun, sondern besagt die iibergreifende
Einheit von Andersheit und Selbigkeit. Dem transzendentalen Den-
ken zeigt sich »die >Andersheit« Gottes als eine ganz andersartige,

2 Vgl.: W. Solowjow: RufSland und die universale Kirche. In: Deutsche Gesamtausgabe
der Werke von W. Solowjew. Band 3. Freiburg 1954, S. 351f.

229

am 24.01.2026, 02:16:52.


https://doi.org/10.5771/9783495860311-220
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Mensch und das Sein: Geschopf und Schopfer

ungewdohnliche Andersheit«. Weil in der Schépfung die radikale An-
dersheit Gottes mit seiner Inmanenz transrational vereint ist, ist sie
nur »einer ganz anderen geistigen Einstellung als dem abstrakten
Denken« zuginglich (DU 428).

Damit ist das Entscheidende gesagt: »Gott hat es bei der Schop-
fung nicht mit irgendeinem ihm selbst fremden und von ihm unab-
hingig existierenden Material zu tun. Aber er erschafft nicht »aus
dem Nichtsc. Sein Schaffen ist — wie jedes Schaffen — ein Formen
von Material. Nur setzt er es selbst. Dieses Material ist >das Andere
Gottes selbst< — ein Prinzip, das Gott sich selbst entgegensetzt als
>Anderes«. Dieses Andere ist nicht irgend etwas Bestimmtes. Es ist
ungeformte Potenz oder einfach »schlechthin elementare Dynamike,
die, weil formlos, von der Einheit von Akt und Potenz, die das Wesen
Gottes ausmacht, unterschieden ist. Die blof3e Potenz oder Formbar-
keit als das Gott gegeniiberstehende Prinzip ist deshalb auch nicht die
Realitit in ihrer Verbindung mit Gott, die kraft dieser Verbindung
gleichfalls eine Einheit von Akt und Potenz ist. So kann in Franks
Sicht die Erschaffung der Welt als »Formung, Gliederung und Koor-
dinierung« verstanden werden, in der Gott seine Aktualitit und Voll-
kommenbheit in diese formlose Potentialitit einfiihrt (RM 384; DU
428).

Gott bringt durch die begrenzte, jeweils andere Mitteilung sei-
nes eigenen Seins das von ihm verschiedene Sein der Geschopfe her-
vor. Erschaffen bedeutet in Franks Verstindnis, dafl Gott seinen
»Sinngehalt« oder sein Sein der Welt verleiht und sie dadurch in
ihrem »Gehalt« oder » Wert begriindet« (DU 428). Darum kann die
Schopfung als »Gewand« Gottes und »Abglanz seiner »Herrlichkeit««
erfahren werden (DU 430; 433), oder, wie Frank mit Cusanus sagt, als
Gottes Offenbarung, »explicatio Dei«. Sie ist darum in gewisser Hin-
sicht dem »Ausdruck« vergleichbar, den der menschliche Geist sei-
nem Korper gibt. Doch wenn Gott sich zum »Ausdruck« bringt,
»>schafft« das >Innere¢, das sich nach auflen, in der Welt ausdriickt,
selbst sein Ausdrucksmittel, die >Umbhiillungs, in der es sich aus-
driickt« (DU 433). Weil die Differenz Gottes zur Welt in Gott ver-
bleibt, ist die Andersheit des Schéopfers gegeniiber der Schopfung
»eine positive, verbindende, sverbriidernde« Beziehungg, in der gera-
de »die hohere transrationale Einheit«, aus der sie hervorgeht, zum
Ausdruck kommt. Bei diesen Aussagen ist immer im Auge zu be-
halten, daf3 Gott als das non aliud (wie Nikolaus von Kues in gnoseo-
logischer Hinsicht Gott nannte) die »transzendentale Bedingung«

230

am 24.01.2026, 02:16: 2.


https://doi.org/10.5771/9783495860311-220
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Erschaffung des Seins durch Gott. Die »Andersheit« der Schépfung

jeder geschopflichen Unterscheidung von aliud und idem ist (GdW
289)°. Ganz abwegig wire es, Gott als » Substanz< oder >Substrat« der
Welt« zu denken, weil dann seine »véllige Andersheit« nicht mehr
gewahrt wire.*

Damit ist klar geworden, welche Bedeutung die traditionelle
Formel, nach der Gott die Welt »aus dem Nichts« geschaffen hat,
fiir Frank hat. Sie betont die »absolute Abhingigkeit, nicht nur des
Wesens, sondern auch des Seins der Welt von ihrem einzigen Ur-
grund, von Gott«. Sie besagt: Die Welt ist nicht a se, vielmehr ist »die
letzte Begriindung des universalen Seins diesem selbst transzendent«
(RM 377). Das »Nichts«, aus dem Gott, wie die traditionelle Rede-
weise sagt, schafft, kann also nicht als eine Art Stoff gedacht werden,
der dem Schaffen Gottes vorauslige: Das Nichts ist nichts. Das Wort
unterstreicht nur, daf$ das Geschaffene nicht war, »bevor« es geschaf-
fen wurde, daf3 es das ihm eigene Sein, durch das es als solches be-
stimmt ist, ganz von einem anderen, dem Schopfer, erhalt (»bevor«
ist hier ohne jede zeitliche Konnotation gebraucht). Es besagt, daf3
das Sein, durch welches das Geschopf ist, »vor« der Erschaffung als
gottliches Sein in Gott ist. Mit den Worten des Nikolaus, dem Frank
im Wesentlichen folgt: Das Sein der Geschopfe ist in Gott das Sein
Gottes (vgl. DU 428; vgl. 357).5

3 Vgl. zu diesem Cusanischen Kernbegriff wie zum Cusanischen Koinzidenzgedanken
G. Schneider: Gott — das Nichtandere. Untersuchungen zum metaphysischen Grunde
bei Nikolaus von Kues. Miinster (Aschendorff) 1970. Besonders S. 65 ff.

¢ Eine univoke Anwendung des Substanzbegriffs, der von den irdischen Seienden ge-
wonnen wird, auf Gott ist ausgeschlossen. Thomas von Aquin hilt die Ubertragung des
Substanzbegriffs auf Gott fiir nicht méglich, weil in Gott Sein und Wesen (esse et quid-
ditas) eins sind (unde Deus non est in genere substantiae, sed est supra omnem sub-
stantiam): Quaest. disp. de potentia 7, art. 3, ad 3 und 4. An anderen Stellen hilt er eine
analoge Anwendung des Substanzbegriffs auf Gott fiir zuldssig. — Zum Begriff der
Schépfung vgl. auch Béla Weissmahr: Philosophische Gotteslehre, Stuttgart (Kohlham-
mer) 21994, bes. S. 124-137. Ferner Thomas von Aquin: Summa theol. I, q. 8, a. 1.

5 Schon in De docta ignorantia (II, cap. IV, 115) hat Nikolaus am Beispiel der Gestirne
dargelegt, wie die Immanenz des Alls [universum] im Einzelding sich von der Imma-
nenz Gottes im Geschépf unterscheidet:

»Wie Gott als der Unermefliche weder in der Sonne noch im Mond ist, obwohl er auch
auf absolute Weise in ihnen das ist, was sie sind, so ist auch das All [universum] zwar
nicht in der Sonne noch im Mond, aber es ist in ihnen das, was sie sind, in eingeschrink-
ter Weise [contracte]. Die absolute Washeit [quidditas] der Sonne ist von der absoluten
Washeit des Mondes nicht verschieden — es ist Gott, die absolute Seiendheit [entitas]
und Washeit [quidditas] von allem. Die eingeschrinkte Washeit [quidditas contracta]
der Sonne dagegen ist von der eingeschrinkten Washeit des Mondes verschieden; denn

231

am 24.01.2026, 02:16:52. -[@


https://doi.org/10.5771/9783495860311-220
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Mensch und das Sein: Geschopf und Schopfer

In dem Gedanken, daf§ analog zum Kiinstler auch Gott aus
einem »Material« schafft, das mehr ist als blof3es Nichts, findet Frank
eine Losung einer gerade den religiosen Menschen der Gegenwart
bedringenden Frage: Wie ist die offensichtliche Unvollkommenheit
der Welt mit der Allmacht eines allgiitigen Gottes zu vereinbaren?
Wie der schaffende Kiinstler dem widerstandigen Material mit einer
gewissen Anstrengung seine Form aufzwingen mufs, so setzt auch
das in der Schopfung zu formende Material Gott einen Widerstand
entgegen. Dieses Material ist, d.h. es ist mehr als nichts. Es ist »le-
bendige«, noch »ungeformte Dynamik, die zu ihrer Formung einer
gewissen Ziigelung, der Einfiigung in einen schopferischen Plan be-
darf«. Wie das Wirken des Kiinstlers durch Miihen bei der Uberwin-
dung von Schwierigkeiten, durch Riickschlage und Mifilingen ge-
kennzeichnet ist und oft neu ansetzen muf3, so auch Gott in seinem
Schaffen (RM 384f.). Selbstverstiandlich ergibt sich dieser Eindruck,
wie Frank eigens anmerkt, nur aus der Perspektive der Schépfung.
Aber die Allmacht des Schépfers erscheint in dieser Sicht »vereinbar
mit dem Moment der Dramatik, der angespannten schépferischen
Anstrengung und mit der relativen Unvollkommenheit seiner
Schopfung«. Sowohl die natiirliche Evolution als auch die Mensch-

die absolute Washeit eines Dinges ist nicht das Ding selbst, wohl aber ist die einge-
schrinkte Washeit nichts anderes als das Ding selbst.

Soist klar, dafs — weil das All eine eingeschrinkte Washeit ist, die in anderer Weise in der
Sonne eingeschrinkt ist und in anderer Weise im Mond — die Identitit des Alls in Ver-
schiedenheit [in diversitate] besteht wie die Einheit in der Vielheit [sicut unitas in plu-
ralitate]. Das All ist, obwohl es weder Sonne noch Mond ist, dennoch in der Sonne
Sonne und im Mond Mond.

Gott aber ist nicht in der Sonne Sonne und im Mond Mond, sondern das, was Sonne und
Mond ohne Vielheit und Verschiedenheit ist [sine pluralitate et diversitate]. Das All
bedeutet Allheit [universalitatem], d.h. Einheit von Vielem«. —

Nikolaus sagt zwar, daf alles in allem ist. Das aber heift nicht, daf3 ein Einzelding alles
ist: Das All ist vielmehr auf individuelle Weise das Einzelne — Sonne oder Mond.

M. Enders faflt den Cusanischen Gedanken so zusammen: »Die Koinzidenz Gottes mit
dem absoluten Sein und damit die Immanenz des wahren Seins der Geschopfe in Gott
bedeutet nicht, dafl dadurch die Subsistenz der geschaffenen Entitdten in ihren eigenen
geschopflichen Seinsformen aufgehoben wire, sondern nur, dafl Gott universelle Seins-
ursache ist, daf8 er als die Form aller Formen diesen das Sein allererst verleiht und damit
jede Seinsform bildet und gestaltet«. »Der Seinsgrund und damit das wahre Sein [...]
jeder hervorgebrachten Seinsform ist seine innergéttliche, mit Gott selbst identische
Seinsweise; insofern ist Gott das Sein selbst bzw. ist jedes Geschopf in Gott das, was es
— in seiner exemplarursichlichen, eigentlichen Seinsform ist«. Vgl. M. Enders: Unend-
lichkeit und All-Einheit In: Nicolaus Cusanus zwischen Deutschland und Italien. Hg.
M. Thurner. Berlin (Akademie-Verlag) 2002. S. 383-441. S. 429.

232

am 24.01.2026, 02:16:52. -[@


https://doi.org/10.5771/9783495860311-220
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Erschaffung des Seins durch Gott. Die »Andersheit« der Schépfung

heitsgeschichte konnen in ihrer Unvollkommenheit verstanden wer-
den als »Ausdruck des angespannten tragischen Kampfes der schop-
ferischen Kraft Gottes mit der chaotischen Unordnung und der Wi-
derspenstigkeit der elementaren Dynamik seines Materials — der
reinen Potentialitit des Seins« (RM 385). Die Dunkelheit, die dieser
Losung in gewisser Weise anhaftet, konnte auf Jakob Béhmes Einfluf3
zuriickgehen. Doch Franks Erwigungen sind keine Spekulationen
um ihrer selbst willen; sie versuchen, die augenscheinliche Schwiche
des gottlichen Willens in der Welt, die schon im Neuen Testament
ausgesagt ist, zu deuten. Die Schrift Das Licht in der Finsternis, die in
der Schreckenszeit des Zweiten Weltkriegs geschrieben wurde, hat
den Widerstand zum Thema, der (gemifS dem Johannesevangelium)
dem gottlichen Logos von der menschlich-geistigen »Welt« ent-
gegengebracht wird und den das »Licht« bis zum Jiingsten Tag nicht
tiberwinden kann.

Franks Ausfiihrungen tiber das »Ungeschaffene« im Menschen
lieen schon erkennen, dafy der Mensch in einem anderen Verhaltnis
zu Gott steht als die gesamte iibrige Schopfung: Er ist Geschopf und
zugleich »Bild und Gleichnis Gottes«; dies bedeutet, dafs der Mensch
»ein Geschopf ist, in dem Gott selbst unsichtbar potentiell anwesend
ist«. Wieder zeigt sich die Zweieinheit, die dem Menschen eigen ist:
Als Naturwesen ist er Geschopf wie die iibrige Welt. Zu dieser Na-
turseite gehort auch sein psychisches Leben mit seinen Trieben und
Begierden. Durch sein geistiges Wesen aber unterscheidet sich der
Mensch von allem anderen: Er ist »Person« — »eine Schopfung, in
der Gott sein eigenes Wesen als Geist, Person und Heiliger ausdriik-
ken will«. Er verfiigt mit dem Personprinzip tiber »Selbstbewuftsein,
Autonomie, die Fahigkeit, seine Handlungen zu kontrollieren und
ithnen, in Unterordnung unter das oberste Prinzip des Guten oder
der Heiligkeit, eine Richtung zu geben« (RM 387). Diese Abgren-
zung aber ist relativ. Frank gelangt hier zu einer bemerkenswerten
Folgerung (die in dhnlicher Weise auch vom Theologen K. Rahner
vertreten wurdeé). Der Mensch empfindet nicht nur den tiefen Ge-

6 »Wenn niamlich Werden wirklich Selbsttranszendenz ist, auch u.U. zu einem neuen
Wesen hin, wenn auch nur kraft der Dynamik absoluten Seins (welches hinwiederum
nicht aufhebt, daf3 es sich um eine Selbsttranszendenz handelt), wenn Materie und Geist
nicht einfach disparate Gréfen sind, sondern Materie gewissermafSen gefrorener Geist
ist, dessen einziger Sinn die Erméglichung wirklichen Geistes ist, dann ist eine Entwick-
lung der Materie auf Geist hin kein unvollziehbarer Begriff. Gibt es iiberhaupt unter der
Bewegung durch das absolute Sein ein Werden im Materiellen; durch das dieses sich

233

am 24.01.2026, 02:16:52. -[@


https://doi.org/10.5771/9783495860311-220
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Mensch und das Sein: Geschopf und Schopfer

gensatz, der ihn als Geist und Person von den anderen kreatiirlichen
Seinstragern trennt; sein religidses und dsthetisches Empfinden laf3t
ihn sogar in den unpersénlichen Schépfungen der Natur ein »seelen-
dhnliches Prinzip« wahrnehmen, so daf3 diese gleichsam als Gottes
»erster Werkentwurf« erscheinen, als »Schopfung, der es noch bevor-
steht, freier Geist zu werden und dadurch eine Verwandtschaft mit
dem Menschen zu erlangen«. Das gegenwiirtige Verhiltnis des Men-
schen zum Untermenschlichen 143t sich als das eines »erwachsenen
dlteren Bruders« zu den noch »kindhaften Wesen« begreifen, aus
denen die natiirliche Welt besteht.

4. Eschatologischer Ausblick. Der Sieg am Ende

Die Erschaffung des Seins ist keine blofe, durch nichts begriindete,
gottliche Machtdemonstration (wie die Vorstellung, Gott schaffe
»aus dem Nichts« nahelegen kinnte). Wire die Schopfung ein blofler
Machterweis, so wiren die Menschwerdung Gottes und der Kreuzes-
tod des Gottessohnes nicht mehr sinnvoll zu verstehen. »Keine theo-
logischen Kliigeleien vermogen die Idee der grenzenlosen Allmacht
Gottes mit der christlichen Idee des leidenden Gottes zu versshnen,
eines Gottes, der aus Liebe zur Welt zum freiwilligen Teilnehmer an
der Tragodie des Weltlebens wurde« (RM 380).

Die fortdauernde Erschaffung der Welt und ihre Erlésung sind
in irdischer Vorstellungsweise zeitlich unterschieden; heilsoko-
nomisch aber sind es »zwei Seiten eines umfassenden schopferischen
Aktes«, in dem Gott in seinem Wirken sich selbst an das Geschopf
mitteilt. Diese Mitteilung, in der Gott die Schépfung an seinem ei-
genen Sein teilhaben laf3t, vollendet sich in ihrer » Vergottlichung«:
In ihr wird die Schopfung zum »Reich Gottes«. Es wire ganz ver-
fehlt, sich dieses »Reich« als eine paradiesische Enklave in der Welt
vorzustellen; es ist die Welt selber, die dann — neu geschaffen und von
Gottes Geist durchdrungen — »nur noch die duflere, korperliche
Sphire des gottlichen Seins selbst« ist (RM 389). Aber das Einbrin-
gen des gottlichen Geistes und Lichtes in die Schépfung ist ein lang-

selbst tiberbietet, dann kann, da dieses absolute Sein Geist ist, diese Selbstiiberbietung
nur in der Richtung auf den Geist hin geschehen«. Karl Rahner: Die Hominisation als
theologische Frage, in: P. Overhage, K. Rahner, Das Problem der Hominisation, Freiburg
1961, S. 78.

234

am 24.01.2026, 02:16:52.


https://doi.org/10.5771/9783495860311-220
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Eschatologischer Ausblick. Der Sieg am Ende

wieriger Prozef3, in dem es »keine Garantie fiir einen kontinuierli-
chen Fortschritt« gibt; in ihm sind durchaus auch »MifSlingen, Still-
stand, Katastrophen und Momente von Niedergang und Riickschritt«
zu beobachten.” Der siindige Wille setzt der Vollendung der Schop-
fung Widerstand entgegen. Von Gottes Allmacht kann nur in dem
Sinn gesprochen werden, dafl Gott »die alles tiberwindende Kraft
des schopferischen Erstursprungs allen Seins ist«, die »nur eines
fraglos garantiert: den Sieg am Ende« (ebd.). Das »Reich Gottesg,
aus dem das Bose endgiiltig vertrieben ist, die Erlosung, ist keine
verbesserte Verlingerung des Bisherigen, sondern gleichbedeutend
mit einer neuen Schopfung. Erst in einer solchen ist erreicht, wie es
im 1. Korintherbrief (15:28) heif$t, daff Gott »alles in allem« ist. Das
Sein ist die »Selbstoffenbarung« und »Selbstverksrperung« Gottes.

Auf den ersten Blick scheint die Schrift aus der Kriegszeit Das
Licht in der Finsternis in Widerspruch zu der Gewifsheit des Sieges zu
stehen. Sie erscheint als ein Zeugnis des Pessimismus und des Ver-
zagens. Dem Glauben, dafi es einen »Fortschritt« gebe, der aus dem
»Reich der Notwendigkeit« schliefSlich in ein irdisches »Reich der
Freiheit« fithren werde, ist durch die Schreckensereignisse des
20. Jahrhundert fiir alle Zukunft der Boden entzogen. Es ist nicht
mehr denkbar, »daf3 die >Macht der Finsternis< nur ein zufilliger,
zeitlich begrenzter Zustand der Welt ist, und sie unauthaltsam von
der Macht des Lichtes verjagt und besiegt wird« (LidF 63). Vielmehr
»verharrt die Welt hartnackig im Bosen«, wie es schon das Johannes-
evangelium sagt. Darum ist, so Franks erniichterndes Urteil, ein
»endgiiltiger Sieg des Guten — innerhalb des irdischen Seins — un-
moglich«. Der Kampf gegen die Finsternis »dauert in der Welt-
geschichte ewig an« (LidF 65).

Tatséchlich besteht der Grundton auch dieser Schrift in einem
gldubigen Optimismus. Gerade in der Not des Kriegs ist es Franks
Anliegen, bewufst zu machen: Der Kampf gegen das Bose kann mit
Mut gefiihrt werden, weil das »Licht« unbesiegbar in der Welt anwe-

7 Frank hielt selbst die Zerstérung der ganzen menschlichen Zivilisation auf unserem
Planeten nicht fiir ausgeschlossen. Sein Bedenken bekundet er mit einer Bemerkung
Goethes. Frank bezieht sich hier auf ein Gesprich, das der alte Goethe mit Eckermann
am 23. Oktober 1828 fiihrte. Im Original lautet der Abschnitt: »Ich sehe die Zeit kom-
men, wo Gott keine Freude mehr an ihr [der Menschheit] hat und er abermals alles
zusammenschlagen muf zu einer verjiingten Schopfung. Ich bin gewif, es ist alles da-
nach angelegt, und es steht in der fernen Zukunft schon Zeit und Stunde fest, wann
diese Verjiingungsepoche eintritt.«

235

am 24.01.2026, 02:16:52. -[@


https://doi.org/10.5771/9783495860311-220
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Mensch und das Sein: Geschopf und Schopfer

send ist. Denn der Sieg ist ungeachtet der ungeheuren Macht, welche
das Bose in der Welt besitzt, jenseits der Zeit bereits errungen. Fiir
unser gegenstindliches Denken erfolgt die Vollendung am Ende der
(nach den gewohnlichen ZeitmafSen als unendlich vorgestellten) Zeit.
In metaphysischer Hinsicht aber mufS der Sieg als »tiberzeitlich sei-
end« gedacht werden. Das heifst, daf$ der Sieg kraft Gottes Allmacht
»sich in den metaphysischen Tiefen des Seins bereits ereignet hat
und nur noch auf der empirischen Ebene Frucht bringen und sich
enthiillen mufS«. Frank sieht diese Deutung durch das Johannesevan-
geliums bestitigt: »In der Welt werdet ihr in Bedringnis sein; aber
falst Mut: Ich habe die Welt besiegt« (Joh. 16:33).

In eschatologischer Perspektive ergibt sich angesichts der Greuel
der Weltgeschichte aus der differenten Einheit Gottes mit der Schop-
fung eine trostvolle Konsequenz: Wenngleich Gottes endgiiltiger
Sieg iiber alle Widerstinde erst »nach einem langen und schweren
Kampf voller dramatischer Wendungen eintreten« wird, so geht doch
der Schipfergott selber diesen »schweren, leidvollen Weg« bis hin zu
seinem endgiiltigen Triumph. Er nimmt teil »am Gang des Weltseins
bis zur Vollendung durch tragisches Ringen. Zugleich aber ist es die-
se Anteilnahme, welche den Sieg am Ende garantiert«. Im Erschaffen
der Welt und in ihrer Erlésung entiduflert sich Gott und entwickelt
sich auf geheimnisvolle Weise selbst. In welchen Schritten diese Ent-
wicklung vor sich geht, wissen wir nicht; verbiirgt ist nur ihr erfolg-
reiches Ende, weil »Gott der einzige Erstursprung und der einzige
Urgrund allen Seins ist« (RM 390).

Diese Zweiheit — der »tragische schopferische Kampf« in der
Zeit und auf der metaphysischen, tiberzeitlichen Ebene »die harmo-
nisch-gliickselige Ruhe des bereits erzielten Sieges« — ist auch in je-
dem Menschen anwesend und kann von ihm verstehend erlebt wer-
den. Weil in Gott die Gliickseligkeit auf unbegreifliche Weise eins ist
mit der intimen Anteilnahme an menschlichen Schmerzen, kann der
Mensch, ungeachtet der Schicksalsschlidge doch gewifs sein, dafi er in
Gott geborgen ist. Fiir Frank ist die Annahme der Tragik des Daseins
gerade der Weg, auf dem der Mensch zur selig-freudigen Geborgen-
heit bei Gott gelangt, weil es der Mitvollzug des Weges Gottes in der
Welt ist. »Es ist dies eine groflartige und geheimnisvolle Wechselbe-
ziehung — die klarste AufSerung der transzendentalen Allmacht des
heiligen Gottes, die alle unsere gewchnlichen Vorstellungen tiber-
steigt«. Die Tragik und die Zerrissenheit des menschlichen Daseins
wiiren als solche gar nicht erfahrbar, wenn ihnen nicht das lebendige

236

am 24.01.2026, 02:16 2.


https://doi.org/10.5771/9783495860311-220
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Eschatologischer Ausblick. Der Sieg am Ende

Wissen vorauslage, »im Schof$ von Gottes Heiligkeit und Allmacht«
gesichert zu sein. Das Elend des Menschen ist, wie Frank mit Pascal
sagt, »misére d'un grand seigneur, d’un roi depossedé«, d.h. es be-
steht zusammen mit dem BewufStsein seiner privilegierten »aristo-
kratischen« Herkunft — und erweist gerade so, daf3 es nicht die letzte
metaphysische Realitit ist (RM 391£.). Der Gedanke, der dem onto-
logischem Beweis zugrunde liegt, kehrt hier wieder: Gerade die Tra-
gik des Lebens deckt, indem sie als Widerspruch zum eigentlichen
Wesen des Menschen erfahren wird, den Zwiespalt zwischen den
»blinden Weltkriften« und dem geistigen Prinzip im Menschen auf.
Thre Erfahrung kann deshalb, weil sie den Weg zur vertieften Wahr-
nehmung des Geistigen er6ffnet, sogar als »Gnadengeschenk Gottes«
bezeichnet werden. Die Erfahrung des Sterbens bildet hier keine
Ausnahme. Auch der Tod hat zwei Gesichter: An ihm wird am nach-
driicklichsten die Unvollkommenheit des Seins offenbar, zugleich
aber ist er doch »das bewegende Mysterium des Ubergangs«, das »ins
ewige Leben« fiihrt (RM 393.Vgl. auch XVI.2 iiber den »Sinn des
Leidens«).

Der letztlich unfaf$bare Gedanke der christlichen Theologie, daf3
der gottliche Logos selbst den Kreuzestod Jesu mitstirbt und gerade
dadurch den Tod und das Bése besiegt, hat in Franks ontologischer
Eschatologie seinen Niederschlag gefunden. Dabei zeigt sich noch-
mals, daf3 die Inkarnation als die Aneignung der sterblichen mensch-
lichen Natur durch den gottlichen Logos von Frank nicht als indivi-
duell beschrinktes Ereignis in der Biographie Jesu von Nazareth
verstanden wird, sondern (in der Tradition der patristischen Theo-
logie) als das alle Zeit- und Raumbestimmungen tbergreifende
grundlegende ontologische Geschehen iiberhaupt. Dieses Verstind-
nis der Inkarnation als Vereinigung der gottlichen mit der mensch-
lichen Natur impliziert das Bekenntnis zur Dreifaltigkeit Gottes.
»Gott der Schopfer, Gott, der in die Welt herabsteigt, um durch die
Grof3tat der Passion an dem tragischen Weg der Erlosung mitzuwir-
ken, Gott, der sich der Welt einprigt und sie als Heiliger Geist — als
Geist der Heiligkeit — von innen her in seinen Schof$ zuriicklenkt:
Diese drei Personen Gottes, die in dem Dogma der Dreifaltigkeit
zum Ausdruck kommen, sind gleichsam nur die dufleren Auswirkun-
gen oder Aspekte des unzuginglichen Wesens Gottes selbst, seiner
>Wesenheit«. Aber diese Wesenheit ist die Ruhe und Seligkeit der
allumfassenden vollendeten Fiille, des Alpha und Omega des univer-
salen Seins« (RM 394).

237

am 24.01.2026, 02:16 2.


https://doi.org/10.5771/9783495860311-220
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Mensch und das Sein: Geschopf und Schopfer

Ein Modalismus, demzufolge Gott nur vom Menschen trinita-
risch wahrgenommen wird, kann der Inkarnation, die auf die Erlo-
sung der Welt ausgerichtet ist, nicht gerecht werden.8 So wie die
frithchristliche Irrlehre des Modalismus das christliche Gottesbild
zerstort hatte, so findet in Franks Sicht auch in jlingster Zeit eine
Auffassung Verbreitung, die Gott ganz den Bedingungen des welt-
lichen Seins unterwirft und die allein in docta ignorantia wiSbare
Koinzidenz von dynamischem Werden und ewiger Vollendung auf-
16st und behauptet, daf3 »die Zeit, der zeitliche Prozef3, der addquate
Ausdruck des absoluten Urwesens des Seins sei« und Gott »im
schmerzhaften Prozefl der Weltentwicklung geboren werde und her-
anwachse«. Frank nennt keinen Namen eines Vertreters dieses, wie
er sagt, »verheerenden Irrtums« — man konnte an den spdten
M. Scheler aber auch an die Seinsauffassung M. Heideggers denken.

Die unauflosliche Zweiheit, welche die Selbsterfahrung des
Menschen kennzeichnet — einerseits ist er Teil des Weltseins und als
solcher mit »dramatischer schopferischer Aktivitit« ausgestattet und
doch immer von Neuem MifSerfolgen und Niederlagen ausgesetzt,
andererseits kann er die Erfahrung »unerschiitterlicher seliger Ruhe
in den letzten Tiefen seiner Seele« machen — hat ihren Grund im
Wesen Gottes, dessen Abbild er ist. Auch Gott, der Urgrund alles
Seins, ist, wie Frank am Ende seiner »Metaphysik des menschlichen
Seins« nochmals umreif3t, eine differente Einheit von Aktualitit und
Potentialitit. Als Schopfer und Erléser ist Gottes Sein selber voller
schopferischer formender Aktivitit »mit aller ihr eignenden Drama-
tik«. Zugleich ist »in ihm von Anbeginn, von Ewigkeit her, alles er-
reicht und verwirklicht, was er, in einem anderen Aspekt seines Seins,
schopferisch anstrebt. Frank fand dieses gldubige Vertrauen in Goe-
thes Worten aus den Zahmen Xenien poetisch ausgedriickt (s. Kapitel
XVIII, 5).

8 Frank verwirft in diesem Zusammenhang den »Sabellianismus«, eine antitrinitarische
Irrlehre zu Beginn des dritten Jahrhunderts, die in Gott nicht die drei gottlichen Hypo-
stasen unterschied, sondern lehrte, dafy der eine Gott — eben der »Vater« — sich dem
Menschen nur unterschiedlich zeige (modalistischer Monarchianismus), dafl es folglich
der eine Vatergott sei, der Mensch wurde und am Kreuz gelitten hat (RM 394).

238

am 24.01.2026, 02:16:52. -[@


https://doi.org/10.5771/9783495860311-220
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	1. Das Ungeschaffene im Menschen
	2. Der Mensch: Mitschöpfer mit Gott
	3. Die Erschaffung des Seins durch Gott. Die »Andersheit« der Schöpfung
	4. Eschatologischer Ausblick. Der Sieg am Ende

