
XII. Der Mensch und das Sein: Gesch�pf und
Sch�pfer

Franks Ausführungen zur Schöpfung gehören zum spekulativ Kühn-
sten und Schwierigsten seines Werks. Sie versuchen, einen wesent-
lich theologischen Gedanken philosophisch nachzudenken und die
Einheit und Differenz Gottes zum Sein aus dem Wesen Gottes im
Ur-Akt der Schöpfung zu verstehen. Die allgemeine ontologische
Einsicht in die Anwesenheit des Seins in allem findet ihre spekulativ-
theologische Bestätigung. Der tiefe christliche Gedanke, daß Schöp-
fung und Erlösung innerlich zusamengehören, spielt in diesem Zu-
sammenhang eine Rolle. Die von Gott ausgehende Vereinigung mit
dem »Anderen« wird als seine Befähigung zur Teilnahme am Schöp-
fungswerk erkannt.

1. Das Ungeschaffene im Menschen

Franks Gedanke, daß der Mensch nicht nur Kreatur ist, sondern in
ihm auch ein »ungeschaffenes Prinzip« anwesend ist, setzt beim tra-
ditionellen rational-religiösen Denken an und versucht, ausgehend
von der geistlichen Erfahrung, in neuer Hinsicht die Einheit und Un-
terschiedenheit von Schöpfer und Geschöpf aufzuzeigen. Es geht
auch darum, die objektivierende Vorstellung von Gott als ein jensei-
tiges Gegebenüber in gewisser Weise zu rechtfertigen und sie auf
ihren wahren Kern zurückzuführen. Frank knüpft dabei an die Lehre
zahlreicher Mystiker an, die von zwei »Schichten« oder »Seelen« im
inneren Sein des Menschen spricht: Der Mensch ist autonomes Sub-
jekt – in dessen Tiefe Gott »wohnt«, ohne daß das autonome Selbst-
sein durch die Immanenz Gottes als dessen Grund beeinträchtigt
würde. Frank findet diese Erfahrung im Christentum schon bei Pau-
lus, der davon spricht, daß Christus oder der Heilige Geist in ihm
selbst lebt und wirkt; weiter kommt sie bei altchristlichen Autoren
wie Tertullian, Augustinus, Dionysios Areopagita zum Ausdruck, im

220

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-220 - am 24.01.2026, 02:16:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-220
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Mittelalter bei Hugo und Richard von St.Victor, bei Meister Eckhart,
der devotio moderna des 14. und 15. Jahrhundert und deutlich bei der
hl. Theresa von Avila (gest. 1582), die im Menschen »Geist« und
»Seele« unterscheidet, und dem hl. Franz von Sales (gest. 1622), der
in der Seele zwei Prinzipien wahrnimmt, die er hinsichtlich ihrer
Nähe zur göttlichen Gnade mit den Namen der Abrahamsfrauen
»Sarah« und »Hagar« benennt. Auch außerhalb des Christentums
ist die Erfahrung der zwei Schichten anzutreffen: im Alten Testa-
ment, in der Kabbala, und insbesondere in der von Frank geschätzten
arabisch-persischen Mystik.

Die Überlegungen, die Frank in seinem Spätwerk Die Realität
und der Mensch zu dieser Zweiheit anstellt, führen Gedanken weiter,
die bereits in dem Buch Die Seele des Menschen, das er noch in Ruß-
land vor der Revolution hatte veröffentlichen können, angedeutet
waren. Die Zweiheit im eigenen Inneren, die Frank verständlich zu
machen unternimmt, entspricht nicht der Unterscheidung des eige-
nen Selbstseins vom psychophysischen Organismus, sie entspricht
auch nicht dem Haben bestimmter einzelner Erkenntnisinhalte. Sie
liegt innerhalb des Selbstseins. Wenn Augustinus sagt: »Gott war
schon immer in mir, nur ich selbst war nicht bei mir«, so unterschei-
det er gleichsam zwei Ich, die einander gegenübertreten können.
Auch der Ausdruck vom »Gipfel« oder »Funken der Seele«, der in
der deutschen Mystik anzutreffen ist, bezeugt die Unterscheidung
gleichsam von mir selbst und meiner »Seele«. Die Erfahrung dieser
Zweiheit kann etwa nachvollzogen werden, wo der Mensch sich des
Unterschieds bewußt wird zwischen seinem Selbstbewußtsein, das
sich als Ich ausdrückt, und der Wahrnehmung der eigenen inneren
Welt als einer lebendigen Fülle oder auch vermeintlichen Leere. Für
viele Menschen ist die Entdeckung dieser seelischen Wirklichkeit
eine Art »Offenbarung«, die sie, wie Frank bemerkt, erschrecken las-
sen kann. Sie ist vom Ich unterschieden, doch nicht wie ein Objekt
der gegenständlichen Wirklichkeit, vielmehr wie etwas, das in ihm
selbst lebt. Versucht man weiter zu verstehen, was sich hier als »See-
le« zeigt, so merkt man, daß sie als Realität die Unterscheidung von
Subjekt und Objekt, Immanenz und Transzendenz übersteigt und sie
in sich vereint. Von dieser Erfahrung ausgehend läßt sich verstehen,
daß die Beziehung zu Gott, die von meinem »Ich« und die von mei-
ner »Seele« ausgeht, jeweils eine andere ist. Dem Ich als Subjekt des
Erkennens und Wollens tritt Gott wie eine transzendente Instanz von
außen gegenüber, vergleichbar den Inhalten der objektiven Wirklich-

221

Das Ungeschaffene im Menschen

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-220 - am 24.01.2026, 02:16:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-220
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


keit. Meine Seele aber als in mir lebende Realität, die auf die Realität
in ihrer ganzen Fülle hin offen ist, erfährt Gott als in ihr wohnend
(RM 293 ff.).

Um diese Zweiheit innerhalb des Selbstseins und die damit ver-
bundene unterschiedliche Beziehung zu Gott weiter verständlich zu
machen, erinnert Frank an die allgemeine epistemologische Einsicht,
derzufolge es die transzendentale Bedingung jeglichen Wissens ist,
daß wir vor und unabhängig von der Ausrichtung des Erkenntnis-
blicks auf die Objekte diese doch schon irgendwie »haben«. Dieses
»Haben« und somit ihre Erkenntnis ist möglich, weil wir mit den
Erkenntnisgegenständen in der alles umgreifenden Einheit der Rea-
lität immer schon verbunden sind. Diese Bedingung gilt auch für
unsere rational-religiöse Beziehung zu Gott, in der wir Gott wie
einer gegenüberstehenden transzendenten Größe gegenübertreten.
Das mit dieser Beziehung verbundene Wissen von Gott ist kein pri-
märes Wissen. Daß wir überhaupt »die Idee Gottes als einer tran-
szendenten, uns äußeren Realität« bilden können, hat vielmehr die
Immanenz Gottes in uns oder das ungegenständliche Wissen von
Gott, das mit seiner Anwesenheit in uns identisch ist, zur Bedingung.
Franks Folgerung zur Erklärung der »rationalen« Beziehung zu Gott
lautet nun, daß die Seele jenes »primäre Wissen« von Gott, das in
seiner Immanenz gründet, dem rationalen Selbstbewußtsein d. h. ge-
wissermaßen der Oberfläche der Seele »übergibt«: »Nur dadurch
kann mein Ich (in seinem Unterschied zu Gott) Gott auf sekundäre
Weise als transzendente Instanz haben, sich auf ihn richten, die
Pflicht erkennen, ihm zu gehorchen, d. h. einen transzendenten Maß-
stab des eigenen Lebens haben« (RM 296 f.). Das rationale »Wissen«
von Gott ist deshalb, obwohl »sekundär«, keine bloße Begriffskon-
struktion, sondern gründet in der Erfahrung der realen Immanenz
Gottes als jenseitigen.

Die Immanenz Gottes im Menschen ist nicht nur die Bedingung
dafür, von Gott wissen zu können. Auch die Befähigung, mich selbst
und alles andere in der Welt zu beurteilen und zu bestimmen, so
Franks weitreichende Folgerung für die Anthropologie, gründet in
der Verwurzelung in Gott. Das heißt, daß das Wesen des Menschen
als Person – seine Freiheit und Ursprünglichkeit, sein Selbstand, und
damit auch seine Befähigung zu schöpferischem Handeln – keine
Naturgegebenheiten sind, sondern ihren Grund darin haben, daß
Gott ihm innewohnt. Frank formuliert es so: Subjekt und Person bin
ich dadurch, daß ich »eine Ausstrahlung der allumfassenden Reali-

222

Der Mensch und das Sein: Gesch�pf und Sch�pfer

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-220 - am 24.01.2026, 02:16:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-220
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tät« bin, die durch die Tiefen meines Wesens hindurchgeht. Gerade
als autonomes Subjekt und Person bin ich »wesentlich nichts anderes
als die abgeleitete Spiegelung« dieser Tiefendimension. Hier findet
Frank das Wort Meister Eckharts bestätigt: Weil vom »Erstursprung
und Zentrum der Realität, von Gott« ein »Funke« im Menschen le-
bendig ist, ist er selber »ein abgeleitet-ursprüngliches Zentrum des
Seins« (RM 298).

Weil das Wirken Gottes einem Lichtstrahl gleicht, der durch das
Zentrum der Person hindurchgeht, genauer, es als solches überhaupt
ins Sein ruft, also dem Menschen nichts fremdes ist, kann Frank in
ihm das ursprüngliche Verhältnis zwischen Gnade und Freiheit er-
kennen. Gnade und Freiheit sind »nicht zwei verschiedene und ein-
ander äußerliche Kräfte – in ihrem letzten, innersten Wesen sind sie
zwei Momente, zwei Seiten ein und derselben wirksamen Realität«.
Sie stehen einander nicht entgegen, weil die Gnade, das Wirken Got-
tes »von oben«, die Freiheit schafft. Zur Erläuterung dieses Verhält-
nisses, in dem das Verhältnis zwischen der menschlichen Personalität
und dem Innesein Gottes wiederkehrt, nimmt Frank das Begriffspaar
anima und animus auf, das »zwei Momente ein und derselben wirk-
samen Realität« bezeichnet: Die anima, das »weibliche« Prinzip des
menschlichen Geistes, dem die ontologische Priorität zukommt,
empfängt und birgt in ihrem Schoß den Samen der Gnade, der als
animus »nach außen tritt und als selbständiges aus sich heraus han-
delndes Wesen sein eigenes Leben hat« (RM 298).

Die Unterscheidung zwischen der Tiefe der Seele und dem Ich
als dem unmittelbaren Selbstbewußtsein darf die unteilbare Einheit
der Person nicht vergessen oder sogar zu ihrer Spaltung führen. Der
gottmenschliche Grund meines Seins ist selber das innerste Wesen,
die »Wurzel«, meiner selbst als Subjekt. Die Tiefenschicht der
menschlichen Seele ist mit Gott so eng »verschmolzen«, daß – diese
Folgerung sieht Frank als unabweisbar an – »die reine Geschöpflich-
keit durchbrochen und in diesem Sinn ein ungeschaffenes, überkrea-
türliches Prinzip der menschlichen Seele« anzuerkennen ist. Meister
Eckhart hatte diese Auffassung, wie Frank weiß, den Vorwurf einge-
tragen, eine häretische Lehre zu vertreten. Frank bemüht sich auch
in dieser sublimen Frage um Klärung und Akzeptanz. Selbstver-
ständlich ist das Sein des Menschen, wie er immer wieder betont,
keine »primäre, absolut-ursprüngliche Realität«; es besteht aber in
der »Verbindung mit Gott«, deren »Begründung« Gott selbst ist.
Diese intime Verbindung macht den Menschen »in abgeleiteter Wei-

223

Das Ungeschaffene im Menschen

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-220 - am 24.01.2026, 02:16:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-220
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


se der Ewigkeit Gottes selbst teilhaft« – und begründet damit den
Glauben, nicht endgültig vernichtet werden zu können, also un-
sterblich zu sein (RM 301). Zu beachten ist selbstverständlich, daß
die Über-Kreatürlichkeit nur dem personalen Geist des Menschen
zukommt, keineswegs aber den empirischen seelischen Inhalten sei-
nes Lebens.

Jede Formulierung des überrationalen Verhältnisses von Gott
und Mensch ist ein Behelf. Sie kann nur annähernd das letztlich Un-
ergründliche aussagen: Gott und Mensch haben »ein identisches We-
sen, aber in zwei verschiedenen kategorialen Formen: In Gott in der
Form des ursprünglichen, aktualen und unendlichen Seins und im
Menschen in der Form des abgeleiteten, potenziellen und begrenzt-
partiellen Seins, quasi en miniature« (RM 303).

Mit gebührender Vorsicht kann diese »Tiefenschicht« des Men-
schen, die aus Gott »geboren« ist oder aus ihm »fließt«, auch als
Emanation Gottes bezeichnet werden – wenn beachtet wird, daß sie
selbstverständlich nicht mit Gott identisch und kein Teil von ihm ist.
Nochmals in Anlehnung an Meister Eckhart: Wie ein »Funke«
leuchtet als letzter Grund meines eigenen Wesens »der Strahl, der
von der zentralen Sonne des Seins ausgeht«. Jene »Tiefenschicht«
nimmt »sozusagen eine Zwischenposition zwischen ›Geschöpf‹ und
Gott« ein. Zur Bestätigung dieser gewiß ungewöhnlichen Aussage
beruft Frank sich auf zwei auch für Theologen unverdächtige Zeu-
gen: auf Maximus den Bekenner (gest. 662) und auf Franz von Sales
(gest. 1622). Nicht zuletzt im Zeugnis des Neuen Testaments selber
sieht Frank eine Bestätigung seiner These: Heißt es in ihm nicht, daß
wir berufen sind, »Kinder« und »Söhne« Gottes zu sein (hier wäre
an den Römerbrief 8:14 ff. zu denken)? Weiter verweist Frank auf
das Gespräch Jesu mit Nikodemus, in dem Jesus von der »Geburt«
des Menschen »aus dem Geist« spricht (Johannes 3:3). Diese »Ge-
burt von oben« und Annahme des Menschen als »Kind« Gottes darf
nicht auf einen zeitlichen Moment in der Lebensgeschichte eines
Menschen, etwa eine »Bekehrung«, eingeengt (oder gar als bloße
blumige Redeweise abgetan) werden. »Der Mensch könnte nicht
›Kind Gottes‹ werden, wenn er es nicht dem Wesen nach von Anfang
an wäre, nicht von Gott schon so vorgesehen wäre. In der ontologi-
schen Ordnung gehört der Primat gerade diesem höheren Wesen des
Menschen als dem wahren Endziel, das Gott mit dem Menschen
erreichen will«. In ontologischer Hinsicht ist die »Geburt von oben«
eine überzeitliche »ewige Geburt«, die als transzendentale Bedin-

224

Der Mensch und das Sein: Gesch�pf und Sch�pfer

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-220 - am 24.01.2026, 02:16:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-220
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gung dem Geschehen in der Zeit enthoben ist (RM 304). Das End-
ziel, das, wie Frank sagt, transzendental gegenwärtig ist, besteht
nach kirchlicher Lehre in der »Vergöttlichung«, in der Teilhabe des
Menschen am Wesen Gottes.

2. Der Mensch: Mitsch�pfer mit Gott

Mit dem das Wesen des Menschen auszeichnenden »ungeschaffenen
Prinzip« ist seine Befähigung grundgelegt, in der Kraft Gottes auch
selber Schöpfer zu sein. Frank sieht sich mit dieser These im Wider-
spruch zur theologischen Tradition (er erwähnt Augustinus und Tho-
mas), die allein Gott die Befähigung zum Erschaffen des Seins zuer-
kennt. Freilich, Franks These, die auch den Menschen wahrhaft
schöpferisch sein läßt, ist eine Analogie, in der das Schöpfertum Got-
tes das analogatum primarium ist. Die Zweiheit im menschlichen
Subjekt – seine Autonomie und zugleich die Immanenz einer es über-
steigenden geistigen Realität – ist die Bedingung seines Schöpfer-
tums.

Besonders augenfällig verwirklicht sich die Fähigkeit, schöpfe-
risch tätig zu sein, im künstlerischen Schaffen. Um dieses Schöp-
fertum zu charakterisieren, greift Frank, wie schon bei der Phäno-
menologie des Schönen, den Begriff »Ausdruck« auf – »eines der
rätselhaftesten Worte der menschlichen Sprache«. »Die Kunst ist,
da sie ›Ausdruck‹ ist, Verkörperung. In ihr wird etwas Geistiges in
einen Körper gekleidet, dringt gleichsam ins Materielle ein und er-
scheint in ihm als seine ›Form‹« (RM 308).

Evident setzt dieser Akt schon Seiendes voraus. Doch gelangt
durch ihn Neues in das Sein, indem das Geistige, das der Künstler
noch unfertig in sich trägt, durch sein Tun eine gegenständliche Ge-
stalt gewinnt. Zwei Momente verschmelzen dabei zu einer unver-
mischten Einheit: das Tun und Mühen des Künstlers und die ihn
zum Schaffen drängende und begleitende Inspiration. Das vom
Künstler geschaffene Werk ist so »der individuell-menschliche Aus-
druck« des in ihm wirkenden »übermenschlichen Geistes«. In dieser
Einheit kann der Anteil des menschlichen Schöpfers von der als »Ge-
schenk von oben« erfahrenen Inspiration nur »abstrakt« unterschie-
den werden. Goethe hat das Zusammenwirken dieser Momente mit
seiner Bemerkung bezeugt, »daß alles Denken zum Denken nichts
hilft, daß die guten Einfälle immer wie freie Kinder Gottes vor uns

225

Der Mensch: Mitsch�pfer mit Gott

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-220 - am 24.01.2026, 02:16:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-220
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dastehen und uns zurufen: da sind wir!« (RM 210).1 Die Erfahrung,
zu schöpferischem Tun gedrängt zu sein, ist, wie Frank an mehreren
Stellen seines Werkes betont, auch dem Philosophen nicht fremd.
Auch der wahrheitsuchende Philosoph weiß, daß der Ursprung des
schöpferischen Aktes nicht allein seine individuelle Subjektivität ist.
Ebensowenig wird die Annahme eines »unpersönlich-allgemeinen
Trägers von Bewußtsein« als Quelle der Inspiration durch die Erfah-
rung gerechtfertigt.

Aus diesen Erwägungen ergibt sich als metaphysisch und theo-
logisch höchst bemerkenswerte Konsequenz: Gott ist nicht nur der
schöpferische Ursprung des Seins, sondern hat das Sein selbst mit
schöpferischer Kraft ausgestattet, d. h. er hat seiner Schöpfung die
Befähigung verliehen, an seinem eigenen Schöpfungswerk mitzuwir-
ken. »Gottes Schöpfertum trägt den Charakter einer Erschaffung von
Schöpfern«, die seinen Schöpfungsplan ausführen. Vergleichbar ist
diese Beziehung mit der eines Komponisten, der das Musikwerk ge-
schaffen hat, zu dessen schöpferischen Interpreten (RM 382). Der
von der göttlichen Schöpferkraft herkommende schöpferische Im-
puls, der sich in der weltlichen Evolution äußert, ist begrifflich-ab-
strakt vom primären schöpferischen Handeln Gottes klar zu unter-
scheiden. In der konkreten Evolution aber sind sie zu einer Einheit
zusammengewachsen. Im Unterschied zu den auch im Kosmos zu
beobachtenden unpersönlichen und artspezifischen schöpferischen
Prozessen ist sich die menschliche Kreativität ihrer selbst als aktiver
Kraft bewußt. Als ihr Ursprungsort erweist sich die vom Urgrund der
Realität »abgeleitete Ursprünglichkeit«, die den Menschen als Person
auszeichnet.

Wenngleich in besonderer Weise der Künstler, zumal der Dich-
ter, sich seiner schöpferischen Kraft bewußt ist, oft bis zur Verach-
tung des »gemeinen Volks«, besteht Frank doch darauf, daß jeder
Mensch seine Berufung zum schöpferischen Tun erfüllen kann, daß
also in allen Lebensbereichen – auch im familiären und selbst im
politischen – in gewissem Ausmaß wahrhaft Neues geschaffen wer-
den kann.

In der Erfahrung, im geistigen Schaffen von einer geschenkten
Inspiration geführt und gedrängt zu werden, wird die Unergründ-

226

Der Mensch und das Sein: Gesch�pf und Sch�pfer

1 Frank hat diesen Satz aus den Gesprächen Goethes mit Eckermann (24. Februar 1824)
in russischer Übersetzung zitiert. Vgl. J. P. Eckermann: Gespräche mit Goethe in den
letzten Jahren seines Lebens. Hrsg. von F. Bergemann. Frankfurt am Main 1997, S. 81.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-220 - am 24.01.2026, 02:16:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-220
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


lichkeit der Realität bewußt, ohne daß diese Erfahrung einen reli-
giösen Charakter haben müßte. Wie schon die phänomenologische
Analyse der ästhetischen Erfahrung und der Erfahrung des sittlichen
Imperativs zeigte, kann das Transzendieren zum göttlichen Urgrund
der Realität je nach der konkreten Begrenztheit des Subjekts und
seines Aktes, in sehr verschiedener Gestalt, Tiefe und Intensität er-
lebt werden. Der Künstler verspürt in der schöpferischen Inspiration
»die Wirkung Gottes nur von einer ihrer Seiten, nämlich als schöp-
ferisches Prinzip und somit als Quelle seiner eigenen, menschlichen
Kreativität, während die übrigen ›Attribute‹ Gottes, die sich in der
religiösen Erfahrung offenbaren, außerhalb seines Gesichtsfelds blei-
ben«. Entscheidend ist jedoch, daß »jede geistige Kraft (sofern sie
durch das Zentrum der menschlichen Person wirkt und daher in die
schöpferische menschliche Freiheit überfließt) von jenem Mittel-
punkt und Erstursprung der Realität ausgeht, den wir Gott nennen«.
Frank meint, daß der Mensch gerade in seiner Eigenschaft als künst-
lerischer Schöpfer sich als »Bild und Gleichnis Gottes« erfährt – da-
durch allerdings auch der besonderen Versuchung ausgesetzt ist, sich
zum Titanen zu stilisieren – während im eigentlichen religiösen und
sittlichen Erleben eher die Differenz zu Gott bewußt wird (RM
310 f.).

Der Mensch, der am göttlichen Schöpfertum mitwirkt, ist da-
durch noch nicht dem Wesen Gottes ähnlich geworden. Denn Gott
ist nicht nur der schöpferische Erstursprung des Seins; er ist darüber
hinaus auch »personifizierte Heiligkeit, das ideale Prinzip der inne-
ren Vollkommenheit, gleichsam der geistigen Durchsichtigkeit und
Rechtfertigung des Seins«. Gott begnügt sich nicht damit, etwas an-
deres ins Sein zu rufen, sein Wille ist darauf gerichtet, das Geschaf-
fene auch mit dem eigenen Wesen zu durchdringen, es zu vergött-
lichen. Menschliches Schaffen ist darum erst dann im vollen Sinn
Mitschaffen mit Gott, wenn es auch »die Heiligkeit Gottes in das
eigene – individuelle und kollektive – Sein einbringt und aufnimmt«.
Freilich, in dieser Hinsicht ist der Mensch »am wenigsten ›Schöpfer‹
und im höchsten Grad bloßer Empfänger der gnadenreichen Realität
Gottes« (RM 314). Obwohl das menschliche Schaffen innerhalb sei-
ner eigenen Sphäre souverän ist (das künstlerische ist nur seiner ei-
genen Vollkommenheit verpflichtet), bleibt es als ganzes dem Prinzip
der Heiligkeit untergeordnet. Im Blick auf die Kreativität des Künst-
lers zeigt sich das darin, daß wirklich schöpferisches Tun »ohne sitt-
lichen Ernst und ohne Verantwortungsgefühl« nicht möglich ist; es

227

Der Mensch: Mitsch�pfer mit Gott

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-220 - am 24.01.2026, 02:16:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-220
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


erfordert »die sittliche Anstrengung der Wahrhaftigkeit«, es muß
»mit Demut verbunden sein und durch die Askese uneigennützigen
Dienens vollbracht werden« (RM 315). Dem schöpferischen Tun des
Menschen ist eine immanente Grenze gezogen, weil Gott ihm mit
dieser Befähigung nicht die ganze Fülle seines Wesens mitteilt.

3. Die Erschaffung des Seins durch Gott. Die »Andersheit« der
Sch�pfung

Von Kritikern ist Frank vorgeworfen worden, daß in seiner Philoso-
phie der All-Einheit der Begriff der Schöpfung ein leeres Wort sei.
Frank hat besonders in seinem letzten Werk Die Realität und der
Mensch zu dieser Problematik Auskunft gegeben. Von dem »über-
rationalen Geheimnis« der Schöpfung können wir überhaupt nur
sprechen, weil wir selber die Erfahrung des menschlichen Schöpfer-
tums machen. So kann man, ausgehend von der Analogie des künst-
lerischen Schaffens, sagen: Die Erschaffung des Seins bedeutet, daß
Gott etwas von sich weggibt und mitteilt. Mit anderen Worten: Der
Schöpfungsakt besteht darin, daß Gott »die Realität aus sich heraus-
setzt, indem er gleichsam das ursprüngliche kategoriale Moment des
›ist‹ seines eigenen Wesens nach außen ausstrahlt«. Frank spricht
sogar von einer »Selbstaufteilung« Gottes, in der dieser »eine sich
äußere Sphäre setzt, indem er ihr in abgeleiteter Weise seine eigene
Ursprünglichkeit verleiht«. Das von Gott nach außen gesetzte »ist«
darf nicht als lebloses Substrat des Seins verstanden werden, sondern
als »ein aktives, dynamisches Prinzip«, als sich entfaltendes »Leben«.
Damit ist aber auch die Grenze der Analogie erreicht: Zur Anders-
heit, die in der Analogie zu beachten ist, gehört, daß Gottes Schöp-
fungsakt, anders als die der Zeit unterworfene kreatürliche Evoluti-
on, überzeitlich-ewig ist. Das schließt die Vorstellung aus, der
Schöpfungsvorgang gleiche einer »augenblicklichen Geburt«, nach
deren Abschluß das Sein sich selbst überlassen bliebe. In Franks Per-
spektive aber ist das Weltsein nicht so sehr das Ergebnis als vielmehr
der »immanente Ausdruck« von Gottes Schöpfertum. Schon in der
Bibel findet er die Lehre, daß Gottes Schaffen auf die gesamte Welt-
dauer ausgedehnt ist. Das Sein »ist nichts anderes als fortwährende
Erschaffung«. Das heißt aber: das Weltsein ist wesentlich kontingent.
Von der Weltseite her gesehen hat der Schöpfungsakt den Charakter
eines evolutiven Prozesses. Frank konnte sich hier Bergson anschlie-

228

Der Mensch und das Sein: Gesch�pf und Sch�pfer

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-220 - am 24.01.2026, 02:16:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-220
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ßen, der in der Zeitlichkeit des Weltseins die Äußerung des ihm zu-
grunde liegenden Moments der Schöpfung sah (RM 374; 381 f.).

In der vom biblischen Schöpfungsbericht aufgeworfenen Frage,
wie es zu verstehen sei, daß Gott »im Anfang« Himmel und Erde
erschaffen hat, schließt Frank sich der Deutung an, die W. Solowjow
dem ersten Wort des Buchs Genesis gegeben hatte. In seiner Schrift
»La Russie et l’Eglise universelle«, 1889, hatte Solowjow das hebräi-
sche Wort be-reschit nicht als Umstandswort (»anfangs«) verstan-
den, sondern als Aussage über die Erschaffung des »Anfangs«.2 Die-
ser »Anfang« selbst »ist die ursprüngliche Grundlage oder das
ursprüngliche Substrat des universalen Seins« (RM 375).

Was hiermit gemeint ist, wird verständlicher, wenn man der
Frage nachgeht, ob Gott irgendein Material benutzt, das er außer sich
vorfindet, oder ob sein Schaffen allein »durch seine eigene innere
aktive Kraft bestimmt« ist. Damit ist die Frage nach der Erschaffung
aus dem »Nichts« aufgeworfen. Schon die Analogie des göttlichen
Schöpfungsaktes mit dem Schaffen des Künstlers legt sie nahe. Die
Antwort ist nur auf die Weise des »belehrten Nichtwissens« zu ge-
ben. Dazu ist zunächst festzuhalten, daß die Kategorien »innerhalb«
und »außerhalb«, die alle partikulären Denkinhalte und alle welt-
lichen Beziehungen logisch bestimmen, auf Gott, der kein partikulä-
rer Inhalt ist, nicht angewendet werden können. Vielmehr »wird
jedes außerhalb (wie auch jedes innerhalb) durch Gott selbst gesetzt,
ist ein Moment seiner alles bestimmenden unendlichen Fülle«. Dar-
um ist »jedes ›Andere als Gott‹ ›ein Anderes in Gott selbst‹, ist ›Got-
tes Anderes‹, ist das Moment der ›Andersheit‹, das aus der Selbst-
erschließung Gottes hervorgeht«. In Das Unergründliche heißt es
ähnlich: Die Andersheit der Welt gegenüber Gott »stammt selber
aus Gott und ist in ihm begründet«, und sie »verbleibt in Gott«. Die
All-Einheit ist im »belehrten Nichtwissen« als Koinzidenz zu verste-
hen: Der transzendente Erstursprung ist zugleich der immanente
Grund der Schöpfung. Gott ist selbst »die All-Einheit, außerhalb de-
rer überhaupt nichts denkbar ist«. Gott ist »die Einheit von ›diesem
und dem anderen‹« (RM 383). All-Einheit hat in diesem Verständnis
nichts mit Vermischung zu tun, sondern besagt die übergreifende
Einheit von Andersheit und Selbigkeit. Dem transzendentalen Den-
ken zeigt sich »die ›Andersheit‹ Gottes als eine ganz andersartige,

229

Die Erschaffung des Seins durch Gott. Die »Andersheit« der Sch�pfung

2 Vgl.: W. Solowjow: Rußland und die universale Kirche. In: Deutsche Gesamtausgabe
der Werke von W. Solowjew. Band 3. Freiburg 1954, S. 351f.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-220 - am 24.01.2026, 02:16:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-220
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ungewöhnliche Andersheit«. Weil in der Schöpfung die radikale An-
dersheit Gottes mit seiner Immanenz transrational vereint ist, ist sie
nur »einer ganz anderen geistigen Einstellung als dem abstrakten
Denken« zugänglich (DU 428).

Damit ist das Entscheidende gesagt: »Gott hat es bei der Schöp-
fung nicht mit irgendeinem ihm selbst fremden und von ihm unab-
hängig existierenden Material zu tun. Aber er erschafft nicht ›aus
dem Nichts‹. Sein Schaffen ist – wie jedes Schaffen – ein Formen
von Material. Nur setzt er es selbst. Dieses Material ist ›das Andere
Gottes selbst‹ – ein Prinzip, das Gott sich selbst entgegensetzt als
›Anderes‹«. Dieses Andere ist nicht irgend etwas Bestimmtes. Es ist
ungeformte Potenz oder einfach »schlechthin elementare Dynamik«,
die, weil formlos, von der Einheit von Akt und Potenz, die das Wesen
Gottes ausmacht, unterschieden ist. Die bloße Potenz oder Formbar-
keit als das Gott gegenüberstehende Prinzip ist deshalb auch nicht die
Realität in ihrer Verbindung mit Gott, die kraft dieser Verbindung
gleichfalls eine Einheit von Akt und Potenz ist. So kann in Franks
Sicht die Erschaffung der Welt als »Formung, Gliederung und Koor-
dinierung« verstanden werden, in der Gott seine Aktualität und Voll-
kommenheit in diese formlose Potentialität einführt (RM 384; DU
428).

Gott bringt durch die begrenzte, jeweils andere Mitteilung sei-
nes eigenen Seins das von ihm verschiedene Sein der Geschöpfe her-
vor. Erschaffen bedeutet in Franks Verständnis, daß Gott seinen
»Sinngehalt« oder sein Sein der Welt verleiht und sie dadurch in
ihrem »Gehalt« oder »Wert begründet« (DU 428). Darum kann die
Schöpfung als »Gewand« Gottes und »Abglanz seiner ›Herrlichkeit‹«
erfahren werden (DU 430; 433), oder, wie Frank mit Cusanus sagt, als
Gottes Offenbarung, »explicatio Dei«. Sie ist darum in gewisser Hin-
sicht dem »Ausdruck« vergleichbar, den der menschliche Geist sei-
nem Körper gibt. Doch wenn Gott sich zum »Ausdruck« bringt,
»›schafft‹ das ›Innere‹, das sich nach außen, in der Welt ausdrückt,
selbst sein Ausdrucksmittel, die ›Umhüllung‹, in der es sich aus-
drückt« (DU 433). Weil die Differenz Gottes zur Welt in Gott ver-
bleibt, ist die Andersheit des Schöpfers gegenüber der Schöpfung
»eine positive, verbindende, ›verbrüdernde‹ Beziehung«, in der gera-
de »die höhere transrationale Einheit«, aus der sie hervorgeht, zum
Ausdruck kommt. Bei diesen Aussagen ist immer im Auge zu be-
halten, daß Gott als das non aliud (wie Nikolaus von Kues in gnoseo-
logischer Hinsicht Gott nannte) die »transzendentale Bedingung«

230

Der Mensch und das Sein: Gesch�pf und Sch�pfer

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-220 - am 24.01.2026, 02:16:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-220
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


jeder geschöpflichen Unterscheidung von aliud und idem ist (GdW
289)3. Ganz abwegig wäre es, Gott als »›Substanz‹ oder ›Substrat‹ der
Welt« zu denken, weil dann seine »völlige Andersheit« nicht mehr
gewahrt wäre.4

Damit ist klar geworden, welche Bedeutung die traditionelle
Formel, nach der Gott die Welt »aus dem Nichts« geschaffen hat,
für Frank hat. Sie betont die »absolute Abhängigkeit, nicht nur des
Wesens, sondern auch des Seins der Welt von ihrem einzigen Ur-
grund, von Gott«. Sie besagt: Die Welt ist nicht a se, vielmehr ist »die
letzte Begründung des universalen Seins diesem selbst transzendent«
(RM 377). Das »Nichts«, aus dem Gott, wie die traditionelle Rede-
weise sagt, schafft, kann also nicht als eine Art Stoff gedacht werden,
der dem Schaffen Gottes vorausläge: Das Nichts ist nichts. Das Wort
unterstreicht nur, daß das Geschaffene nicht war, »bevor« es geschaf-
fen wurde, daß es das ihm eigene Sein, durch das es als solches be-
stimmt ist, ganz von einem anderen, dem Schöpfer, erhält (»bevor«
ist hier ohne jede zeitliche Konnotation gebraucht). Es besagt, daß
das Sein, durch welches das Geschöpf ist, »vor« der Erschaffung als
göttliches Sein in Gott ist. Mit den Worten des Nikolaus, dem Frank
im Wesentlichen folgt: Das Sein der Geschöpfe ist in Gott das Sein
Gottes (vgl. DU 428; vgl. 357).5

231

Die Erschaffung des Seins durch Gott. Die »Andersheit« der Sch�pfung

3 Vgl. zu diesem Cusanischen Kernbegriff wie zum Cusanischen Koinzidenzgedanken
G. Schneider: Gott – das Nichtandere. Untersuchungen zum metaphysischen Grunde
bei Nikolaus von Kues. Münster (Aschendorff) 1970. Besonders S. 65 ff.
4 Eine univoke Anwendung des Substanzbegriffs, der von den irdischen Seienden ge-
wonnen wird, auf Gott ist ausgeschlossen. Thomas von Aquin hält die Übertragung des
Substanzbegriffs auf Gott für nicht möglich, weil in Gott Sein und Wesen (esse et quid-
ditas) eins sind (unde Deus non est in genere substantiae, sed est supra omnem sub-
stantiam): Quaest. disp. de potentia 7, art. 3, ad 3 und 4. An anderen Stellen hält er eine
analoge Anwendung des Substanzbegriffs auf Gott für zulässig. – Zum Begriff der
Schöpfung vgl. auch Béla Weissmahr: Philosophische Gotteslehre, Stuttgart (Kohlham-
mer) 21994, bes. S. 124–137. Ferner Thomas von Aquin: Summa theol. I, q. 8, a. 1.
5 Schon in De docta ignorantia (II, cap. IV, 115) hat Nikolaus am Beispiel der Gestirne
dargelegt, wie die Immanenz des Alls [universum] im Einzelding sich von der Imma-
nenz Gottes im Geschöpf unterscheidet:
»Wie Gott als der Unermeßliche weder in der Sonne noch im Mond ist, obwohl er auch
auf absolute Weise in ihnen das ist, was sie sind, so ist auch das All [universum] zwar
nicht in der Sonne noch im Mond, aber es ist in ihnen das, was sie sind, in eingeschränk-
ter Weise [contracte]. Die absolute Washeit [quidditas] der Sonne ist von der absoluten
Washeit des Mondes nicht verschieden – es ist Gott, die absolute Seiendheit [entitas]
und Washeit [quidditas] von allem. Die eingeschränkte Washeit [quidditas contracta]
der Sonne dagegen ist von der eingeschränkten Washeit des Mondes verschieden; denn

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-220 - am 24.01.2026, 02:16:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-220
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


In dem Gedanken, daß analog zum Künstler auch Gott aus
einem »Material« schafft, das mehr ist als bloßes Nichts, findet Frank
eine Lösung einer gerade den religiösen Menschen der Gegenwart
bedrängenden Frage: Wie ist die offensichtliche Unvollkommenheit
der Welt mit der Allmacht eines allgütigen Gottes zu vereinbaren?
Wie der schaffende Künstler dem widerständigen Material mit einer
gewissen Anstrengung seine Form aufzwingen muß, so setzt auch
das in der Schöpfung zu formende Material Gott einen Widerstand
entgegen. Dieses Material ist, d. h. es ist mehr als nichts. Es ist »le-
bendige«, noch »ungeformte Dynamik, die zu ihrer Formung einer
gewissen Zügelung, der Einfügung in einen schöpferischen Plan be-
darf«. Wie das Wirken des Künstlers durch Mühen bei der Überwin-
dung von Schwierigkeiten, durch Rückschlage und Mißlingen ge-
kennzeichnet ist und oft neu ansetzen muß, so auch Gott in seinem
Schaffen (RM 384 f.). Selbstverständlich ergibt sich dieser Eindruck,
wie Frank eigens anmerkt, nur aus der Perspektive der Schöpfung.
Aber die Allmacht des Schöpfers erscheint in dieser Sicht »vereinbar
mit dem Moment der Dramatik, der angespannten schöpferischen
Anstrengung und mit der relativen Unvollkommenheit seiner
Schöpfung«. Sowohl die natürliche Evolution als auch die Mensch-

232

Der Mensch und das Sein: Gesch�pf und Sch�pfer

die absolute Washeit eines Dinges ist nicht das Ding selbst, wohl aber ist die einge-
schränkte Washeit nichts anderes als das Ding selbst.
So ist klar, daß – weil das All eine eingeschränkte Washeit ist, die in anderer Weise in der
Sonne eingeschränkt ist und in anderer Weise im Mond – die Identität des Alls in Ver-
schiedenheit [in diversitate] besteht wie die Einheit in der Vielheit [sicut unitas in plu-
ralitate]. Das All ist, obwohl es weder Sonne noch Mond ist, dennoch in der Sonne
Sonne und im Mond Mond.
Gott aber ist nicht in der Sonne Sonne und im Mond Mond, sondern das, was Sonne und
Mond ohne Vielheit und Verschiedenheit ist [sine pluralitate et diversitate]. Das All
bedeutet Allheit [universalitatem], d.h. Einheit von Vielem«. –
Nikolaus sagt zwar, daß alles in allem ist. Das aber heißt nicht, daß ein Einzelding alles
ist: Das All ist vielmehr auf individuelle Weise das Einzelne – Sonne oder Mond.
M. Enders faßt den Cusanischen Gedanken so zusammen: »Die Koinzidenz Gottes mit
dem absoluten Sein und damit die Immanenz des wahren Seins der Geschöpfe in Gott
bedeutet nicht, daß dadurch die Subsistenz der geschaffenen Entitäten in ihren eigenen
geschöpflichen Seinsformen aufgehoben wäre, sondern nur, daß Gott universelle Seins-
ursache ist, daß er als die Form aller Formen diesen das Sein allererst verleiht und damit
jede Seinsform bildet und gestaltet«. »Der Seinsgrund und damit das wahre Sein […]
jeder hervorgebrachten Seinsform ist seine innergöttliche, mit Gott selbst identische
Seinsweise; insofern ist Gott das Sein selbst bzw. ist jedes Geschöpf in Gott das, was es
– in seiner exemplarursächlichen, eigentlichen Seinsform ist«. Vgl. M. Enders: Unend-
lichkeit und All-Einheit In: Nicolaus Cusanus zwischen Deutschland und Italien. Hg.
M. Thurner. Berlin (Akademie-Verlag) 2002. S. 383–441. S. 429.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-220 - am 24.01.2026, 02:16:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-220
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


heitsgeschichte können in ihrer Unvollkommenheit verstanden wer-
den als »Ausdruck des angespannten tragischen Kampfes der schöp-
ferischen Kraft Gottes mit der chaotischen Unordnung und der Wi-
derspenstigkeit der elementaren Dynamik seines Materials – der
reinen Potentialität des Seins« (RM 385). Die Dunkelheit, die dieser
Lösung in gewisser Weise anhaftet, könnte auf Jakob Böhmes Einfluß
zurückgehen. Doch Franks Erwägungen sind keine Spekulationen
um ihrer selbst willen; sie versuchen, die augenscheinliche Schwäche
des göttlichen Willens in der Welt, die schon im Neuen Testament
ausgesagt ist, zu deuten. Die Schrift Das Licht in der Finsternis, die in
der Schreckenszeit des Zweiten Weltkriegs geschrieben wurde, hat
den Widerstand zum Thema, der (gemäß dem Johannesevangelium)
dem göttlichen Logos von der menschlich-geistigen »Welt« ent-
gegengebracht wird und den das »Licht« bis zum Jüngsten Tag nicht
überwinden kann.

Franks Ausführungen über das »Ungeschaffene« im Menschen
ließen schon erkennen, daß der Mensch in einem anderen Verhältnis
zu Gott steht als die gesamte übrige Schöpfung: Er ist Geschöpf und
zugleich »Bild und Gleichnis Gottes«; dies bedeutet, daß der Mensch
»ein Geschöpf ist, in dem Gott selbst unsichtbar potentiell anwesend
ist«. Wieder zeigt sich die Zweieinheit, die dem Menschen eigen ist:
Als Naturwesen ist er Geschöpf wie die übrige Welt. Zu dieser Na-
turseite gehört auch sein psychisches Leben mit seinen Trieben und
Begierden. Durch sein geistiges Wesen aber unterscheidet sich der
Mensch von allem anderen: Er ist »Person« – »eine Schöpfung, in
der Gott sein eigenes Wesen als Geist, Person und Heiliger ausdrük-
ken will«. Er verfügt mit dem Personprinzip über »Selbstbewußtsein,
Autonomie, die Fähigkeit, seine Handlungen zu kontrollieren und
ihnen, in Unterordnung unter das oberste Prinzip des Guten oder
der Heiligkeit, eine Richtung zu geben« (RM 387). Diese Abgren-
zung aber ist relativ. Frank gelangt hier zu einer bemerkenswerten
Folgerung (die in ähnlicher Weise auch vom Theologen K. Rahner
vertreten wurde6). Der Mensch empfindet nicht nur den tiefen Ge-

233

Die Erschaffung des Seins durch Gott. Die »Andersheit« der Sch�pfung

6 »Wenn nämlich Werden wirklich Selbsttranszendenz ist, auch u.U. zu einem neuen
Wesen hin, wenn auch nur kraft der Dynamik absoluten Seins (welches hinwiederum
nicht aufhebt, daß es sich um eine Selbsttranszendenz handelt), wenn Materie und Geist
nicht einfach disparate Größen sind, sondern Materie gewissermaßen gefrorener Geist
ist, dessen einziger Sinn die Ermöglichung wirklichen Geistes ist, dann ist eine Entwick-
lung der Materie auf Geist hin kein unvollziehbarer Begriff. Gibt es überhaupt unter der
Bewegung durch das absolute Sein ein Werden im Materiellen; durch das dieses sich

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-220 - am 24.01.2026, 02:16:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-220
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gensatz, der ihn als Geist und Person von den anderen kreatürlichen
Seinsträgern trennt; sein religiöses und ästhetisches Empfinden läßt
ihn sogar in den unpersönlichen Schöpfungen der Natur ein »seelen-
ähnliches Prinzip« wahrnehmen, so daß diese gleichsam als Gottes
»erster Werkentwurf« erscheinen, als »Schöpfung, der es noch bevor-
steht, freier Geist zu werden und dadurch eine Verwandtschaft mit
dem Menschen zu erlangen«. Das gegenwärtige Verhältnis des Men-
schen zum Untermenschlichen läßt sich als das eines »erwachsenen
älteren Bruders« zu den noch »kindhaften Wesen« begreifen, aus
denen die natürliche Welt besteht.

4. Eschatologischer Ausblick. Der Sieg am Ende

Die Erschaffung des Seins ist keine bloße, durch nichts begründete,
göttliche Machtdemonstration (wie die Vorstellung, Gott schaffe
»aus dem Nichts« nahelegen könnte). Wäre die Schöpfung ein bloßer
Machterweis, so wären die Menschwerdung Gottes und der Kreuzes-
tod des Gottessohnes nicht mehr sinnvoll zu verstehen. »Keine theo-
logischen Klügeleien vermögen die Idee der grenzenlosen Allmacht
Gottes mit der christlichen Idee des leidenden Gottes zu versöhnen,
eines Gottes, der aus Liebe zur Welt zum freiwilligen Teilnehmer an
der Tragödie des Weltlebens wurde« (RM 380).

Die fortdauernde Erschaffung der Welt und ihre Erlösung sind
in irdischer Vorstellungsweise zeitlich unterschieden; heilsöko-
nomisch aber sind es »zwei Seiten eines umfassenden schöpferischen
Aktes«, in dem Gott in seinem Wirken sich selbst an das Geschöpf
mitteilt. Diese Mitteilung, in der Gott die Schöpfung an seinem ei-
genen Sein teilhaben läßt, vollendet sich in ihrer »Vergöttlichung«:
In ihr wird die Schöpfung zum »Reich Gottes«. Es wäre ganz ver-
fehlt, sich dieses »Reich« als eine paradiesische Enklave in der Welt
vorzustellen; es ist die Welt selber, die dann – neu geschaffen und von
Gottes Geist durchdrungen – »nur noch die äußere, körperliche
Sphäre des göttlichen Seins selbst« ist (RM 389). Aber das Einbrin-
gen des göttlichen Geistes und Lichtes in die Schöpfung ist ein lang-

234

Der Mensch und das Sein: Gesch�pf und Sch�pfer

selbst überbietet, dann kann, da dieses absolute Sein Geist ist, diese Selbstüberbietung
nur in der Richtung auf den Geist hin geschehen«. Karl Rahner: Die Hominisation als
theologische Frage, in: P. Overhage, K. Rahner, Das Problem der Hominisation, Freiburg
1961, S. 78.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-220 - am 24.01.2026, 02:16:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-220
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wieriger Prozeß, in dem es »keine Garantie für einen kontinuierli-
chen Fortschritt« gibt; in ihm sind durchaus auch »Mißlingen, Still-
stand, Katastrophen und Momente von Niedergang und Rückschritt«
zu beobachten.7 Der sündige Wille setzt der Vollendung der Schöp-
fung Widerstand entgegen. Von Gottes Allmacht kann nur in dem
Sinn gesprochen werden, daß Gott »die alles überwindende Kraft
des schöpferischen Erstursprungs allen Seins ist«, die »nur eines
fraglos garantiert: den Sieg am Ende« (ebd.). Das »Reich Gottes«,
aus dem das Böse endgültig vertrieben ist, die Erlösung, ist keine
verbesserte Verlängerung des Bisherigen, sondern gleichbedeutend
mit einer neuen Schöpfung. Erst in einer solchen ist erreicht, wie es
im 1. Korintherbrief (15:28) heißt, daß Gott »alles in allem« ist. Das
Sein ist die »Selbstoffenbarung« und »Selbstverkörperung« Gottes.

Auf den ersten Blick scheint die Schrift aus der Kriegszeit Das
Licht in der Finsternis in Widerspruch zu der Gewißheit des Sieges zu
stehen. Sie erscheint als ein Zeugnis des Pessimismus und des Ver-
zagens. Dem Glauben, daß es einen »Fortschritt« gebe, der aus dem
»Reich der Notwendigkeit« schließlich in ein irdisches »Reich der
Freiheit« führen werde, ist durch die Schreckensereignisse des
20. Jahrhundert für alle Zukunft der Boden entzogen. Es ist nicht
mehr denkbar, »daß die ›Macht der Finsternis‹ nur ein zufälliger,
zeitlich begrenzter Zustand der Welt ist, und sie unaufhaltsam von
der Macht des Lichtes verjagt und besiegt wird« (LidF 63). Vielmehr
»verharrt die Welt hartnäckig im Bösen«, wie es schon das Johannes-
evangelium sagt. Darum ist, so Franks ernüchterndes Urteil, ein
»endgültiger Sieg des Guten – innerhalb des irdischen Seins – un-
möglich«. Der Kampf gegen die Finsternis »dauert in der Welt-
geschichte ewig an« (LidF 65).

Tatsächlich besteht der Grundton auch dieser Schrift in einem
gläubigen Optimismus. Gerade in der Not des Kriegs ist es Franks
Anliegen, bewußt zu machen: Der Kampf gegen das Böse kann mit
Mut geführt werden, weil das »Licht« unbesiegbar in der Welt anwe-

235

Eschatologischer Ausblick. Der Sieg am Ende

7 Frank hielt selbst die Zerstörung der ganzen menschlichen Zivilisation auf unserem
Planeten nicht für ausgeschlossen. Sein Bedenken bekundet er mit einer Bemerkung
Goethes. Frank bezieht sich hier auf ein Gespräch, das der alte Goethe mit Eckermann
am 23. Oktober 1828 führte. Im Original lautet der Abschnitt: »Ich sehe die Zeit kom-
men, wo Gott keine Freude mehr an ihr [der Menschheit] hat und er abermals alles
zusammenschlagen muß zu einer verjüngten Schöpfung. Ich bin gewiß, es ist alles da-
nach angelegt, und es steht in der fernen Zukunft schon Zeit und Stunde fest, wann
diese Verjüngungsepoche eintritt.«

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-220 - am 24.01.2026, 02:16:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-220
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


send ist. Denn der Sieg ist ungeachtet der ungeheuren Macht, welche
das Böse in der Welt besitzt, jenseits der Zeit bereits errungen. Für
unser gegenständliches Denken erfolgt die Vollendung am Ende der
(nach den gewöhnlichen Zeitmaßen als unendlich vorgestellten) Zeit.
In metaphysischer Hinsicht aber muß der Sieg als »überzeitlich sei-
end« gedacht werden. Das heißt, daß der Sieg kraft Gottes Allmacht
»sich in den metaphysischen Tiefen des Seins bereits ereignet hat
und nur noch auf der empirischen Ebene Frucht bringen und sich
enthüllen muß«. Frank sieht diese Deutung durch das Johannesevan-
geliums bestätigt: »In der Welt werdet ihr in Bedrängnis sein; aber
faßt Mut: Ich habe die Welt besiegt« (Joh. 16:33).

In eschatologischer Perspektive ergibt sich angesichts der Greuel
der Weltgeschichte aus der differenten Einheit Gottes mit der Schöp-
fung eine trostvolle Konsequenz: Wenngleich Gottes endgültiger
Sieg über alle Widerstände erst »nach einem langen und schweren
Kampf voller dramatischer Wendungen eintreten« wird, so geht doch
der Schöpfergott selber diesen »schweren, leidvollen Weg« bis hin zu
seinem endgültigen Triumph. Er nimmt teil »am Gang des Weltseins
bis zur Vollendung durch tragisches Ringen. Zugleich aber ist es die-
se Anteilnahme, welche den Sieg am Ende garantiert«. Im Erschaffen
der Welt und in ihrer Erlösung entäußert sich Gott und entwickelt
sich auf geheimnisvolle Weise selbst. In welchen Schritten diese Ent-
wicklung vor sich geht, wissen wir nicht; verbürgt ist nur ihr erfolg-
reiches Ende, weil »Gott der einzige Erstursprung und der einzige
Urgrund allen Seins ist« (RM 390).

Diese Zweiheit – der »tragische schöpferische Kampf« in der
Zeit und auf der metaphysischen, überzeitlichen Ebene »die harmo-
nisch-glückselige Ruhe des bereits erzielten Sieges« – ist auch in je-
dem Menschen anwesend und kann von ihm verstehend erlebt wer-
den. Weil in Gott die Glückseligkeit auf unbegreifliche Weise eins ist
mit der intimen Anteilnahme an menschlichen Schmerzen, kann der
Mensch, ungeachtet der Schicksalsschläge doch gewiß sein, daß er in
Gott geborgen ist. Für Frank ist die Annahme der Tragik des Daseins
gerade der Weg, auf dem der Mensch zur selig-freudigen Geborgen-
heit bei Gott gelangt, weil es der Mitvollzug des Weges Gottes in der
Welt ist. »Es ist dies eine großartige und geheimnisvolle Wechselbe-
ziehung – die klarste Äußerung der transzendentalen Allmacht des
heiligen Gottes, die alle unsere gewöhnlichen Vorstellungen über-
steigt«. Die Tragik und die Zerrissenheit des menschlichen Daseins
wären als solche gar nicht erfahrbar, wenn ihnen nicht das lebendige

236

Der Mensch und das Sein: Gesch�pf und Sch�pfer

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-220 - am 24.01.2026, 02:16:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-220
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wissen vorausläge, »im Schoß von Gottes Heiligkeit und Allmacht«
gesichert zu sein. Das Elend des Menschen ist, wie Frank mit Pascal
sagt, »misère d’un grand seigneur, d’un roi depossedé«, d. h. es be-
steht zusammen mit dem Bewußtsein seiner privilegierten »aristo-
kratischen« Herkunft – und erweist gerade so, daß es nicht die letzte
metaphysische Realität ist (RM 391 f.). Der Gedanke, der dem onto-
logischem Beweis zugrunde liegt, kehrt hier wieder: Gerade die Tra-
gik des Lebens deckt, indem sie als Widerspruch zum eigentlichen
Wesen des Menschen erfahren wird, den Zwiespalt zwischen den
»blinden Weltkräften« und dem geistigen Prinzip im Menschen auf.
Ihre Erfahrung kann deshalb, weil sie den Weg zur vertieften Wahr-
nehmung des Geistigen eröffnet, sogar als »Gnadengeschenk Gottes«
bezeichnet werden. Die Erfahrung des Sterbens bildet hier keine
Ausnahme. Auch der Tod hat zwei Gesichter: An ihm wird am nach-
drücklichsten die Unvollkommenheit des Seins offenbar, zugleich
aber ist er doch »das bewegende Mysterium des Übergangs«, das »ins
ewige Leben« führt (RM 393.Vgl. auch XVI.2 über den »Sinn des
Leidens«).

Der letztlich unfaßbare Gedanke der christlichen Theologie, daß
der göttliche Logos selbst den Kreuzestod Jesu mitstirbt und gerade
dadurch den Tod und das Böse besiegt, hat in Franks ontologischer
Eschatologie seinen Niederschlag gefunden. Dabei zeigt sich noch-
mals, daß die Inkarnation als die Aneignung der sterblichen mensch-
lichen Natur durch den göttlichen Logos von Frank nicht als indivi-
duell beschränktes Ereignis in der Biographie Jesu von Nazareth
verstanden wird, sondern (in der Tradition der patristischen Theo-
logie) als das alle Zeit- und Raumbestimmungen übergreifende
grundlegende ontologische Geschehen überhaupt. Dieses Verständ-
nis der Inkarnation als Vereinigung der göttlichen mit der mensch-
lichen Natur impliziert das Bekenntnis zur Dreifaltigkeit Gottes.
»Gott der Schöpfer, Gott, der in die Welt herabsteigt, um durch die
Großtat der Passion an dem tragischen Weg der Erlösung mitzuwir-
ken, Gott, der sich der Welt einprägt und sie als Heiliger Geist – als
Geist der Heiligkeit – von innen her in seinen Schoß zurücklenkt:
Diese drei Personen Gottes, die in dem Dogma der Dreifaltigkeit
zum Ausdruck kommen, sind gleichsam nur die äußeren Auswirkun-
gen oder Aspekte des unzugänglichen Wesens Gottes selbst, seiner
›Wesenheit‹. Aber diese Wesenheit ist die Ruhe und Seligkeit der
allumfassenden vollendeten Fülle, des Alpha und Omega des univer-
salen Seins« (RM 394).

237

Eschatologischer Ausblick. Der Sieg am Ende

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-220 - am 24.01.2026, 02:16:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-220
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ein Modalismus, demzufolge Gott nur vom Menschen trinita-
risch wahrgenommen wird, kann der Inkarnation, die auf die Erlö-
sung der Welt ausgerichtet ist, nicht gerecht werden.8 So wie die
frühchristliche Irrlehre des Modalismus das christliche Gottesbild
zerstört hätte, so findet in Franks Sicht auch in jüngster Zeit eine
Auffassung Verbreitung, die Gott ganz den Bedingungen des welt-
lichen Seins unterwirft und die allein in docta ignorantia wißbare
Koinzidenz von dynamischem Werden und ewiger Vollendung auf-
löst und behauptet, daß »die Zeit, der zeitliche Prozeß, der adäquate
Ausdruck des absoluten Urwesens des Seins sei« und Gott »im
schmerzhaften Prozeß der Weltentwicklung geboren werde und her-
anwachse«. Frank nennt keinen Namen eines Vertreters dieses, wie
er sagt, »verheerenden Irrtums« – man könnte an den späten
M. Scheler aber auch an die Seinsauffassung M. Heideggers denken.

Die unauflösliche Zweiheit, welche die Selbsterfahrung des
Menschen kennzeichnet – einerseits ist er Teil des Weltseins und als
solcher mit »dramatischer schöpferischer Aktivität« ausgestattet und
doch immer von Neuem Mißerfolgen und Niederlagen ausgesetzt,
andererseits kann er die Erfahrung »unerschütterlicher seliger Ruhe
in den letzten Tiefen seiner Seele« machen – hat ihren Grund im
Wesen Gottes, dessen Abbild er ist. Auch Gott, der Urgrund alles
Seins, ist, wie Frank am Ende seiner »Metaphysik des menschlichen
Seins« nochmals umreißt, eine differente Einheit von Aktualität und
Potentialität. Als Schöpfer und Erlöser ist Gottes Sein selber voller
schöpferischer formender Aktivität »mit aller ihr eignenden Drama-
tik«. Zugleich ist »in ihm von Anbeginn, von Ewigkeit her, alles er-
reicht und verwirklicht, was er, in einem anderen Aspekt seines Seins,
schöpferisch anstrebt. Frank fand dieses gläubige Vertrauen in Goe-
thes Worten aus den Zahmen Xenien poetisch ausgedrückt (s. Kapitel
XVIII, 5).

238

Der Mensch und das Sein: Gesch�pf und Sch�pfer

8 Frank verwirft in diesem Zusammenhang den »Sabellianismus«, eine antitrinitarische
Irrlehre zu Beginn des dritten Jahrhunderts, die in Gott nicht die drei göttlichen Hypo-
stasen unterschied, sondern lehrte, daß der eine Gott – eben der »Vater« – sich dem
Menschen nur unterschiedlich zeige (modalistischer Monarchianismus), daß es folglich
der eine Vatergott sei, der Mensch wurde und am Kreuz gelitten hat (RM 394).

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-220 - am 24.01.2026, 02:16:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-220
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	1. Das Ungeschaffene im Menschen
	2. Der Mensch: Mitschöpfer mit Gott
	3. Die Erschaffung des Seins durch Gott. Die »Andersheit« der Schöpfung
	4. Eschatologischer Ausblick. Der Sieg am Ende

