
VII. Philosophie als soziale Praxis –  
Perspektiven 

https://doi.org/10.5771/9783748962816-309 - am 16.01.2026, 00:03:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962816-309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


https://doi.org/10.5771/9783748962816-309 - am 16.01.2026, 00:03:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962816-309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


309

Sebastian Bandelin, Peggy H. Breitenstein, 
Danilo Gajić und Hannah Peaceman

Philosophische Selbstkritik  
im politischen Feld 

Die Verstrickung von Philosophie und Rassismus

Einleitung

Die jüngsten gesellschaftlichen Auseinandersetzungen um Rassismus in 
Deutschland wurden erst spät auf die Philosophie bezogen. Sie haben dem-
entsprechend auch die philosophische Fachdebatte mit einiger Verzöge-
rung erreicht. Inzwischen wird öffentlich wie auch fachintern intensiv dis-
kutiert, inwiefern die Philosophie einerseits zur Tradierung rassistischer 
Vorurteile sowie zur Rechtfertigung rassistischer Gewalt beigetragen hat 
und bis heute beiträgt, aber andererseits Mittel für die Analyse und Kritik 
dieser Herrschaftsverhältnisse zur Verfügung stellen kann.

Auch im Vergleich zur US-amerikanischen Debatte1 war Rassismus 
in der deutschsprachigen philosophischen Diskussion lange kein oder 
nur ein marginales Thema.2 Zwar gehört die Reflexion auf die Schat-
tenseiten von Aufklärung und Moderne zum Kernbestand des konti-
nentalen philosophischen Erbes der Nachkriegszeit.3 Allerdings ist der 
Rassismus, zumindest im heutigen Verständnis eines spezifischen Herr-
schaftsverhältnisses, nicht explizites Thema dieses aufklärungs- und 

1	  		 Vgl. Linda Martín Alcoff, »Critical Philosophy of Race«, The Stanford Ency-
clopedia of Philosophy (Fall 2023 Edition), https://plato.stanford.edu/archives/
fall2023/entries/critical-phil-race/ (Zugriff: 15.01.2025). Für einen Überblick 
vgl. Naomi Zack (Hg.), The Oxford Handbook of Philosophy and Race, Ox-
ford: Oxford University Press 2017 sowie das von Robert Bernasconi heraus-
gegebene Journal Critical Philosophy of Race.

2	  		 Für die Initiative zur Öffnung des deutschsprachigen philosophischen Dis-
kurses für die angelsächsische Forschung zu dem Thema vgl. Kristina Lepold/
Marina Martinez Mateo (Hg.), »Schwerpunkt: Critical Philosophy of Race«, 
Deutsche Zeitschrift für Philosophie (2019/4), S. 572–633; sowie Kristina 
Lepold/Marina Martinez Mateo (Hg.), Critical Philosophy of Race, Berlin: 
Suhrkamp 2021.

3	  		 Vgl. bspw. Theodor W. Adorno/Max Horkheimer, Dialektik der Aufklärung. 
Philosophische Fragmente, Frankfurt am Main: Fischer 1988; Zygmunt 
Bauman, Dialektik der Ordnung. Die Moderne und der Holocaust, Ham-
burg: EVA Taschenbuch 1989.

https://doi.org/10.5771/9783748962816-309 - am 16.01.2026, 00:03:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://plato.stanford.edu/archives/fall2023/entries/critical-phil-race/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2023/entries/critical-phil-race/
https://doi.org/10.5771/9783748962816-309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
https://plato.stanford.edu/archives/fall2023/entries/critical-phil-race/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2023/entries/critical-phil-race/


310

modernitätskritischen Diskurses. Auch wurden zwar im deutschspra-
chigen Raum seit den späten 1980er Jahren vereinzelte Arbeiten zu ras-
sistischen Darstellungen und Argumentationen in der Philosophie pub-
liziert, in denen Kritiker:innen etwa auf Kants Rassebegriff oder seine 
abwertenden Darstellungen außereuropäischer Gesellschaften aufmerk-
sam machten.4 Doch zum dauerhaften Gegenstand wurde diese Proble-
matik innerhalb der Fachdebatte nicht.

Dass das Thema Philosophie und Rassismus derzeit so sichtbar ist und 
lebhaft diskutiert wird, wurde auch durch soziale Bewegungen erkämpft: 
Aktivist:innen haben in den vergangenen Jahren immer wieder auf das in 
Denkmälern, Büchern und Schriften tradierte kolonialrassistische Erbe 
und dessen unzureichende Aufarbeitung aufmerksam gemacht. Nach-
dem die Aufarbeitung des NSU-Komplexes, der Anschläge von Halle 
(2019) und Hanau (2020) sowie vor allem Proteste sozialer Bewegungen 
wie Black Lives Matter zu einer verstärkten öffentlichen Sensibilität für 
rassistische Gewalt beigetragen hatten, wurden in den deutschen Medien 
Stimmen lauter, die forderten, dass man sich mit der Verstrickung auch 
der Philosophie bzw. der Philosoph:innen in die Kolonialgeschichte und 
in koloniale Herrschaftsverhältnisse auseinandersetzen sollte. So wurde 
die akademische Philosophie gleichsam ›genötigt‹, diese Frage endlich 
aufzunehmen und sie öffentlich sichtbar zu diskutieren. Dies hat dazu 
geführt, dass diese Diskussionen inzwischen nicht mehr nur am Rande 
des Faches stattfinden, sondern als Forschungsthema ernst genommen 
und in methodischer Breite behandelt werden. Im Zentrum der deutsch-
sprachigen öffentlichen und akademischen Debatte steht dabei die Aus-
einandersetzung mit Rassismus bei Philosoph:innen der Aufklärung und 
Moderne. Hier ist ein besonderer Fokus auf die »Heroen des Geistes« 
festzustellen, die für das Selbstverständnis von Philosophie und deut-
scher Gesellschaft lange schon von erheblicher Relevanz sind.

Vor dem Hintergrund dieser Entwicklungen möchten wir dafür argu-
mentieren, dass sich das Verhältnis von Philosophie und Rassismus nur 

4	  		 Vgl. u.a.: Monika Firla, Untersuchungen zum Verhältnis von Anthropologie 
und Moralphilosophie bei Kant, Frankfurt am Main/Bern: Peter Lang 1981; 
Alex Sutter, »Kant und die ›Wilden‹. Zum impliziten Rassismus in der kan-
tischen Geschichtsphilosophie«, prima philosophia (1989/2), S. 241–265; 
Gudrun Hentges, Schattenseite der Aufklärung: Die Darstellung von Juden 
und »Wilden« in philosophischen Schriften des 18. und 19. Jahrhunderts, 
Schwalbach: Wochenschau Verlag 1999, S. 209–224; dies., »Die Erfindung der 
›Rasse‹ um 1800 – Klima, Säfte und Phlogiston in der Rassentheorie Immanuel 
Kants«, in: Birgit Tautz (Hg.), Colors 1800/1900/2000: Signs of Ethnic Dif-
ference, Amsterdam: Rodopi 2004, S. 47–66; Peggy Piesche, »Der ›Fortschritt‹ 
der Aufklärung – Kants ›Race‹ und die Dezentrierung des weißen Subjekts«, 
in: Maureen Maisha Eggers et al. (Hg.), Mythen, Masken und Subjekte. Kri-
tische Weißseinsforschung in Deutschland, Münster: Unrast 2005, S. 30–39. 

S. BANDELIN / P. H. BREITENSTEIN / D. GAJIĆ / H. PEACEMAN

https://doi.org/10.5771/9783748962816-309 - am 16.01.2026, 00:03:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962816-309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


311

dann adäquat reflektieren lässt, wenn es als Anlass und Gegenstand ei-
ner grundlegenden kritischen Selbstbefragung der Philosophie als Diszi-
plin – hinsichtlich ihrer Praxen und ihrer Funktion in der Gesellschaft – 
dient. Denn mit der Verstrickung von Philosophie und Rassismus ist ein 
Problem angesprochen, das unser Selbstverständnis als Philosophieren-
de auf tiefgreifende Weise zu irritieren vermag: sofern sich an ihm näm-
lich zeigt, dass die Philosophie unter strukturell rassistischen sozialen 
Verhältnissen sowohl in ihren gesellschaftlichen Wirkungen als auch in 
ihren normativen Grundbegriffen in Rassismen verstrickt ist und bleibt. 
Diese Verstrickung aufzudecken und zu überwinden, ist unseres Erach-
tens die schwierige und auch radikale Aufgabe philosophischer Selbst-
kritik. Wo diese Selbstkritik nicht stattfindet, läuft das Philosophieren 
Gefahr, ohne oder auch gegen die eigene Absicht rassistische Herrschaft 
zu reproduzieren, zu verschleiern und zu stabilisieren.

Um eine solche Selbstkritik realisieren zu können, ist es notwendig, dass 
sich Philosophierende über ihre gesellschaftliche Verortung klar werden 
und ihre Tätigkeit auch als soziale Praxis begreifen. Es geht dabei darum 
zu verstehen, dass wirkmächtige wissenschaftliche Theorien in soziale und 
politische Rechtfertigungsdiskurse integriert sind, auf die sie reagieren und 
wiederum rückwirken – und das heißt: dass sie in Machtverhältnisse ver-
strickt sind. Geht man von einem solchen philosophischen Selbstverständ-
nis aus, kann eine selbstkritische Auseinandersetzung der Philosophie mit 
rassistischer Herrschaft nicht lediglich darin bestehen, Rassismus außer-
halb der Philosophie zu verorten und diesen von überlegener Warte aus 
zu analysieren und zu kritisieren. Vielmehr muss dann der Blick auf die 
Tatsache gelenkt werden, dass philosophische Theorien selbst rassistische 
Diskurse geprägt haben und dass umgekehrt rassistisches Wissen in phi-
losophische Theoriebildung eingegangen ist und philosophische Praxis bis 
heute prägt. Philosophische Selbstkritik bedeutet aus dieser Perspektive, 
das philosophische Projekt wirklich als unvollendet zu begreifen und die 
eigenen Fragestellungen sowie normativen Grundbegriffe immer wieder 
daraufhin zu befragen, inwiefern diese selbst mit soziohistorischen Kon-
texten und Herrschaftsverhältnissen verbunden sind.

Eine solche philosophische Selbstkritik möchten wir im vorliegenden 
Artikel anregen. Dabei zeigen wir zunächst exemplarisch anhand der 
jüngsten öffentlichen und fachlichen Debatte um den Rassismus bei Kant 
auf, wie maßgeblich es für die Philosophie ist, ihre Problemstellungen 
auf die konkreten sozialen Konflikte und Kämpfe ihrer Zeit zu beziehen 
und zugleich eingefahrene Debattengleise zu problematisieren (1). An-
schließend unterscheiden wir drei Paradigmen der Selbstkritik, die sich 
in der philosophischen Auseinandersetzung mit Rassismus erkennen las-
sen (2). In unseren Augen sollte eine philosophische Selbstkritik von ei-
ner gesellschaftstheoretisch informierten Verortung des philosophischen 
Diskurses ausgehen (3). Von einem solchen Verständnis der Philosophie 

PHILOSOPHISCHE SELBSTKRITIK IM POLITISCHEN FELD

https://doi.org/10.5771/9783748962816-309 - am 16.01.2026, 00:03:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962816-309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


312

als gesellschaftlich situierter Praxis aus formulieren wir abschließend ei-
nige konkrete selbstkritische Impulse (4).

1. Die neue Debatte über Kants Rassismus

Die jüngste Fachdebatte über das Verhältnis von Philosophie und (ihrem) 
Rassismus nahm ihren Ausgang von den Feuilletons. Genauer waren es 
provozierende Radiointerviews zweier Historiker: Nachdem während ei-
ner Demonstration gegen Rassismus am 7. Juni 2020 das Denkmal des 
Sklavenhändlers Edward Colston ins Hafenbecken von Bristol gestürzt 
worden war, forderte Jürgen Zimmerer im Deutschlandfunk die Einbin-
dung solcher Interventionen gegen Denkmäler sowie Forderungen nach 
Umbenennungen von Straßen in ein aktives, kollektiv-öffentliches Erinne-
rungskonzept. Nur so könne eine angemessene, nachhaltige Aufklärungs-
arbeit gelingen.5 Kant wurde in diesem Gespräch namentlich noch nicht 
erwähnt – dies geschah erst fünf Tage später, als Michael Zeuske forderte, 
im Zusammenhang der weltweiten Proteste von Black Lives Matter und 
des damit verbundenen, wachsenden Problembewusstseins endlich auch 
in Deutschland den lange verschwiegenen Beitrag historischer Persönlich-
keiten wie Immanuel Kant zum europäischen Rassismus zu diskutieren.6 
Hierauf wurde prompt reagiert: In den allerersten Beiträgen in Feuilletons 
verschiedener überregionaler Tageszeitungen warnten einschlägige Kant-
forscher:innen und Redakteur:innen vor einem »fanatischen Bildersturm«7 
und vor der Schändung des Denkmals8 sowie der »Ächtung Kants«9 und 
führten entsprechende Ambitionen häufig auf einen allgemeinen Unwillen 
zur konzentrierten Auseinandersetzung mit den Schriften Kants bzw. über-
haupt auf mangelndes Textstudium10 oder -verständnis zurück.

5	  		 Jürgen Zimmerer, Interview im Deutschlandfunk vom 8.06.2020, https://
www.deutschlandfunk.de/statuensturz-in-bristol-koloniale-denkmaeler-auf-
den-kopf-100.html (Zugriff: 15.01.2025).

6	  		 Michael Zeuske, Interview im Deutschlandfunk 13.06.2020, https://www.
deutschlandfunkkultur.de/antirassistischer-denkmalsturm-auch-der-philosoph-
immanuel-100.html (Zugriff: 15.01.2025).

7	  		 Norbert Bolz, »Kant, der alte Rassist«, Die Welt, 06.06.20, S. 22.
8	  		 Jan Küveler, »Kritik der politisch korrekten Vernunft«, Die Welt, 16.06.2020, 

S. 22.
9	  		 Volker Gerhardt, »Kant ein Rassist? Lest ihn bitte genau«, Die Welt, 

17.06.2020, https://www.welt.de/kultur/plus209662617/Beruehmter-Kant-
forscher-Kant-ein-Rassist-Lest-ihn-bitte-genau.html (Zugriff: 15.01.2025).

10	 		 Michael Wolff, »Wer Kant als Rassisten bezeichnet, müsste ihn erst einmal le-
sen«, NZZ online, 14.04.2021, https://www.nzz.ch/feuilleton/wer-kant-als-
rassist-bezeichnet-muesste-ihn-erst-einmal-lesen-ld.1611117?reduced=true (Zu-
griff: 15.01.2025).

S. BANDELIN / P. H. BREITENSTEIN / D. GAJIĆ / H. PEACEMAN

https://doi.org/10.5771/9783748962816-309 - am 16.01.2026, 00:03:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.deutschlandfunk.de/statuensturz-in-bristol-koloniale-denkmaeler-auf-den-kopf-100.html
https://www.deutschlandfunk.de/statuensturz-in-bristol-koloniale-denkmaeler-auf-den-kopf-100.html
https://www.deutschlandfunk.de/statuensturz-in-bristol-koloniale-denkmaeler-auf-den-kopf-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/antirassistischer-denkmalsturm-auch-der-philosoph-immanuel-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/antirassistischer-denkmalsturm-auch-der-philosoph-immanuel-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/antirassistischer-denkmalsturm-auch-der-philosoph-immanuel-100.html
https://www.welt.de/kultur/plus209662617/Beruehmter-Kantforscher-Kant-ein-Rassist-Lest-ihn-bitte-genau.html
https://www.welt.de/kultur/plus209662617/Beruehmter-Kantforscher-Kant-ein-Rassist-Lest-ihn-bitte-genau.html
https://www.nzz.ch/feuilleton/wer-kant-als-rassist-bezeichnet-muesste-ihn-erst-einmal-lesen-ld.1611117?reduced=true
https://www.nzz.ch/feuilleton/wer-kant-als-rassist-bezeichnet-muesste-ihn-erst-einmal-lesen-ld.1611117?reduced=true
https://doi.org/10.5771/9783748962816-309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.deutschlandfunk.de/statuensturz-in-bristol-koloniale-denkmaeler-auf-den-kopf-100.html
https://www.deutschlandfunk.de/statuensturz-in-bristol-koloniale-denkmaeler-auf-den-kopf-100.html
https://www.deutschlandfunk.de/statuensturz-in-bristol-koloniale-denkmaeler-auf-den-kopf-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/antirassistischer-denkmalsturm-auch-der-philosoph-immanuel-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/antirassistischer-denkmalsturm-auch-der-philosoph-immanuel-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/antirassistischer-denkmalsturm-auch-der-philosoph-immanuel-100.html
https://www.welt.de/kultur/plus209662617/Beruehmter-Kantforscher-Kant-ein-Rassist-Lest-ihn-bitte-genau.html
https://www.welt.de/kultur/plus209662617/Beruehmter-Kantforscher-Kant-ein-Rassist-Lest-ihn-bitte-genau.html
https://www.nzz.ch/feuilleton/wer-kant-als-rassist-bezeichnet-muesste-ihn-erst-einmal-lesen-ld.1611117?reduced=true
https://www.nzz.ch/feuilleton/wer-kant-als-rassist-bezeichnet-muesste-ihn-erst-einmal-lesen-ld.1611117?reduced=true


313

Die ursprünglich aufgeworfene Frage, wie wir heute – angesichts eines 
sichtbar gewandelten Problembewusstseins gegenüber rassistischen Vor-
urteilen und Strukturen – mit Denkmälern oder anderen Ehrungen von 
Persönlichkeiten umgehen sollten, wenn diese in eine auch von Koloni-
alismus oder Rassismus geprägte Geschichte verstrickt sind, geriet dabei 
schnell aus dem Blick. Primär wurden stattdessen Fragen diskutiert wie: 
War Kant ein Rassist? Und wenn ja: War er »mehr« Rassist als andere 
seiner Zeitgenossen? Oder: War er nicht in philosophischer Hinsicht vor 
allem der Begründungstheoretiker universeller Menschenwürde? Hierzu 
wurden in den Sommermonaten 2020 nahezu im Wochentakt kontroverse 
Stellungnahmen publiziert. Während niemand leugnete, dass sich rassisti-
sche Äußerungen in den Werken Kants finden, verteidigten ihn die meis-
ten Expert:innen, indem sie ihn zunächst einmal als den Begründer der 
gleichen Würde und Rechte aller Menschen hervorhoben, der allerdings 
auch auf diverse Quellen (v.a. Reiseberichte) seiner Zeit vertrauen muss-
te. Aus diesen habe er unglücklicherweise einige Passagen in allerdings po-
pulärwissenschaftliche und philosophisch unbedeutende Texte übernom-
men.11 Andere betonten, dass solche Passagen nicht einfach als Versehen 
eines »Kindes seiner Zeit«12 abgetan werden könnten, sondern auch einen 
Schatten auf seine Person und seine Moralphilosophie würfen.13

Nur wenige Stimmen hingegen reflektierten den Diskurs selbst: indem 
sie etwa darauf aufmerksam machten, dass eine durchaus komplexe Pro
blematisierung rassistischer Auslassungen Kants bereits seit mehr als zwan-
zig Jahren Theoretiker:innen verschiedener Disziplinen beschäftige, die je-
doch von der hiesigen Kantforschung weitestgehend ignoriert worden 
seien; dass es bereits zu Kants Zeiten hörbare Kritiker seiner Ansichten 
und auch Alternativen zu diesen gegeben habe (z.B. Herder, Forster, Blu-
menbach); dass schon eine Fragestellung der Form »War Kant ein Ras-
sist?« von vorn herein einseitig oder moralisierend sein könnte und daher 
in der Aufarbeitung sowie Kritik der Verstrickungen von Philosophie und 
Rassismus kaum weiterführe.14

11	 		 Vgl. Gerhardt, »Kant ein Rassist?«; Micha Brumlik, »Lasst das Denkmal stehen«, 
TAZ, 26.06.2020, https://taz.de/Immanuel-Kant-und-der-Rassismus/!5692764/ 
(Zugriff: 15.01.2025); Michael Wolff, »Antirassist aus Prinzip«, F.A.Z, 30.07.2020, 
S. 12; Omri Boehm, »Sie wollen ihn stürzen sehen«, Die Zeit, 26.11.2020, S. 57f.

12	 		 Marcus Willaschek, »Ein Kind seiner Zeit«, F.A.Z., 24.06.2020, https://
www.faz.net/aktuell/feuilleton/debatten/wie-man-kants-rassismus-bewerten-
muss-16827398.html?premium (Zugriff: 15.01.2025).

13	 		 Vgl. Dieter Schönecker, »Amerikaner seien ›zu schwach für schwere Arbeit‹. 
Und Schwarze faul: Wie ich lernte, dass Kant Rassist war«, NZZ online, 
15.04.2021, https://www.nzz.ch/feuilleton/zu-faul-fuer-schwere-arbeit-wie-
ich-lernte-dass-kant-rassist-war-ld.1612194 (Zugriff: 15.01.2025).

14	 		 Vgl. u.a.: Floris Biskamp, »Sollte man Kant als Rassisten bezeichnen? Kritik der wei-
ßen Vernunft«, Der Tagesspiegel, 21.06.2020, https://www.tagesspiegel.de/kultur/

PHILOSOPHISCHE SELBSTKRITIK IM POLITISCHEN FELD

https://doi.org/10.5771/9783748962816-309 - am 16.01.2026, 00:03:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://taz.de/Immanuel-Kant-und-der-Rassismus/!5692764/
https://www.faz.net/aktuell/feuilleton/debatten/wie-man-kants-rassismus-bewerten-muss-16827398.html?premium
https://www.faz.net/aktuell/feuilleton/debatten/wie-man-kants-rassismus-bewerten-muss-16827398.html?premium
https://www.faz.net/aktuell/feuilleton/debatten/wie-man-kants-rassismus-bewerten-muss-16827398.html?premium
https://www.nzz.ch/feuilleton/zu-faul-fuer-schwere-arbeit-wie-ich-lernte-dass-kant-rassist-war-ld.1612194
https://www.nzz.ch/feuilleton/zu-faul-fuer-schwere-arbeit-wie-ich-lernte-dass-kant-rassist-war-ld.1612194
https://www.tagesspiegel.de/kultur/sollte-man-kant-als-rassisten-bezeichnen-kritik-der-weissen-vernunft/25935036.html
https://doi.org/10.5771/9783748962816-309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
https://taz.de/Immanuel-Kant-und-der-Rassismus/!5692764/
https://www.faz.net/aktuell/feuilleton/debatten/wie-man-kants-rassismus-bewerten-muss-16827398.html?premium
https://www.faz.net/aktuell/feuilleton/debatten/wie-man-kants-rassismus-bewerten-muss-16827398.html?premium
https://www.faz.net/aktuell/feuilleton/debatten/wie-man-kants-rassismus-bewerten-muss-16827398.html?premium
https://www.nzz.ch/feuilleton/zu-faul-fuer-schwere-arbeit-wie-ich-lernte-dass-kant-rassist-war-ld.1612194
https://www.nzz.ch/feuilleton/zu-faul-fuer-schwere-arbeit-wie-ich-lernte-dass-kant-rassist-war-ld.1612194
https://www.tagesspiegel.de/kultur/sollte-man-kant-als-rassisten-bezeichnen-kritik-der-weissen-vernunft/25935036.html


314

In der im Winter 2020/21 durchgeführten Diskussionsreihe der Ber-
lin-Brandenburgischen Akademie der Wissenschaften »Kant – ein Ras-
sist?«15 ließ sich eine Wiederholung vieler der bereits skizzierten Ar-
gumentationsmuster beobachten. Das verwundert wenig: waren doch 
die Protagonist:innen der Debatte (in erster Linie anerkannte Kant-Ex-
pert:innen) weitgehend die Gleichen.16 Neuartig allerdings war, dass die 
Reihe sowohl der breiteren Öffentlichkeit zugänglich war als auch die 
fachliche sowie interdisziplinäre Diskussion vertiefte. In der darauf fol-
genden Fachdebatte17 erweiterte sich sodann die Problematisierung, zu-
nächst in Bezug auf Hegel, anschließend aber auch hinsichtlich weiterer 
Autor:innen. Zudem rückte die Frage ins Zentrum, welche systemati-
sche Bedeutung rassistischen Passagen in den Werken der philosophi-
schen Klassiker zuzuschreiben sei. 

Neben den Feuilletons und verschiedenen fachwissenschaftlichen Me-
dien erwiesen sich zunehmend auch Blogs als eigenständiges und anre-
gendes Forum der Diskussion über Philosophie und Rassismus.18 Diese 

sollte-man-kant-als-rassisten-bezeichnen-kritik-der-weissen-vernunft/25935036.
html (Zugriff: 15.01.2025); Marina Martinez Mateo, »Die falsche Frage«, 
F.A.Z., 03.07.2020, https://www.faz.net/aktuell/wissen/kants-begriff-der-
rasse-als-philosophische-diskussion-16838954.html?premium (Zugriff: 
15.01.2025).

15	 		 Vgl. u.a.: Daniel-Pascal Zorn, »Der Streit der Kontextualitäten«, F.A.Z. 
20.01.2021, N 3. 

16	 		 Daneben waren neben den bereits genannten Namen prominent u.a.: Otfried 
Höffe, »War Kant ein Rassist?«, NZZ, 15.07.2020, S. 6; Wolf Lepenies, 
»Kant und die R-Frage«, WELT online, 03.07.2020, https://www.welt.de/
kultur/plus210479567/Kant-und-die-R-Frage-Statt-von-Rassen-sprach-er-
lieber-von-Varietaeten.html?cid=onsite.onsitesearch (Zugriff: 15.01.2025).

17	 		 Peggy H. Breitenstein et al., »Rassismus und Kolonialismus in der Dis-
kussion«, Information Philosophie 2021/4, https://www.information-
philosophie.de/?a=1&t=9457&n=2&y=4&c=155 (Zugriff: 15.01.2025), S. 
24–43; Andrea Marlen Esser (Hg.), »Philosophie aktuell: Antworten auf die 
Frage: ›Wie umgehen mit rassistischen, sexistischen und antisemitischen In-
halten in Klassischen Werken der Deutschen Philosophie?‹«, Deutsche Zeit-
schrift für Philosophie (2021/1), S. 114–135; Andrea Marlen Esser (Hg.), 
»Schwerpunkt: Rassebegriff und Rassismus in der Philosophiegeschichte«, 
Deutsche Zeitschrift für Philosophie (2022/4), S. 612–684.

18	 		 Vgl. z.B. den Themenschwerpunkt »Rassismus«: Sarah Stroemel, »Ras-
sismus«, praefaktisch.de (2023) www.praefaktisch.de/rassismus/ (Zu-
griff: 15.01.2025).Vgl. Daniel James/Franz Knappik, »Das Untote in 
Hegel: Warum wir über seinen Rassismus reden müssen«, praefaktisch.de, 
27.05.2022, http://www.praefaktisch.de/hegel/das-untote-in-hegel-warum-
wir-ueber-seinen-rassismus-reden-muessen/ (Zugriff: 15.01.2025); vgl. Folko 
Zander, »Hegel als Zombie. Eine Erwiderung auf Daniel James und Franz 
Knappik«, praefaktisch.de, 23.06.2022, http://www.praefaktisch.de/hegel/

S. BANDELIN / P. H. BREITENSTEIN / D. GAJIĆ / H. PEACEMAN

https://doi.org/10.5771/9783748962816-309 - am 16.01.2026, 00:03:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.tagesspiegel.de/kultur/sollte-man-kant-als-rassisten-bezeichnen-kritik-der-weissen-vernunft/25935036.html
https://www.tagesspiegel.de/kultur/sollte-man-kant-als-rassisten-bezeichnen-kritik-der-weissen-vernunft/25935036.html
https://www.faz.net/aktuell/wissen/kants-begriff-der-rasse-als-philosophische-diskussion-16838954.html?premium
https://www.faz.net/aktuell/wissen/kants-begriff-der-rasse-als-philosophische-diskussion-16838954.html?premium
https://www.welt.de/kultur/plus210479567/Kant-und-die-R-Frage-Statt-von-Rassen-sprach-er-lieber-von-Varietaeten.html?cid=onsite.onsitesearch
https://www.welt.de/kultur/plus210479567/Kant-und-die-R-Frage-Statt-von-Rassen-sprach-er-lieber-von-Varietaeten.html?cid=onsite.onsitesearch
https://www.welt.de/kultur/plus210479567/Kant-und-die-R-Frage-Statt-von-Rassen-sprach-er-lieber-von-Varietaeten.html?cid=onsite.onsitesearch
https://www.information-philosophie.de/?a=1&t=9457&n=2&y=4&c=155
https://www.information-philosophie.de/?a=1&t=9457&n=2&y=4&c=155
http://www.praefaktisch.de/rassismus/
http://www.praefaktisch.de/hegel/das-untote-in-hegel-warum-wir-ueber-seinen-rassismus-reden-muessen/
http://www.praefaktisch.de/hegel/das-untote-in-hegel-warum-wir-ueber-seinen-rassismus-reden-muessen/
http://www.praefaktisch.de/hegel/hegel-als-zombie-eine-erwiderung-auf-daniel-james-und-franz-knappik/
https://doi.org/10.5771/9783748962816-309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.tagesspiegel.de/kultur/sollte-man-kant-als-rassisten-bezeichnen-kritik-der-weissen-vernunft/25935036.html
https://www.tagesspiegel.de/kultur/sollte-man-kant-als-rassisten-bezeichnen-kritik-der-weissen-vernunft/25935036.html
https://www.faz.net/aktuell/wissen/kants-begriff-der-rasse-als-philosophische-diskussion-16838954.html?premium
https://www.faz.net/aktuell/wissen/kants-begriff-der-rasse-als-philosophische-diskussion-16838954.html?premium
https://www.welt.de/kultur/plus210479567/Kant-und-die-R-Frage-Statt-von-Rassen-sprach-er-lieber-von-Varietaeten.html?cid=onsite.onsitesearch
https://www.welt.de/kultur/plus210479567/Kant-und-die-R-Frage-Statt-von-Rassen-sprach-er-lieber-von-Varietaeten.html?cid=onsite.onsitesearch
https://www.welt.de/kultur/plus210479567/Kant-und-die-R-Frage-Statt-von-Rassen-sprach-er-lieber-von-Varietaeten.html?cid=onsite.onsitesearch
https://www.information-philosophie.de/?a=1&t=9457&n=2&y=4&c=155
https://www.information-philosophie.de/?a=1&t=9457&n=2&y=4&c=155
http://www.praefaktisch.de/rassismus/
http://www.praefaktisch.de/hegel/das-untote-in-hegel-warum-wir-ueber-seinen-rassismus-reden-muessen/
http://www.praefaktisch.de/hegel/das-untote-in-hegel-warum-wir-ueber-seinen-rassismus-reden-muessen/
http://www.praefaktisch.de/hegel/hegel-als-zombie-eine-erwiderung-auf-daniel-james-und-franz-knappik/


315

Philosophie-Blogs förderten bzw. fördern Öffnungen in zwei Richtun-
gen: Zum einen begünstigen sie aufgrund des leichteren Zugangs eine 
Erweiterung des Kreises der Stimmen über die etablierten Sprecher:innen 
hinaus. Zum anderen erlauben sie vertiefende (Selbst-)Reflexionen und 
Verständigungen über Fachkultur und Formate, weil die hier veröffent-
lichten Texte weder der Aufmerksamkeitsökonomie und Begrenzung des 
Umfangs, die für Zeitungen relevant sind, noch engen Kriterien wissen-
schaftlicher Publikationen unterliegen.19 

Eine nicht von vornherein entscheidbare Frage bleibt freilich, inwiefern 
die Blogbeiträge in politische Diskussionen eingreifen und wie weit sie 
über appellative Kritik hinaus in die Fachdebatte zurückwirken können. 

Im Folgenden möchten wir näher analysieren, inwiefern die bisherige 
Diskussion selbstkritische Elemente aufweist und welche Modelle sich 
hier unterscheiden lassen.

2. Selbstverständnisse und methodologische Ansätze: 
Dimensionen der Selbstkritik

Wiewohl in bestimmten Milieus ein breiter Konsens darüber herrscht, ras-
sistische Verhältnisse nicht reproduzieren, sondern kritisieren zu wollen, zei-
gen sich im Fachdiskurs deutliche Differenzen mit Blick auf die Fragen, wo-
rin eine entsprechende (selbst-)kritische Haltung bestehen könnte oder was 
es bedeutet, sich aus philosophischer Perspektive kritisch mit Rassismus in 
der Philosophie auseinanderzusetzen. Im Folgenden unterscheiden wir – wie-
derum exemplarisch an der Debatte um Kant – drei Ansätze bzw. Modelle 
der »selbstkritischen« philosophischen Auseinandersetzung mit Rassismus.

(a) Das erste Modell verortet rassistische Aussagen, die sich in von 
Philosoph:innen verfassten Schriften finden, außerhalb des »eigentlich« 
philosophischen Diskurses sowie Relevanzbereichs und erklärt sie als 
persönliche Vorurteile oder aus einem historischen Kontext oder Zeit-
geist heraus. Aus dieser Perspektive ist zu untersuchen, wie solche ras-
sistischen Äußerungen zustande gekommen und in den Text gelangt 
sind. Die kritische Auseinandersetzung besteht dann vor allem darin, 

hegel-als-zombie-eine-erwiderung-auf-daniel-james-und-franz-knappik/ (Zu-
griff: 15.01.2025); Charlotte Baumann, »Vom Sinn und Zweck eines Rassismus-
vorwurfs gegen Hegel«, praefaktisch.de, 07.07.2022, http://www.praefaktisch.
de/hegel/vom-sinn-und-zweck-eines-rassismusvorwurfs-gegen-hegel/ (Zugriff: 
15.01.2025).

19	 		 Esser, »Wie umgehen mit dem rassistischen Erbe in der Philosophie?«; vgl. 
auch Marina Martinez Mateo, »Das weiße (Nicht-)Wissen der Philoso-
phie«, praefaktisch.de, 27.04.2023, www.praefaktisch.de/rassismus/das-
weisse-nicht-wissen-der-philosophie/ (Zugriff: 15.01.2025).

PHILOSOPHISCHE SELBSTKRITIK IM POLITISCHEN FELD

https://doi.org/10.5771/9783748962816-309 - am 16.01.2026, 00:03:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.praefaktisch.de/hegel/hegel-als-zombie-eine-erwiderung-auf-daniel-james-und-franz-knappik/
http://www.praefaktisch.de/hegel/vom-sinn-und-zweck-eines-rassismusvorwurfs-gegen-hegel/
http://www.praefaktisch.de/hegel/vom-sinn-und-zweck-eines-rassismusvorwurfs-gegen-hegel/
http://www.praefaktisch.de/rassismus/das-weisse-nicht-wissen-der-philosophie/
http://www.praefaktisch.de/rassismus/das-weisse-nicht-wissen-der-philosophie/
https://doi.org/10.5771/9783748962816-309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
http://www.praefaktisch.de/hegel/hegel-als-zombie-eine-erwiderung-auf-daniel-james-und-franz-knappik/
http://www.praefaktisch.de/hegel/vom-sinn-und-zweck-eines-rassismusvorwurfs-gegen-hegel/
http://www.praefaktisch.de/hegel/vom-sinn-und-zweck-eines-rassismusvorwurfs-gegen-hegel/
http://www.praefaktisch.de/rassismus/das-weisse-nicht-wissen-der-philosophie/
http://www.praefaktisch.de/rassismus/das-weisse-nicht-wissen-der-philosophie/


316

die philosophisch bedeutsamen Elemente von jenen – empirisch-kontin-
genten (persönlichen oder gesellschaftlichen) Umständen geschuldeten 
– Aberranzen abzusondern.

Vertreter:innen dieses Modells weisen die These, dass eine Verstri-
ckung von Rassismus und Philosophie (bei Kant) vorliege, unter Beru-
fung auf verschiedene Gründe zurück. Eine solche Behauptung sei etwa 
methodologisch naiv, weil sie übersehe, dass die rassetheoretischen Über-
legungen Kants grundsätzlich auf einer anderen Ebene, nämlich in einem 
naturwissenschaftlichen Begründungszusammenhang zu verorten sind, 
dass sie den Status bloßer Mutmaßungen haben oder auf zweifelhaften, 
jedoch ehedem alternativlosen Quellen, etwa Reiseberichten etc., basie-
ren und ihnen damit nicht der Rang philosophischer Argumentationen 
zukomme.20 Andere kritisieren die These als unhistorisch, weil sie nicht 
berücksichtige, dass biologistische Rassentheorien noch im Entstehen 
begriffen und die problematischen Konsequenzen entsprechender Äuße-
rungen erst vor dem Hintergrund späterer historischer Erfahrung sicht-
bar werden konnten.21 Zudem könne Kritiker:innen einer Verstrickung 
von Philosophie und Rassismus vorgeworfen werden, sie würden ihre 
eigenen Fundamente untergraben: Denn gerade in der klassischen Philo-
sophie des deutschen Idealismus seien überhaupt erst Argumente für die 
Begründung eines auch ihrerseits in Anspruch genommenen universalis-
tischen Fundaments für die Kritik rassistischer oder biologistischer Vor-
urteile zu finden.22 Kant oder Hegel mögen demnach als historische Pri-
vatpersonen rassistische Anschauungen gehegt haben; ihnen jedoch als 
Philosophen Rassismus vorzuwerfen, sei widersprüchlich oder absurd.

Wichtige Einwände gegen diese Verteidigungen bestehen im Hinweis 
darauf, dass sich in den diskutierten Passagen keineswegs nur naturwis-
senschaftlich anmutende Beschreibungen, sondern auch normative Hier-
archisierungen zwischen verschiedenen Menschengruppen fänden sowie 
dass die Herauslösung einzelner Passagen aus dem Gesamtkontext eines 
philosophischen Werkes problematisch sei und man aus diesen Grün-
den »unangenehme« Textstellen nicht ohne Prüfung ihrer argumenta-
tiven und suggestiven Funktion für das Textganze übergehen könne.23

20	 		 Höffe, »War Kant ein Rassist?«.
21	 		 Vgl. Volker Gerhardt, »Kant als Theoretiker der Humanität«, Information 

Philosophie (2022/1), S. 6–15.
22	 		 Vgl. Michael Wolff, »Wer Kant als Rassisten bezeichnet, müsste ihn erst ein-

mal lesen: Wie eine wissenschaftliche Akademie den Aufklärer an den Pran-
ger stellt«, NZZ, 14.04.2021; sowie Gerhardt, »Kant als Theoretiker der Hu-
manität«; sowie: Klaus Vieweg, »Hegels Universalismus. Gegen das Märchen 
von Hegel als Eurozentriker«, Archivio di filosofia (2022) S. 151–159.

23	 		 Vgl. u.a. Andrea Esser, »Einleitung zum Schwerpunkt: Rassebegriff und Ras-
sismus in der Philosophiegeschichte«, Deutsche Zeitschrift für Philosophie 
(2022/4), S. 613–617.

S. BANDELIN / P. H. BREITENSTEIN / D. GAJIĆ / H. PEACEMAN

https://doi.org/10.5771/9783748962816-309 - am 16.01.2026, 00:03:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962816-309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


317

Der genannte Ansatz ist unseres Erachtens aber auch aus drei prin-
zipiellen Gründen verkürzt. Erstens ist kein »Zeitgeist« homogen, was 
sich nicht zuletzt dadurch belegen lässt, dass die aus heutiger Sicht pro-
blematischen Aussagen auch in ihrer Entstehungszeit schon umstritten 
waren.24 Zweitens wird Rassismus auf einer rein moralischen Ebene be-
handelt, ad personam diskutiert und auf ein Problem vergangener Zei-
ten reduziert, das wir heute überwunden hätten. Die wichtige Frage, in-
wiefern die Verstrickung in rassistische Herrschaftsverhältnisse bis in 
die Gegenwart hinein reicht, gerät so tendenziell aus dem Blick. Drit-
tens ist in dieser Auffassung nicht nur ein enger Rassismusbegriff, der 
Rassismus in erster Linie als Überzeugung über die biologisch begrün-
dete Einteilung und Hierarchisierung verschiedener Menschengruppen 
versteht,25 sondern auch ein enger, auf geltungslogische Fragen konzen-
trierter Philosophiebegriff vorausgesetzt. Damit aber ist die Trennung 
zwischen einzelnen rassentheoretischen Äußerungen auf der einen und 
den philosophischen Überlegungen auf der anderen Seite schon vorent-
schieden. 

Wird eine selbstkritische Auseinandersetzung der Philosophie mit ih-
rer eigenen Tradition entsprechend dieses Modells geführt, läuft sie Ge-
fahr, Stereotype weiter zu tradieren und ihre Funktion für die Legitimie-
rung rassistischer Gewaltverhältnisse nicht in den Blick zu bekommen.

(b) Der zweite Ansatz adressiert einen Widerspruch zwischen emanzi-
patorischen und anti-emanzipatorischen Elementen innerhalb des phi-
losophischen Erbes selbst. Zu dessen Auflösung ist auf etablierte philo-
sophische Mittel zurückzugreifen, sodass die Philosophie sich von ihrem 
rassistischen Beiwerk selbst befreien kann. Vertreter:innen dieses Mo-
dells anerkennen rassistische Einstellungen und Argumente sowie ihre 
problematische Wirkungsgeschichte als Teil der Philosophie, halten aber 
weiterhin am (davon unterscheidbaren) systematischen Kerngehalt der 
jeweiligen Werke fest. So wird ein Widerspruch zwischen den universa-
listischen Ansprüchen, Begriffen und Begründungsfiguren der jeweiligen 
Philosophie und ihrem Beitrag zur Reproduktion und Verstärkung rassis-
tischer Stereotype und Herrschaftsverhältnisse behauptet.26 Umstritten 

24	 		 Vgl. Monika Firla, »Kants Thesen vom ›Nationalcharakter‹ der Afrika-
ner, seine Quellen und der nicht vorhandene Zeitgeist«, IWK Mitteilun-
gen (1997/3), S. 7–17, hier S. 13f.

25	 		 Vgl. u.a. Zander, »Hegel als Zombie«.
26	 		 Vgl. Marcus Willaschek, »Kant war ein Rassist. Aber was folgt aus dem Be-

fund, dass der Kritiker der Vorurteile seinen Universalismus nicht zu Ende 
dachte – und was nicht?«, F.A.Z, 23.06.2020, S. 9; sowie: Bernd Dörflinger, 
»Universalismus der Verschiedenheit. Kants naturhistorische Theorie der 
Menschenrassen – kein Fall von Rassismus«, in: Martin Mulsow (Hg.), Auf-
klärung. Interdisziplinäres Jahrbuch zur Erforschung des 18. Jahrhunderts 
und seiner Wirkungsgeschichte, Hamburg: Meiner 2020, S. 365–373.

PHILOSOPHISCHE SELBSTKRITIK IM POLITISCHEN FELD

https://doi.org/10.5771/9783748962816-309 - am 16.01.2026, 00:03:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962816-309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


318

bleibt innerhalb dieses Ansatzes, inwiefern dieser Widerspruch schon in-
nerhalb der klassischen deutschen Philosophie selbst verhandelt wurde 
oder ob heute Möglichkeiten des Umgangs mit diesem Widerspruch aus-
gelotet werden müssen.27

In dieser Perspektive wird von einer Verstrickung der Philosophie in 
rassistische Vorurteile ausgegangen und die Notwendigkeit einer selbst-
kritischen Auseinandersetzung mit dieser Verstrickung grundsätzlich an-
erkannt. Die Selbstkritik besteht dann in der Trennung zwischen pro
blematischen und weiterhin anschlussfähigen Elementen innerhalb des 
jeweiligen philosophischen Ansatzes. Die als anschlussfähig anerkannten 
Elemente – etwa Begriff und Verständnis der Aufklärung oder der An-
spruch der Vorurteilskritik – bleiben dabei im Wesentlichen unverändert. 
Der Widerspruch zwischen universalistischen Kerngehalten und Rassis-
men wird so aufgelöst, dass erstens die Unterscheidung zwischen den 
problematischen Stellen und den unproblematischen Überlegungen als 
gegeben bzw. bekannt unterstellt wird; und indem zweitens davon aus-
gegangen wird, dass die rassistischen Passagen den systematischen Kern 
nicht durch und durch »kontaminieren«, sondern sich durch eine Fort-
führung des philosophischen Geschäfts klären, korrigieren und über-
winden lassen. So erscheint Kant als inkonsistenter Universalist, dessen 
Projekt sich im Sinne des Erfinders (›mit Kant gegen Kant‹) weiterführen 
lasse.28 Inwiefern der Begriff des Universalismus selbst in die philosophi-
sche Selbstkritik einzubeziehen ist, wird hier freilich nicht diskutiert – 
doch können wir uns so sicher sein, dass rassistisches Wissen nicht auch 
in die normativen Grundbegriffe Eingang gefunden hat?

(c) Diese Frage werfen Protagonist:innen eines dritten Ansatzes auf. 
Ihnen zufolge betrifft die Verstrickung auch die philosophischen Metho-
den bzw. Grundbegriffe der Philosophie und sie meinen, dass der besag-
te Widerspruch sich nicht ohne weiteres zugunsten der systematischen 
Gehalte auflösen lässt. Es müsse die Frage gestellt werden, inwieweit 
rassistische Annahmen, Vorurteile und Denkmuster auch in die theore-
tischen Prämissen und den Kern der Argumentationen eingeflossen sind. 

27	 		 Vgl. bereits: Pauline Kleingeld, »Kant’s Second Thoughts on Race«, The 
Philosophical Quarterly (2007/229), S. 574–592; Jacob Emmanuel Mabe, 
»Wie umgehen mit dem Afrikaner-Bild aus den Texten von Immanuel Kant 
und Georg Wilhelm Friedrich Hegel«, Deutsche Zeitschrift für Philoso-
phie (2021/1), S. 122–125.

28	 		 Vgl. z.B. die Diskussion bei Kleingeld, »Kant’s Second Thoughts«, S. 582; 
Die Lesart eines inkonsistenten Universalismus findet sich unter anderem bei 
Robert B. Louden, Kant’s Impure Ethics, Oxford: Oxford University Press 
2000, S. 105; Thomas E. Hill/Bernard Boxill, »Kant and Race«, in: Bernard 
Boxill (Hg.), Race and Racism, Oxford: Oxford University Press 2001, S. 449, 
459. Für eine ähnliche Auffassung im dt. Kontext vgl. Omri Boehm, Radika-
ler Universalismus: Jenseits von Identität, Berlin: Propyläen 2022.

S. BANDELIN / P. H. BREITENSTEIN / D. GAJIĆ / H. PEACEMAN

https://doi.org/10.5771/9783748962816-309 - am 16.01.2026, 00:03:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962816-309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


319

Operiert wird dabei zumeist mit einem weite(re)n Rassismusbegriff. Auf 
dessen Grundlage werden nicht nur im engen (biologistischen) Sinne 
rassetheoretisch begründete Abwertungen, sondern auch geschichtsphi-
losophisch motivierte Hierarchisierungen verschiedener Kulturen sicht-
bar. Zudem rücken so nicht nur manifeste, im biologistischen Sinne ras-
sistische Textstellen oder rassetheoretische Abhandlungen in den Blick, 
sondern auch Abschnitte und Sinnzusammenhänge, in denen etwa kul-
turelle Hierarchisierungen auf subtilere Weise in die Argumentation ein-
fließen.

Zur Diskussion steht in diesem Modell also nicht, ob die historische 
Person aus heutiger Sicht unzulässige rassetheoretische Aussagen getrof-
fen hat; und auch weniger, inwiefern sich im philosophischen Text des je-
weiligen Autoren Urteile finden, die dem eigenen begrifflichen Anspruch 
widersprechen. Die Selbstkritik zielt hier vielmehr auf die Frage, inwie-
fern in die Entwicklung systematischer philosophischer Schlüsselbegrif-
fe oder Prinzipien selbst – etwa in die Bestimmung von Personen als 
Vernunftwesen – rassistische Normen eingegangen sind oder eingehen 
können. Inwiefern impliziert etwa die in der klassischen deutschen Phi-
losophie entwickelte Geschichtsteleologie rassistische Urteile über unter-
schiedliche Entwicklungsstände in der Verwirklichung der menschlichen 
Vernunftbestimmung?29

Nimmt man die Möglichkeit ernst, dass rassistische Verhältnisse in un-
sere normativen und erkenntnisleitenden Grundbegriffe eingehen kön-
nen, schließt sich die weitere Frage an, ob die Annahme eines Standpunk-
tes plausibel ist, von dem aus mit sicherer Distanz und methodischer 
Gewissheit Rassismus zu kritisieren ist. Wenn nicht davon ausgegan-
gen werden kann, dass wir an sogenannten Grundbegriffen unverändert 
festhalten können, scheint ein anderer Modus der Kritik notwendig, der 
diese daraufhin befragt, inwiefern in ihre Bestimmung rassistische Herr-
schaftsverhältnisse eingeschrieben sind.30

Grundlagen und Verfahren einer solchen veränderten Selbstkritik gilt 
es unseres Erachtens in der Diskussion weiter zu konkretisieren. Dies er-
fordert allerdings einen dezidierten Einbezug gesellschaftstheoretischer 
und sozialwissenschaftlicher Perspektiven – nicht nur, um das Problem-
bewusstsein in Bezug auf Rassismus zu erweitern, sondern auch, um die 
philosophische Praxis soziohistorisch zu situieren. Gerade in der Debat-
te um Philosophie und Rassismus zeigt sich, dass die Philosophie keinen 
reinen, isolierbaren Geltungsdiskurs führt, sondern immer auch in gesell-
schaftliche Konfliktkonstellationen und Selbstverständigungsdiskurse 

29	 		 Vgl. Martinez Mateo/Stubenrauch, »›Rasse‹ und Naturteleologie«; sowie: 
Rocío Zambrana, »Schlechte Angewohnheiten. Gewohnheit, Müßiggang und 
Rasse bei Hegel«, Deutsche Zeitschrift für Philosophie (2022/4), S. 663–684.

30	 		 Vgl. Zambrana, »Schlechte Angewohnheiten«, S. 636f.

PHILOSOPHISCHE SELBSTKRITIK IM POLITISCHEN FELD

https://doi.org/10.5771/9783748962816-309 - am 16.01.2026, 00:03:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962816-309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


320

eingebunden ist. Nimmt man das ernst, dann ist die jüngste Konjunk-
tur des Themas noch genauer mit Blick auf politische Umstände und so-
ziale Kämpfe zu kontextualisieren: Die Fachdebatte über Rassismus in 
der Philosophie mag kein bloßes Epiphänomen antirassistischer Kämp-
fe um soziale Gleichheit sein, muss aber in Relation zu diesen verstan-
den werden.

3. Philosophie als gesellschaftlich situierte Praxis

Vollzieht man so die Entwicklung der Forschungsdiskussion nach, zeigt 
sich deutlich, dass die philosophische Diskussion zunächst im Kontext 
gesellschaftlicher Ereignisse und vor dem Hintergrund sozialer Kämpfe 
entsteht und auf diese reagiert. Sie ist keinesfalls von diesen entkoppelt 
oder als reine Theorie über diese erhaben, sondern kommt vielmehr im 
›Handgemenge‹ der sozialen Wirklichkeit zum Einsatz.31 Für die Analyse 
und die Kritik der Verstrickung von Philosophie mit rassistischem Wis-
sen und rassistischer Herrschaft, scheint uns daher ein Verständnis von 
Philosophie als gesellschaftlich situierter Praxis notwendig. Ein solches 
Verständnis möchten wir im Folgenden im Anschluss an Pierre Bourdieu 
und Alex Demirović vorschlagen.32

In dieser gesellschaftstheoretischen Perspektive lassen sich philoso-
phischer und öffentlicher Diskurs als Felder beschreiben, die zwar durch 
spezifische Eigenlogiken konstituiert sind, aber einander beeinflussen 
und dabei in einem dialektischen Verhältnis stehen. Einerseits fließen 
historisch spezifische, sozial etablierte, mitunter gruppen- oder milieu-
spezifische Deutungen und Wertvorstellungen mindestens implizit in phi-
losophische Theorien ein. Philosophische Theorien entwickeln sich erst 
vor dem Hintergrund gesellschaftlicher Problemzusammenhänge. Die 
Kämpfe gegen Rassismus in der Öffentlichkeit oder Rassismus in phi-
losophischen Theorien stellen daher nicht lediglich neue philosophische 
Forschungsgegenstände dar, denen sich die Philosophie mit ihrem Inst-
rumentarium zuwendet. Die gesellschaftlichen Kämpfe richten sich auch 
explizit gegen die Verstrickungen philosophischer Traditionen mit Ras-
sismus und kolonialer Gewalt; sie beziehen sich auf die Philosophie als 

31	 		 Alex Demirović, »Geltung und Wahrheit. Zur gesellschaftstheoretischen 
Analyse der Philosophie«, in: Christian Kniest (Hg.), Eingreifendes Denken. 
Wolfgang Fritz Haug zum 65. Geburtstag, Münster: Westfälisches Dampf-
boot 2001, S. 289–312, hier S. 290.

32	 		 Vgl. Pierre Bourdieu/Loïc Wacquant, Reflexive Anthropologie, Berlin: Suhr-
kamp 2017, S. 95ff.; Demirović, Geltung und Wahrheit. Vgl. auch Hannah 
Peaceman, Die Dialektik der Emanzipation. Das Potential jüdischer Perspek-
tiven für die politische Philosophie, Frankfurt: Klostermann 2022, S. 38f.

S. BANDELIN / P. H. BREITENSTEIN / D. GAJIĆ / H. PEACEMAN

https://doi.org/10.5771/9783748962816-309 - am 16.01.2026, 00:03:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962816-309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


321

einer zur Disziplin geronnenen, gesellschaftlich situierten Praxis, die im-
plizit und explizit in die Stabilisierung oder Destabilisierung rassistischer 
Verhältnisse involviert ist.

Andererseits aber verfügt die Philosophie als wissenschaftliche Diszi
plin über eine feldspezifische Eigenlogik. Die sozial gegebenen Deutun-
gen und Wertungen werden nicht nur reproduziert, sondern wiederum 
von philosophischen Theorien geprägt, sofern diese zu deren Systemati-
sierung und begrifflichen Klärung, aber auch zu ihrer normativen Recht-
fertigung bzw. Delegitimierung beitragen können.33 Die Philosophie 
kann mithilfe ihres analytischen und reflektierenden Instrumentariums 
über den gesellschaftlichen Status quo hinausweisen und in ihn hinein-
wirken; jedoch bleibt sie dabei als gesellschaftliche Praxis Teil der Ver-
hältnisse, auf die sie reflektiert.

In diesem Sinne wird sowohl im philosophisch-disziplinären als auch 
im öffentlichen Feld über die Weiterführung, Ausgestaltung oder Verän-
derung gesellschaftlich verbindlicher Deutungsmuster und Wertvorstel-
lungen gestritten: über die Tradierung eines Bildungskanons, über die 
Festlegung von Klassifikationen und Rangordnungen, aber auch über die 
Durchsetzung von Problembeschreibungen und -beurteilungen.34

Die mit solchen normativen Deutungen verbundene symbolische 
Macht ist grundsätzlich umkämpft. Insofern haben philosophische The-
orien auch Anteil an der Formierung sozialer Gruppen, indem sie deren 
Weltdeutungen (de-)stabilisieren oder für deren je spezifische und iden-
titätsstiftende Interessen einen artikulativen Rahmen bereitstellen.35 Zu-
gleich können im öffentlichen Feld artikulierte Kritiken (etwa an der 
mangelnden Repräsentation von BIPOC in der Philosophie) ihrerseits 
den Druck auf das philosophische Feld erhöhen und hier zu einer Ver-
änderung der Besetzungspolitiken und legitimen Sprecher:innenpositio-
nen führen. Weder inhaltliche Positionen oder Weltdeutungen noch die 
das Feld bzw. den diskursiven Raum strukturierenden Regeln sind also 
abschließend festgelegt. Vielmehr können sie selbst implizit oder expli-
zit zum Gegenstand feldinterner Kämpfe werden.

In diesem Sinne also stehen akademische Philosophie und gesellschaft-
liche Verhältnisse in einem dialektischen Verhältnis. Sie sind insofern 
unterscheidbar, als sie jeweils durch spezifische Feldlogiken oder Regeln 
(Rollen, Qualifikationsebenen, Kommunikationspraxen, Medien, Legi-
timationsmuster) konstituiert sind, die keine exakte Entsprechung im 
je anderen Feld finden. Zugleich wirken die jeweiligen feldspezifischen 

33	 		 Demirović, Geltung und Wahrheit, S. 305.
34	 		 Pierre Bourdieu, Sozialer Raum und ›Klassen‹. Leçon sur la leçon. Zwei Vor-

lesungen, Frankfurt am Main: Suhrkamp 1985, S. 55.
35	 		 Vgl. Bourdieu/Wacquant, Reflexive Anthropologie, S. 95ff.; Demirović, Gel-

tung und Wahrheit. Vgl. Peaceman, Dialektik der Emanzipation, S. 38f.

PHILOSOPHISCHE SELBSTKRITIK IM POLITISCHEN FELD

https://doi.org/10.5771/9783748962816-309 - am 16.01.2026, 00:03:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962816-309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


322

Logiken aufeinander ein. Und so kann zum Beispiel auch eine Kritik am 
philosophischen Kanon im öffentlichen Feld artikuliert werden und den-
noch zugleich in das philosophische Feld eingreifen. Um auf Resonanz in 
der philosophischen Fachgemeinschaft zu stoßen, muss sie sich dabei al-
lerdings auf Kriterien der philosophischen Begründung beziehen lassen.

In diesem Sinne ist die philosophische Diskussion keine reine, philoso-
phieinterne Diskussion, sondern bezieht sich auf die politischen Kämpfe, 
deren Teil sie zugleich ist. Und indem die Philosophie als gesellschaftlich 
situierte Praxis in diese Debatten eingreift, macht sie sich selbst wieder-
um zum Gegenstand öffentlicher Kritik.

Aus dieser gesellschaftstheoretisch fundierten Perspektive betrachtet, 
lässt sich die jüngste philosophische Debatte zum Verhältnis von Philo-
sophie und Rassismus überhaupt erst vor dem Hintergrund der jüngsten 
gesellschaftlichen Auseinandersetzungen mit Rassismus in Deutschland 
angemessen verstehen. Damit ist ein ganzer Komplex von Entwicklun-
gen und sozialen Kämpfen angesprochen. Die zivilgesellschaftliche Auf-
arbeitung der Hintergründe des NSU nach dessen Selbstenttarnung 
2011, die verstärkten Kämpfe Geflüchteter um gleiche Rechte und Teil-
habe sowie die Artikulation postmigrantischer Interessen trugen alle-
samt zur Wahrnehmung von Rassismus als sozialer Realität und gesell-
schaftlichem Problem bei. Die politischen Bewegungen unmittelbar nach 
den Anschlägen von Halle und Hanau und dem Mord an George Floyd 
konnten auf diesem Bewusstsein aufbauen, selbst wenn ihre Forderun-
gen gegenwärtig rechten Mehrheiten gegenüberstehen.

Zugleich zeigt sich, dass sich auch die Leerstellen in der philosophi-
schen Diskussion nicht durch reines Desinteresse von Forscher:innen 
erklären lassen. Vielmehr spiegelt sich in den Leerstellen des philoso-
phischen Feldes die Marginalisierung bestimmter Positionen innerhalb 
gesellschaftlicher Debatten und Deutungskämpfe. Wir sehen das zum 
Beispiel daran, dass die Frage nach den Verstrickungen von Philoso-
phie und Rassismus häufig als Frage individueller Verfehlungen disku-
tiert und nur selten auf die philosophischen Methoden bzw. normativen 
Grundbegriffe der Philosophie bezogen wird. Das korreliert damit, dass 
in der gesellschaftlichen Debatte zwar einzelne rassistische Ereignisse 
skandalisiert und zum Ausgang von breiten Protesten werden, instituti-
onalisierte oder strukturelle Formen des Rassismus aber kaum benannt 
bzw. anerkannt werden und bislang nur wenige grundlegende Verände-
rungen erkämpft werden konnten.

Auch die weitgehend ausbleibende Auseinandersetzung mit Antise-
mitismus im Kontext der Debatten zum Verhältnis von Rassismus und 
Philosophie zeigt dies. Die Spaltung von Rassismuskritik einerseits und 
Antisemitismuskritik andererseits bzw. das Ausbleiben einer Auseinan-
dersetzung mit Antisemitismus in rassismuskritischen Kämpfen ist kein 
eigenständiges Merkmal der philosophischen Debatte, sondern eines, 

S. BANDELIN / P. H. BREITENSTEIN / D. GAJIĆ / H. PEACEMAN

https://doi.org/10.5771/9783748962816-309 - am 16.01.2026, 00:03:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962816-309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


323

das die gesellschaftlichen Kämpfe gegen Rassismus und Antisemitismus 
selbst prägt und die Reflexion über ihr komplexes Verhältnis erschwert.

Es lassen sich durch die gesellschaftspolitische Verortung der Philo-
sophie also Leerstellen erklären. Zudem kann in der Perspektive auf die 
Philosophie als gesellschaftlich situierte Praxis auch eine Verbindung zu 
einer praktisch wirksamen Gesellschaftskritik gezogen werden. Begreift 
die Philosophie »ihre Rolle im normativ umkämpften Feld des Politi-
schen«36, kann sie durch ihre Deutungsangebote aus den gesellschaftli-
chen Kämpfen heraus und über sie hinaus anschließen und so potentiell 
zu einer politisch wirksamen Gesellschaftskritik werden.

4. Diskussion

Der Debattenrückblick und die gesellschaftliche Situierung der Philoso-
phie sollten verdeutlichen, dass mit der Auseinandersetzung zum Ver-
hältnis von Philosophie und Rassismus nicht bloß ein weiteres wissen-
schaftliches Forschungsthema abgesteckt wird. Vielmehr findet hier eine 
in vielfacher Hinsicht politische Auseinandersetzung innerhalb des aka-
demischen Feldes, aber auch in Verbindung zu außerphilosophischen 
Kämpfen gegen Rassismus statt. Ob, wie und mit welchen Wirkungen 
diese Auseinandersetzung fortgeführt wird, hängt unseres Erachtens 
nicht nur von den Formen und Dimensionen der (Selbst-)Kritik ab, die 
hier zur Anwendung kommen, sondern auch von den konkreten prak-
tischen und diskursiven Formaten, in denen sie geführt wird. In diesem 
Sinne möchten wir abschließend drei Fragen aufwerfen, die in der ge-
sellschaftspolitischen Selbstverständigung der Philosophie mitdiskutiert 
werden müssen.

(I) Geht mit der fachphilosophischen Bearbeitung gesellschaftlicher Pro-
blemlagen auch eine Einhegung und Entpolitisierung einher?
War die Auseinandersetzung um Philosophie und Rassismus zu Beginn 
und insbesondere in den Feuilletons von Leidenschaftlichkeit und Polari-
sierung geprägt, ist zu beobachten, wie im Fachdiskurs darum gerungen 
wird, diese Polarisierung abzuschwächen und einen Pluralismus von Po-
sitionen abzubilden, aber auch die Kritik zu präzisieren. Aus einem Skan-
dal wurde ein inzwischen etablierter wissenschaftlicher Gegenstand. Die 
damit einhergehende Systematisierung, Ordnung oder Distanzierung ist 
einerseits Bedingung kritischer Reflexion, denn Abwägen und Urteilen 
erfordern einen Abstand zum ›Handgemenge‹; nur so kann der philo-
sophische Diskurs auch über die gesellschaftlichen Verhältnisse und die 

36	 		 Vgl. Raymond Geuss, Kritik der politischen Philosophie. Eine Streitschrift, 
Hamburg: Hamburger Edition 2011, Titelblatt.

PHILOSOPHISCHE SELBSTKRITIK IM POLITISCHEN FELD

https://doi.org/10.5771/9783748962816-309 - am 16.01.2026, 00:03:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962816-309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


324

eigene Verstrickung hinausweisen. Andererseits kann diese Art der Dis-
tanznahme und der Übersetzung eines gesellschaftlichen in ein fachwis-
senschaftliches Problem auch dazu führen, politische Widersprüche, ge-
sellschaftliche rassistische Strukturen sowie Rassismuserfahrungen und 
gesellschaftliche Kämpfe gegen Rassismus zu verdecken oder zu ver-
drängen.

Wir sollten uns als engagierte Philosoph:innen eine gewisse Skepsis 
gegenüber der Verselbständigung des Gegenstands bewahren und uns 
fragen, wie die Schärfe der gesellschaftlichen Widersprüche und der 
Kontakt zum politischen ›Handgemenge‹ bewusst beibehalten werden 
können. Wo diese Verbindung mit den politischen Deutungs- und ge-
sellschaftlichen Emanzipationskämpfen verloren geht, kann die philo-
sophische Selbstkritik ihre kritische Kraft kaum gesellschaftlich wirk-
sam entfalten.

(II) Inwiefern müssen der philosophische Diskurs und Kanon erweitert 
und diversifiziert sowie institutionelle Praxen verändert werden?
Dienlich für eine kritische Reflexion auf die eigenen Grundbegriffe und 
das philosophische Selbstverständnis insgesamt ist auch eine inhaltli-
che Erweiterung der deutschsprachigen Debatte: erstens um Einsichten 
aus der Critical Philosophy of Race.37 Im angelsächsischen Raum, ins-
besondere in den USA, ist sowohl über das Verständnis von race und 
Rassismus als auch über die Möglichkeiten rassismuskritischen Philoso-
phierens in den vergangenen Jahrzehnten recht kontinuierlich diskutiert 
worden. Allerdings kann von einer Übertragbarkeit der innerhalb der 
Critical Philosophy of Race entwickelten Ansätze und Konzepte nicht 
ohne Weiteres ausgegangen werden. Das liegt insbesondere an den Un-
terschieden zwischen den jeweiligen gesellschaftlichen Kontexten in den 
USA und in Deutschland. Eine ernsthafte philosophische Auseinander-
setzung mit Rassismus bedarf des Anschlusses an konkrete Erfahrungen 
und historische Wirkungsweisen von Rassismus. Das erfordert histori-
sches Wissen über die Spezifik rassistischer Verhältnisse im deutschen 
Kontext – auch in ihrer Verflechtung mit anderen Ideologien wie dem 
Antisemitismus. Zweitens ist auch eine Öffnung hinsichtlich der Stim-
men in der philosophischen Fachdebatte selbst notwendig. So sollten 
Perspektiven von bisher ausgeschlossenen Denker:innen stärker berück-
sichtigt werden, etwa die Schriften versklavter Menschen. Dies wiede-
rum verlangt eine Erweiterung auch hinsichtlich der Textsorten oder 
Formate, insofern etwa Briefe, Gedichte, Fragmente etc. einzubeziehen 

37	 		 Vgl. Franziska Dübgen, »Blinde Flecken der Politischen Philosophie? Impul-
se der Critical Philosophy of Race für die Analyse von Normativität, Politik 
und Recht«, Deutsche Zeitschrift für Philosophie (2019/4), S. 619–633.; so-
wie: Lepold/Martinez Mateo, Critical Philosophy of Race.

S. BANDELIN / P. H. BREITENSTEIN / D. GAJIĆ / H. PEACEMAN

https://doi.org/10.5771/9783748962816-309 - am 16.01.2026, 00:03:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962816-309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


325

wären.38 Auf dieser Grundlage sollten die Kriterien für die Auswahl phi-
losophischer Lektüren grundlegender diskutiert werden, um eine quali-
fizierte und differenzierte Erweiterung des philosophischen Kanons vo-
ranzubringen. 

Nicht zuletzt bedarf es institutioneller Veränderungen. Mit der Eta
blierung des Forschungsfeldes gehen auch Veränderungen der For-
schungslandschaft einher, etwa Drittmittelfinanzierungen, Veranstal-
tungs- und Publikationsreihen etc. Es sind jedoch auch tiefergreifende 
institutionelle Veränderungen in Erwägung zu ziehen. Die akademi-
sche Philosophie ist hinsichtlich ihres Gegenstands und ihrer Akteur:in-
nen nicht sonderlich divers. Zwar haben inzwischen rund zehn Prozent 
der Philosophieprofessor:innen in Deutschland einen Migrationshinter-
grund.39 Allerdings liegt ein deutliches Gefälle zwischen Hochschular-
ten vor; und die Diversität ist im wissenschaftlichen Mittelbau im Ver-
gleich deutlich höher. Detailliertere empirische Studien stehen noch aus, 
doch scheint die Hypothese gerechtfertigt, dass sich hier ein Flaschen-
hals zeigt, der nicht nur mit diversitätspolitischen Einstellungsmaßnah-
men, sondern auch mit der Diskussions- und Lehrkultur im Fach zusam-
menhängt. Diesbezüglich ist darauf zu hoffen, dass weiteres Engagement 
und eine breitere Diskussion innerhalb des Faches dazu beitragen, Phi-
losoph:innen mit Rassismuserfahrungen oder Migrationsgeschichten zu 
demarginalisieren. Die Gründung von Diversitäts-Arbeitsgruppen in den 
Fachgesellschaften scheint hier ein erster, vielversprechender Schritt.

(III) Welche diskursiven Formen und Formate eignen sich für eine gesell-
schaftlich engagierte Philosophie?
Der philosophische Geltungsdiskurs ist nicht unabhängig von den 
Schauplätzen und Formen, in denen er geführt wird. Denkumgebungen 
und Diskussionszusammenhänge prägen philosophische Fragen, Ant-
worten und Auseinandersetzungen. Damit wird die Reflexion und Ge-
staltung dieser Schauplätze und Diskursformate zu einem auch für die 
Theoriebildung relevanten Problem. Bislang bleibt die Offenheit des phi-
losophischen Fachdiskurses für Impulse aus der breiteren Öffentlich-
keit eingeschränkt. Das »öffentliche Philosophieren« gleicht auch in den 
Diskussionen um Philosophie und Rassismus (noch) weitgehend einem 
Zwei-Stockwerk-Modell, in dem Philosoph:innen als Welterklärer:innen 
und nicht als gleichberechtigte gesellschaftliche Akteur:innen bzw. po-
litische Subjekte auftreten. Jedoch ist die Philosophie zur Aufklärung 

38	 		 Vgl. Anke Graneß, »Sklaverei und Philosophiegeschichtsschreibung«, Deut-
sche Zeitschrift für Philosophie (2023/2), S. 226–250.

39	 		 Ole Engel, Professoren mit Migrationshintergrund: Benachteiligte Minder-
heit oder Protagonisten internationaler Exzellenz, Wiesbaden: Springer VS 
2021, S. 108f.

PHILOSOPHISCHE SELBSTKRITIK IM POLITISCHEN FELD

https://doi.org/10.5771/9783748962816-309 - am 16.01.2026, 00:03:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962816-309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


326

ihrer eigenen Verstrickung mit Rassismus auf gesellschaftliches Wissen 
angewiesen.

Benötigt werden entsprechend Diskursformen sowie Foren, in denen 
gesellschaftliche Akteur:innen und Philosoph:innen in einen Austausch 
auf Augenhöhe treten können. Ansätze dafür – etwa der Einbezug von 
aktivistischen Stimmen auf Tagungspanels und öffentliche Runde Tische 
– zeigen sich bereits. Und auch in der Schriftform bieten sich mit philo-
sophischen Blogs Foren, deren Räume sich offener und diskursiver ge-
stalten lassen. Von deren Weiterentwicklung könnten die akademische 
Philosophie wie auch die breitere Öffentlichkeit profitieren.

Die Auseinandersetzung mit den Verstrickungen von Philosophie und 
Rassismus zeigt ein Politisierungspotential der Philosophie auf. Das 
Selbstverständnis als politische Akteurin hatte die Philosophie spätes-
tens mit dem Ausschluss bzw. der Marginalisierung marxistischer Posi-
tionen aus den westdeutschen Universitäten in den 1970er Jahren ver-
loren. Nun aber ist die Philosophie und ihr Kanon im Zuge der Kämpfe 
gegen Rassismus selbst in die Kritik geraten. Wir schlagen vor, diese 
politische Kritik ernst zu nehmen. Reflektiert die Philosophie grundle-
gend auf ihre Verstrickung in Herrschaftsverhältnisse und versteht sie 
auch ihre Debatten oder Konflikte als politische Kämpfe, eröffnen sich 
neue Möglichkeiten: nicht nur für institutionelle Veränderungen und 
Verschiebungen in der Kultur des Fachs, sondern auch für ihre gesell-
schaftliche Wirksamkeit.

S. BANDELIN / P. H. BREITENSTEIN / D. GAJIĆ / H. PEACEMAN

https://doi.org/10.5771/9783748962816-309 - am 16.01.2026, 00:03:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962816-309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

