VII. Philosophie als soziale Praxis —
Perspektiven

https://dol.org/10.5771/8783748962816-309 - am 16.01.2026, 00:03:06. i@ |



https://doi.org/10.5771/9783748962816-309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

https://dol.org/10.5771/8783748962816-309 - am 16.01.2026, 00:03:06.



https://doi.org/10.5771/9783748962816-309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

SEBASTIAN BANDELIN, PEGGY H. BREITENSTEIN,
DaNILO GAJi¢ UND HANNAH PEACEMAN

Philosophische Selbstkritik
im politischen Feld

Die Verstrickung von Philosophie und Rassismus

Einleitung

Die jiingsten gesellschaftlichen Auseinandersetzungen um Rassismus in
Deutschland wurden erst spat auf die Philosophie bezogen. Sie haben dem-
entsprechend auch die philosophische Fachdebatte mit einiger Verzoge-
rung erreicht. Inzwischen wird 6ffentlich wie auch fachintern intensiv dis-
kutiert, inwiefern die Philosophie einerseits zur Tradierung rassistischer
Vorurteile sowie zur Rechtfertigung rassistischer Gewalt beigetragen hat
und bis heute beitragt, aber andererseits Mittel fiir die Analyse und Kritik
dieser Herrschaftsverhiltnisse zur Verfugung stellen kann.

Auch im Vergleich zur US-amerikanischen Debatte’ war Rassismus
in der deutschsprachigen philosophischen Diskussion lange kein oder
nur ein marginales Thema.* Zwar gehort die Reflexion auf die Schat-
tenseiten von Aufklirung und Moderne zum Kernbestand des konti-
nentalen philosophischen Erbes der Nachkriegszeit.? Allerdings ist der
Rassismus, zumindest im heutigen Verstindnis eines spezifischen Herr-
schaftsverhiltnisses, nicht explizites Thema dieses aufklirungs- und

1 Vgl. Linda Martin Alcoff, »Critical Philosophy of Race«, The Stanford Ency-
clopedia of Philosophy (Fall 2023 Edition), https:/plato.stanford.edu/archives/
fall2o23/entries/critical-phil-race/ (Zugriff: 15.01.2025). Fiir einen Uberblick
vgl. Naomi Zack (Hg.), The Oxford Handbook of Philosophy and Race, Ox-
ford: Oxford University Press 2017 sowie das von Robert Bernasconi heraus-
gegebene Journal Critical Philosophy of Race.

2 Fiir die Initiative zur Offnung des deutschsprachigen philosophischen Dis-
kurses fiir die angelsichsische Forschung zu dem Thema vgl. Kristina Lepold/
Marina Martinez Mateo (Hg.), »Schwerpunkt: Critical Philosophy of Race«,
Deutsche Zeitschrift fiir Philosophie (2019/4), S. 572-633; sowie Kristina
Lepold/Marina Martinez Mateo (Hg.), Critical Philosophy of Race, Berlin:
Suhrkamp 2021.

3 Vgl. bspw. Theodor W. Adorno/Max Horkheimer, Dialektik der Aufklirung.
Philosophische Fragmente, Frankfurt am Main: Fischer 1988; Zygmunt
Bauman, Dialektik der Ordnung. Die Moderne und der Holocaust, Ham-
burg: EVA Taschenbuch 1989.

309

https://dol.org/10.5771/8783748962816-309 - am 16.01.2026, 00:03:06. i@ |



https://plato.stanford.edu/archives/fall2023/entries/critical-phil-race/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2023/entries/critical-phil-race/
https://doi.org/10.5771/9783748962816-309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
https://plato.stanford.edu/archives/fall2023/entries/critical-phil-race/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2023/entries/critical-phil-race/

S. BANDELIN / P. H. BREITENSTEIN / D. GAJIC / H. PEACEMAN

modernititskritischen Diskurses. Auch wurden zwar im deutschspra-
chigen Raum seit den spiten 198cer Jahren vereinzelte Arbeiten zu ras-
sistischen Darstellungen und Argumentationen in der Philosophie pub-
liziert, in denen Kritiker:innen etwa auf Kants Rassebegriff oder seine
abwertenden Darstellungen aufSereuropiischer Gesellschaften aufmerk-
sam machten.* Doch zum dauerhaften Gegenstand wurde diese Proble-
matik innerhalb der Fachdebatte nicht.

Dass das Thema Philosophie und Rassismus derzeit so sichtbar ist und
lebhaft diskutiert wird, wurde auch durch soziale Bewegungen erkampft:
Aktivist:innen haben in den vergangenen Jahren immer wieder auf das in
Denkmalern, Biichern und Schriften tradierte kolonialrassistische Erbe
und dessen unzureichende Aufarbeitung aufmerksam gemacht. Nach-
dem die Aufarbeitung des NSU-Komplexes, der Anschlige von Halle
(2019) und Hanau (2020) sowie vor allem Proteste sozialer Bewegungen
wie Black Lives Matter zu einer verstiarkten 6ffentlichen Sensibilitat fur
rassistische Gewalt beigetragen hatten, wurden in den deutschen Medien
Stimmen lauter, die forderten, dass man sich mit der Verstrickung auch
der Philosophie bzw. der Philosoph:innen in die Kolonialgeschichte und
in koloniale Herrschaftsverhaltnisse auseinandersetzen sollte. So wurde
die akademische Philosophie gleichsam >genotigts, diese Frage endlich
aufzunehmen und sie o6ffentlich sichtbar zu diskutieren. Dies hat dazu
gefiihrt, dass diese Diskussionen inzwischen nicht mehr nur am Rande
des Faches stattfinden, sondern als Forschungsthema ernst genommen
und in methodischer Breite behandelt werden. Im Zentrum der deutsch-
sprachigen o6ffentlichen und akademischen Debatte steht dabei die Aus-
einandersetzung mit Rassismus bei Philosoph:innen der Aufklirung und
Moderne. Hier ist ein besonderer Fokus auf die »Heroen des Geistes«
festzustellen, die fiir das Selbstverstindnis von Philosophie und deut-
scher Gesellschaft lange schon von erheblicher Relevanz sind.

Vor dem Hintergrund dieser Entwicklungen mochten wir dafiir argu-
mentieren, dass sich das Verhiltnis von Philosophie und Rassismus nur

4 Vgl. u.a.: Monika Firla, Untersuchungen zum Verhdltnis von Anthropologie
und Moralphilosophie bei Kant, Frankfurt am Main/Bern: Peter Lang 19813
Alex Sutter, »Kant und die >Wilden«. Zum impliziten Rassismus in der kan-
tischen Geschichtsphilosophie«, prima philosophia (1989/2), S. 241-265;
Gudrun Hentges, Schattenseite der Aufklirung: Die Darstellung von Juden
und » Wilden« in philosophischen Schriften des 18. und 19. Jabrbunderts,
Schwalbach: Wochenschau Verlag 1999, S. 209—224; dies., »Die Erfindung der
>Rasse<um 1800 — Klima, Sifte und Phlogiston in der Rassentheorie Inmanuel
Kants«, in: Birgit Tautz (Hg.), Colors 1800/1900/2000: Signs of Ethnic Dif-
ference, Amsterdam: Rodopi 2004, S. 47-66; Peggy Piesche, » Der >Fortschritt«
der Aufklarung — Kants >Race« und die Dezentrierung des weifSen Subjekts«,
in: Maureen Maisha Eggers et al. (Hg.), Mythen, Masken und Subjekte. Kri-
tische WeifSseinsforschung in Deutschland, Minster: Unrast 2005, S. 30-39.

310

https://dol.org/10.5771/8783748962816-309 - am 16.01.2026, 00:03:06. i@ |



https://doi.org/10.5771/9783748962816-309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

PHILOSOPHISCHE SELBSTKRITIK IM POLITISCHEN FELD

dann adidquat reflektieren ldsst, wenn es als Anlass und Gegenstand ei-
ner grundlegenden kritischen Selbstbefragung der Philosophie als Diszi-
plin — hinsichtlich ihrer Praxen und ihrer Funktion in der Gesellschaft —
dient. Denn mit der Verstrickung von Philosophie und Rassismus ist ein
Problem angesprochen, das unser Selbstverstindnis als Philosophieren-
de auf tiefgreifende Weise zu irritieren vermag: sofern sich an ihm niam-
lich zeigt, dass die Philosophie unter strukturell rassistischen sozialen
Verhiltnissen sowohl in ihren gesellschaftlichen Wirkungen als auch in
ihren normativen Grundbegriffen in Rassismen verstrickt ist und bleibt.
Diese Verstrickung aufzudecken und zu tiberwinden, ist unseres Erach-
tens die schwierige und auch radikale Aufgabe philosophischer Selbst-
kritik. Wo diese Selbstkritik nicht stattfindet, lauft das Philosophieren
Gefahr, ohne oder auch gegen die eigene Absicht rassistische Herrschaft
zu reproduzieren, zu verschleiern und zu stabilisieren.

Um eine solche Selbstkritik realisieren zu konnen, ist es notwendig, dass
sich Philosophierende uber ihre gesellschaftliche Verortung klar werden
und ihre Tatigkeit auch als soziale Praxis begreifen. Es geht dabei darum
zu verstehen, dass wirkmachtige wissenschaftliche Theorien in soziale und
politische Rechtfertigungsdiskurse integriert sind, auf die sie reagieren und
wiederum riickwirken — und das heifst: dass sie in Machtverhiltnisse ver-
strickt sind. Geht man von einem solchen philosophischen Selbstverstand-
nis aus, kann eine selbstkritische Auseinandersetzung der Philosophie mit
rassistischer Herrschaft nicht lediglich darin bestehen, Rassismus aufSer-
halb der Philosophie zu verorten und diesen von tberlegener Warte aus
zu analysieren und zu kritisieren. Vielmehr muss dann der Blick auf die
Tatsache gelenkt werden, dass philosophische Theorien selbst rassistische
Diskurse geprigt haben und dass umgekehrt rassistisches Wissen in phi-
losophische Theoriebildung eingegangen ist und philosophische Praxis bis
heute pragt. Philosophische Selbstkritik bedeutet aus dieser Perspektive,
das philosophische Projekt wirklich als unvollendet zu begreifen und die
eigenen Fragestellungen sowie normativen Grundbegriffe immer wieder
darauthin zu befragen, inwiefern diese selbst mit soziohistorischen Kon-
texten und Herrschaftsverhiltnissen verbunden sind.

Eine solche philosophische Selbstkritik mochten wir im vorliegenden
Artikel anregen. Dabei zeigen wir zunichst exemplarisch anhand der
jungsten offentlichen und fachlichen Debatte um den Rassismus bei Kant
auf, wie maflgeblich es fiir die Philosophie ist, ihre Problemstellungen
auf die konkreten sozialen Konflikte und Kimpfe ihrer Zeit zu beziehen
und zugleich eingefahrene Debattengleise zu problematisieren (1). An-
schlieend unterscheiden wir drei Paradigmen der Selbstkritik, die sich
in der philosophischen Auseinandersetzung mit Rassismus erkennen las-
sen (2). In unseren Augen sollte eine philosophische Selbstkritik von ei-
ner gesellschaftstheoretisch informierten Verortung des philosophischen
Diskurses ausgehen (3). Von einem solchen Verstindnis der Philosophie

3II

https://dol.org/10.5771/8783748962816-309 - am 16.01.2026, 00:03:06. i@ |



https://doi.org/10.5771/9783748962816-309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

S. BANDELIN / P. H. BREITENSTEIN / D. GAJIC / H. PEACEMAN

als gesellschaftlich situierter Praxis aus formulieren wir abschliefSend ei-
nige konkrete selbstkritische Impulse (4).

1. Die neue Debatte iiber Kants Rassismus

Die jungste Fachdebatte tiber das Verhaltnis von Philosophie und (ihrem)
Rassismus nahm ihren Ausgang von den Feuilletons. Genauer waren es
provozierende Radiointerviews zweier Historiker: Nachdem wihrend ei-
ner Demonstration gegen Rassismus am 7. Juni 2020 das Denkmal des
Sklavenhandlers Edward Colston ins Hafenbecken von Bristol gestiirzt
worden war, forderte Jirgen Zimmerer im Deutschlandfunk die Einbin-
dung solcher Interventionen gegen Denkmaler sowie Forderungen nach
Umbenennungen von StrafSen in ein aktives, kollektiv-6ffentliches Erinne-
rungskonzept. Nur so konne eine angemessene, nachhaltige Aufklirungs-
arbeit gelingen.s Kant wurde in diesem Gesprach namentlich noch nicht
erwahnt — dies geschah erst finf Tage spiter, als Michael Zeuske forderte,
im Zusammenhang der weltweiten Proteste von Black Lives Matter und
des damit verbundenen, wachsenden Problembewusstseins endlich auch
in Deutschland den lange verschwiegenen Beitrag historischer Personlich-
keiten wie Immanuel Kant zum europiischen Rassismus zu diskutieren.
Hierauf wurde prompt reagiert: In den allerersten Beitragen in Feuilletons
verschiedener uiberregionaler Tageszeitungen warnten einschlidgige Kant-
forscher:innen und Redakteur:innen vor einem »fanatischen Bildersturm«?
und vor der Schindung des Denkmals® sowie der » Achtung Kants«* und
fuhrten entsprechende Ambitionen hiufig auf einen allgemeinen Unwillen
zur konzentrierten Auseinandersetzung mit den Schriften Kants bzw. iiber-
haupt auf mangelndes Textstudium™ oder -verstandnis zuriick.

5 Jirgen Zimmerer, Interview im Deutschlandfunk vom 8.06.2020, https:/
www.deutschlandfunk.de/statuensturz-in-bristol-koloniale-denkmaeler-auf-
den-kopf-too.html (Zugriff: 15.01.2025).

6  Michael Zeuske, Interview im Deutschlandfunk 13.06.2020, https://www.
deutschlandfunkkultur.de/antirassistischer-denkmalsturm-auch-der-philosoph-
immanuel-1oo.html (Zugriff: 15.01.2025).

7 Norbert Bolz, »Kant, der alte Rassist«, Die Welt, 06.06.20, S. 22.

8  JanKiveler, »Kritik der politisch korrekten Vernunft«, Die Welt, 16.06.2020,
S. 22.

9  Volker Gerhardt, »Kant ein Rassist? Lest ihn bitte genau«, Die Welt,
17.06.2020, https://www.welt.de/kultur/plus209662617/Beruechmter-Kant-
forscher-Kant-ein-Rassist-Lest-ihn-bitte-genau.html (Zugriff: 15.01.2025).

10  Michael Wolff, »Wer Kant als Rassisten bezeichnet, miisste ihn erst einmal le-
sen«, NZZ online, 14.04.2021, https://www.nzz.ch/feuilleton/wer-kant-als-
rassist-bezeichnet-muesste-ihn-erst-einmal-lesen-ld. 16 1 1117 ?reduced=true (Zu-
griff: 15.01.2025).

312

https://dol.org/10.5771/8783748962816-309 - am 16.01.2026, 00:03:06. i@ |



https://www.deutschlandfunk.de/statuensturz-in-bristol-koloniale-denkmaeler-auf-den-kopf-100.html
https://www.deutschlandfunk.de/statuensturz-in-bristol-koloniale-denkmaeler-auf-den-kopf-100.html
https://www.deutschlandfunk.de/statuensturz-in-bristol-koloniale-denkmaeler-auf-den-kopf-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/antirassistischer-denkmalsturm-auch-der-philosoph-immanuel-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/antirassistischer-denkmalsturm-auch-der-philosoph-immanuel-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/antirassistischer-denkmalsturm-auch-der-philosoph-immanuel-100.html
https://www.welt.de/kultur/plus209662617/Beruehmter-Kantforscher-Kant-ein-Rassist-Lest-ihn-bitte-genau.html
https://www.welt.de/kultur/plus209662617/Beruehmter-Kantforscher-Kant-ein-Rassist-Lest-ihn-bitte-genau.html
https://www.nzz.ch/feuilleton/wer-kant-als-rassist-bezeichnet-muesste-ihn-erst-einmal-lesen-ld.1611117?reduced=true
https://www.nzz.ch/feuilleton/wer-kant-als-rassist-bezeichnet-muesste-ihn-erst-einmal-lesen-ld.1611117?reduced=true
https://doi.org/10.5771/9783748962816-309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.deutschlandfunk.de/statuensturz-in-bristol-koloniale-denkmaeler-auf-den-kopf-100.html
https://www.deutschlandfunk.de/statuensturz-in-bristol-koloniale-denkmaeler-auf-den-kopf-100.html
https://www.deutschlandfunk.de/statuensturz-in-bristol-koloniale-denkmaeler-auf-den-kopf-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/antirassistischer-denkmalsturm-auch-der-philosoph-immanuel-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/antirassistischer-denkmalsturm-auch-der-philosoph-immanuel-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/antirassistischer-denkmalsturm-auch-der-philosoph-immanuel-100.html
https://www.welt.de/kultur/plus209662617/Beruehmter-Kantforscher-Kant-ein-Rassist-Lest-ihn-bitte-genau.html
https://www.welt.de/kultur/plus209662617/Beruehmter-Kantforscher-Kant-ein-Rassist-Lest-ihn-bitte-genau.html
https://www.nzz.ch/feuilleton/wer-kant-als-rassist-bezeichnet-muesste-ihn-erst-einmal-lesen-ld.1611117?reduced=true
https://www.nzz.ch/feuilleton/wer-kant-als-rassist-bezeichnet-muesste-ihn-erst-einmal-lesen-ld.1611117?reduced=true

PHILOSOPHISCHE SELBSTKRITIK IM POLITISCHEN FELD

Die urspriinglich aufgeworfene Frage, wie wir heute — angesichts eines
sichtbar gewandelten Problembewusstseins gegentiber rassistischen Vor-
urteilen und Strukturen — mit Denkmalern oder anderen Ehrungen von
Personlichkeiten umgehen sollten, wenn diese in eine auch von Koloni-
alismus oder Rassismus gepriagte Geschichte verstrickt sind, geriet dabei
schnell aus dem Blick. Primar wurden stattdessen Fragen diskutiert wie:
War Kant ein Rassist? Und wenn ja: War er »mehr« Rassist als andere
seiner Zeitgenossen? Oder: War er nicht in philosophischer Hinsicht vor
allem der Begriindungstheoretiker universeller Menschenwiirde? Hierzu
wurden in den Sommermonaten 2020 nahezu im Wochentakt kontroverse
Stellungnahmen publiziert. Wahrend niemand leugnete, dass sich rassisti-
sche Auflerungen in den Werken Kants finden, verteidigten ihn die meis-
ten Expert:innen, indem sie ihn zunichst einmal als den Begriinder der
gleichen Wiirde und Rechte aller Menschen hervorhoben, der allerdings
auch auf diverse Quellen (v.a. Reiseberichte) seiner Zeit vertrauen muss-
te. Aus diesen habe er ungliicklicherweise einige Passagen in allerdings po-
puldrwissenschaftliche und philosophisch unbedeutende Texte iibernom-
men."* Andere betonten, dass solche Passagen nicht einfach als Versehen
eines »Kindes seiner Zeit«'* abgetan werden konnten, sondern auch einen
Schatten auf seine Person und seine Moralphilosophie wiirfen.'s

Nur wenige Stimmen hingegen reflektierten den Diskurs selbst: indem
sie etwa darauf aufmerksam machten, dass eine durchaus komplexe Pro-
blematisierung rassistischer Auslassungen Kants bereits seit mehr als zwan-
zig Jahren Theoretiker:innen verschiedener Disziplinen beschiftige, die je-
doch von der hiesigen Kantforschung weitestgehend ignoriert worden
seien; dass es bereits zu Kants Zeiten horbare Kritiker seiner Ansichten
und auch Alternativen zu diesen gegeben habe (z.B. Herder, Forster, Blu-
menbach); dass schon eine Fragestellung der Form »War Kant ein Ras-
sist?« von vorn herein einseitig oder moralisierend sein konnte und daher
in der Aufarbeitung sowie Kritik der Verstrickungen von Philosophie und
Rassismus kaum weiterfiihre.™

11 Vgl. Gerhardt, »Kant ein Rassist? «; Micha Brumlik, » Lasst das Denkmal stehen«,
TAZ, 26.06.2020, https://taz.de/lmmanuel-Kant-und-der-Rassismus/! 569276 4/
(Zugriff: 15.01.2025); Michael Wolff, » Antirassist aus Prinzip«, EA.Z, 30.07.2020,
S. 125 Omri Boehm, »Sie wollen ihn stiirzen sehen«, Die Zeit, 26.11.2020, S. 571.

12 Marcus Willaschek, »Ein Kind seiner Zeit«, EA.Z., 24.06.2020, https:/
www.faz.net/aktuell/feuilleton/debatten/wie-man-kants-rassismus-bewerten-
muss-16827398.html?premium (Zugriff: 15.01.2025).

13 Vgl. Dieter Schonecker, » Amerikaner seien >zu schwach fir schwere Arbeit.
Und Schwarze faul: Wie ich lernte, dass Kant Rassist war«, NZZ online,
15.04.2021, https://www.nzz.ch/feuilleton/zu-faul-fuer-schwere-arbeit-wie-
ich-lernte-dass-kant-rassist-war-ld. 1612194 (Zugriff: 15.01.2025).

14 Vgl.u.a.: Floris Biskamp, »Sollte man Kant als Rassisten bezeichnen? Kritik der wei-
fen Vernunft«, Der Tagesspiegel, 21.06.2020, https://www.tagesspiegel.de/kultur/

313

https://dol.org/10.5771/8783748962816-309 - am 16.01.2026, 00:03:06. i@ |



https://taz.de/Immanuel-Kant-und-der-Rassismus/!5692764/
https://www.faz.net/aktuell/feuilleton/debatten/wie-man-kants-rassismus-bewerten-muss-16827398.html?premium
https://www.faz.net/aktuell/feuilleton/debatten/wie-man-kants-rassismus-bewerten-muss-16827398.html?premium
https://www.faz.net/aktuell/feuilleton/debatten/wie-man-kants-rassismus-bewerten-muss-16827398.html?premium
https://www.nzz.ch/feuilleton/zu-faul-fuer-schwere-arbeit-wie-ich-lernte-dass-kant-rassist-war-ld.1612194
https://www.nzz.ch/feuilleton/zu-faul-fuer-schwere-arbeit-wie-ich-lernte-dass-kant-rassist-war-ld.1612194
https://www.tagesspiegel.de/kultur/sollte-man-kant-als-rassisten-bezeichnen-kritik-der-weissen-vernunft/25935036.html
https://doi.org/10.5771/9783748962816-309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
https://taz.de/Immanuel-Kant-und-der-Rassismus/!5692764/
https://www.faz.net/aktuell/feuilleton/debatten/wie-man-kants-rassismus-bewerten-muss-16827398.html?premium
https://www.faz.net/aktuell/feuilleton/debatten/wie-man-kants-rassismus-bewerten-muss-16827398.html?premium
https://www.faz.net/aktuell/feuilleton/debatten/wie-man-kants-rassismus-bewerten-muss-16827398.html?premium
https://www.nzz.ch/feuilleton/zu-faul-fuer-schwere-arbeit-wie-ich-lernte-dass-kant-rassist-war-ld.1612194
https://www.nzz.ch/feuilleton/zu-faul-fuer-schwere-arbeit-wie-ich-lernte-dass-kant-rassist-war-ld.1612194
https://www.tagesspiegel.de/kultur/sollte-man-kant-als-rassisten-bezeichnen-kritik-der-weissen-vernunft/25935036.html

S. BANDELIN / P. H. BREITENSTEIN / D. GAJIC / H. PEACEMAN

In der im Winter 2020/21 durchgefithrten Diskussionsreihe der Ber-
lin-Brandenburgischen Akademie der Wissenschaften »Kant — ein Ras-
sist?«*s lief§ sich eine Wiederholung vieler der bereits skizzierten Ar-
gumentationsmuster beobachten. Das verwundert wenig: waren doch
die Protagonist:innen der Debatte (in erster Linie anerkannte Kant-Ex-
pert:innen) weitgehend die Gleichen.'¢ Neuartig allerdings war, dass die
Reihe sowohl der breiteren Offentlichkeit zuginglich war als auch die
fachliche sowie interdisziplinare Diskussion vertiefte. In der darauf fol-
genden Fachdebatte'” erweiterte sich sodann die Problematisierung, zu-
néchst in Bezug auf Hegel, anschliefSend aber auch hinsichtlich weiterer
Autor:innen. Zudem riickte die Frage ins Zentrum, welche systemati-
sche Bedeutung rassistischen Passagen in den Werken der philosophi-
schen Klassiker zuzuschreiben sei.

Neben den Feuilletons und verschiedenen fachwissenschaftlichen Me-
dien erwiesen sich zunehmend auch Blogs als eigenstandiges und anre-
gendes Forum der Diskussion tuber Philosophie und Rassismus.*® Diese

sollte-man-kant-als-rassisten-bezeichnen-kritik-der-weissen-vernunft/2 593 503 6.
html (Zugriff: 15.01.2025); Marina Martinez Mateo, »Die falsche Frage«,
EA.Z., 03.07.2020, https://www.faz.net/aktuell/wissen/kants-begriff-der-
rasse-als-philosophische-diskussion-168389 54.html?premium (Zugriff:
15.01.2025).

15 Vgl. u.a.: Daniel-Pascal Zorn, »Der Streit der Kontextualititen«, EA.Z.
20.01.2021, N 3.

16 Daneben waren neben den bereits genannten Namen prominent u.a.: Otfried
Hoffe, »War Kant ein Rassist?«, NZZ, 15.07.2020, S. 6; Wolf Lepenies,
»Kant und die R-Frage«, WELT online, 03.07.2020, https://www.welt.de/
kultur/plus210479 567/Kant-und-die-R-Frage-Statt-von-Rassen-sprach-er-
lieber-von-Varietaeten.html?cid=onsite.onsitesearch (Zugriff: 15.01.2025).

17 Peggy H. Breitenstein et al., »Rassismus und Kolonialismus in der Dis-
kussion«, Information Philosophie 2021/4, https://www.information-
philosophie.de/?a=1&t=9457&n=2&y=4&c=155 (Zugriff: 15.01.2025),S.
24—43; Andrea Marlen Esser (Hg.), »Philosophie aktuell: Antworten auf die
Frage: »Wie umgehen mit rassistischen, sexistischen und antisemitischen In-
halten in Klassischen Werken der Deutschen Philosophie?««, Deutsche Zeit-
schrift fiir Philosophie (2021/1), S. 114-135; Andrea Marlen Esser (Hg.),
»Schwerpunkt: Rassebegriff und Rassismus in der Philosophiegeschichte«,
Deutsche Zeitschrift fiir Philosophie (2022/4), S. 612-684.

18 Vgl. z.B. den Themenschwerpunkt »Rassismus«: Sarah Stroemel, »Ras-
sismus«, praefaktisch.de (2023) www.praefaktisch.de/rassismus/ (Zu-
griff: 15.01.2025).Vgl. Daniel James/Franz Knappik, »Das Untote in
Hegel: Warum wir tiber seinen Rassismus reden miussen«, praefaktisch.de,
27.05.2022, http://www.praefaktisch.de/hegel/das-untote-in-hegel-warum-
wir-ueber-seinen-rassismus-reden-muessen/ (Zugriff: 15.01.2025); vgl. Folko
Zander, »Hegel als Zombie. Eine Erwiderung auf Daniel James und Franz
Knappik«, praefaktisch.de, 23.06.2022, http://www.praefaktisch.de/hegel/

314

https://dol.org/10.5771/8783748962816-309 - am 16.01.2026, 00:03:06. i@ |



https://www.tagesspiegel.de/kultur/sollte-man-kant-als-rassisten-bezeichnen-kritik-der-weissen-vernunft/25935036.html
https://www.tagesspiegel.de/kultur/sollte-man-kant-als-rassisten-bezeichnen-kritik-der-weissen-vernunft/25935036.html
https://www.faz.net/aktuell/wissen/kants-begriff-der-rasse-als-philosophische-diskussion-16838954.html?premium
https://www.faz.net/aktuell/wissen/kants-begriff-der-rasse-als-philosophische-diskussion-16838954.html?premium
https://www.welt.de/kultur/plus210479567/Kant-und-die-R-Frage-Statt-von-Rassen-sprach-er-lieber-von-Varietaeten.html?cid=onsite.onsitesearch
https://www.welt.de/kultur/plus210479567/Kant-und-die-R-Frage-Statt-von-Rassen-sprach-er-lieber-von-Varietaeten.html?cid=onsite.onsitesearch
https://www.welt.de/kultur/plus210479567/Kant-und-die-R-Frage-Statt-von-Rassen-sprach-er-lieber-von-Varietaeten.html?cid=onsite.onsitesearch
https://www.information-philosophie.de/?a=1&t=9457&n=2&y=4&c=155
https://www.information-philosophie.de/?a=1&t=9457&n=2&y=4&c=155
http://www.praefaktisch.de/rassismus/
http://www.praefaktisch.de/hegel/das-untote-in-hegel-warum-wir-ueber-seinen-rassismus-reden-muessen/
http://www.praefaktisch.de/hegel/das-untote-in-hegel-warum-wir-ueber-seinen-rassismus-reden-muessen/
http://www.praefaktisch.de/hegel/hegel-als-zombie-eine-erwiderung-auf-daniel-james-und-franz-knappik/
https://doi.org/10.5771/9783748962816-309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.tagesspiegel.de/kultur/sollte-man-kant-als-rassisten-bezeichnen-kritik-der-weissen-vernunft/25935036.html
https://www.tagesspiegel.de/kultur/sollte-man-kant-als-rassisten-bezeichnen-kritik-der-weissen-vernunft/25935036.html
https://www.faz.net/aktuell/wissen/kants-begriff-der-rasse-als-philosophische-diskussion-16838954.html?premium
https://www.faz.net/aktuell/wissen/kants-begriff-der-rasse-als-philosophische-diskussion-16838954.html?premium
https://www.welt.de/kultur/plus210479567/Kant-und-die-R-Frage-Statt-von-Rassen-sprach-er-lieber-von-Varietaeten.html?cid=onsite.onsitesearch
https://www.welt.de/kultur/plus210479567/Kant-und-die-R-Frage-Statt-von-Rassen-sprach-er-lieber-von-Varietaeten.html?cid=onsite.onsitesearch
https://www.welt.de/kultur/plus210479567/Kant-und-die-R-Frage-Statt-von-Rassen-sprach-er-lieber-von-Varietaeten.html?cid=onsite.onsitesearch
https://www.information-philosophie.de/?a=1&t=9457&n=2&y=4&c=155
https://www.information-philosophie.de/?a=1&t=9457&n=2&y=4&c=155
http://www.praefaktisch.de/rassismus/
http://www.praefaktisch.de/hegel/das-untote-in-hegel-warum-wir-ueber-seinen-rassismus-reden-muessen/
http://www.praefaktisch.de/hegel/das-untote-in-hegel-warum-wir-ueber-seinen-rassismus-reden-muessen/
http://www.praefaktisch.de/hegel/hegel-als-zombie-eine-erwiderung-auf-daniel-james-und-franz-knappik/

PHILOSOPHISCHE SELBSTKRITIK IM POLITISCHEN FELD

Philosophie-Blogs férderten bzw. férdern Offnungen in zwei Richtun-
gen: Zum einen beglinstigen sie aufgrund des leichteren Zugangs eine
Erweiterung des Kreises der Stimmen tiber die etablierten Sprecher:innen
hinaus. Zum anderen erlauben sie vertiefende (Selbst-)Reflexionen und
Verstindigungen tiber Fachkultur und Formate, weil die hier veroffent-
lichten Texte weder der Aufmerksamkeitsokonomie und Begrenzung des
Umfangs, die fiir Zeitungen relevant sind, noch engen Kriterien wissen-
schaftlicher Publikationen unterliegen.*

Eine nicht von vornherein entscheidbare Frage bleibt freilich, inwiefern
die Blogbeitrage in politische Diskussionen eingreifen und wie weit sie
iiber appellative Kritik hinaus in die Fachdebatte zuriickwirken kénnen.

Im Folgenden mochten wir niher analysieren, inwiefern die bisherige
Diskussion selbstkritische Elemente aufweist und welche Modelle sich
hier unterscheiden lassen.

2. Selbstverstindnisse und methodologische Ansitze:
Dimensionen der Selbstkritik

Wiewohl in bestimmten Milieus ein breiter Konsens dariiber herrscht, ras-
sistische Verhaltnisse nicht reproduzieren, sondern kritisieren zu wollen, zei-
gen sich im Fachdiskurs deutliche Differenzen mit Blick auf die Fragen, wo-
rin eine entsprechende (selbst-)kritische Haltung bestehen konnte oder was
es bedeutet, sich aus philosophischer Perspektive kritisch mit Rassismus in
der Philosophie auseinanderzusetzen. Im Folgenden unterscheiden wir — wie-
derum exemplarisch an der Debatte um Kant — drei Ansitze bzw. Modelle
der »selbstkritischen« philosophischen Auseinandersetzung mit Rassismus.

(a) Das erste Modell verortet rassistische Aussagen, die sich in von
Philosoph:innen verfassten Schriften finden, aufSerhalb des »eigentlich«
philosophischen Diskurses sowie Relevanzbereichs und erklirt sie als
personliche Vorurteile oder aus einem historischen Kontext oder Zeit-
geist heraus. Aus dieser Perspektive ist zu untersuchen, wie solche ras-
sistischen Auflerungen zustande gekommen und in den Text gelangt
sind. Die kritische Auseinandersetzung besteht dann vor allem darin,

hegel-als-zombie-eine-erwiderung-auf-daniel-james-und-franz-knappik/ (Zu-
griff: 15.01.2025); Charlotte Baumann, » Vom Sinn und Zweck eines Rassismus-
vorwurfs gegen Hegel«, praefaktisch.de, 07.07.2022, http://www.praefaktisch.
de/hegel/vom-sinn-und-zweck-eines-rassismusvorwurfs-gegen-hegel/ (Zugriff:
15.01.2025).

19 Esser, »Wie umgehen mit dem rassistischen Erbe in der Philosophie? «; vgl.
auch Marina Martinez Mateo, »Das weifSe (Nicht-)Wissen der Philoso-
phie«, praefaktisch.de, 27.04.2023, www.praefaktisch.de/rassismus/das-
weisse-nicht-wissen-der-philosophie/ (Zugriff: 15.01.2025).

315

https://dol.org/10.5771/8783748962816-309 - am 16.01.2026, 00:03:06. i@ |



http://www.praefaktisch.de/hegel/hegel-als-zombie-eine-erwiderung-auf-daniel-james-und-franz-knappik/
http://www.praefaktisch.de/hegel/vom-sinn-und-zweck-eines-rassismusvorwurfs-gegen-hegel/
http://www.praefaktisch.de/hegel/vom-sinn-und-zweck-eines-rassismusvorwurfs-gegen-hegel/
http://www.praefaktisch.de/rassismus/das-weisse-nicht-wissen-der-philosophie/
http://www.praefaktisch.de/rassismus/das-weisse-nicht-wissen-der-philosophie/
https://doi.org/10.5771/9783748962816-309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
http://www.praefaktisch.de/hegel/hegel-als-zombie-eine-erwiderung-auf-daniel-james-und-franz-knappik/
http://www.praefaktisch.de/hegel/vom-sinn-und-zweck-eines-rassismusvorwurfs-gegen-hegel/
http://www.praefaktisch.de/hegel/vom-sinn-und-zweck-eines-rassismusvorwurfs-gegen-hegel/
http://www.praefaktisch.de/rassismus/das-weisse-nicht-wissen-der-philosophie/
http://www.praefaktisch.de/rassismus/das-weisse-nicht-wissen-der-philosophie/

S. BANDELIN / P. H. BREITENSTEIN / D. GAJIC / H. PEACEMAN

die philosophisch bedeutsamen Elemente von jenen — empirisch-kontin-
genten (personlichen oder gesellschaftlichen) Umstinden geschuldeten
— Aberranzen abzusondern.

Vertreter:innen dieses Modells weisen die These, dass eine Verstri-
ckung von Rassismus und Philosophie (bei Kant) vorliege, unter Beru-
fung auf verschiedene Griinde zuriick. Eine solche Behauptung sei etwa
methodologisch naiv, weil sie iibersehe, dass die rassetheoretischen Uber-
legungen Kants grundsatzlich auf einer anderen Ebene, namlich in einem
naturwissenschaftlichen Begriindungszusammenhang zu verorten sind,
dass sie den Status blofSer MutmafSungen haben oder auf zweifelhaften,
jedoch ehedem alternativliosen Quellen, etwa Reiseberichten etc., basie-
ren und ihnen damit nicht der Rang philosophischer Argumentationen
zukomme.>° Andere kritisieren die These als unhistorisch, weil sie nicht
beriicksichtige, dass biologistische Rassentheorien noch im Entstehen
begriffen und die problematischen Konsequenzen entsprechender Aufe-
rungen erst vor dem Hintergrund spiterer historischer Erfahrung sicht-
bar werden konnten.** Zudem konne Kritiker:innen einer Verstrickung
von Philosophie und Rassismus vorgeworfen werden, sie wirden ihre
eigenen Fundamente untergraben: Denn gerade in der klassischen Philo-
sophie des deutschen Idealismus seien tiberhaupt erst Argumente fiir die
Begriindung eines auch ihrerseits in Anspruch genommenen universalis-
tischen Fundaments fiir die Kritik rassistischer oder biologistischer Vor-
urteile zu finden.** Kant oder Hegel mogen demnach als historische Pri-
vatpersonen rassistische Anschauungen gehegt haben; ihnen jedoch als
Philosophen Rassismus vorzuwerfen, sei widerspriichlich oder absurd.

Wichtige Einwande gegen diese Verteidigungen bestehen im Hinweis
darauf, dass sich in den diskutierten Passagen keineswegs nur naturwis-
senschaftlich anmutende Beschreibungen, sondern auch normative Hier-
archisierungen zwischen verschiedenen Menschengruppen finden sowie
dass die Herauslosung einzelner Passagen aus dem Gesamtkontext eines
philosophischen Werkes problematisch sei und man aus diesen Griin-
den »unangenehme« Textstellen nicht ohne Priifung ihrer argumenta-
tiven und suggestiven Funktion fiir das Textganze tibergehen konne.>

20 Hoffe, »War Kant ein Rassist?«.

21 Vgl. Volker Gerhardt, »Kant als Theoretiker der Humanitit«, Information
Philosophie (2022/1), S. 6-15.

22 Vgl. Michael Wolff, »Wer Kant als Rassisten bezeichnet, musste ihn erst ein-
mal lesen: Wie eine wissenschaftliche Akademie den Aufklirer an den Pran-
ger stellt«, NZZ, 14.04.2021; sowie Gerhardt, »Kant als Theoretiker der Hu-
manitdt«; sowie: Klaus Vieweg, »Hegels Universalismus. Gegen das Marchen
von Hegel als Eurozentriker«, Archivio di filosofia (2022) S. 151-159.

23 Vgl.u.a. Andrea Esser, »Einleitung zum Schwerpunkt: Rassebegriff und Ras-
sismus in der Philosophiegeschichte«, Deutsche Zeitschrift fiir Philosophie
(2022/4),S. 613-617.

316

https://dol.org/10.5771/8783748962816-309 - am 16.01.2026, 00:03:06. i@ |



https://doi.org/10.5771/9783748962816-309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

PHILOSOPHISCHE SELBSTKRITIK IM POLITISCHEN FELD

Der genannte Ansatz ist unseres Erachtens aber auch aus drei prin-
zipiellen Griinden verkirzt. Erstens ist kein »Zeitgeist« homogen, was
sich nicht zuletzt dadurch belegen ldsst, dass die aus heutiger Sicht pro-
blematischen Aussagen auch in ihrer Entstehungszeit schon umstritten
waren.* Zweitens wird Rassismus auf einer rein moralischen Ebene be-
handelt, ad personam diskutiert und auf ein Problem vergangener Zei-
ten reduziert, das wir heute tiberwunden hitten. Die wichtige Frage, in-
wiefern die Verstrickung in rassistische Herrschaftsverhéltnisse bis in
die Gegenwart hinein reicht, gerit so tendenziell aus dem Blick. Drit-
tens ist in dieser Auffassung nicht nur ein enger Rassismusbegriff, der
Rassismus in erster Linie als Uberzeugung iiber die biologisch begriin-
dete Einteilung und Hierarchisierung verschiedener Menschengruppen
versteht,* sondern auch ein enger, auf geltungslogische Fragen konzen-
trierter Philosophiebegriff vorausgesetzt. Damit aber ist die Trennung
zwischen einzelnen rassentheoretischen AufSerungen auf der einen und
den philosophischen Uberlegungen auf der anderen Seite schon vorent-
schieden.

Wird eine selbstkritische Auseinandersetzung der Philosophie mit ih-
rer eigenen Tradition entsprechend dieses Modells gefuhrt, lauft sie Ge-
fahr, Stereotype weiter zu tradieren und ihre Funktion fur die Legitimie-
rung rassistischer Gewaltverhiltnisse nicht in den Blick zu bekommen.

(b) Der zweite Ansatz adressiert einen Widerspruch zwischen emanzi-
patorischen und anti-emanzipatorischen Elementen innerhalb des phi-
losophischen Erbes selbst. Zu dessen Auflosung ist auf etablierte philo-
sophische Mittel zuriickzugreifen, sodass die Philosophie sich von ihrem
rassistischen Beiwerk selbst befreien kann. Vertreter:innen dieses Mo-
dells anerkennen rassistische Einstellungen und Argumente sowie ihre
problematische Wirkungsgeschichte als Teil der Philosophie, halten aber
weiterhin am (davon unterscheidbaren) systematischen Kerngehalt der
jeweiligen Werke fest. So wird ein Widerspruch zwischen den universa-
listischen Anspriichen, Begriffen und Begriindungsfiguren der jeweiligen
Philosophie und ihrem Beitrag zur Reproduktion und Verstiarkung rassis-
tischer Stereotype und Herrschaftsverhiltnisse behauptet.® Umstritten

24 Vgl. Monika Firla, »Kants Thesen vom >Nationalcharakter« der Afrika-
ner, seine Quellen und der nicht vorhandene Zeitgeist«, IWK Mitteilun-
gen (1997/3), S. 7—17, hier S. 13f.

25 Vgl. u.a. Zander, »Hegel als Zombie«.

26 Vgl. Marcus Willaschek, »Kant war ein Rassist. Aber was folgt aus dem Be-
fund, dass der Kritiker der Vorurteile seinen Universalismus nicht zu Ende
dachte — und was nicht?«, EA.Z, 23.06.2020, S. 9; sowie: Bernd Dorflinger,
»Universalismus der Verschiedenheit. Kants naturhistorische Theorie der
Menschenrassen — kein Fall von Rassismus«, in: Martin Mulsow (Hg.), Auf-
kldrung. Interdisziplindres Jabrbuch zur Erforschung des 18. Jabrbunderts
und seiner Wirkungsgeschichte, Hamburg: Meiner 2020, S. 365-373.

317

https://dol.org/10.5771/8783748962816-309 - am 16.01.2026, 00:03:06. i@ |



https://doi.org/10.5771/9783748962816-309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

S. BANDELIN / P. H. BREITENSTEIN / D. GAJIC / H. PEACEMAN

bleibt innerhalb dieses Ansatzes, inwiefern dieser Widerspruch schon in-
nerhalb der klassischen deutschen Philosophie selbst verhandelt wurde
oder ob heute Moglichkeiten des Umgangs mit diesem Widerspruch aus-
gelotet werden miissen.>”

In dieser Perspektive wird von einer Verstrickung der Philosophie in
rassistische Vorurteile ausgegangen und die Notwendigkeit einer selbst-
kritischen Auseinandersetzung mit dieser Verstrickung grundsatzlich an-
erkannt. Die Selbstkritik besteht dann in der Trennung zwischen pro-
blematischen und weiterhin anschlussfahigen Elementen innerhalb des
jeweiligen philosophischen Ansatzes. Die als anschlussfihig anerkannten
Elemente — etwa Begriff und Verstindnis der Aufkldrung oder der An-
spruch der Vorurteilskritik — bleiben dabei im Wesentlichen unverandert.
Der Widerspruch zwischen universalistischen Kerngehalten und Rassis-
men wird so aufgelost, dass erstens die Unterscheidung zwischen den
problematischen Stellen und den unproblematischen Uberlegungen als
gegeben bzw. bekannt unterstellt wird; und indem zweitens davon aus-
gegangen wird, dass die rassistischen Passagen den systematischen Kern
nicht durch und durch »kontaminieren«, sondern sich durch eine Fort-
fuhrung des philosophischen Geschifts klaren, korrigieren und uber-
winden lassen. So erscheint Kant als inkonsistenter Universalist, dessen
Projekt sich im Sinne des Erfinders (>mit Kant gegen Kant<) weiterfuhren
lasse.® Inwiefern der Begriff des Universalismus selbst in die philosophi-
sche Selbstkritik einzubeziehen ist, wird hier freilich nicht diskutiert —
doch kénnen wir uns so sicher sein, dass rassistisches Wissen nicht auch
in die normativen Grundbegriffe Eingang gefunden hat?

(c) Diese Frage werfen Protagonist:innen eines dritten Ansatzes auf.
Thnen zufolge betrifft die Verstrickung auch die philosophischen Metho-
den bzw. Grundbegriffe der Philosophie und sie meinen, dass der besag-
te Widerspruch sich nicht ohne weiteres zugunsten der systematischen
Gehalte auflosen ldsst. Es musse die Frage gestellt werden, inwieweit
rassistische Annahmen, Vorurteile und Denkmuster auch in die theore-
tischen Pramissen und den Kern der Argumentationen eingeflossen sind.

27 Vgl. bereits: Pauline Kleingeld, »Kant’s Second Thoughts on Race«, The
Philosophical Quarterly (2007/229), S. §74-592; Jacob Emmanuel Mabe,
»Wie umgehen mit dem Afrikaner-Bild aus den Texten von Immanuel Kant
und Georg Wilhelm Friedrich Hegel«, Deutsche Zeitschrift fiir Philoso-
phie (2021/1), S. 122-125.

28 Vgl. z.B. die Diskussion bei Kleingeld, »Kant’s Second Thoughts«, S. 582;
Die Lesart eines inkonsistenten Universalismus findet sich unter anderem bei
Robert B. Louden, Kant’s Impure Ethics, Oxford: Oxford University Press
2000, S. 105; Thomas E. Hill/Bernard Boxill, »Kant and Race«, in: Bernard
Boxill (Hg.), Race and Racism, Oxford: Oxford University Press 2001, S. 449,
459. Fiir eine dhnliche Auffassung im dt. Kontext vgl. Omri Boehm, Radika-
ler Universalismus: Jenseits von Identitit, Berlin: Propylden 2022.

318

https://dol.org/10.5771/8783748962816-309 - am 16.01.2026, 00:03:06. i@ |



https://doi.org/10.5771/9783748962816-309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

PHILOSOPHISCHE SELBSTKRITIK IM POLITISCHEN FELD

Operiert wird dabei zumeist mit einem weite(re)n Rassismusbegriff. Auf
dessen Grundlage werden nicht nur im engen (biologistischen) Sinne
rassetheoretisch begriindete Abwertungen, sondern auch geschichtsphi-
losophisch motivierte Hierarchisierungen verschiedener Kulturen sicht-
bar. Zudem riicken so nicht nur manifeste, im biologistischen Sinne ras-
sistische Textstellen oder rassetheoretische Abhandlungen in den Blick,
sondern auch Abschnitte und Sinnzusammenhinge, in denen etwa kul-
turelle Hierarchisierungen auf subtilere Weise in die Argumentation ein-
fliefSen.

Zur Diskussion steht in diesem Modell also nicht, ob die historische
Person aus heutiger Sicht unzulissige rassetheoretische Aussagen getrof-
fen hat; und auch weniger, inwiefern sich im philosophischen Text des je-
weiligen Autoren Urteile finden, die dem eigenen begrifflichen Anspruch
widersprechen. Die Selbstkritik zielt hier vielmehr auf die Frage, inwie-
fern in die Entwicklung systematischer philosophischer Schliisselbegrif-
fe oder Prinzipien selbst — etwa in die Bestimmung von Personen als
Vernunftwesen — rassistische Normen eingegangen sind oder eingehen
konnen. Inwiefern impliziert etwa die in der klassischen deutschen Phi-
losophie entwickelte Geschichtsteleologie rassistische Urteile tiber unter-
schiedliche Entwicklungsstande in der Verwirklichung der menschlichen
Vernunftbestimmung?*

Nimmt man die Moglichkeit ernst, dass rassistische Verhaltnisse in un-
sere normativen und erkenntnisleitenden Grundbegriffe eingehen kon-
nen, schliefst sich die weitere Frage an, ob die Annahme eines Standpunk-
tes plausibel ist, von dem aus mit sicherer Distanz und methodischer
Gewissheit Rassismus zu kritisieren ist. Wenn nicht davon ausgegan-
gen werden kann, dass wir an sogenannten Grundbegriffen unverandert
festhalten konnen, scheint ein anderer Modus der Kritik notwendig, der
diese darauthin befragt, inwiefern in ihre Bestimmung rassistische Herr-
schaftsverhiltnisse eingeschrieben sind.3°

Grundlagen und Verfahren einer solchen verianderten Selbstkritik gilt
es unseres Erachtens in der Diskussion weiter zu konkretisieren. Dies er-
fordert allerdings einen dezidierten Einbezug gesellschaftstheoretischer
und sozialwissenschaftlicher Perspektiven — nicht nur, um das Problem-
bewusstsein in Bezug auf Rassismus zu erweitern, sondern auch, um die
philosophische Praxis soziohistorisch zu situieren. Gerade in der Debat-
te um Philosophie und Rassismus zeigt sich, dass die Philosophie keinen
reinen, isolierbaren Geltungsdiskurs fithrt, sondern immer auch in gesell-
schaftliche Konfliktkonstellationen und Selbstverstindigungsdiskurse

29 Vgl. Martinez Mateo/Stubenrauch, »Rasse« und Naturteleologie«; sowie:
Rocio Zambrana, »Schlechte Angewohnheiten. Gewohnheit, MiifSiggang und
Rasse bei Hegel«, Deutsche Zeitschrift fiir Philosophie (2022/4), S. 663-684.

30 Vgl. Zambrana, »Schlechte Angewohnheiten«, S. 63 6f.

319

https://dol.org/10.5771/8783748962816-309 - am 16.01.2026, 00:03:06. i@ |



https://doi.org/10.5771/9783748962816-309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

S. BANDELIN / P. H. BREITENSTEIN / D. GAJIC / H. PEACEMAN

eingebunden ist. Nimmt man das ernst, dann ist die jingste Konjunk-
tur des Themas noch genauer mit Blick auf politische Umstiande und so-
ziale Kimpfe zu kontextualisieren: Die Fachdebatte tiber Rassismus in
der Philosophie mag kein blofSes Epiphanomen antirassistischer Kamp-
fe um soziale Gleichheit sein, muss aber in Relation zu diesen verstan-
den werden.

3. Philosophie als gesellschaftlich situierte Praxis

Vollzieht man so die Entwicklung der Forschungsdiskussion nach, zeigt
sich deutlich, dass die philosophische Diskussion zunichst im Kontext
gesellschaftlicher Ereignisse und vor dem Hintergrund sozialer Kimpfe
entsteht und auf diese reagiert. Sie ist keinesfalls von diesen entkoppelt
oder als reine Theorie iiber diese erhaben, sondern kommt vielmehr im
>Handgemenge« der sozialen Wirklichkeit zum Einsatz.3* Fir die Analyse
und die Kritik der Verstrickung von Philosophie mit rassistischem Wis-
sen und rassistischer Herrschaft, scheint uns daher ein Verstindnis von
Philosophie als gesellschaftlich situierter Praxis notwendig. Ein solches
Verstindnis mochten wir im Folgenden im Anschluss an Pierre Bourdieu
und Alex Demirovi¢ vorschlagen.3*

In dieser gesellschaftstheoretischen Perspektive lassen sich philoso-
phischer und 6ffentlicher Diskurs als Felder beschreiben, die zwar durch
spezifische Eigenlogiken konstituiert sind, aber einander beeinflussen
und dabei in einem dialektischen Verhiltnis stehen. Einerseits fliefsen
historisch spezifische, sozial etablierte, mitunter gruppen- oder milieu-
spezifische Deutungen und Wertvorstellungen mindestens implizit in phi-
losophische Theorien ein. Philosophische Theorien entwickeln sich erst
vor dem Hintergrund gesellschaftlicher Problemzusammenhinge. Die
Kidmpfe gegen Rassismus in der Offentlichkeit oder Rassismus in phi-
losophischen Theorien stellen daher nicht lediglich neue philosophische
Forschungsgegenstinde dar, denen sich die Philosophie mit ihrem Inst-
rumentarium zuwendet. Die gesellschaftlichen Kampfe richten sich auch
explizit gegen die Verstrickungen philosophischer Traditionen mit Ras-
sismus und kolonialer Gewalt; sie beziehen sich auf die Philosophie als

31 Alex Demirovi¢, »Geltung und Wahrheit. Zur gesellschaftstheoretischen
Analyse der Philosophie«, in: Christian Kniest (Hg.), Eingreifendes Denken.
Wolfgang Fritz Haug zum 65. Geburtstag, Munster: Westfilisches Dampf-
boot 2001, S. 289—3 12, hier S. 290.

32 Vgl. Pierre Bourdieu/Loic Wacquant, Reflexive Anthropologie, Berlin: Suhr-
kamp 2017, S. 95ff.; Demirovi¢, Geltung und Wahrbeit. Vgl. auch Hannah
Peaceman, Die Dialektik der Emanzipation. Das Potential jiidischer Perspek-
tiven fiir die politische Philosophie, Frankfurt: Klostermann 2022, S. 38f.

320

https://dol.org/10.5771/8783748962816-309 - am 16.01.2026, 00:03:06. i@ |



https://doi.org/10.5771/9783748962816-309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

PHILOSOPHISCHE SELBSTKRITIK IM POLITISCHEN FELD

einer zur Disziplin geronnenen, gesellschaftlich situierten Praxis, die im-
plizit und explizit in die Stabilisierung oder Destabilisierung rassistischer
Verhiltnisse involviert ist.

Andererseits aber verfiigt die Philosophie als wissenschaftliche Diszi-
plin tiber eine feldspezifische Eigenlogik. Die sozial gegebenen Deutun-
gen und Wertungen werden nicht nur reproduziert, sondern wiederum
von philosophischen Theorien geprigt, sofern diese zu deren Systemati-
sierung und begrifflichen Kldrung, aber auch zu ihrer normativen Recht-
fertigung bzw. Delegitimierung beitragen konnen.33 Die Philosophie
kann mithilfe ihres analytischen und reflektierenden Instrumentariums
iiber den gesellschaftlichen Status quo hinausweisen und in ihn hinein-
wirken; jedoch bleibt sie dabei als gesellschaftliche Praxis Teil der Ver-
haltnisse, auf die sie reflektiert.

In diesem Sinne wird sowohl im philosophisch-disziplindren als auch
im offentlichen Feld tiber die Weiterfithrung, Ausgestaltung oder Veran-
derung gesellschaftlich verbindlicher Deutungsmuster und Wertvorstel-
lungen gestritten: tiber die Tradierung eines Bildungskanons, tiber die
Festlegung von Klassifikationen und Rangordnungen, aber auch tiber die
Durchsetzung von Problembeschreibungen und -beurteilungen.

Die mit solchen normativen Deutungen verbundene symbolische
Macht ist grundsatzlich umkampft. Insofern haben philosophische The-
orien auch Anteil an der Formierung sozialer Gruppen, indem sie deren
Weltdeutungen (de-)stabilisieren oder fur deren je spezifische und iden-
titdtsstiftende Interessen einen artikulativen Rahmen bereitstellen.>s Zu-
gleich konnen im offentlichen Feld artikulierte Kritiken (etwa an der
mangelnden Reprisentation von BIPOC in der Philosophie) ihrerseits
den Druck auf das philosophische Feld erhohen und hier zu einer Ver-
dnderung der Besetzungspolitiken und legitimen Sprecher:innenpositio-
nen fithren. Weder inhaltliche Positionen oder Weltdeutungen noch die
das Feld bzw. den diskursiven Raum strukturierenden Regeln sind also
abschliefSend festgelegt. Vielmehr konnen sie selbst implizit oder expli-
zit zum Gegenstand feldinterner Kimpfe werden.

In diesem Sinne also stehen akademische Philosophie und gesellschaft-
liche Verhiltnisse in einem dialektischen Verhiltnis. Sie sind insofern
unterscheidbar, als sie jeweils durch spezifische Feldlogiken oder Regeln
(Rollen, Qualifikationsebenen, Kommunikationspraxen, Medien, Legi-
timationsmuster) konstituiert sind, die keine exakte Entsprechung im
je anderen Feld finden. Zugleich wirken die jeweiligen feldspezifischen

33 Demirovié, Geltung und Wabhbrheit, S. 305.

34 DPierre Bourdieu, Sozialer Raum und >Klassen<. Le¢con sur la lecon. Zwei Vor-
lesungen, Frankfurt am Main: Suhrkamp 1985, S. 55.

35 Vgl. Bourdiew/Wacquant, Reflexive Anthropologie, S. 9 5tf.; Demirovié, Gel-
tung und Wabhrbeit. Vgl. Peaceman, Dialektik der Emanzipation, S. 38f.

321

https://dol.org/10.5771/8783748962816-309 - am 16.01.2026, 00:03:06. i@ |



https://doi.org/10.5771/9783748962816-309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

S. BANDELIN / P. H. BREITENSTEIN / D. GAJIC / H. PEACEMAN

Logiken aufeinander ein. Und so kann zum Beispiel auch eine Kritik am
philosophischen Kanon im 6ffentlichen Feld artikuliert werden und den-
noch zugleich in das philosophische Feld eingreifen. Um auf Resonanz in
der philosophischen Fachgemeinschaft zu stofSen, muss sie sich dabei al-
lerdings auf Kriterien der philosophischen Begriindung beziehen lassen.

In diesem Sinne ist die philosophische Diskussion keine reine, philoso-
phieinterne Diskussion, sondern bezieht sich auf die politischen Kampfe,
deren Teil sie zugleich ist. Und indem die Philosophie als gesellschaftlich
situierte Praxis in diese Debatten eingreift, macht sie sich selbst wieder-
um zum Gegenstand offentlicher Kritik.

Aus dieser gesellschaftstheoretisch fundierten Perspektive betrachtet,
lasst sich die jiingste philosophische Debatte zum Verhaltnis von Philo-
sophie und Rassismus tiberhaupt erst vor dem Hintergrund der jungsten
gesellschaftlichen Auseinandersetzungen mit Rassismus in Deutschland
angemessen verstehen. Damit ist ein ganzer Komplex von Entwicklun-
gen und sozialen Kampfen angesprochen. Die zivilgesellschaftliche Auf-
arbeitung der Hintergriinde des NSU nach dessen Selbstenttarnung
2011, die verstarkten Kampfe Gefluchteter um gleiche Rechte und Teil-
habe sowie die Artikulation postmigrantischer Interessen trugen alle-
samt zur Wahrnehmung von Rassismus als sozialer Realitdt und gesell-
schaftlichem Problem bei. Die politischen Bewegungen unmittelbar nach
den Anschligen von Halle und Hanau und dem Mord an George Floyd
konnten auf diesem Bewusstsein aufbauen, selbst wenn ihre Forderun-
gen gegenwartig rechten Mehrheiten gegentiberstehen.

Zugleich zeigt sich, dass sich auch die Leerstellen in der philosophi-
schen Diskussion nicht durch reines Desinteresse von Forscher:innen
erkliren lassen. Vielmehr spiegelt sich in den Leerstellen des philoso-
phischen Feldes die Marginalisierung bestimmter Positionen innerhalb
gesellschaftlicher Debatten und Deutungskampfe. Wir sehen das zum
Beispiel daran, dass die Frage nach den Verstrickungen von Philoso-
phie und Rassismus hiufig als Frage individueller Verfehlungen disku-
tiert und nur selten auf die philosophischen Methoden bzw. normativen
Grundbegriffe der Philosophie bezogen wird. Das korreliert damit, dass
in der gesellschaftlichen Debatte zwar einzelne rassistische Ereignisse
skandalisiert und zum Ausgang von breiten Protesten werden, instituti-
onalisierte oder strukturelle Formen des Rassismus aber kaum benannt
bzw. anerkannt werden und bislang nur wenige grundlegende Verande-
rungen erkdmpft werden konnten.

Auch die weitgehend ausbleibende Auseinandersetzung mit Antise-
mitismus im Kontext der Debatten zum Verhiltnis von Rassismus und
Philosophie zeigt dies. Die Spaltung von Rassismuskritik einerseits und
Antisemitismuskritik andererseits bzw. das Ausbleiben einer Auseinan-
dersetzung mit Antisemitismus in rassismuskritischen Kampfen ist kein
eigenstandiges Merkmal der philosophischen Debatte, sondern eines,

322

https://dol.org/10.5771/8783748962816-309 - am 16.01.2026, 00:03:06. i@ |



https://doi.org/10.5771/9783748962816-309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

PHILOSOPHISCHE SELBSTKRITIK IM POLITISCHEN FELD

das die gesellschaftlichen Kimpfe gegen Rassismus und Antisemitismus
selbst pragt und die Reflexion tiber ihr komplexes Verhiltnis erschwert.

Es lassen sich durch die gesellschaftspolitische Verortung der Philo-
sophie also Leerstellen erkldren. Zudem kann in der Perspektive auf die
Philosophie als gesellschaftlich situierte Praxis auch eine Verbindung zu
einer praktisch wirksamen Gesellschaftskritik gezogen werden. Begreift
die Philosophie »ihre Rolle im normativ umkampften Feld des Politi-
schen«3¢, kann sie durch ihre Deutungsangebote aus den gesellschaftli-
chen Kampfen heraus und tiber sie hinaus anschliefSen und so potentiell
zu einer politisch wirksamen Gesellschaftskritik werden.

4. Diskussion

Der Debattenriickblick und die gesellschaftliche Situierung der Philoso-
phie sollten verdeutlichen, dass mit der Auseinandersetzung zum Ver-
héltnis von Philosophie und Rassismus nicht blof§ ein weiteres wissen-
schaftliches Forschungsthema abgesteckt wird. Vielmehr findet hier eine
in vielfacher Hinsicht politische Auseinandersetzung innerhalb des aka-
demischen Feldes, aber auch in Verbindung zu aufSerphilosophischen
Kiampfen gegen Rassismus statt. Ob, wie und mit welchen Wirkungen
diese Auseinandersetzung fortgefuhrt wird, hangt unseres Erachtens
nicht nur von den Formen und Dimensionen der (Selbst-)Kritik ab, die
hier zur Anwendung kommen, sondern auch von den konkreten prak-
tischen und diskursiven Formaten, in denen sie gefuhrt wird. In diesem
Sinne mochten wir abschliefSend drei Fragen aufwerfen, die in der ge-
sellschaftspolitischen Selbstverstindigung der Philosophie mitdiskutiert
werden mussen.

(I) Gebt mit der fachphilosophischen Bearbeitung gesellschaftlicher Pro-
blemlagen auch eine Einhegung und Entpolitisierung einher?

War die Auseinandersetzung um Philosophie und Rassismus zu Beginn
und insbesondere in den Feuilletons von Leidenschaftlichkeit und Polari-
sierung gepragt, ist zu beobachten, wie im Fachdiskurs darum gerungen
wird, diese Polarisierung abzuschwichen und einen Pluralismus von Po-
sitionen abzubilden, aber auch die Kritik zu prazisieren. Aus einem Skan-
dal wurde ein inzwischen etablierter wissenschaftlicher Gegenstand. Die
damit einhergehende Systematisierung, Ordnung oder Distanzierung ist
einerseits Bedingung kritischer Reflexion, denn Abwigen und Urteilen
erfordern einen Abstand zum >Handgemenge<; nur so kann der philo-
sophische Diskurs auch iiber die gesellschaftlichen Verhiltnisse und die

36 Vgl. Raymond Geuss, Kritik der politischen Philosophie. Eine Streitschrift,
Hamburg: Hamburger Edition 2011, Titelblatt.

323

https://dol.org/10.5771/8783748962816-309 - am 16.01.2026, 00:03:06. i@ |



https://doi.org/10.5771/9783748962816-309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

S. BANDELIN / P. H. BREITENSTEIN / D. GAJIC / H. PEACEMAN

eigene Verstrickung hinausweisen. Andererseits kann diese Art der Dis-
tanznahme und der Ubersetzung eines gesellschaftlichen in ein fachwis-
senschaftliches Problem auch dazu fihren, politische Widerspriche, ge-
sellschaftliche rassistische Strukturen sowie Rassismuserfahrungen und
gesellschaftliche Kimpfe gegen Rassismus zu verdecken oder zu ver-
driangen.

Wir sollten uns als engagierte Philosoph:innen eine gewisse Skepsis
gegeniiber der Verselbstindigung des Gegenstands bewahren und uns
fragen, wie die Schirfe der gesellschaftlichen Widerspriiche und der
Kontakt zum politischen >Handgemenge« bewusst beibehalten werden
konnen. Wo diese Verbindung mit den politischen Deutungs- und ge-
sellschaftlichen Emanzipationskimpfen verloren geht, kann die philo-
sophische Selbstkritik ihre kritische Kraft kaum gesellschaftlich wirk-
sam entfalten.

(1) Inwiefern miissen der philosophische Diskurs und Kanon erweitert
und diversifiziert sowie institutionelle Praxen verdndert werden?

Dienlich fur eine kritische Reflexion auf die eigenen Grundbegriffe und
das philosophische Selbstverstindnis insgesamt ist auch eine inhaltli-
che Erweiterung der deutschsprachigen Debatte: erstens um Einsichten
aus der Critical Philosophy of Race.’” Im angelsachsischen Raum, ins-
besondere in den USA, ist sowohl iiber das Verstindnis von race und
Rassismus als auch uber die Moglichkeiten rassismuskritischen Philoso-
phierens in den vergangenen Jahrzehnten recht kontinuierlich diskutiert
worden. Allerdings kann von einer Ubertragbarkeit der innerhalb der
Critical Philosophy of Race entwickelten Ansitze und Konzepte nicht
ohne Weiteres ausgegangen werden. Das liegt insbesondere an den Un-
terschieden zwischen den jeweiligen gesellschaftlichen Kontexten in den
USA und in Deutschland. Eine ernsthafte philosophische Auseinander-
setzung mit Rassismus bedarf des Anschlusses an konkrete Erfahrungen
und historische Wirkungsweisen von Rassismus. Das erfordert histori-
sches Wissen tiber die Spezifik rassistischer Verhiltnisse im deutschen
Kontext — auch in ihrer Verflechtung mit anderen Ideologien wie dem
Antisemitismus. Zweitens ist auch eine Offnung hinsichtlich der Stim-
men in der philosophischen Fachdebatte selbst notwendig. So sollten
Perspektiven von bisher ausgeschlossenen Denker:innen starker beriick-
sichtigt werden, etwa die Schriften versklavter Menschen. Dies wiede-
rum verlangt eine Erweiterung auch hinsichtlich der Textsorten oder
Formate, insofern etwa Briefe, Gedichte, Fragmente etc. einzubeziehen

37 Vgl. Franziska Diibgen, »Blinde Flecken der Politischen Philosophie? Impul-
se der Critical Philosophy of Race fiir die Analyse von Normativitit, Politik
und Recht«, Deutsche Zeitschrift fiir Philosophie (2019/4),S. 61963 3.5 so-
wie: Lepold/Martinez Mateo, Critical Philosophy of Race.

324

https://dol.org/10.5771/8783748962816-309 - am 16.01.2026, 00:03:06. i@ |



https://doi.org/10.5771/9783748962816-309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

PHILOSOPHISCHE SELBSTKRITIK IM POLITISCHEN FELD

wiaren.’?® Auf dieser Grundlage sollten die Kriterien fiir die Auswahl phi-
losophischer Lektiiren grundlegender diskutiert werden, um eine quali-
fizierte und differenzierte Erweiterung des philosophischen Kanons vo-
ranzubringen.

Nicht zuletzt bedarf es institutioneller Verinderungen. Mit der Eta-
blierung des Forschungsfeldes gehen auch Veridnderungen der For-
schungslandschaft einher, etwa Drittmittelfinanzierungen, Veranstal-
tungs- und Publikationsreihen etc. Es sind jedoch auch tiefergreifende
institutionelle Verdnderungen in Erwigung zu ziehen. Die akademi-
sche Philosophie ist hinsichtlich ihres Gegenstands und ihrer Akteur:in-
nen nicht sonderlich divers. Zwar haben inzwischen rund zehn Prozent
der Philosophieprofessor:innen in Deutschland einen Migrationshinter-
grund.> Allerdings liegt ein deutliches Gefille zwischen Hochschular-
ten vor; und die Diversitit ist im wissenschaftlichen Mittelbau im Ver-
gleich deutlich hoher. Detailliertere empirische Studien stehen noch aus,
doch scheint die Hypothese gerechtfertigt, dass sich hier ein Flaschen-
hals zeigt, der nicht nur mit diversitatspolitischen Einstellungsmafinah-
men, sondern auch mit der Diskussions- und Lehrkultur im Fach zusam-
menhingt. Diesbeztiglich ist darauf zu hoffen, dass weiteres Engagement
und eine breitere Diskussion innerhalb des Faches dazu beitragen, Phi-
losoph:innen mit Rassismuserfahrungen oder Migrationsgeschichten zu
demarginalisieren. Die Grundung von Diversitats-Arbeitsgruppen in den
Fachgesellschaften scheint hier ein erster, vielversprechender Schritt.

(IT) Welche diskursiven Formen und Formate eignen sich fiir eine gesell-
schaftlich engagierte Philosophie?

Der philosophische Geltungsdiskurs ist nicht unabhingig von den
Schauplitzen und Formen, in denen er gefithrt wird. Denkumgebungen
und Diskussionszusammenhinge priagen philosophische Fragen, Ant-
worten und Auseinandersetzungen. Damit wird die Reflexion und Ge-
staltung dieser Schaupliatze und Diskursformate zu einem auch fir die
Theoriebildung relevanten Problem. Bislang bleibt die Offenheit des phi-
losophischen Fachdiskurses fiir Impulse aus der breiteren Offentlich-
keit eingeschrankt. Das »6ffentliche Philosophieren« gleicht auch in den
Diskussionen um Philosophie und Rassismus (noch) weitgehend einem
Zwei-Stockwerk-Modell, in dem Philosoph:innen als Welterklarer:innen
und nicht als gleichberechtigte gesellschaftliche Akteur:innen bzw. po-
litische Subjekte auftreten. Jedoch ist die Philosophie zur Aufklirung

38 Vgl. Anke Granefs, »Sklaverei und Philosophiegeschichtsschreibung«, Deut-
sche Zeitschrift fiir Philosophie (2023/2), S. 226-250.

39 Ole Engel, Professoren mit Migrationshintergrund: Benachteiligte Minder-
heit oder Protagonisten internationaler Exzellenz, Wiesbaden: Springer VS
2021, S. 108f.

325

https://dol.org/10.5771/8783748962816-309 - am 16.01.2026, 00:03:06. i@ |



https://doi.org/10.5771/9783748962816-309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

S. BANDELIN / P. H. BREITENSTEIN / D. GAJIC / H. PEACEMAN

ihrer eigenen Verstrickung mit Rassismus auf gesellschaftliches Wissen
angewiesen.

Benotigt werden entsprechend Diskursformen sowie Foren, in denen
gesellschaftliche Akteur:innen und Philosoph:innen in einen Austausch
auf Augenhohe treten konnen. Ansitze dafiir — etwa der Einbezug von
aktivistischen Stimmen auf Tagungspanels und 6ffentliche Runde Tische
— zeigen sich bereits. Und auch in der Schriftform bieten sich mit philo-
sophischen Blogs Foren, deren Rdume sich offener und diskursiver ge-
stalten lassen. Von deren Weiterentwicklung konnten die akademische
Philosophie wie auch die breitere Offentlichkeit profitieren.

Die Auseinandersetzung mit den Verstrickungen von Philosophie und
Rassismus zeigt ein Politisierungspotential der Philosophie auf. Das
Selbstverstindnis als politische Akteurin hatte die Philosophie spates-
tens mit dem Ausschluss bzw. der Marginalisierung marxistischer Posi-
tionen aus den westdeutschen Universititen in den 1970er Jahren ver-
loren. Nun aber ist die Philosophie und ihr Kanon im Zuge der Kampfe
gegen Rassismus selbst in die Kritik geraten. Wir schlagen vor, diese
politische Kritik ernst zu nehmen. Reflektiert die Philosophie grundle-
gend auf ihre Verstrickung in Herrschaftsverhiltnisse und versteht sie
auch ihre Debatten oder Konflikte als politische Kampfe, eroffnen sich
neue Moglichkeiten: nicht nur fiir institutionelle Verdnderungen und
Verschiebungen in der Kultur des Fachs, sondern auch fur ihre gesell-
schaftliche Wirksamkeit.

326

https://dol.org/10.5771/8783748962816-309 - am 16.01.2026, 00:03:06. i@ |



https://doi.org/10.5771/9783748962816-309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

