62

ZWISCHEN KREATIVEN EIGENWELTEN UND REPUBLIKANISCHEM
DRUCK — MUSLIMINNEN NORD- UND WESTAFRIKANISCHER
HERKUNFT IN FRANKREICH®

Monika Salzbrunn

Weibrend der weibliche Islam trotz der langjibrigen Prisenz muslimischer
MigrantInnen in Frankreich bis in die 80er Jahre im iffentlichen Raum
weitgehend unsichtbar war, zeigen sich gegenwirtig vielfiltige Formen
einer nenen oOffentlichen Manifestation der islamischen Religion. So ver-
sucht ein Teil der jungen Framen maghrebinischer Herkunft die Dicho-
tomie zwischen Tradition und Moderne, zwischen dem religiosen Hinter-
grund der elterlichen Heimat und der Lebenswelt in Frankreich in einer
symbolbaft verkorperten Verschmelzung scheinbarer Widerspriiche zu
iiberwinden. Und Musliminnen aus Afrika siidlich der Sabhara organisie-
ren sich zu unabhingigen Gruppen und beziehen u.a. aus der Identifika-
tion mit dem Islam einen wichtigen Bezugsrabmen zur Abgrenzung vom
und zur Verortung im als fremd wabrgenommenen Umfeld der Migra-
tion.

Seit Beginn dieses Jahrhunderts haben sich islamische Bevolkerungs-
gruppen in Frankreich dauerhaft etabliert. Die mannlichen Arbeitsmi-
granten praktizierten ihre Religion auf eine fiir die Auflenwelt unsichtba-
re Weise. Da die Vision der spiteren Riickkehr in die Heimat sowohl
von franzosischer Seite als auch von den Migranten selbst aufrecht erhal-
ten wurde, schien eine auf Dauer angelegte und o6ffentlich sichtbare Insti-
tutionalisierung ihrer religiosen Praxis etwa durch die Errichtung von
Moscheen nicht notwendig. Erst mit dem Bau der Moschee von Paris als
symbolischer Anerkennung der Leistungen algerischer Soldaten in den
franzosischen Truppen wihrend des Ersten Weltkrieges wurde ein dau-
erhafter Ausdruck des Islam in Frankreich geschaffen. Als die Einwan-
derungspolitik 1974 offiziell beendet wurde, war der Islam nach dem Ka-
tholizismus und vor dem Judentum die zweitstirkste Religion Frank-
reichs. Forderungen nach Moscheen, eigenen Parzellen auf Friedhofen
(carré musulman) und Gebetsraumen am Arbeitsplatz (z.B. in den Fabri-
ken von Renault in Billancourt bei Paris) forcierten das Bewufitsein von
Alteritit auf beiden Seiten. Damit stieg in den 80er Jahren nicht unbe-

https://doi.ora/1014361/6783839400425-004 - am 14,02.2026, 07:16:07.



https://doi.org/10.14361/9783839400425-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Musliminnen nord- und westafrikanischer Herkunft in Frankreich 63

dingt die Intensitit der religiosen Praxis, aber die Zugehorigkeit zur is-
lamischen Religion manifestierte sich auch auflerhalb der Privatsphire
und wurde zum Thema u.a. auch in o6ffentlichen Erklirungen (Cesari/
Botiveau 1997: 87). Nach einem Gesetz von 1905 zur Trennung von Kir-
che und Staat werden nur bereits bestehende Kultstitten von der 6ffent-
lichen Hand getragen, nach diesem Zeitpunkt errichtete Gebidude miissen
von der Religionsgemeinschaft selbst finanziert werden. Aus dieser fakti-
schen Benachteiligung des Islam in bezug auf den Empfang staatlicher
Leistungen resultiert, daf, mit Ausnahme der ersten Moschee von Paris
und der 1994 erbauten Moschee von Lyon, alle in Frankreich bestehen-
den islamischen Gebetsriume und Kultstitten in Eigeninitiative der
Giubigen entstanden sind und unterhalten werden, wodurch die sym-
bolhafte o6ffentliche Affirmation der religiosen Identitit um so stirker
stimuliert wird.

In den 60er und 7Qer Jahren erfolgte verstirkt der Zuzug der im Hei-
matland der Arbeitsmigranten verbliebenen Ehefrauen, d.h., ab diesem
Zeitpunkt waren erstmals eine Prasenz islamischer Frauen in der franzo-
sischen Offentlichkeit und damit einhergehend die Schaffung konkreter
und symbolischer Riume durch und fiir sie zu verzeichnen. Mit dem
Nachzug der Familien der urspriinglich als Saisonkrifte angeworbenen
Arbeitsmigranten wird die Notwendigkeit der langfristigen Integration
der immigrierten muslimischen Bevolkerung deutlich. Die Entwicklung
fihrt nun vom »provisorischen, diskreten, sogar schamhaften Islam der
50er Jahre« (Cesari 1998: 2) zu einer Religion, deren Anhinger mehr und
mehr nach Anerkennung suchen. Das starke Gewicht der negativen, kli-
scheebesetzten »Vorstellungskraft des Okzidents«, die einerseits von Er-
innerungen aus der Kolonialzeit, andererseits von der essentialistischen
Sichtweise eines als einheitlich und unbeweglich wahrgenommenen Islam
gendhrt wird, fithrt nach Joselyne Cesari zu drei wesentlichen Verzer-
rungen. Erstens: Die hochmoderne Beziehung, die die neuen Generatio-
nen zum Islam unterhalten, wird nicht wahrgenommen. Hiermit ist ge-
meint, daf} die jugendlichen Muslime vor allem die kulturellen und ethi-
schen Beziige des Islam nutzen, die relativ losgelost von den Zwingen
religioser Rituale sind. Zweitens: Das Gewicht kultureller Differenzen in
der Beziehung zum Islam wird vernachlissigt, d.h. der Einfluf§ der kultu-
rellen und historischen Kontexte auf die Auslegung des Koran und die
konkrete Art und Weise, Muslim zu sein. Drittens: Die Vorstellung einer
Beziehung zwischen Islam und Moderne wird erschwert, indem diese
beiden Termini in Opposition gesetzt werden. Aus diesem Grunde blei-

https://doi.ora/1014361/6783839400425-004 - am 14,02.2026, 07:16:07.



https://doi.org/10.14361/9783839400425-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

64 MoONIKA SALZBRUNN

ben die modernisierenden Dynamiken gewisser islamischer Bewegungen
im sozialen, kulturellen wie politischen Bereich unterbelichtet.

Dieses Biindel gesellschaftlicher Projektionen und Erwartungen betrifft
besonders die Angehorigen der jungen muslimischen Generation, die
hierauf mit neuen Formen religioser Praxis und mit einem spezifischen
offentlichen Auftreten reagieren. In die 6ffentliche Wahrnehmung gerit
ein weiblicher Islam erst in der zweiten bzw. dritten Generation von Mi-
grantinnen. Zwar waren die ersten nord- und westafrikanischen Migran-
tinnen mehrheitlich Musliminnen, doch blieben deren religiose Praktiken
wegen des eingeschrinkten Aktionsradius, der Frauen in offentlichen
Riumen zugestanden wurde, eher im verborgenen. Als 1989 drei Musli-
minnen aus Creil der Schule verwiesen wurden, weil sie sich geweigert
hatten, ihr Kopftuch im Klassenraum abzulegen, entbrannte eine 6ffent-
liche Diskussion, die quer zu allen politischen Lagern verlief, d.h., so-
wohl innerhalb der linken als auch der rechten Parteien entwickelte sich
ein breites Spektrum heterogener Positionen. Der Direktor hatte sich ju-
ristisch darauf berufen, dafl Zeichen religiésen Ausdrucks in der laizisti-
schen Schule keinen Platz hitten. Allerdings hatte sich die 1882 von Jules
Ferry erstellte Gesetzesgrundlage auf die Lehrkrifte bezogen, deren reli-
gioser Einflufl auf die Schiilerinnen und Schiiler verhindert werden sollte;
statt dessen sollte eine Art republikanische Morallehre vermittelt werden,
die die religidsen Uberzeugungen des einzelnen respektiert. Dieser In-
terpretation folgend, wurde zu Beginn der 90er Jahre dieses Jahrhunderts
eine Flut von ministeriellen Erlassen herausgegeben, die in der Konse-
quenz darauf hinauslaufen, daf} nicht das blofle Tragen von Zeichen reli-
gioser Zugehorigkeit mit einem Schulverweis geahndet werden kann,
wohl aber eine damit verbundene bekehrungseifernde Handlung.

Im Schatten dieser von den franzdsischen Medien in Vorurteile schii-
render Manie ausgeschlachteten »Kopftuchaffire« haben Francoise
Gaspard und Farhad Khosrokhavar zwei Jahre lang Interviews” mit jun-
gen Musliminnen in der Umgebung von Dreux und Paris gefiihrt, die ei-
ne islamische Kopfbedeckung tragen. Die Ergebnisse der Studie sind in
finf Fallbeispielen zusammengefaflit (Gaspard/Khosrokhavar 1995:
701f.), von denen im folgenden eines exemplarisch behandelt wird. Ent-
sprechend lehnt sich die Darstellung auf den folgenden Seiten sehr eng an
die von Gaspard/Khosrokhavar im Rahmen der Studie entwickelten Ar-
gumentationsfiguren an.” Der von ihnen entwickelte Ansatz basiert auf
einer Fokussierung von Alteritit als Lebensstil.

https://doi.ora/1014361/6783839400425-004 - am 14,02.2026, 07:16:07.



https://doi.org/10.14361/9783839400425-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Musliminnen nord- und westafrikanischer Herkunft in Frankreich 65

DAs FALLBEISPIEL FARIDA

Farida, 22 Jahre alt, trigt das Kopftuch erst seit einigen Monaten. Sie
wurde in Algerien geboren, kam aber im Alter von drei Monaten nach
Frankreich, wo sie ihre Kindheit verbracht hat. Nachdem sie im letzten
Jahr ein auf Verkaufstechniken spezialisiertes Fachabitur bestanden hat,
schliefit sie nun eine Ausbildung an einer Handelsschule — die praktische
Ausbildungsphasen in einem Pariser Unternehmen einschlieffit — an. Fa-
rida beschreibt die Mitglieder ihrer Familie als praktizierende Muslime.
In diesem Punkt besteht ein Unterschied zu anderen befragten Frauen,
die ihre Familie als nicht-praktizierend beschreiben. In diesen Fillen be-
zichen die betreffenden jungen Frauen aus ihrer Verschleierung® ein
Gefiihl der Uberlegenheit gegeniiber den Eltern und Geschwistern. Fari-
da ist keine traditionell orientierte Frau. Sie spricht ein sehr gutes Fran-
z0sisch, hat erfolgreich studiert und arbeitet in Paris. In dem Gesprich
bringt Farida zum Ausdruck, daf§ der Islam in Frankreich lange Zeit la-
cherlich gemacht und mit negativen Bildern besetzt worden sei. Sie selbst
verdanke die Entdeckung des Positiven im Islam (d.h. der positiven
Aspekte im Islam als Modell der Lebensfithrung) in Frankreich und
Grof3britannien organisierten Kolloquien sowie dem Kontakt mit jungen
algerischstimmigen Muslimen, die auf sie eingewirkt hitten, ohne ihr
Schuldgefihle zu vermitteln — so wie es Mitglieder der traditionellen
Gemeinden getan hitten. Konvertierte Franzosen hitten hierbei ebenfalls
eine Rolle gespielt: Sie haben in ihren Augen dem Islam zur Geltung ver-
holfen, indem sie ihr gezeigt hitten, dafl der Islam auch fiir Franzosen
eine Option darstelle. Die islamischen Vereine hitten ebenfalls Anteil dar-
an gehabt, sie vom Wert des Islam als Modell der Lebensfithrung zu
tiberzeugen.

DER NEUE ISLAM ALS LEBENSSTIL DER ALTERITAT

Wie Gaspard und Khosrokhavar argumentieren, geht es Farida und vie-
len anderen Musliminnen nun darum, das Positive am Islam herauszu-
stellen und eine Identitit, die iiber eine lange Zeit hinweg abgewertet
worden ist, mit neuen positiven Bedeutungen zu besetzen. Der Islam bie-
tet diesem Typ von jungen Frauen die Moglichkeit, eine erfahrene Ernie-
drigung zu wenden. Indem sie sich >islamisierens, fordern sie einen Teil

https://doi.ora/1014361/6783839400425-004 - am 14,02.2026, 07:16:07.



https://doi.org/10.14361/9783839400425-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

66 MONIKA SALZBRUNN

dieser verlorenen Wiirde zuriick, sie verschaffen sich in ihren eigenen
Augen Geltung und sind keine geschichts- und vergangenheitslosen
Wesen mehr. Der Islam wird in ihrem Fall zur sakralisierten Erinnerung.
In der Tat ist die Vergangenheit der Eltern entweder abgewertet worden,
im dunkel gebliecben (insbesondere bei den harkis)® oder von den Ju-
gendlichen unverstanden. Besonders diejenigen jungen Muslime, die im
Begriff sind, sich auf verschiedenen Ebenen (Bildung, Beruf etc.) ver-
starkt zu integrieren (was auf die meisten jungen verschleierten Frauen
zutrifft), verspiiren einen Mangel, der aus der Erfahrung ihrer Exklusion
resultiert. Die Hinwendung zum Islam bedeutet fiir sie die Eroberung
einer wiirdevollen Position in einer glorreichen Vergangenheit, er bietet
einer Generation Sinnressourcen, deren Identitit in dem Mafle mit nega-
tiven Selbstzuschreibungen besetzt wurde, in dem der franzosische Uni-
versalismus der kollektiven Existenz dieser Jugendlichen und ihrem Un-
wohlsein jede Berechtigung aberkennt. Statt dessen wird der einzelne Ju-
gendliche, der aus der maghrebinischen Immigration stammt, auf die ne-
gativste Art und Weise individualisiert. Oft ist der einzelne der bleiche
Spiegel des machtigen Stereotyps: delinquent, deviant, ein kleiner Dealer
etc. Die andere Option besteht darin, sich zu integrieren. In diesem Falle
muf} jedoch jeder Ausdruck der kulturellen Besonderheit 6ffentlich un-
terdriickt werden. Das private Individuum darf Muslim und Araber oder
Kabyle sein; im offentlichen Raum jedoch wird dem nur wenig Raum
gegeben. Das Ergebnis dieser kollektiven Marginalisierung besteht darin,
daf die Fiktion der privaten Singularitit nicht mehr aufrecht erhalten
werden kann und man offentlich zum Anderen wird. Man konstruiert
offentlich in der Alteritat eine kollektive Identitit. Und diejenigen, die
die meisten Ressourcen haben, d.h., diejenigen, die auf vielen Ebenen in-
tegriert sind, verfigen in besonderem Mafle tiber Mittel, um diese Alteri-
tit im Offentlichen Raum zu manifestieren. Die 6konomisch und kultu-
rell am stirksten Benachteiligten verschlieffen sich in eine verstorte Iden-
titit, zerstoren sich selbst oder das, was thnen in die Hinde fillt, werden
»rasend«. Die zahlreichen anderen integrieren sich entweder bis zu einem
Punkt, an dem sie jeglichen Begriff von ihrer spezifischen Identitit ver-
lieren, oder sie empfinden diesen Mangel und versuchen, sich mit einer
Identitit auszustatten, die den »verhohnten« Teil ihres Seins ausfiillt.
Aus dieser Perspektive betrachtet ist der Schleier bei dieser Kategorie
junger Frauen ein Mittel, um sich selbst in der Differenz zu akzeptieren.
Wie Gaspard und Khosrokhavar herausstellen, tragen sie ihn nicht zum
Gefallen ihrer Eltern oder aus Bindung an die Tradition, sondern als eine

https://doi.ora/1014361/6783839400425-004 - am 14,02.2026, 07:16:07.



https://doi.org/10.14361/9783839400425-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Musliminnen nord- und westafrikanischer Herkunft in Frankreich 67

sakralisierte Losung ihrer Probleme. Dieser Schleier ist eine Art, den
Anderen und besonders sich selbst zu zeigen, dafy man sich selbst unter
schwierigen Bedingungen akzeptiert. Eine Form, sich auf die Probe zu
stellen, um sich zu beweisen, dafl man ein Individuum in der vollstindi-
gen Bedeutung des Wortes ist, d.h. kein >Produkt der franzosischen Ge-
sellschaft«. Eine schwere Priifung, die sich von der Feindseligkeit der
umgebenden Gesellschaft nihrt und der man sich mit um so mehr Ent-
schlossenheit unterzieht, als die Anderen sich dem entgegenstellen:

Ich war mir nicht sicher, ob ich den Schleier behalten wiirde ... Ich dachte,
dafl ich gegentiber der Kritik der Leute, gegeniiber den Anderen zu
schwach sein wiirde, ich sagte mir: Nein, ich kann das nicht ... Immer auf
den Anderen achten, auf seinen Blick ... Ich war nicht tiberzeugt, auch
wenn meine Mutter mir gesagt hat, ich solle ihn tragen. Das war »Gut, ich
trage ihn, das stimmt. Und hopp! Du hast vielleicht recht, Mama ...« Aber
das war immer in bezug auf den Blick des Anderen. Und ich sagte mir:
»Wie wird das bei der Arbeit sein?« ... Da war immer die Angst vor dem
Blick der Anderen (Gaspard/Khosrokhavar 1995: 73).

Diese Erfahrung des Blickes, der verdinglicht, stellt eine Priifung dar.’
Der Akt des Erduldens, des Nicht-Erliegens, stellt eine Lauterung dar,
die den Kern einer durch die Mifibilligung des Anderen erlangten Indivi-
dualitat bildet. Die Priifung des Schleiers verjagt, sofern man sie besteht,
den Zweifel an sich selbst und lifit das Gefuhl der Minderwertigkeit ge-
geniiber den »Franzosen« verschwinden, indem sie eine neue Identitit
aufbaut, in der der Abstand gegentiber den Anderen im offentlichen
Raum sichtbar wird. Nicht allen gelingt diese Priifung. Die Freundin Fa-
ridas im Minirock, die sie begleitet, fithlt sich noch nicht >reif< genug, um
den Schleier zu tragen. Sie hat es mehrfach versucht und jedes Mal darauf
verzichten mussen, nicht so sehr wegen des >archaischen Charakters< des
Schleiers, sondern wegen der Schwierigkeit, den Blick der Anderen zu
ertragen. Auf die Frage, warum sie die mit dem Schleier verbundenen
Unannehmlichkeiten (wie das Erdulden einer erstickenden Hitze wih-
rend des Sommers) ertrage, antwortet Farida, daf§ sie es tue, weil sie sich
dies auferlegt habe, aber auch ebensogut, weil es das Gebot Gottes sei.
Man sieht, wie sich die Konturen einer religiésen Erfahrung abzeichnen,
wo der Pol der Alteritit (mit dem damit verbundenen Handlungsmodell)
anerkannt wird. Selbstbestitigung einerseits, ebenso bewufite Unterwer-
fung unter Gottes Gebote. Diese Erfahrung verleiht dem Subjekt einen
Sinnhorizont, sie bietet Sicherheit beziiglich des Sinnes der Welt; sie stellt
einen Riickhalt dar fir eine Jugend mit ambivalenten Bezugspunkten.

https://doi.ora/1014361/6783839400425-004 - am 14,02.2026, 07:16:07.



https://doi.org/10.14361/9783839400425-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

68 MONIKA SALZBRUNN

Der Schleier dieser jungen Frauen, die schrittweise zur unteren Mittel-
klasse stoflen, ist kein symbolischer Ausdruck 6konomischer und sozia-
ler Exklusion. Im Gegenteil markiert er den Graben, der sich zwischen
Integration und Assimilation auftut. Die Frauen mochten Franzosinnen
und Musliminnen sein, Franzosinnen und Glaubige. Und auflerdem
mochten sie diesen religiosen Glauben im 6ffentlichen Raum exponieren.
Der Schleier ist in diesem Fall also die Weigerung, Identitit in der Of-
fentlichkeit zu verschleiern.

DER NEUE ISLAM ALS DEPRIVATISIERUNG VON RELIGION

Diese Art der 6ffentlichen Manifestation zeigt eine Tendenz der »Depri-
vatisierung von Religion«, wie sie von José Casanova anhand von Fall-
studien in Spanien, Polen, Brasilien und den Vereinigten Staaten fiir den
Katholizismus und den Protestantismus aufgezeigt wurde.

By deprivatization I mean the fact that religious traditions throughout the
world are refusing to accept the marginal and privatized role which theo-
ries of modernity as well as theories of secularization had reserved for
them. Social movements have appeared which either are religious in
nature or are challenging in the name of religion the legitimacy and au-
tonomy of the primary secular spheres, the state and the market econo-
my. Similarly, religious institutions and organizations refuse to restrict
themselves to the pastoral care of individual souls and continue to raise
questions about the interconnections of private and public morality and
to challenge the claims of the subsystems, particularly states and markets,
to be exempt from extraneous normative considerations. One of the
results of this ongoing contestation is a dual, interrelated process of re-
politicization of the private religious and moral spheres and renormativi-
zation of the public economic and political spheres (Casanova 1994: 5-6).

So gehort die »aktive und effiziente Beteiligung der muslimischen Frau
an der Gesellschaft« (Martin 1998: 74) zu den Hauptzielen der seit zwei
Jahren bestehenden Association Sportive et Culturelle des Femmes Mu-
sulmanes de Rennes (»Sportliche und kulturelle Vereinigung der musli-
mischen Frauen von Rennes«). Mittels zahlreicher Aktivititen geht es um
die Verbreitung des islamischen Glaubens in der Perspektive, daf} dieser
kompatibel sei mit einem westlichen Lebensstil, sei es in bezug auf die

https://doi.ora/1014361/6783839400425-004 - am 14,02.2026, 07:16:07.


https://doi.org/10.14361/9783839400425-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Musliminnen nord- und westafrikanischer Herkunft in Frankreich 69

Kleidung oder auf soziales Handeln. Die Mitglieder wollen zeigen, dafl
es moglich ist, gleichzeitig Studentin, Muslimin und Sportlerin zu sein.

Die Teilnahme an Veranstaltungen, die von muslimischen Frauenorga-
nisationen initiiert werden, ist ein wichtiger Faktor bei der Konstruktion
der Wir-Gruppen-Identitit. So wurde 1997 ein Bericht tiber die Tagung
der Union Nationale des Femmes Musulmanes de France (»Nationale
Union muslimischer Frauen Frankreichs«) mit dem Untertitel »Zwi-
schen duflerem Druck und briiderlicher Energie« versehen. In ihrer Er-
offnungsrede ging die Prisidentin Louisa Latrache auf die wichtige Be-
deutung des gemeinsamen Widerstandes der Frauen gegen offentliche
Angriffe ein:

Heute befindet sich der Muslim in Frankreich am Zusammenfluf} diverser
Schwierigkeiten bei der Ausiibung seiner Glaubenspraxis. Angesichts des
Umstands, daf} ihre Religion durch eine zu oft schlecht informierte west-
liche Gesellschaft auf den Index gesetzt wurde, angesichts des Fehlens
eines richtigen Zusammenhaltes innerhalb der Gemeinde, der mehr oder
weniger schlechten Kenntnis ihrer Religion und der dazugehorenden
arabisch—-islamischen Kultur, und einem sozialen und beruflichen Leben,
das nur wenig Zeit 143t fiir ein Andenken und eine Verehrung Gottes, des
Einzigen, hitte man denken konnen, daf} die Muslime sich gehenlassen
und eine zu zwanghaft gewordene Praxis vernachlissigen oder ganz dar-
auf verzichten. Aber dem ist nicht so. Wir wohnen heute der Bestitigung
einer tiefen, authentischen Bewegung bei, die andauern wird: der Wieder-
entdeckung des Interesses am und der Liebe zum Islam. Die muslimische
Frau, die an diesem Prozef beteiligt ist, ist die ideale Zielscheibe fiir eine
Konfrontation zwischen >islamischem Gesetz« (shari’a) und dem franzosi-
schen Laizismus, der versucht, dessen Anwendung Grenzen zu setzen,
wihrend er gleichzeitig, besonders in Europa, seine rechtliche Legitimitit
anerkennt. So wird die muslimische Frau oft durch dufleren Druck, der
ihre Energie erschopft, gelahmt. Sie wird daran gehindert, sich den wah-
ren Herausforderungen der muslimischen Gemeinde in Frankreich zu
stellen. Wir missen in der Briiderlichkeit und in der Einheit unsere Ener-
gie wiederfinden!

Dieser spezifischen, zwischen Inklusion und Exklusion vermittelnden
Position der islamischen Frauenorganisationen entsprach, daf§ wihrend
der Veranstaltung eine Schiilerin aus Aulnay-sous-Bois gefeiert wurde:
Sie war wegen des Tragens ihres Schleiers der Schule verwiesen worden
und hat ihr Abitur 1996 mittels Fernunterricht mit der Note »sehr gut«
bestanden. Die Marginalisierung hat sie auch nicht davon abhalten kon-
nen, die Eingangsprifung zum Medizinstudium als Vierzigste von 600

https://doi.ora/1014361/6783839400425-004 - am 14,02.2026, 07:16:07.



https://doi.org/10.14361/9783839400425-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

70 MoONIKA SALZBRUNN

BewerberInnen zu bestehen. Die an dem Kongref} teilnehmenden Frauen
bestirkten sich gegenseitig darin, trotz Widerstinden als Musliminnen
einen respektablen Platz in der franzésischen Gesellschaft einzunehmen.
Diese Frauen richten die Konsequenzen bzw. die Reaktionen auf die
Ausschluflerfahrungen nicht gegen sich oder gegen das franzosische,
nicht-islamische Umfeld, sondern suchen einen stolzen, eigenen Weg,
sich im Bewuf3tsein der Alteritit aus der Marginalitit heraus zu integrie-
ren.

DER NEUE ISLAM UND DIE KONSTRUKTION EINER DIASPORA

Im Unterschied zur obigen Position von Gaspard und Khosrokhavar
sieht Chantal Saint-Blancat (1997: 13) die sich entwickelnde Diaspora
von Muslimen als einen Ort der Spannungen, stindiger Neuanpassungen,
als einen Raum der Fragmentierungen wie auch vereinigender Prozesse —
auf der symbolischen Ebene und auch auf der der sozialen Praktiken.
Diese pluralistische Dynamik ist fruchtbar: Die Bewiltigung von Kon-
flikten, die aus der Infragestellung des Islam der Diaspora und der Neu-
verhandlung der sozialen Position der MigrantInnen resultieren, eroffnet
Handlungsfelder fiir neue Akteure. Dies gilt insbesondere fiir muslimi-
sche Frauen, die in dieser Phase der Diasporabildung eine zentrale Rolle
spielen. Sie fihren soziale Formen der Transgression ein, der Innovation,
in einem Wort, der sozialen Verinderung; ihre Aktionen unterstreichen
die Schwichen der Antidiskriminierungspolitiken und der verschiedenen
europaischen Integrationsmodelle. Als Konstrukteurinnen neuer Identi-
titen der Diaspora sind sie zentrale Akteurinnen der Spannungen und
Widerspriiche zwischen Geschlechtern und Generationen innerhalb ihrer
Gemeinden und Schlisselfiguren eines kulturellen Projektes, das die
muslimischen Spezifititen und die europiischen kulturellen Modelle zu
versohnen sucht (Saint-Blancat 1997: 185).

Daf} die Dynamik der Diaspora auch hochgradig segregative Formen
annehmen kann, zeigt der Lebensstil spezifischer Gruppen, die sich von
der als fremd oder unrein definierten gesellschaftlichen Umgebung mog-
lichst stark abgrenzen wollen. Die Probleme, die damit einhergehen, als
Muslim auflerhalb der Dar-al-Islam zu leben, werden unterschiedlich
gelost. Die mit stetigem Erfolg sich verbreitende 7ablighi Jama’ar paki-
stanischen Ursprungs, in Frankreich bekannt als Foi et Pratique, und

https://doi.ora/1014361/6783839400425-004 - am 14,02.2026, 07:16:07.



https://doi.org/10.14361/9783839400425-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Musliminnen nord- und westafrikanischer Herkunft in Frankreich 71

Bruderschaften wie die algerische ’Issiwa (Andezian 1983: 64) zeugen
von dem Riickzug in neu- bzw. rekonstruierte gemeinschaftliche Be-
zugsmuster. Indem innerhalb einer als bedrohlich empfundenen Umge-
bung in einem sakralisierten Raum eine Moglichkeit zur regelmafligen
Ausiibung des Kultes organisiert wird, verstirken sich die Integritit der
Jam‘ia (religiose Gruppe) und die kollektive Identitit der algerischen
Migrantinnen, die sie bilden. Die an der von Sozzie Andezian untersuch-
ten Jam‘ia teilnehmenden Frauen festigen mit der regelmifigen Teil-
nahme an den mystischen Kreistinzen nicht nur die Bindungen unterein-
ander, sondern sakralisieren hierdurch auch die Beziehungen zu Dorf-
und Familienmitgliedern in der Heimat.

DER RITUALISTISCHE ISLAM ALS UBERLEBENSSTRATEGIE VON FRAUEN

Die sich verschleiernden jungen Maghrebinerinnen sind insgesamt in der
Minderheit. Ein grofler Teil der jungen Frauen setzt nicht auf Differenz
und kleidet sich dhnlich wie die meisten Franzosinnen. Insgesamt orien-
tiert sich der Lebensstil am franzosischen Durchschnitt, und die Frauen
reduzieren die Ausiibung der Praxis des Islam auf Gelegenheiten wie das
Fasten im Ramadan. Fiir Jocelyne Cesari (1998: 8) ist mit der Herauslo-
sung aus dem kulturellen Kontext der Herkunft, in dem die Praxis der
Religion fiir das gesamte Umfeld sichtbar war, eine bewufite individuelle
Entscheidung fiir die religiose Praxis in der Migration verbunden. Dies
gilt jedoch nur fiir Situationen, die mit einem Zerfall der Herkunftsge-
meinde einhergehen, d.h. insbesondere mit einem Verschwinden sozialer
Kontrolle im Stadtviertel. Junge Maghrebinerinnen, die den familidren
Kontext verlassen, um etwa dem religios legitimierten Druck auf das
Wahren der Familienehre zu entgehen, suchen in neuen Kontexten (z.B.
in Ubergangszeiten in Wohnheimen fiir Jugendliche) nach Moglichkei-
ten, vertraute positiv besetzte religiose Praktiken wie z.B. das Einhalten
des Ramadan zu pflegen. Dies erfolgt bei gleichzeitiger Ablehnung ande-
rer, durch den Vater oder groflen Bruder im Namen des Islam verteidig-
ten Normen (in bezug auf Jungfraulichkeit, Kleidungsvorschriften etc.).
Die Beibehaltung begrenzter, temporirer Formen religioser Praxis ist in
diesem Fall eine Strategie, um den Wechsel in andere konkrete Lebens-
zusammenhinge abzufedern. Hierbei handelt es sich um vielfaltige, krea-
tive Strategien im Umgang mit der Zerrissenheit zwischen dem familii-

https://doi.ora/1014361/6783839400425-004 - am 14,02.2026, 07:16:07.



https://doi.org/10.14361/9783839400425-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

72 MoONIKA SALZBRUNN

ren Erwartungsdruck, einer stereotypen, fixen Vorstellung entsprechen
zu sollen, und den abweichenden Verhaltensweisen (wie z.B. dem heim-
lichen Ausgehen mit Freunden) in der Praxis. Dies gilt auch fiir Grenzsi-
tuationen, in denen sich junge Franzésinnen maghrebinischer Herkunft
befinden, die von zu Hause fliichten und bei staatlichen Institutionen
(Beratungsstellen und betreuten Wohnheimen fiir Jugendliche von 18 bis
25 Jahren) Hilfe suchen.” Motive wie die Flucht vor einer von den El-
tern arrangierten Hochzeit, vor im Namen des Islam auferlegten Kon-
trollen, vor der Vorherrschaft des groffen Bruders fithren nicht unbe-
dingt zu einer volligen Ablehnung aller Aspekte des Islam. Es lafit sich
hier ein vom Individuum selbst entschiedenes Festhalten an einzelnen
Formen der religiosen Praxis wie der Beachtung des Ramadan oder dem
Praktizieren einzelner Gebete beobachten. Jedoch zeigen diese jungen
Frauen duf8erlich keine Identifikation mit dem Islam.

Im Unterschied zu diesen Perspektiven sieht Farhad Khosrokhavar
(1997: 124), jedoch in wesentlich engerer Perspektive, nur zwei Reak-
tionsmoglichkeiten: eine Radikalisierung durch Annahme der Normen
der franzosischen Gesellschaft (wobei hier zu fragen wire, ob diese nicht
sehr viel heterogenere Modelle bietet als in dieser dichotomen Opposi-
tion angenommen) oder die Annahme eines Islam, die die jungen Frauen
in der franzosischen Gesellschaft in eine heikle Lage bringt, jedoch ein
Weg ist, mit den durch die Eltern verhingten Verboten und (insbeson-
dere raumlichen) Begrenzungen der eigenen Bewegungsfreiheit umzuge-
hen und gleichzeitig eine Identitit zu erlangen, die threm Leben Sinn ver-
leiht. Nach meinem Verstindnis legt Khosrokhavar einen zu starken Ak-
zent auf das Gefiihl der Ausgeschlossenheit, der Revolte (in den Vorstid-
ten) und stellt einen zu einfachen Zusammenhang mit einem Riickzug in
islamische Praktiken dar.

KREATIVE HANDLUNGSSTRATEGIEN ZWISCHEN OFFENTLICHKEIT UND PRIVAT-
HEIT — MUSLIMISCHE MIGRANTINNEN AUS WESTAFRIKA

Wihrend es in Frankreich zahlreiche Arbeiten® iiber maghrebinische
Musliminnen gibt, wird die Situation von Musliminnen aus dem Afrika
sudlich der Sahara entweder in allgemeinen Studien zu Migranten in
Frankreich (z.B. durch Timera 1996) analysiert — dort jedoch meistens
unter der einschrinkenden Perspektive als Ehefrau — oder unabhingig

https://doi.ora/1014361/6783839400425-004 - am 14,02.2026, 07:16:07.



https://doi.org/10.14361/9783839400425-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Musliminnen nord- und westafrikanischer Herkunft in Frankreich 73

von der Religion in Studien zu afrikanischen Frauenorganisationen in
Frankreich behandelt (vgl. Nicollet 1998; Quiminal 1998). Weitgehend
unterbelichtet blieben bislang hingegen die Transformation und Diversi-
fizierung spezifisch weiblicher Formen islamischer Praktiken unter den
Migrantinnen aus diesem Raum. Auch die Zusammenhinge zwischen
(west-)afrikanischen Frauenorganisationen und den Religionen ihrer
Mitglieder wurden bis jetzt nur am Rande thematisiert.

Obwohl bereits seit der Nachkriegszeit systematisch Bauern aus der
Sahelzone als Arbeitskrifte angeworben wurden, erfolgte der Zuzug der
Ehefrauen erst nach Beendigung der Einwanderungspolitik in den 8Qer
Jahren. Die ersten Migranten, die eine Familienzusammenfiithrung orga-
nisierten, versuchten, eine ideologische Rechtfertigung ihrer Praxis zu
erlangen, so dafl Gelehrte und spirituelle Fithrer zur Beratung herange-
zogen wurden (Timera 1996: 99). Die von den Frauen in Frankreich vor-
gefundene Struktur war auf provisorische Aufenthalte der Manner ausge-
richtet. Wichtige soziale Bezugspunkte wie die Wohnheime fiir Gastar-
beiter wurden von den Minnern auch nach dem Wechsel in familiire
Haushalte als regelmiflige Treffpunkte fiir politische, religiose oder 6ko-
nomische Aktivititen aufrechterhalten. Die Frauen, zunichst weitgehend
isoliert, vermochten sich im Laufe der Zeit bis zu einem gewissen Grad
aus der miannlichen Dominanz zu losen (Nicollet 1998: 86). Besonders in
den Anfangsjahren waren die Frauen unter dem Druck, der Erwartung
einer >guten Ehefrau< und >guten Mutter< zu entsprechen, starken Zwin-
gen unterworfen. Gab es innerfamiliire Konflikte, bei denen franzosische
Institutionen im Sinne der Ehefrauen intervenierten, so zog dies bei den
Familien einen verstirkten Riickzug auf konservative Normen nach sich,
der sich in einer — gemessen an der Entwicklung im Herkunftsland — we-
sentlich intensiveren Praxis sakralisierter Traditionen duflert. Dieses
Festhalten an bzw. Wiedererfinden von Traditionen ist eine Reaktion auf
die Intervention des Staates in den Alltag der Frauen sowie auf andere
Verinderungen ihrer Lebensbedingungen. Nach Catherine Quiminal
(vgl. Nicollet 1998: 89) >verlieren< die Frauen bei der Ankunft in Frank-
reich den grofiten Teil ihres erworbenen Alltagswissens, d.h., dieses Wis-
sen wird in der verinderten Umgebung nutzlos. Die mehrheitlich nicht
alphabetisierten Frauen verfiigen nur iiber rudimentire Kenntnisse der
franzosischen Sprache. Kaum eine ihrer habituellen Gesten ist in der be-
engten Umgebung eines moblierten Zimmers in der Grofstadt reprodu-
zierbar; viele Verhaltenscodes miissen neu erlernt werden. Die Frauen
haben es bei der Organisation ihres Alltagslebens und dem Erlernen der

https://doi.ora/1014361/6783839400425-004 - am 14,02.2026, 07:16:07.



https://doi.org/10.14361/9783839400425-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

74 MoONIKA SALZBRUNN

dazu notwendigen Kompetenzen (z.B. dem Bedienen unbekannter Ma-
schinen, dem Umgang mit verwaltungstechnischen Vorgingen etc.) mit
einer Vielfalt neuer sozialer Umgebungen und materieller Objekte zu tun
und erschlieffen sich erst im Laufe der Zeit routinemiflige Zuginge zu
ithnen. Bei aller Assimilation verbleiben jedoch Bereiche, in denen die aus
Afrika vertrauten Verhaltensweisen dominieren: Die Einrichtung der
Wohnung, die Efkultur, das duflere Erscheinungsbild in der Kleidung,
der Frisur und dem Schmuck orientieren sich in ihrer symbolischen Be-
deutung weiterhin am afrikanischen Heimatkontext und werden von den
Frauen mit der Zugehorigkeit zum Islam assoziiert. Dies gilt insbesonde-
re fir die Toucouleur und Soninke (aus der Region um den Fluf} Senegal,
d.h. aus Mali, Mauretanien und dem Senegal).

Eine Erfahrung dominiert in der Erinnerung der Frauen an die An-
kunft in Frankreich: Ein Gefiihl der Einsamkeit, der Isolation, iiberschat-
tet die Migration, da die bekannte Grofifamilien- und Dorfstruktur nur
begrenzt vorhanden ist. Uberkonfessionelle Vereinigungen afrikanischer
Frauen bilden sich, in denen auch spezifische Probleme wie die der Poly-
gynie, die von ca. 25 bis 30 % der in Frankreich lebenden Soninke und
Toucoulenr praktiziert wird, thematisiert werden. In diesem, ethnische
Zusammenhinge Ubergreifenden Kontext werden gemeinsame Hand-
lungsstrategien entwickelt, die dem Bezugsrahmen der Herkunfts- und
dem der Ankunftsgesellschaft Rechnung tragen und u.U. zu einer neuen
hybriden Lebensweise verwoben werden. Schliefflich fithrt die Europai-
sierung der Frauen im Sinne eines multiplen eigenstandigen Engagements
der Frauen in verschiedenen sozialen Feldern nicht zu einem Identitats-
verlust, sondern im Sinne von Edgar Morin zur Herausbildung poly-
identitirer Muster (Nicollet 1998: 99). Ein wichtiger Faktor bei der Er-
langung einer graduellen Autonomie ist der Zugang zu eigenen Einkiinf-
ten, sei es durch den Aufbau von Kleinhandelsnetzwerken dank des
durch Tontines (Sparclubs) erworbenen Investitionskapitals oder durch
Lohnarbeitsverhiltnisse. Legitimiert wird diese Orientierung nach auflen
mit der Pflicht, auf die Erwartungen der im Herkunftsland verbliebenen
Familienmitglieder nach finanzieller Unterstiitzung reagieren zu mussen.

Wihrend sich den Frauen der Nutzen des Zusammenschlusses nach
dem Modell der Sparclubs unmittelbar erschloff und diese somit schnel-
len Zuwachs erlangten, konnten sich Gruppen wie die Association de
Femmes d’Afrique de I’Ounest (»Vereinigung der Frauen aus Westafrika«)
erst schrittweise als Interessenvertretung der Frauen durchsetzen. Wie
bereits oben erwihnt, geben die Zusammenkiinfte u.a. Gelegenheit zum

https://doi.ora/1014361/6783839400425-004 - am 14,02.2026, 07:16:07.



https://doi.org/10.14361/9783839400425-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Musliminnen nord- und westafrikanischer Herkunft in Frankreich 75

Kleinhandel untereinander oder zur Entwicklung von Handlungsstrate-
gien im Umgang mit polygynen Lebenssituationen. Zweit- oder Dritt-
frauen befinden sich rechtlich in besonders prekiren Umstinden, da die
Polygynie nach den neuesten Einwanderungsgesetzen des Innenministers
Jean-Pierre Chevénement nicht mehr erlaubt ist, wohl aber in einigen
Fillen toleriert wird. Mit der Weigerung der Prifekturen, in diesen Fil-
len Aufenthaltsgenehmigungen zu erteilen, steigt die Abhangigkeit der
Frauen vom Ehemann.

Ein wichtiger Faktor bei der diskursiven Konstruktion der Wir-
Gruppe ist die gemeinsame Hautfarbe. Bei teilnehmenden Beobachtun-
gen einer Frauenorganisation in einem stidlichen Vorort von Paris horte
ich haufig rhetorische Einleitungen wie »Wir als schwarze Frauen« oder
»Wir als Afrikanerinnen sind alle gleich, wir missen uns solidarisieren«.
Diese schienen in der offentlichen Rede zunichst eine grofiere Bedeu-
tung zu haben, als die Selbstzuschreibung zur Umma — obwohl es sich
bei den anwesenden Mitgliedern ausschlieffilich um Musliminnen handel-
te. Wenn der Islam nach Mahamet Timera (1996: 161) bei den Soninke
auch eine hohe Priferenz innerhalb der Identititskonstruktion einnimmt,
so erscheint die Religion im weiblichen Diskurs dieser Gruppe von Mi-
grantinnen eher im Privaten. An erster Stelle tauchte wiederholt im Dis-
kurs die Identifikation als »Schwarze« im Unterschied zu den »Weiflen«
auf. Dennoch ist das Bewuf$tsein der gemeinsamen islamischen Religion
ein wichtiger Faktor bei der Konstruktion einer transethnischen und
transnationalen Frauensolidaritat.

Die senegalesische Grinderin dieser Frauenorganisation, Y., ist Mit-
glied der Tidjane-Bruderschaft. Im Gegensatz zu der Bruderschaft der
Muriden, deren spirituelle Fithrer sich nur unter den Nachkommen des
Griinders Cheikh Ahmadou Bamba rekrutieren und wie Heilige verehrt
werden, bietet die religiose Bildung bei den Tidjanen eine der Vorausset-
zungen, Marabount (religioser Vermittler zwischen Glaubigen und Allah)
zu werden. Y. schitzt die diskrete Reserviertheit der Tidjanen in der Mi-
gration. Neben Fotos des Tidjane-Marabouts Ibrahima Niass aus Kao-
lack, dessen Zweig Y. angehort, hingt auch ein Kalender mit dem Abbild
des letzten Khalif général (hochster Reprasentant der Tidjanen im Sene-
gal) El Hadj Aziz Sy an der Tir. Am Kleiderschrank daneben klebt eine
Benetton-Werbepostkarte mit einem schwarzen und einem weiffen Kind.
Im Biicherschrank steht eine arabisch-franzésische Version des Koran
neben Werken von Albert Camus. Y. hat eine zwolfjahrige Tochter, die
Basketball spielt und Musik der Spice Girls hort. Der Ehemann von Y.

https://doi.ora/1014361/6783839400425-004 - am 14,02.2026, 07:16:07.



https://doi.org/10.14361/9783839400425-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

76 MoONIKA SALZBRUNN

lebt im Senegal und hilt per Internet-Telefongesprichen Kontakt. Am
Kiihlschrank hingt ein Foto von ihm, auf dem er die franzosische Tages-
zeitung Le Monde liest.

Zu der im gegeniiberliegenden Hochhaus befindlichen Moschee haben
nur Ménner Zutritt. Y. sagt, sie verrichte die tiglichen fiinf Gebete zu
Hause. Sie meint augenzwinkernd, eigentlich miisse sie sich verschleiern,
tut dies jedoch nicht. Senegalesische Frauen, die aus religiosen Griinden
»wie im Iran ihren ganzen Korper verhiillen, findet sie licherlich, da die
Kleidungsnormen ihrer Ansicht nach kulturell unterschiedlich seien. Die
von vielen Sominke in Frankreich versteckt im Namen des Islam und der
Tradition praktizierte Exzision (d.h. Amputation der Klitoris) lehnt sie
strikt ab. Seit die sexuelle Verstimmelung in Frankreich verboten ist und
mit hohen Strafen geahndet wird, werden viele junge Madchen in den Fe-
rien in Mali verstimmelt. Einigen Miittern gelingt es, die Reise zu verzo-
gern oder zu vermeiden, andere reproduzieren die selbst erfahrene Ge-
walt an thren Tochtern, wieder andere konnen sich, unterstiitzt von
westafrikanischen Frauenorganisationen, dieser Praxis widersetzen. Am 2.
Februar 1999 begann in Paris ein Prozef§ gegen eine 52jihrige Franzosin
malischer Herkunft, die der sexuellen Verstimmelung von ca. 50 Mad-
chen im Alter von einem Monat bis zehn Jahren beschuldigt wird. Mit-
angeklagt waren 22 Miitter und fiinf Viter. Hauptkligerin war erstmals
eines der Opfer, eine inzwischen 18jihrige Senegalesin, die zum Zeit-
punkt der Tat acht Jahre alt war. Anliflich dieses exemplarischen Pro-
zesses bestritten zahlreiche Westafrikanerinnen 6ffentlich sowohl die in
Teilen des Migrantenmilieus verbreiteten Vorstellungen von der Unab-
dingbarkeit der Exzision fiir die Integration und Heiratsfihigkeit der
Midchen als auch die Auffassung, diese Handlung sei eine islamische
Pflicht.

In ihrer ehrenamtlichen Arbeit als Prisidentin der Frauenorganisation
nimmt Y. gelegentlich eine Position als Vermittlerin zwischen Reprasen-
tanten franzdsischer Institutionen und den Familien oder auch die Rolle
einer vertrauenswirdigen Beraterin bei intrafamilidren Konflikten ein
(z.B. bei Gewalt unter Ehefrauen). Sie hat gute Kontakte zum Biirger-
meister und zu Institutionen des franzosischen Staates (z.B. Beratungs-
stellen mit Sozialarbeitern), gleichzeitig ist sie fiir eine senegalesische
Oppositionspartei im Wahlkampf unter den Migranten aktiv. Unter der
konservativen Regierung hatte sie eine Anstellung bei der Bezirksregie-
rung ihres Kreises — die sie jedoch ironischerweise unter der Linksregie-
rung wieder verloren hat. Thre Prisenz in multiplen Kontexten kann als

https://doi.ora/1014361/6783839400425-004 - am 14,02.2026, 07:16:07.



https://doi.org/10.14361/9783839400425-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Musliminnen nord- und westafrikanischer Herkunft in Frankreich 77

Beispiel fir die Emergenz »transnationaler sozialer Riume« gesehen
werden. Damit sind nach Ludger Pries Prozesse gemeint, die tiber die
Herausbildung einer Minderheit oder Diaspora hinausgehen:

Vielmehr bilden sich neue soziale Wirklichkeiten (Handlungsnormen,
Kulturmilieus, Lokalokonomien, soziale Netze etc.) heraus, die die vor-
herigen sozialen Verflechtungszusammenhinge sowohl der Auswande-
rungsregion wie auch der Ankunftsregion qualitativ transformieren und
sich als neue Sozialriume zwischen und oberhalb dieser aufspannen (Pries
1996: 472).

Der Islam bietet eine moralische Legitimation fiir Y. und steht in keinem
Gegensatz zu ihren Aktivititen. Neben der in Fremd- und Selbstzu-
schreibungsprozessen diskursiv konstruierten Identitit als Afrikanerin
bzw. Schwarze, wenn sie sich auch gegentiber Afro-Amerikanerinnen
abgrenzt, ist die gemeinsame Identitit als Muslimin wichtig im Kontakt
mit anderen Frauen in der Stadt, zu denen sie ein Vertrauensverhiltnis
unterhalt. Fiir Y. ist ihre Identitdt als Muslimin ein Aspekt unter vielen
anderen, die ihre Personlichkeit ausmachen. Thre Zugehorigkeit zu einem
bestimmten Zweig der Tidjane-Bruderschaft versteckt sie nicht, macht
sie jedoch auch nicht durch duflere Zeichen oder Diskurse offensichtlich.

FAaziT

Bei den franzosischen Musliminnen sowohl nord- als auch westafrikani-
scher Herkunft ist zu beobachten, dafl der Islam als Bindeglied zwischen
verschiedenen sozialen Bezugsfeldern fungiert, d.h. nicht zur ausschliefi-
lichen Abgrenzung gegeniiber einer als feindlich gesinnt wahrgenomme-
nen Umgebung, sondern als Mittel zur Selbstbestitigung in der mehrere
Kontexte miteinander verbindenden Identitatsbildung. Die Religion ist
eine entscheidende Hilfe bei der Konstruktion der Identitit und der Be-
anspruchung neuer sozialer Raume im Migrationskontext. Dabei geht es
nicht mehr um einen Riickzug aus der 6ffentlichen in die Privatsphire,
sondern im Gegenteil um eine Deprivatisierung (Casanova 1994: 216) der
Religion, die zu einer verstirkten Sichtbarkeit in der Offentlichkeit und
zu einer Implikation islamischer Referenzen in verschiedene Lebensbe-
reiche fithrt.

Unter den dynamischen Aspekten des modernen Islam bei jungen

https://doi.ora/1014361/6783839400425-004 - am 14,02.2026, 07:16:07.



https://doi.org/10.14361/9783839400425-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

78 MoONIKA SALZBRUNN

Franzosinnen maghrebinischen Ursprungs sind folgende hervorzuheben:
die Abkehr von den Eltern durch eine rigidere Praxis und damit einher-
gehend eine hohere Selbstwertschitzung und (bei einem Teil der ver-
schleierten Frauen) ein Bewuf3tsein der eigenen Reinheit als Legitimation
fiir de facto mehr Freiraum gegeniiber den Eltern; eine Manifestation von
positiv neudefinierter Alteritat in einer als zurtickweisend empfundenen
Welt, akzentuiert durch das individuelle Bekenntnis zur Religion; eine
versohnliche innere Verbindung der Identititen als Franzosin und Mus-
limin; feministische Forderungen nach Frauenarbeit, Gleichbehandlung,
Aufwertung der Frau in ihrer Bedeutung fiir die Gesellschaft und theo-
logische Argumentationen gegen Polygyme Hiernach sei nur der Pro-
phet Mohammed in der Lage gewesen, seine Frauen gleich zu behandeln
— so wie es als Voraussetzung fiir eine polygyne Lebensweise im Koran
gefordert wird.

Das z.T. vehemente Auftreten der Frauen als Musliminnen ist in gewis-
ser Hinsicht Teil eines weitreichenden Prozesses, der durch das 6ffentli-
che Zeigen von Differenz ins Rollen gebracht wurde. Was bereits wih-
rend der Franzosischen Revolution von Abbé Grégoire in bezug auf die
Juden postuliert wurde, namlich daf§ sie keine Rechte als Gemeinde er-
halten, sondern jedes Mitglied als gleichwertiges Individuum behandelt
werden sollte, wird immer noch von einigen Vertretern der Republik
aufrecht erhalten.

Fur Migrantinnen aus Afrika siidlich der Sahara ist der Bezug zum Is-
lam eine wichtige Briicke zur Herkunftsregion. Nachdem in den 80er
Jahren franzosische Feministinnen Wortfiithrerinnen im Kampf gegen die
Exzision waren, manifestieren sich zunehmend die betroffenen Westafri-
kanerinnen selbst. Dies fihrt zu einer differenzierten Konstruktion spe-
zifischer Formen islamischer Praxis, in denen die Exzision als urspriing-
lich nicht islamisch und unwiirdig abgelehnt wird. D.h., das personliche
Verstindnis vom Islam wird mit neuen konkreten Inhalten gefiillt. Aller-
dings gilt diese Entwicklung nicht fiir die gesamte westafrikanische Mi-
grantengemeinde. So rechtfertigen viele Frauen die Exzision mit einer
diffusen Mischung aus Tradition und Religion und erfiillen so die Erwar-
tungen ihrer sozialen Bezugsgruppen (d.h. der in Westafrika verbliebe-
nen Familienmitglieder sowie der in Frankreich lebenden Verwandten,
Nachbarn, Kollegen etc.). Es gibt in vielen Bereichen Unterschiede zwi-
schen den vorwiegend in transnationalen Bruderschaften organisierten
Wolof und den eher in lokalen Beziigen verhafteten Soninke aus dem Se-
negal und aus Mali. Die religiose Praxis der Frauen bleibt im allgemeinen

https://doi.ora/1014361/6783839400425-004 - am 14,02.2026, 07:16:07.



https://doi.org/10.14361/9783839400425-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Musliminnen nord- und westafrikanischer Herkunft in Frankreich 79

in der Privatsphire, d.h. 6ffentlichen Blicken verborgen. Insgesamt wird
der weibliche Islam zu einer wichtigen Referenz bei der Neukonstruk-
tion alltagsweltlicher Handlungsstrategien, die im giinstigsten Fall zu
einer integrierenden Verortung im Migrationskontext fithren.

ANMERKUNGEN

1 Dieser Artikel ist mit freundlicher Unterstiitzung eines »DAAD-Dok-
torandenstipendiums im Rahmen des gemeinsamen Hochschulsonderpro-
gramms 111 von Bund und Lindern« entstanden.

2 Kritisch ist dabei anzumerken, daf}, obwohl in den Interviews eine diskur-
sive Auseinandersetzung mit den Befragten gefordert wird, die Befragenden
zu stark mit provokanten Suggestiviragen operieren. Das Interview ist zum
groflen Teil als Diskussion konstruiert, in der das vehemente Verteidigen
personlicher Meinungen gefordert wird. Mit dieser Methode sollen mog-
lichst impulsive, direkte Reaktionen hervorgerufen werden, allerdings wird
die thematische Richtung sehr stark von den Befragenden bestimmt und
damit die Moglichkeit zur selbstindigen Reflexion bei den Befragten einge-
grenzt.

3 Alle Ubersetzungen wurden, soweit nicht anders vermerkt, von der Auto-
rin selbst vorgenommen.

4 Mit Verschleiern ist das Anlegen einer islamischen Kopfbedeckung, in den
meisten Fillen ein Kopftuch, das die Haare bedeckt, gemeint.

5 Der Begriff harkis bezeichnet die algerischen Soldaten, die im Algerien-
krieg auf franzosischer Seite gekimpft haben und nun von beiden Seiten ver-
achtet werden.

6 Die folgenden Ausfithrungen liefern eine zusammenfassende Darstellung
der Argumentation in Gaspard/Khosrokhavar (1995: 73{f.).

7 Louisa Latrache (1997) in: Islam de France, Nr. 2, S. 18. Die hier wiederge-
gebenen Beobachtungen basieren zum groflen Teil auf der Analyse von Lau-
rence Moliner, die seit finf Jahren mit 18-25jihrigen Jugendlichen (vor-
nehmlich) maghrebinischer Herkunft in Grenzsituationen arbeitet.

8 Siehe dazu insbesondere Khosrokhavar (1997) und Gaspard/Khosrokha-
var (1995).

https://doi.ora/1014361/6783839400425-004 - am 14,02.2026, 07:16:07.



https://doi.org/10.14361/9783839400425-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

8o MONIKA SALZBRUNN

LITERATUR

Andezian, Sossie (1983): »Pratiques féminines de ’Islam en France«. Archives de
Sciences Sociales des Religions 55/1, S. 53-66.

Casanova, José (1994): Public Religions in the Modern World. Chicago/IL: The
University of Chicago Press.

Cesari, Jocelyne (1981): Etre musulman en France. Associations, militants et
mosquées. Paris, Aix-en Provence: Karthala, IREMAM.

Cesari, Jocelyne (1995/96): »L’Islam, ultime recours?«. Confluences-Médi-
terrannée 16, Hiver, »Islam et Occident. La confrontation?«, S. 55-63.

Cesari, Jocelyne (1997): Etre musulman en France aujourd’hui. Paris: Hachette.

Cesari, Jocelyne (1998): »Les musulmans en Europe: nouveau pluralisme religi-
eux et démocratie«. Unverdffentlichter Vortrag zur Tagung »Laicités, reli-
gions et démocratie: perspectives comparatistes« der Groupe de Sociologie
des Religions et de la Laicité, CNRS-EPHE, IRESCO Paris 7./8.12.

Cesari, Jocelyne/Botiveau, Bernard (1997): Géopolitique des Islams. Paris: Eco-
nomica.

Gaspard, Francoise/Khosrokhavar, Farhad (1995): Le foulard et la République.
Paris: La Découverte.

Khosrokhavar, Farhad (1995/96): »L’identité voilée«. Confluences-Médi-
terrannée 16, Hiver, »Islam et Occident. La confrontation?«, S. 69-84.

Khosrokhavar, Farhad (1997): »L’islam au féminin«. In: ders. (Hg.), L’islam des
jeunes. Paris: Flammarion, S. 117-142.

Martin, Béatrice (1998): »L’Association Sportive et Culturelle des Femmes Mu-
sulmanes de Rennes«. Islam de France 1, S. 73-74.

Nicollet, Albert (1998): »Femmes d’Afrique Noire sur les chemins de I’Europe«.
Cahiers de Sociologie Economique et Culturelle. Ethnopsychologie 29, S.
81-99.

Pries, Ludger (1996): »Transnationale Soziale Raume. Theoretisch-empirische
Skizze am Beispiel der Arbeitswanderungen Mexico — USA«. Zeitschrift fiir
Soziologie 25/6, S. 456-472.

Quiminal, Catherine (1998): »Comment peut-on étre Africaines en France?«.
Journal des Anthropologues 72/73, S. 49-61.

Saint-Blancat, Chantal (1997): L’islam de la diaspora. Paris: Bayard.

Timera, Mahamet (1996): Les Soninké en France. D’une histoire a ’autre. Paris:
Karthala.

Werner, Karin (1997): Between Westernization and the Veil: Contemporary Life-
styles of Women in Cairo. Bielefeld: transcript.

https://doi.ora/1014361/6783839400425-004 - am 14,02.2026, 07:16:07.



https://doi.org/10.14361/9783839400425-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

