Logik des Ausdrucks

VOLKER SCHURMANN

Das Folgende handelt nur in indirekter Weise vom Tanz. Man kann erwar-
ten, dass Philosophie, die sich zum Thema Tanz duflert, wenigstens einiger-
mafen weifs, wortiiber sie redet. Aber man kann auch erwarten, dass eine
philosophische Rede zum Thema nicht mit einer tanzwissenschaftlichen
verwechselt wird. Die Alternative ist im logischen Kern klar: Wer von der
Philosophie eine direkte Rede zum Tanz erwartet, der wiinscht ein besser-
wisserisches Hineinreden in Angelegenheiten, die ausschlieflich einzel-
wissenschaftlich-empirisch, hier: tanzwissenschaftlich zu kliren sind. Aus
Griinden der Arbeitsteilung handelt daher das Folgende in indirekter Rede
vom Tanz. Thema ist nicht der Tanz als solcher, sondern eine Verstindigung
dariiber, wie — mit welchen theoretischen Mitteln — wir uns iiber die Wis-
senskultur des Tanzes verstindigen.

Koénnen und Wissen

Sobald es um Wissenskulturen des Tanzes oder auch anderer korperlicher
Bewegungspraktiken, etwa des Sports, geht, scheint weitgehende Einigkeit
zu herrschen, dass es sich dabei um spezifische Wissenskulturen handelt.
Das Wissen ist hier grundlegend von der Art eines praktischen Konnens,
nicht aber eines theoretischen Wissens. Das hervorstechende und die-
sen Wissenskulturen gemeinsame Merkmal ist das der >Sprachlosigkeit«
praktischen Konnens, die frither eher als Makel, heute eher als Chance be-
griffen wird (vgl. Baxmann 2007). In diesen Wissenskulturen wissen die
Beteiligten, dass der von Bourdieu (1998: 203ff.; 2001) sogenannte scho-
lastische Fehlschluss in besonderer Weise abstrus ist: Wer das (verbale)
Sprechen oder Wissen iiber das Tanzen zur generierenden Basis des Tan-
zen-Konnens macht, der produziert schematische Bewegungsabliufe oder
auch sogenannte tote Bewegungen, nicht aber einen Tanz. Ganz zweifellos
ist es nicht so, dass Tanzen-Konnen sinnvoll beschrieben werden kann als
ein in Handeln umgesetztes Wissen tiber tinzerische Bewegungen. Diese
Selbstverstindlichkeit besagt iiberhaupt nur deshalb etwas, weil das zwar
(fast) alle Beteiligten so sagen, es aber gleichwohl nicht ganz einfach ist,

- am 14.02.2026, 11:2312.


https://doi.org/10.14361/9783839410530-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

108 | VOLKER SCHURMANN

dies auch (konsequent) so zu denken. Bourdieu baut schliefRlich keinen
Popanz auf.

Um jenen scholastischen Fehlschluss tatsichlich zu vermeiden, scheint
weiter klirungsbediirftig zu sein, worin genau die Spezifik dieser Wissens-
kulturen besteht bzw. wofiir jene Sprachlosigkeit iiberhaupt ein Symptom
ist. Dies wire zugleich der Lackmustest auf die Relevanz des folgenden Bei-
trages zum Thema: Hingt irgendetwas davon ab, wie wir diese Spezifik be-
stimmen, und wenn ja, was?

Der Befund ist zunichst einmal, dass es vollig verschiedene Namen und
damit wohl auch unterschiedliche theoretische Mittel gibt, diesen Unter-
schied von ssprachlosen< und verbalsprachlichen Wissenskulturen zu be-
zeichnen. Um nur eine kleine Liste anzugeben: diskursiv vs. intuitiv, narra-
tiv vs. diskursiv, verbalsprachlich vs. bildlich resp. aisthetisch, sagen vs. zei-
gen, Wissenschaft vs. Kunst, Kérperwissen vs. Verstandeswissen etc. pp. Zu
dem Befund gehort auch, dass Tanzkulturen wahrlich nicht alleine stehen
mit dieser Spezifik, denn der zentrale Punkt findet sich eben auch im Sport,
in der Musik, bei jedem Handwerk, in wohl allen Alltagssituationen wieder.
Und was nachdriicklich irritieren sollte: Diese Differenz zweier Wissens-
weisen gibt es auch innerhalb der wahrlich nicht sprachlosen Wissenskultur
der Wissenschaft. Um das zu sehen, muss man nur auf alle Debatten tiber
die Notwendigkeit und Unhintergehbarkeit von Metaphorik auch in den
Wissenschaften verweisen. Wenn das aber so ist, dann liegt die Spezifik des
praktischen Kénnens gerade nicht in seiner Sprachlosigkeit, und die Spezi-
fik des Korperwissens liegt gerade nicht in der Korperlichkeit als solcher.
Selbstverstindlich gibt es gravierende Unterschiede zwischen Handwerk,
Musik, Tanz, Sport und Dichtung; und zur Bestimmung dieser Unterschie-
de diirfte der Verweis auf ganz verschiedene Weisen, in denen der Korper
dort je ins Spiel kommt, sehr entscheidend sein. Aber das sind dann alles
schon Unterschiede innerhalb derjenigen Gemeinsamkeit, deren Spezifik
zunichst einmal zu bestimmen ist. Was also heifit es, ein praktisches Kon-
nen zu sein und kein theoretisches Wissen?

Die These

Der im Folgenden niher zu erlduternde Vorschlag ist zunichst einfach noch
ein weiterer Vorschlag, jenen Unterschied von praktischem Kénnen und
theoretischem Wissen zu bestimmen. Im Anschluss an Georg Misch, Josef
Konig und Helmuth Plessner kann man von einer reinen Diskursivitit im
Unterschied zu einer evozierenden Diskursivitit sprechen. Zugleich ist es
aber ein Vorschlag dazu, wie wir uns dariiber verstindigen, was wir eigent-
lich unterscheiden, wenn wir praktisches Kénnen und theoretisches Wissen
unterscheiden.

In diesem Vorgehen liegt die eigentliche These: Dass eine Verstindi-
gung dartiiber, wie wir jene Spezifik des praktischen Kénnens im Unter-
schied zu theoretischem Wissen bestimmen, erhebliche Konsequenzen

- am 14.02.2026, 11:2312.


https://doi.org/10.14361/9783839410530-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LoGik DEs AusDRuUCKS | 109

hat. Es ist keineswegs egal, wie wir jene Differenz bezeichnen und wie wir
sie theoretisch bestimmen. In mindestens zwei Feldern hat diese Verhilt-
nisbestimmung entscheidende Konsequenzen: 1. Wie wir das Verhiltnis
von praktischem Koénnen und theoretischem Wissen bestimmen, ist zu-
gleich eine Verhiltnisbestimmung von Wissenschaft und Kunst. Und 2. ist
sehr direkt die Frage der Lehr- und Lernbarkeit, der Kommunizierbarkeit/
Mitteilbarkeit des Tanzes betroffen. Zugespitzt gefragt: Sind Tanz, Musik,
bildende Kunst, Sport, Handwerk etc. Kinder der Offentlichkeit oder aber
in ihrem Wesen nur exklusiv Eingeweihten vorbehalten? Oder vorsichtiger
und besser formuliert: Wie konnen wir die nicht nur nicht zu leugnende,
sondern durchaus positiv zu wertende Tatsache, dass es sich bei all diesen
Kulturen um Expertenkulturen handelt, in der Weise formulieren, dass sie
als 6ffentlich-demokratische Kulturen begreifbar bleiben und nicht als Ge-
heimzirkel fiir Eingeweihte. Diejenigen Rezeptionsisthetiken, die behaup-
ten, dass all das schon Kunst sei, was ein beliebiges Individuum fiir Kunst
erklirt, scheinen mir keinen attraktiven Weg zur Rettung demokratischer
Kunst zu bahnen.

Die Abgrenzung

Sehrviele Bestimmungsversuche des Unterschieds von praktischem Kénnen
und theoretischem Wissen haben eine gemeinsame Grundlage und dann
auch eine entscheidende gemeinsame Konsequenz: Theoretisches Wissen
gilt als diskursives, vermitteltes Wissen, wihrend praktisches Konnen in ir-
gendeinem Sinne intuitiv und unmittelbar, unvermittelt sei. >Diskursivitit,
>Vermitteltheit¢, >Unvermitteltheit« sind zwar zunichst Titel logisch-seman-
tischer Verhiltnisse, die rein als solche gar nichts mit Sprache zu tun haben;
aber selbstverstindlich ist beides nicht unabhingig voneinander. Dies lehrt
bereits das griechische Wort logos, das Logik, Gedankenstruktur und Wort
gleichzeitig meint. Und weil und insofern praktisches Kénnen als sprachlos
gilt, gleitet der Gegensatz von vermittelt und unmittelbar klammheimlich
itber in den Gegensatz von »durch Sprache mitteilbar«< vs. >nicht durch Spra-
che mitteilbar«. Und daraus wiederum leitet sich ein Symptom ab, das sich
in den allermeisten Bestimmungsversuchen des praktischen Kénnens fin-
det, wie auch immer es im Einzelnen begriindet sein mag: Die Sprache der
Worte reiche nicht heran an den Sinn, der im praktischen Kénnen liegt. Eine
Art Urbild dieses Ansatzes diirfte Schopenhauers Musikisthetik sein. Aber
auch heute ist diese Konsequenz weit verbreitet. Als Beleg seien willkiirlich
zwei Beispiele genannt, beide aus dem Sammelband »Wissen in Bewegung«:

Bei Brandstetter ist zu lesen: »Reden tiber Bewegung: Eine Sprache fiir die Er-
fahrung und die Wahrnehmung finden - dies ist eine Herausforderung, die nie
gelingen kann. Dennoch lohnt es sich, sie anzunehmen.« (Brandstetter 2007:
44) Und bei Klein: »Eine Sprache fiir dynamische Vorginge zu finden, ist auch
immer eine Herausforderung an Wissen-Schaffende, die letztendlich scheitern

- am 14.02.2026, 11:2312.


https://doi.org/10.14361/9783839410530-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

110 | VOLKER SCHURMANN

muss, muss sich das diskursive Wissen doch immer des Mediums der Sprache
bedienen.« (Klein 2007: 33)

Dort wird aus einer sachlichen Schwierigkeit eine Konsequenz gezogen,
die einen zutiefst melancholischen Ton hat, und die Hegel als »ungliick-
liches Bewusstsein« beschrieben hat. Es handelt sich um eine Art Hams-
terrad-Konzeption menschlicher Kommunikation: Eine Herausforderung,
die scheitern muss, die wir aber annehmen sollten. Was wir haben, seien,
ach wie schade, nur verschiedene Interpretationen von Tinzen oder sons-
tigen Kunstwerken, die aber alle den >eigentlichen<, den »authentischens,
den vom Kiinstler tatsichlich gemeinten Sinn verfehlen. Die Vielheit der
Interpretationen gilt also nicht als Errungenschaft, als bereicherndes Offen-
barmachen verschiedener Perspektiven, sondern gilt als Mangel gegentiber
demjenigen Sinn, den wir letztlich nie erreichen kénnen. Freilich sollen wir
dann — es geht nun mal nicht anders — diesen Mangel auch noch fiir etwas
Gutes halten und die Herausforderung annehmen, mit einer Unzahl von
Interpretationen leben zu miissen.

Ersichtlich geht diese Interpretation gegen das Anliegen der zitierten
Texte. Aber der melancholische Ton ist eine zwingende Konsequenz des for-
mulierten Ausgangspunktes: Dass jeder sprachlich formulierbare Sinn nicht
an den im praktischen Kénnen verkérperten Sinn heranreiche. So sehr man
dann einen >eigentlichen«< Sinn nicht meinen mag, so sehr ist er unterstellt
als eben derjenige Fluchtpunkt, der als unerreichbarer postuliert wird.

Jene Konsequenz folgt in der Sache aber keineswegs zwingend aus der
sachlichen Schwierigkeit, den Sinn praktischen Kénnens verbalsprachlich
zu fassen. Der Verweis auf Hegels Unterscheidung von »schlechter« und
»wahrer Unendlichkeit« mag hier die Richtung einer Alternative andeuten.
Wichtiger ist zunichst eine ideologiekritische Argumentation, denn die
Konsequenz der »Unerreichbarkeit« von Sinn ist vor allem politisch fatal.
Hier besteht auch die zentrale Gemeinsambkeit mit den Anliegen der zitier-
ten Texte.

Bei der Rede von der »Unerreichbarkeit« handelt es sich um eine typisch
lebensphilosophische Grundfigur, die in der Geschichte des Tanzes vor al-
lem in der Zeit der Lebensreform kultiviert wurde. Klein hat in demselben
Aufsatz sehr nachdriicklich gegen die Konsequenzen argumentiert, die ihr
Text dann selber in der Figur der Unerreichbarkeit noch einmal reprodu-
ziert. Klein macht das moglichst zu Vermeidende prototypisch an Mary
Wigman fest und deren »Position, dass Tanz ein reines Medium bleiben
miisse und die tinzerische Erfahrung mit der Rede iiber den Tanz nichts zu
tun habe« (Klein 2007: 29). Diese Position sei

»prototypisch und als Denkfigur in der Geschichte des Tanzes im 20. Jahrhun-
dert duflerst bestindig. Aber dieser Topos ignoriert die Ebene der Vermittlung,
der Offentlichkeit: die Wahrnehmung und Erfahrung des Zuschauers ebenso
wie die 6ffentliche Rezeption des Tanzes, die diesem erst einen >Ort< in den zeit-
genodssischen Kunst- und Kulturdiskursen zuweist.« (Ebd.)

- am 14.02.2026, 11:2312.


https://doi.org/10.14361/9783839410530-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Loaik DEs AusDRUCKs | 111

Um es nochmals zuzuspitzen: Weil dieser Topos die Ebene der Vermittlung,
der Offentlichkeit ignoriert, genau deshalb ist er eine Figur der Kulturkri-
tik, der Gegenmoderne, des Authentizititsgeraunes. Lebensphilosophie
und Lebensreform haben eine nicht zu leugnende Vorreiterrolle fiir den
Faschismus gespielt (vgl. Wedemeyer-Kolwe 2004). Dies zu sagen, ist kein
Totschlagargument im Hinblick auf political correctness, sondern eine Warn-
tafel, die dazu auffordert, die Logik jener Denkfigur tatsichlich zu brechen.
Die links-sozialistischen Strémungen der Lebensreform haben es wahrlich
nicht faschistoid gemeint. Aber allen diesen Stromungen gemeinsam war
die Abwertung der Vermittlungsebene der Offentlichkeit und damit ein Be-
schworen von Gemeinschaftskult. Man kann nachlesen, was Plessner schon
zeitgendssisch in den »Grenzen der Gemeinschaft« dazu geschrieben hat,
und wie er schon 1924 die Grundlagen der demokratischen Offentlichkeit
durch solcherart Gemeinschaftskult gefahrdet sah. Er hat auf bittere Weise
Recht bekommen.

In dem Text von Klein ist gegeniiber Wigman & Co. eine wesentliche Ver-
mittlungsebene eingezogen: Dort ist das Konzept formuliert, Vermitteltheit
und Unmittelbarkeit als gleichberechtigte, komplementire, sich wechselsei-
tig begrenzende Aspekte zu postulieren. Das ist etwas grundsitzlich anderes
als lebensreformerisch von einem reinen Medium zu raunen. Aber es dndert
nichts an der Figur der Unerreichbarkeit. Tanz und Tanzwissenschaft seien
je eigenstindig, je n6tig und notwendig komplementir. Aber es gibt dort eben
deshalb keinen wissenschaftlichen Tanz und keine tinzelnde Wissenschaft.
Genau insofern stellen beide Herausforderungen aneinander dar - freilich
wesentlich unabschliefbare Herausforderungen, an denen beide insofern
scheitern miissen. Diese UnabschlieRbarkeit sichert, dass nicht doch einer
der beiden Pole den anderen gleichsam tibermannt. Die Figur der Unerreich-
barkeit ist dort nétig, um die Komplementaritit zu sichern. Genau deshalb
solle man sich trotzdem, und fréhlich, ins Hamsterrad begeben.

Vermittelte Unmittelbarkeit

Auch die Logik der Komplementaritit von Vermitteltheit und Unmittelbar-
keit reproduziert die Figur der Unerreichbarkeit von Sinn. Will man jenen
melancholischen Ton loswerden, ist daher eine Logik der »vermittelten Un-
mittelbarkeit« im Anschluss an Hegel und Plessner gesucht. Dazu wire zu-
nichst plausibel zu machen, was eine mogliche Alternative zur Figur der
Unerreichbarkeit wire. Eine solche Alternative ist von Georg Misch formu-
liert worden. Misch steht in der Nachfolge von Dilthey, aber seine Philoso-
phie ist nicht lediglich elaborierte Dilthey-Exegese, sondern eine qualitative
Weiterentwicklung von dessen Hermeneutik. Mit Misch (und dessen Schii-
ler Josef Konig) ist innerhalb der Lebensphilosophie das direkte Gegenteil
zu der oben als typisch lebensphilosophisch gebrandmarkten Denkfigur
formuliert (vgl. Schiirmann 1999). Die im hier gegebenen Kontext entschei-
dende Passage lautet:

- am 14.02.2026, 11:2312.


https://doi.org/10.14361/9783839410530-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

112 | VOLKER SCHURMANN

»Man kénnte an dieser Universalitit der Ausdrucksmoglichkeit des Innern nur
irre werden, wenn die Romantiker recht hitten, die von dem gestaltlosen, bild-
und wortlosen menschlichen Innenleben als einer formlosen und strukturlo-
sen rein intensiven girenden und strémenden Lebendigkeit sprechen, die durch
jeden Ausdruck festgemacht, verfestigt und damit verfilscht werde. Aber das
ist eine romantische Theorie, die den mystischen ekstatischen religiésen Erleb-
nissen entnommen ist und zwar einer bestimmten Auslegung dieser Erlebnisse,
von einem vorgefafiten Begriff des religiosen Lebens aus, wonach das religiose
Erlebnis etwas rein Subjektives in einem isolierten Binnenleben des Ichs oh-
ne urspriinglichen Bezug zur Gemeinschaft wire. Aber so gefafit wire es dann
auch nichts universal Geistiges mehr. Das ist ein unhaltbarer Begriff von Leben,
da zum Leben als Geistigem wesentlich gehort die Beziehung von Tun und Wis-
sen um den Sinn dieses Tuns.« (Misch 1994: 79)

»Geist« ist bei Misch also der Gegenbegriff zum isolierten Binnenleben des
Ich und steht fiir den urspriinglichen Bezug zur Gesellschaft; Geist meint
dort also in der Nachfolge von Hegel und Dilthey spirit, und nicht mind. Bei
Plessner heifdt es dann, weniger missverstindlich, Mitwelt. Jeder Ausdruck
ist damit Moment des sogenannten objektiven Geistes, also Manifestation,
Produkt des mitweltlichen Lebens. Jeder Ausdruck meint tatsichlich jeder,
iiber alle Unterschiede hinweg: Ausdriicke konnen fliichtig sein — Tanzauf-
fithrungen gibt es nur ein einziges Mal — sie konnen auch sehr bestindig
sein wie Denkmiler oder Texte; sie konnen kiinstlerisch gestaltete oder ganz
alltigliche sein, sie kénnen im Medium der Sprache der Worte leben oder
aber im Medium der Sprache der Bewegungen — wie auch immer: Immer
sind Ausdriicke geronnenes mitweltliches Leben.

Die Rede vom objektiven Geist ist durch drei Momente konstituiert:
1. durch einen methodologischen Primat des Wir gegeniiber dem Ich;
2. durch eine Umstellung der Ontologie: Phinomene werden nicht als Din-
ge mit Eigenschaften, und auch nicht als Strukturen, sondern als Prozesse
gefasst — mit der Binnendifferenzierung von flieRenden Prozessen einer-
seits und festen (= zu Produkten geronnenen) Prozessen andererseits: Der
Arbeiter »hat gesponnen, und das Produkt ist ein Gespinst«, wie es bei Marx
heiflt; und schliefRlich 3. dadurch, dass diese Produkte, Manifestationen,
Ausdriicke die notwendige und die hinreichende Basis dafiir sind, Prozesse
zu verstehen und dartiber zu kommunizieren. Bei Misch verdichtet sich das
zu folgendem Grundsatz: »Man kann gradezu formulieren: in einem Aus-
druck gegeben sein und Verstehen, dies beides ist korrelativ zueinander.«
(Ebd.: 75)

Was hier so banal klingt, ist alles andere als selbstverstindlich; es ist die
entscheidende Grundlage, jenen >romantischen< Grundsatz der Unerreich-
barkeit des zu verstehenden Sinns zu unterlaufen. Der Sinn liegt jetzt in
einem Ausdruck gegeben gleichsam vor uns: Wir miissen ihn nicht in
irgendeiner verschlossenen Binnenwelt von Produzenten, Tdnzern, Autoren
oder sonstigen Subjekten suchen. »Kurz: wir bewegen uns in einer Aus-
druckswelt und nicht in einer Erlebniswelt.« (Ebd.: 78) Zugleich sind oder

- am 14.02.2026, 11:2312.


https://doi.org/10.14361/9783839410530-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Loaik DEs AusDRUCKS | 113

stiften diese Ausdriicke die mitweltlichen Verstehens-Beziehungen: Es gibt
keinen Graben zwischen meinem und deinem Verstehen, der erst zu iiber-
briicken ist, sondern es gibt unterschiedliches Verstehen eines schon als ge-
meinsam Unterstellten. Sonst wiirden wir nicht kommunizieren, sondern
Geridusche produzieren. Diese Ausdruckswelt ist also gleichsam lebendig,
insofern sie riickzubeziehen ist auf den Prozess, der in diesen Ausdriicken
geronnen ist und der in der Kommunikation dartiber fortgesetzt wird. Aus-
driicke sind insofern geronnene Sinngestaltungen in einem Prozess einge-
spielter Bedeutungen. Etwas zu verstehen heifst dann, sinnvolle Anschliisse
herstellen zu kénnen, mitzuspielen in dem gemeinsamen Spiel. Z.B. ist es
die beste Interpretation eines Musikstiickes, eine Variation zu komponieren
oder zu spielen.

Innerhalb dieses Grundansatzes kann Misch nun jene Grundunterschei-
dung reformulieren, die mit der grundsitzlichen Unterscheidung von prak-
tischem Kénnen und theoretischem Wissen im Blick ist und die gewohnlich
am Symptom der >Sprachlosigkeit< festgemacht wird. Misch unterscheidet
niamlich grundlegend zwei Weisen von Diskursivitit. Zunichst einmal gilt
fur alle Ausdriicke bzw. Ausdrucksgestalten, dass sie in sich differenziert
sind. Insofern erfordert jedes Verstehen des Sinns dieser Ausdriicke als gan-
zer ein Durchlaufen der einzelnen Momente der in sich gegliederten Aus-
drucksgestalt. In diesem Sinne ist jedes Verstehen diskursiv: Das Erfassen
des Sinns ist gebunden an ein sukzessives Durchlaufen. Das ist im Prinzip
auch noch in Einwortsitzen der Fall, denn der Sinn eines solchen Satzes ist
nicht identisch mit dem Sinn der Wortbedeutung, was man z.B. daran sieht,
dass man statt »Feuerl« auch »Alarm!« rufen kénnte. Aber innerhalb dieser
generellen Diskursivitit gibt es, so Misch, einen qualitativen Unterschied
zwischen reiner Diskursivitit und evozierender Diskursivitit. Das Paradig-
ma reiner Diskursivititist das Durchlaufen eines mathematischen Beweises:
Es gibt einen klaren Anfang in und mit den gesetzten Axiomen und klare
Regeln des formalen Schliefens. Beides zusammen bedingt eine vollstindi-
ge Transparenz des Beweises in dem Sinne, dass die ganze Bedeutung des
Theorems und seines Beweises im Prinzip wortwortlich in den Zeilen zu le-
sen ist. Das Paradigma am anderen Pol ist ein Gedicht oder, noch einfacher,
Ironie. Hier verfehlt man den ganzen Sinn des Gesagten, wenn man ein Ge-
dicht oder ironische Rede wortwortlich nimmt. Hier ist das Wie resp. der Mo-
dus des Gesagten eben nicht derart, dass alles in den Zeilen steht, sondern
hier steht das Wie des Gesagten, und damit das wesentliche Moment seines
Sinns als ein ironischer oder dichterischer Sinn, zwischen den Zeilen, wie
wir so sagen. Misch nennt es evozierendes Sprechen: Der Sinn des Gesagten
kann nicht einfach festgestellt werden, sondern er wird evoziert, geweckt.
Misch muss daher zwischen Aussagen und Aussprechen unterscheiden,
so dass er darauf bestehen kann, dass der Sinn eines Gedichtes zwar nicht
ausgesagt wird (im Sinne der wortlichen Lesart von feststellenden Aussage-
sitzen), gleichwohl aber ausgesprochen ist. Wo sonst, wenn nicht in dem
Text des Gedichtes, sollen wir denn dessen Sinn suchen? Nirgendwo sonst,
und insbesondere nicht in der Binnenwelt des Autors. Eben das meint, dass

- am 14.02.2026, 11:2312.


https://doi.org/10.14361/9783839410530-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

114 | VOLKER SCHURMANN

der Sinn eines Gedichtes tatsichlich ausgesprochen vor uns liegt: eben zwi-
schen den Zeilen, nicht aber wie bei reiner Diskursivitit in den Zeilen, aber
auch nicht hinter den Zeilen, wie von jener >romantischen< Konzeption mit
melancholischem Ton unterstellt. Weil und insofern der wortwortlich ausge-
sagte Sinn eines Gedichtes, einer Metapher, von Ironie etc. tiber sich selber
hinaus weist, spricht Misch von »unergriindlichem« Sinn. Das Wort ist arg
missverstindlich und fiir das Gemeinte etwas zu grof3. Man kann es einfach
unfestgestellt nennen, denn es ist der Gegenbegriff zu dem in Aussagesitzen
wortwortlich gesagten und insofern festgestellten Sinn. Wenn man einen
Witz erkliren soll, ist der Witz kaputt; und wenn man den ironischen Sinn
in einem Aussagesatz erklirt, ist es eben kein ironischer Sinn mehr.

Nur so weit betrachtet, wire der Unterschied zu jenem romantischen
Zug der Unerreichbarkeit eines vermeintlich eigentlichen Sinns freilich
noch nicht trennscharf. Die klare Abgrenzung erreicht Misch durch ein wei-
teres von ihm eingefiihrtes Prinzip, nimlich dem der Verbindlichkeit der
Unergriindlichkeit. Dies ist tatsichlich ein logisches Prinzip und nicht Aus-
druck subjektiver Emphase. Abkiirzend gesprochen, besagt es Folgendes
(vgl. ausfiihrlicher Schiirmann 2001): Jede Interpretation eines Gedichtes
ist der Versuch, den unfestgestellten Sinn des Gedichts in einen festgestell-
ten Sinn zu tiberfithren. Die Unergriindlichkeit des Sinns zeigt sich in der
Moglichkeit einer Vielheit von Interpretationen und darin, dass der dann in
Aussagen festgestellte Sinn nicht mehr der gedichtete Sinn ist — analog dazu,
dass der Witz bei einer Erklirung verloren geht. Auf der anderen Seite gibt
der unfestgestellte Sinn tatsidchlich ein Maf fiir die Angemessenheit seiner
Interpretationen, denn es ist nicht so, dass beliebige Interpretationen mog-
lich sind. In genau diesem Sinne ist der unergriindliche Sinn des Gedichts
im Gedicht ausgesprochen, und es ist nicht so, dass er in einem unerreich-
baren Jenseits hinter den Gedichtzeilen liegt. Als Formel: Unergriind-
lichkeit des Sinns besagt, dass solcher Sinn nicht in den Zeilen, sondern
zwischen den Zeilen liegt; und Verbindlichkeit der Unergriindlichkeit des
Sinns besagt, dass unergriindlicher Sinn tatsichlich zwischen den Zeilen
und nicht hinter ihnen liegt. Fiir Plessners Anthropologie ist dieses Prinzip
der Verbindlichkeit der Unergriindlichkeit des Mensch-seins dann alles ent-
scheidend geworden (Plessner 1931, dazu Schiirmann 1997).

Konkretion an der Figur des Schauspielers

Simmels Aufsatz »Zur Philosophie des Schauspielers« beginnt wie folgt: »Die
Leistung des Schauspielers enthilt einen inneren Gegensatz, der sie zu
einem kunstphilosophischen Ritsel macht.« (Simmel 1908: 424) Das Para-
doxe, das Simmel hier als Ritsel bezeichnet, ist der allbekannte Sachver-
halt, »dass drei Schauspieler die gleiche Rolle auf drei ganz verschiedene
Weisen auffassen, alle drei gleichmifig kiinstlerisch befriedigend, alle drei
gleichwertig als >Interpretationen< des Dichtwerkes« (ebd.: 425). Paradox ist
das freilich nur gemessen an ganz bestimmten Erwartungshaltungen. Wer

- am 14.02.2026, 11:2312.


https://doi.org/10.14361/9783839410530-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Loaik DEs AusDRucks | 115

meint, dass das Dichtwerk den Sinn einer Rolle eindeutig festlegt, der muss
sich durch den Verweis auf drei gleichwertige Interpretationen belehren las-
sen, dass der Sinn einer Rolle unergriindlich ist; und wer umgekehrt meint,
dass jede Interpretation der Rolle an deren eigentlichem Sinn nur scheitern
konne, der kann nicht erkliren, warum jene drei Interpretationen in ihrem
Vergleich gerade keinen Mangel der je einzelnen Interpretation aufzeigen,
sondern im Gegenteil zwar drei ginzlich verschiedene, gleichwohl aber
gleichermaflen befriedigende Interpretationen vorliegen. Aus der Sicht der
Forderung, »die diese Rolle an diesen Schauspieler und vielleicht an keinen
anderen stellt« (ebd.), erweisen sich beide Unterstellungen als unzulinglich:
Der Sinn der Rolle ist weder rein feststellbar noch folgt daraus, auf blof8 sub-
jektive Interpretationen ihres Sinns verwiesen zu sein. Hier entspringt der
entscheidende Unterschied zwischen Subjektivitit und Perspektivitit (vgl.
Plessner 1928: 83). Jene drei Schauspieler prisentieren den ganzen Sinn der
Rolle in je perspektivischer Weise, und es ist nicht so, dass sie sich je subjektiv
einem eigentlichen Sinn der Rolle annihern, aber letztlich an dieser Auf-
gabe scheitern.

Es mag daher wie Haarspalterei klingen, aber es besteht ein relevanter
und aufzeigbarer Unterschied zwischen jener Hamsterrad-Idee von Sinn-
suche und dem Verbindlichkeitspostulat der Unergriindlichkeit, dem ge-
mifd man sich Sisyphos als gliicklichen Menschen vorstellen muss. Hier
entscheidet sich, ob die Vermittlungsebene der Offentlichkeit ignoriert wird
oder nicht.

Literatur

Baxmann, Inge (2007): »Der Korper als Archiv. Vom schwierigen Verhiltnis
zwischen Bewegung und Geschichte«. In: Sabine Gehm/Pirkko Huse-
mann/Katharina von Wilcke (Hg.), Wissen in Bewegung. Perspektiven der
kiinstlerischen und wissenschaftlichen Forschung im Tanz, Bielefeld: tran-
script Verlag, S. 217-227.

Bourdieu, Pierre (1998): Praktische Vernunft. Zur Theorie des Handelns,
Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Bourdieu, Pierre (2001): Meditationen. Zur Kritik der scholastischen Vernunft,
Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Brandstetter, Gabriele (2007): »Tanz als Wissenskultur. Kérpergedichtnis
und wissenschaftstheoretische Herausforderung«. In: Sabine Gehm/
Pirkko Husemann/Katharina von Wilcke (Hg.), Wissen in Bewegung,
S. 37-48.

Klein, Gabriele (2007): »Tanz in der Wissensgesellschaft«. In: Sabine Gehm/
Pirkko Husemann/Katharina von Wilcke (Hg.), Wissen in Bewegung,
S. 25-36.

Misch, Georg (1994): Der Aufbau der Logik auf dem Boden der Philosophie des
Lebens. Gottinger Vorlesungen iiber Logik und Einleitung in die Theorie des
Wissens. G. Kithne-Bertram/F. Rodi (Hg.), Freiburg/Miinchen: Alber.

- am 14.02.2026, 11:2312.


https://doi.org/10.14361/9783839410530-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

116 | VOLKER SCHURMANN

Plessner, Helmuth (1924): »Grenzen der Gemeinschaft. Eine Kritik des sozi-
alen Radikalismus«. In: Gesammelte Schriften, Bd. V (1981), S. 7-133.

Plessner, Helmuth (1928): Die Stufen des Organischen und der Mensch. Ein-
leitung in die philosophische Anthropologie, Berlin/New York: de Gruyter
(1975)-

Plessner, Helmuth (1931): »Macht und menschliche Natur. Ein Versuch zur
Anthropologie der geschichtlichen Weltansicht«. In: Gesammelte Schrif-
ten, Bd. V (1981), S. 135-234.

Schiirmann, Volker (1997): »Unergriindlichkeit und Kritik-Begriff. Plessners
Politische Anthropologie als Absage an die Schulphilosophie«. Deutsche
Zeitschrift fiir Philosophie 45, S. 345-301.

Schiirmann, Volker (1999): Zur Struktur hermeneutischen Sprechens. Eine Be-
stimmung im Anschlufs an Josef Konig, Freiburg/Miinchen: Alber.

Schiirmann, Volker (2001): »Die Verbindlichkeit des Ausdrucks. Leibgebun-
denes Verstehen im Anschluf an Misch und Kénig«. In: Franz Bock-
rath/Elk Franke (Hg.), Vom sinnlichen Eindruck zum symbolischen Aus-
druck —im Sport, Hamburg: Czwalina, S. 49-60.

Simmel, Georg (1908): »Zur Philosophie des Schauspielers«. In: Gesamtaus-
gabe, Bd. 8 (1993), S. 424-432.

Wedemeyer-Kolwe, Bernd (2004): Der neue Mensch. Korperkulturen im Kai-
serreich und in der Weimarer Republik, Wiirzburg: Kénigshausen & Neu-
mann.

- am 14.02.2026, 11:2312.


https://doi.org/10.14361/9783839410530-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

