1. Einleitung

Als das Bundesministerium des Inneren unter der Fithrung von Horst Seehofer
(CSU) im September 2020 bekanntgab, nach dem Vorbild des unabhingigen Ex-
pertenkreises Antisemitismus und der unabhingigen Kommission Antiziganismus
nun auch einen Unabhingigen Expertenkreis Muslimfeindlichkeit zu berufen,
war die Uberraschung gro. Die Ankiindigung kam deshalb iiberraschend, weil
der Bundesminister des Inneren als konservativer Politiker in Fragen der Ein-
wanderung und des Islams galt. Kurz nach seiner Ernennung zum Innenminister
im Kabinett Merkel IV, verneinte er in einem Interview mit der Bild-Zeitung die
Zugehorigkeit des Islams zu Deutschland und betonte zugleich, Deutschland diirfe
»aus falscher Riicksichtnahme« nicht »landestypische Traditionen« aufgeben (Zeit
online 2018a). Zugleich kiindigte er an, eine neue Islamkonferenz einzuberufen,
»um iiber Integrationsprobleme von Muslimen zu diskutieren« (ebd.).

Vier Jahre spiter, im Frithjahr 2022, erklirte die neu ernannte Innenministerin
der Ampel-Koalition, Nancy Faeser (SPD), die als entschlossene Kimpferin gegen
den Rechtsextremismus im Land gilt, dass der Islam »natiirlich zu Deutschland«
gehore. Sie wolle Deutschland zu einem »guten Integrationsland« machen, die Ar-
beitsmigration erleichtern und warnte im gleichen Atemzug vor dem »Islamismus«*
und einer Terrorgefahr im Inland (Zeit online 2022).

In diesen zwei hochst unterschiedlichen Positionierungen finden sich viele ty-
pische Elemente wieder, die den politischen Diskurs seit Jahren prigen: Pauscha-
le Aussagen iiber Muslim*innen, die verkniipft werden mit den Themen Integrati-
on, Migration, Terror, Arbeit/Leistungsbereitschaft und Islamismus. Die Warnung,
Deutschland sei zu nachgiebig gegeniiber Wertorientierungen, die nicht dem christ-
lich-jiidischen Abendland entsprachen, es schaffe sich durch seine Kompromissbereit-
schaft sozusagen selbst ab, ist insbesondere aus rechtspopulistischen Kreisen be-
kannt, wird aber zunehmend auch von Teilen des politischen Mainstreams 6ffent-
lich artikuliert. Die dichotome Positionierung hinsichtlich der Un/Zugehérigkeit

1 Kursivierungen zeigen in dieser Arbeiteine Distanzierung des Autors von bestimmten Phra-
sen und Ausdriicken an und nicht eine Betonung. Dies soll die sonst gangigen Anfithrungs-
zeichen zum Anzeigen einer Distanzierung ersetzen und Verwechslungen mit Zitaten ver-
meiden.

12.02.2026, 16:59:15. Access



https://doi.org/10.14361/9783839467565-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Imad Mustafa: »Der Islam gehdrt (nicht) zu Deutschland«

des Islams und Muslim*innen® zu Deutschland ist ein seit vielen Jahren bekanntes
Narrativ des Islamdiskurses, die die Konfliktlinien innerhalb des politischen Sys-
tems offenlegt.

Mit Naika Foroutan gesprochen, kann man diese Konfliktlinie in einer sich
wandelnden (postmigrantischen) Gesellschaft als Spannungsverhiltnis zwischen
»Pluralititsaffinen« und »Pluralititsverweiger*innen« bezeichnen (Foroutan/
Piening 2018: 21). Dieses Verhiltnis ist nichts dem politischen Establishment In-
hirentes oder Exklusives, sondern eine Fortsetzung gesellschaftlicher Bruchlinien
und Konflikte. Antimuslimische Abwehrhaltungen speisen sich aus einem sehr
alten Fundus historisch tradierter Topoi (vgl. Attia 2007). Ereignisse wie der 11.
September, die sogenannte Silvesternacht von Koéln, der Terroranschlag auf den
Berliner Weihnachtsmarkt, die Fluchtmigration arabischer, muslimischer und als
solcher markierter Menschen sowie andere (Medien-)Ereignisse sind nicht der
Beginn des offentlichen Sprechens iiber Islam und Muslim*innen in Deutschland,
das Sprechen nicht die Widerspiegelung blofer Einstellungen und Ressentiments,
die sich aufgrund krisenhafter Ereignisse und Frustrationen verstirkt offenbaren,
sondern diese Ereignisse fungieren als Aktualisierungsinstanzen von im kulturel-
len Gedichtnis der Gesellschaft verankerten Imaginationen und antimuslimischen
Wissensbestinden iiber die orientalischen Anderen, die Muslim*innen, den Islam.

Die auf diese Wissensbestinde sich griindende, diskursiv konstruierte, dicho-
tomisierende Differenzordnung spiegelt sich in unterschiedlichen Teildiskursen
und einer Verschiebung von Sinnzuschreibungen wider: Die Problematisierung
von Migration und ihre Kopplung mit Islam (Halm 2008; Spielhaus 2018), der
Sicherheitsdiskurs, der sich verschiedener Bedrohungsszenarien bedient, wie is-
lamistischen Terrorismus sowie sogenannte Clankriminalitit der Anderen (Attia u.a.
2021), die »Kulturangst« (Bade 2014) vor Uberfremdung, Islamisierung und der Norma-
lisierung islamischen Lebens sowie islamischer Werte und Normen in Deutschland
im Bereich der politischen Kultur. Die stark essentialisierende und kulturalisie-
rende Wahrnehmung und Diskursivierung verschleiert die soziale und politische
Struktur dieser Phinomene und fithrt alles auf die als inhirent unterstellten
Eigenschaften von Muslim*innen zuriick.

Bemerkenswert an antimuslimischen Topoi in Politik und Gesellschaft ist dar-
tiber hinaus der Umstand, dass sie in den letzten Jahren eine sehr starke Aufwertung
und Normalisierung erfahren haben. Was im Gewand angeblich legitimer Islamkri-
tik daherkommt, ist hiufig antimuslimisch konnotiert (Schneiders 2009; 2012; Ba-
de 2014). Autor*innen aus dem akademischen wie nicht-akademischen Bereich wie

2 In diesen Diskursen werden Menschen hiufig unter die Kategorie smuslimisch« subsumiert,
obwohl sie sich selbst nicht als muslimisch identifizieren. Im Folgenden soll aber meistens
auf umstdndliche Formulierungen wie »Muslim*innen und als solche Markierte« zugunsten
der Lesbarkeit verzichtet werden.

12.02.2026, 16:59:15. - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839467565-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Einleitung

Prof. Mouhanad Khorchide, Hamed Abdel Samad, Necla Kelek, Seyran Ates, Prof.
Susanne Schréter, Ahmad Mansour, Prof. Ruud Koopmans, tagesschau-Sprecher
Constantin Schreiber und viele andere wirken in unterschiedlicher Weise an der
Fortschreibung dieser Bilder und der Aufrechterhaltung einer hegemonialen Ord-
nung mit, die Muslim*innen und deren Zugehorigkeit zu Deutschland einer Kondi-
tionalitit unterwirft, die sich an von der »Dominanzgesellschaft« aufgestellten Kri-
terien messen lassen muss und demzufolge auch paternalistisch entzogen werden
kann, wenn sie denn gewihrt wird (Rommelspacher 1995). Paradigmatisch bleiben
in diesem Zusammenhang der Fall Mesut Ozil und der éffentliche Umgang damit.

Es ist anzunehmen, dass es auch in der Politik zu solchen diskursiven Mustern
des Ausschlusses und der Ausgrenzung kommt — ganz dhnlich, wie das in den Be-
reichen Gesellschaft und Medien der Fall ist. Wihrend die Forschung zwischen la-
tenten und manifesten (impliziten und expliziten) Formen antimuslimischer Bilder
und Sprechweisen unterscheidet, ist mit Halm und Fritzsche zunichst thesenhaft
festzustellen, dass es im politisch-parlamentarischen Raum im Gegensatz zu Me-
diendiskursen oder lebensweltlichen Kontexten eher zu latenten Formen der Islam-
feindlichkeit und des antimuslimischen Rassismus kommt (Fritzsche 2016:10; Halm
2008).

Um diese Formen von Islamfeindlichkeit zu analysieren, sollen parteipolitische
Positionen iiber Muslim*innen und Islam systematisiert und entlang der genann-
ten diskursiven Dimensionen Sicherheitsdiskurs, Integrationsdiskurs und der Un/
Zugehorigkeitsdiskurs untersucht werden. In der Literatur gibt es bisher nur klei-
nere Untersuchungen zum offiziellen Diskurs bzw. solche, deren Untersuchungs-
zeitraum z.T. viele Jahre in der Vergangenheit liegt (Kap. 1.1.3).

Die Analyse wird dabei von den folgenden zentralen Forschungsfragen ange-
leitet: Was ist im politischen Raum Deutschlands tiber den Islam und Muslim*in-
nen sagbar? Welche antimuslimischen Wissensbestinde werden durch Aussagen
de/thematisiert, un/sichtbar gemacht und somit fiir ir/relevant befunden? Welche
Argumente und Strategien werden diskursiv (ein-)gesetzt, um eine hegemoniale
Perspektive auf die Anderen zu erzeugen und aufrechtzuerhalten? Geschieht dies in
offener Weise, werden Aussagen moderiert/intensiviert? Welche Unterschiede las-
sen sich im politischen Spektrum feststellen?

Die Analyse beruht auf der Auswertung von Bundestagsdebatten und Wahlpro-
grammen der im Bundestag vertretenen Parteien seit 2015 bis 2021. In diese Zeit
fallen wichtige Meilensteine der Islamdebatte in Deutschland sowie Katalysatoren
derselben wie z.B. der Aufstieg und Fall von Da’esh/ISIS, Terroranschlige in Europa
und Deutschland, die Debatte um Asyl und Fluchtmigration 2015/2016, die Entste-
hung und Etablierung der AfD im parlamentarischen Raum sowie der ihr voraus-
gehenden Bewegung Pegida etc.

12.02.2026, 16:59:15.



https://doi.org/10.14361/9783839467565-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

