
Gemalte Vermittlerin

Kunsttherapeutische Zwiegespräche mit

produziertem Anderen

Christoph Hinkel

Abstract In den Prozessen kunsttherapeutischer Praxis werden die verwendeten

Medien häufig selbst zu Mittlern im dynamischen Zwischenraum von Ego und

Alter. Indem ein Selbstportrait etwa in einem Gedicht artikuliert wird, wird die

ästhetische Wahrnehmung poetisch formuliert und in die Gegenwärtigkeit des

Erlebens überführt. Der Beitrag zeigt, wie im Spannungsfeld von produktivem

Ausdruck und rezipierten Eindruck eine dialogfähige Figur entsteht. Diese kann

als Medium des reflexiven Selbstgesprächs verstanden werden, das therapeuti-

scheEffekte hat.DieTherapiewirddadurch selbst zu einemMedium,welches sich

Medien bedient – etwa der Poesie oder derMalerei.

Rahmen und Ansatz

Im Vordergrund des Artikels steht eine kunsttherapeutische Praxis-

methode, die entlang der Thesen entwickelt wurde, dass psychische

Erkrankungen häufig von negativen Selbstverhältnissen begleitet wer-

den und dass über die dialogische Kontaktaufnahme zum eigenen

Selbstbildnis ein heilungsfördernder Selbstumgang vorbereitet werden

kann.Dies sind Kernthesenmeines laufenden Promotionsprojektesmit

dem ich Impulse für die kunsttherapeutische Theoriebildung und die

konkrete praktische Arbeit beitragenmöchte, indem ich das philosophi-

sche Konzept der Selbstfreundschaft auf dessen kunsttherapeutische

https://doi.org/10.14361/9783839468319-010 - am 14.02.2026, 11:43:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468319-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


174 Denken des Medialen

Valenz hin prüfe. Die Annäherung an die Thematik erfolgt entlang

einer dialogphilosophischen1 Perspektive im Rekurs auf Prämissen

der Rezeptionsästhetik2 und mit Bezug auf die Gegenwartsdiskurse

zu den Theorien des Selbst. Im vorliegenden Beitrag sollen Aspekte

meiner Dissertation versuchsweise mit einer medienphilosophischen

Perspektive erkundet werden.Hierzu sei der zur Anwendung gebrachte

Medienbegriff kurz umrissen:

In seinemVersuch, demBegriff »Medium« die erforderliche Schärfe

zurückzugeben, diskutiert Lambert Wiesing diesen sowohl bildwis-

senschaftlich als auch anthropologisch.3 Dadurch erscheinen mir seine

Überlegungen geeignet, sie auf Aspekte der Kunsttherapie anzuwen-

den. Im kunsttherapeutischen Kontext gewinnen zwei Medien an

Bedeutung: Das künstlerische Werk und das sog. Werkgespräch4. Als

1 DasWesentlichediesesDialogverständnisses ist diewechselseitige Beziehung,

wie sie sich als Verhältnis des Menschen zu anderen Menschen, aber auch zur

Kunst darstellen kann. Kern ist die Zuwendung eines Ich zum Anderen, die in

der »Zwiesprache« ihren Ausdruck findet. In dieser Zwiesprache kann sich Sinn

einstellen, als »Gabe des Augenblicks«, in dem sich die Begegnung zwischen

Ich und Du vollzieht. Durch sie wird das Ich. Denn es gibt kein Ich an sich. Der

Mensch wird am Du zum Ich, in einer Begegnung unmittelbarer Gegenwärtig-

keit. Vgl. Martin Buber, Das dialogische Prinzip, Heidelberg 1979.

2 Zu den Grundannahmen der Rezeptionsästhetik zählt, dass jedes Kunstwerk

einen Adressaten hat und somit einen Typ von Betrachter:in bestimmt. Die Prä-

misse ist, dass Kunstwerk und Betrachter:in unter Bedingungen zusammen-

kommen, etwa der gemeinsamen Umgebung oder durch die inneren Voraus-

setzungen ihrer jeweils spezifischen Gegenwart und Geschichte. Die Rezepti-

onsästhetik macht es sich zur Aufgabe, nach der »Betrachterfunktion« imWerk

zu fragen und ist dementsprechend bemüht, Kommunikationsreize des Werks

zu erkennen und dessen sozialgeschichtliche und wesentliche ästhetische Be-

deutung zu verstehen. Vgl.WolfgangKemp, »Kunstwerk undBetrachter. Der re-

zeptionsästhetische Ansatz«, in: Hans Belting, Heinrich Dilly, Wolfgang Kemp

(Hg.), Kunstgeschichte. Eine Einführung, Berlin 72008, S. 248ff.

3 Vgl. LambertWiesing, »Was sindMedien?«, in: StefanMünker, Alexander Roes-

ler (Hg.),Was ist ein Medium?, Frankfurt/M. 2012, S. 246ff.

4 Vgl. ChristophHinkel, »Werkgespräche«, in:Manfred Blohm, KatjaWatermann

(Hg.), Kunsttherapeutische Stichworte, Hannover 2021, S. 235–242.

https://doi.org/10.14361/9783839468319-010 - am 14.02.2026, 11:43:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468319-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Christoph Hinkel: Gemalte Vermittlerin 175

Medien begriffen weisen Werk und Werkgespräch über sich selbst hin-

aus, indem durch sie etwas Drittes in Erscheinung tritt. Darin folgen

sie Wiesings Postulat, dass ein Medium sinnlich wahrnehmbar macht,

was ohne Medien nicht existieren kann, da ihr wahrzunehmender Ge-

genstand physiklos ist. So ist etwa das Medium »Bild« physiklos, da

die Denotate des Bildes nicht berührt oder von der Seite betrachtet

werden können, lediglich die Materialität des Objektes »Bild« ist der

Physik unterworfen (bspw.durchAlterungsprozesse5).Nichtsdestotrotz

ermöglicht ein Medium Betrachtenden individuelle Wahrnehmungser-

fahrungen die vom Selben ausgehen – d.h. von dem für alle auf dieselbe

Weise zur Verfügung Stehenden.6 Dies wiederum ist ein Kernelement

kunsttherapeutischer Begleitung: Durch das trianguläre Interaktions-

spektrum zwischen Kunstwerk, Patient:in und Therapeut:in bieten die

KünstlerischenTherapien vielfältige Möglichkeiten der Beziehungsauf-

nahmen, bei denen das gemeinsame Betrachten von und der Austausch

mit den Werken (via Werkgespräche) für die therapeutische Begleitung

bei den Persönlichkeitsentwicklungen eine große Rolle spielen.

Wende ichWiesings Begriffsdefinition hierauf an, lässt sich dieMe-

dialität des Werkgesprächs in dessen Performanz des Sehens und der

Gestaltung von Sprechakten7 begründen, sowie durch die darin zur Ver-

wendung gebrachten Sprache.

5 Es ist allerdings einzuschränken, dass mit der Variable Zeit der Anspruch »für

alle auf dieselbeWeise verfügbar« nicht mehr eingehalten werden kann. So ist

anzunehmen, dassmir rezeptionsästhetisch bei der nachgedunkeltenMona Li-

sa der Gegenwart etwas anderes zur Wahrnehmung steht, als es z.B. zu Napo-

leons Zeiten der Fall war. In einem bestimmten Gegenwartsmoment, bei dem

mehrere Menschen die Denotate des Bildes individuell sozialisiert wahrneh-

men, bleibt es jedoch richtig: Das Medium stellt in theoretischer Objektivität

etwas der subjektiven Wahrnehmung zur Verfügung und ist in sich physiklos.

6 Vgl. Wiesing, »Was sind Medien?«, a.a.O., S. 247f.

7 Für eine vertiefende Auseinandersetzung mit dem gestalteten Sprechen in

den Künstlerischen Therapien sieheHinkel, AlexandraM. Hopf, Bernd Reichert

(Hg.), Sprechen – Hören – Schweigen. Die Kunst des Sprechens in den Künstlerischen

Therapien.WissenschaftlicheGrundlagen der Künstlerischen Therapien.Band 10, Ber-

lin 2023.

https://doi.org/10.14361/9783839468319-010 - am 14.02.2026, 11:43:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468319-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


176 Denken des Medialen

Abbildung 1: Kunsttherapeutische Triade: Die Ebenen und ihreWechselwirkun-

gen der kunsttherapeutischen Praxis.

Das Werkgespräch geht von einem theoretischem Selben aus, etwa

einemBild oder einer Situation,die individuell und intersubjektivwahr-

genommenwerdenkönnen.DasWerkgesprächhat eineZeitlichkeit und

ist damit der Physik unterworfen, aber es vermittelt etwas Physikloses,

indem es ein Dazwischen öffnet. Einen Abstand, in dem etwas zur An-

schauung, d.h. zumDenken- undWahrnehmen-Können gebrachtwird,

das »phantastisch physiklos«8 ist: gemeinsam Eingebildetes. Kunstthe-

rapie kann somit als einMedium der Selbsterfahrung begriffen werden,

das sich selbst Medien als Mittelndes bedient. »Mittelnd« ist dabei zum

Beispiel eine imaginativ verlebendigte Alterität, die beim gemeinsamen

Betrachten in Erscheinung treten und inmanchem Fall eine freundliche

Vermittlerin für ein heilsames Selbstverhältnis werden kann.

8 Wiesing, »Was sind Medien?«, a.a.O., S. 248.

https://doi.org/10.14361/9783839468319-010 - am 14.02.2026, 11:43:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468319-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Christoph Hinkel: Gemalte Vermittlerin 177

»Marianne«

»Marianne« ist eine Prinzessin, später sogar eine Königin. Sie scheint

mir dafür geeignet, vonmeiner kunsttherapeutischen Praxis und deren

theoretischer Verflechtungmedienphilosophischer und selbstpsycholo-

gischer Aspekte zu berichten. B.V., die Patientin, die »Marianne« in die

Welt brachte und ihr Bedeutsamkeit beilegte, machte »Marianne« nach

Therapieende auf Instagramöffentlich, »damit andere auch von ihr pro-

fitieren können.« In der beredten Rückmeldung von B.V. bezüglich der

Bedeutung des Bildes, bestätigte sich meine Annahme, dass innerhalb

kunsttherapeutischer Werkgespräche eine Art medialer Doppelgänger

als dialogisches Drittes auf eineWeise wirksamwird, die es ermöglicht,

unter den Bedingungen von Krankheit zu einer autonomen Lebensge-

staltung zu finden.

B.V. fertigte das Selbstbildnis »Marianne« im Rahmen einer viertei-

ligen Übung an, die in der Kunsttherapiegruppe von mir initiiert und

angeleitet wurde. Die Aufgabenstellung sieht zunächst die Zeichnung

eines Selbstporträts vor, indemmit geschlossenen Augen und der unge-

übteren Hand in Linien auf ein Papier übersetzt wird, was die stärkere

Hand an Formen und Strukturen spürt, währendmit ihr das eigene Ge-

sicht, der Hals und die Haare erkundet werden.9

Durch diese Einschränkungen während der Produktion, zeigt das

Selbstbildnis »Marianne« von B.V. kein realitätsnahes Abbild. B.V. wird

jedoch auf der Bildoberfläche sichtbar, indem sie im Austausch und im

Ausdruck, an der Figur erfahrbarwerden lässt,was sonst nur unsichtbar

in die Lebensverhältnisse der Patientin eingeschrieben ist.

9 Vgl. Christine Leutkart, ElkeWieland, IrmgardWirtensohn-Baader (Hg.),Kunst-

therapie –aus der Praxis für die Praxis.Materialien,Methoden,Übungsverläufe, Dort-

mund 2003, S. 145ff.

https://doi.org/10.14361/9783839468319-010 - am 14.02.2026, 11:43:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468319-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


178 Denken des Medialen

Abbildung 2: B.V., 2021, Marianne, Öl, Pastell- und Aquarellwachskreide auf

Papier, 50 x 65 cm.

Dahinter wirkt, was der Künstler William Kentridge mit dem Hin-

durchscheinen der Künstler:innen beschreibt, wenn diese aus den

Gegenständen ihrerWerke hervortreten, indem ihre eigenenWahrneh-

https://doi.org/10.14361/9783839468319-010 - am 14.02.2026, 11:43:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468319-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Christoph Hinkel: Gemalte Vermittlerin 179

mungen in ihre Werke hineingewirkt sind.10 Kentridge zu Folge wird

dabei dasBild einerTasseoder einesNashorns zueineArtSelbstporträt11

– so, wie auch »Marianne« eines ist, indem mit ihr auf die Darstellbar-

keit eines subjektiven Empfindens gezielt wurde. Werden auf diese

Weise Erfahrungen poetisch formuliert, können anschließende Werk-

gespräche Einstellungen und Weltsichten medial zugänglich machen,

die sonst im subjektiven Erleben der Anwesenden eingeschlossen wä-

ren. Dafür ist die blinde Herstellung, mit der im Alltag ungeübteren

und im Zeichnerischen wenig geschulten Hand, hilfreich, denn da-

durch weist »Marianne« karikative Überzeichnungen auf. Diese geben

der Figur Andersartigkeit und Fremdheit bei gleichzeitiger Öffnung für

Assoziationen und Projektionen des Bekannten. Um dieses Potenzial

therapeutisch zu nutzen, findet sich im nächsten Übungsschritt die

Teilnehmer:innengruppe zu Paaren oder in Kleingruppen für Werkbe-

trachtungen zusammen. Dabei werden die entstandenen Gesichter als

Gegenüber und Andere ernstgenommen, um im Gespräch herauszu-

finden, welche Charaktereigenschaften aus dem Bild hervortreten und

wie die abgebildete Persönlichkeit beschrieben werden könnte. Alles

Erdachte wird weitmöglichst an den Linien der Zeichnung begründet

und mit dem eigenen Empfinden erläutert, während sich in die Figur

mental-leiblich hineinversetztwird.12 Auch dieGefühle, die die gezeich-

nete Person in den betrachtenden Werkproduzent:innen auslösen und

wie das Beziehungsverhältnis zwischen Zeichner:innen und Figuren

sein mag, werden immer wieder thematisiert und nach Wunsch auch

schriftlich festgehalten. Bei diesem Gespräch mit dem Bild wird nicht

nur etwas ansichtig, was vorher nicht zu sehen war, sondern die an den

Wahrnehmungsvorgängen beteiligten Sozialisierungen der Sehenden

10 Vgl.William Kentridge, Sigmund FreudMuseumWien (Hg.), In Verteidigung der

weniger guten Idee. Sigmund Freud Vorlesung 2017, Wien/Berlin 2018, S. 56.

11 Vgl. ebd.

12 Vgl. Mala G. Betensky,WhatDo You See? Phenomenology of Therapeutic Art Expres-

sion, London/Philadelphia 1995, S. 14ff. undSonja Frohoff, LeiblicheBilderfahrung.

Phänomenologische Annäherungen anWerke der Sammlung Prinzhorn, Berlin 2019,

S. 101ff.

https://doi.org/10.14361/9783839468319-010 - am 14.02.2026, 11:43:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468319-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


180 Denken des Medialen

bieten zudem die Gelegenheit, etwas in Anderem zu sehen,was sich der

jeweiligen Sichtweise der Betrachter:innen verdankt.13

Auf dieser Grundlage lässt B.V. die Gruppe wissen, dass die porträ-

tierte und in der Vorstellung geformte »Marianne« 75 Jahre alt und mit

sich im Reinen sei. Sie tue, was sie wirklich wolle, was herauszufinden

gar nicht so leicht gewesen sei. »Marianne« sei einzigartig, sie finde sich

selbst gut und sie habe die Fähigkeit anderen das gleiche Gefühl zu ge-

ben. Als B.V. ihre geschaffene »Marianne« das erste Mal genau angese-

hen habe, so betonte die Patientin, habe sie gedacht: »Wow! Die alte Da-

me traut sichwas!« In der vorgestelltenBegegnung imaginierte die Pati-

entin, dass sie »Marianne« nicht kenne, sich aber mit ihr unterhalte, da

sie das Gefühl habe, diese wolle sich der Patientinmitteilen, ihr von sich

erzählen und dass sie zudem ein Interesse daran habe B.V. kennenzuler-

nen. »Marianne« stehe, so B.V., am Ende jenes Weges, auf dem sich die

Patientin aktuell selbst befinde. In der Figur, die mit sich im Reinen sei,

stehe die Geschichte einer Frau geschrieben, die sich mehr als alles an-

dere Ich-syntoneAusgeglichenheit undBalancewünscheunddie täglich

dafür kämpfe, sichdemanzunähern.MeinekunsttherapeutischeÜbung

lud B.V. dazu ein, in der Mimik ihrer Figur die eigene Emotionalität er-

kunden und diese in Beziehung zu ihrem Welt-Erleben setzen zu kön-

nen. Das so in den Dialogen Erarbeitete fließt schließlich in die maleri-

sche Ausgestaltung des Porträts ein. Wenn die Patientin im stillen Dia-

log des ästhetischen Herstellungsaktes das Konterfei nach dessen Wer-

denswünschen befragte, fand B.V. im gleichen Moment Antworten dar-

auf, indem sie Farb, Form- und Kompositionsentscheidungen traf. Dies

ist ein Gesprächmit dem Bild und »bildnerisches Denken«14, für das ich

als Kunsttherapeut sensibilisieren kann, indem ich die Urheber:innen,

13 Vgl. Eva Schürmann, »Die Medialität der Einbildungskraft. Im Zwischenraum

von ästhetischen und aisthetischen Welt- und Selbstverhältnissen. Ein Bei-

trag zur Theorie des Bildes«, in: Christian Filk, Michel Lommel, Mike Sandbo-

the (Hg.),Media Synaesthetics. Konturen einer physiologischenMedienästhetik, Köln

2004, S. 73.

14 Vgl. Goda Plaum, Bildnerisches Denken. Eine Theorie der Bilderfahrung, Bielefeld

2016, S. 217ff.

https://doi.org/10.14361/9783839468319-010 - am 14.02.2026, 11:43:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468319-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Christoph Hinkel: Gemalte Vermittlerin 181

über die Erprobung handwerklicher Techniken und Mittel, an eine für

sie zufriedenstellende Formung des eigenen Ausdrucks heranführe. Im

Sehen und Formen lauschen dabei alle Beteiligten schon während der

Herstellung dem Bild. Ist der Malprozess zur Zufriedenheit der Urhe-

ber:innen abgeschlossen, erfolgt eine Neubetrachtung der nun fertigen

Bildermittels kreativen Schreibens.Als Bildbegegnung gibt die Schreib-

übung Fragmenten des Erlauschten die Möglichkeit, in Sprache über-

tragen zu werden. Der fertige Text wird vor der Gruppe und dem Bild

performt, z.B. als spräche dasWerk selbst oder als Ansprache an dassel-

be. Als Variation einesWerkdialogs, entstand zwischen »Marianne« und

B.V. auf dieseWeise folgende poetisch formulierte Aussage:

Schaut in den Spiegel

Findet sich hässlich,

Mag sich nicht leiden,

Fühlt sich verletzlich.

Ihr Spiegelbild sagt

Das ist nicht so! Sei stolz auf dich!

Du bist die Schönste in deiner Haut.

Du bist eine Prinzessin.

Sie sieht nochmal hin

Und findet:

Es stimmt!

Ich bin eine Prinzessin!

Es sprechen darin beide: Die Autorin und die Bildfigur »Marianne«.

https://doi.org/10.14361/9783839468319-010 - am 14.02.2026, 11:43:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468319-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


182 Denken des Medialen

Vermittler für das »Denken des Dazwischen«

Ein Bild spricht als ein sich Ausdrückendes in einer dem Objekt eige-

nen Stummheit, in die hinein Betrachtende Rede legen. Diese Rede

wurde von B.V. poetisch in Worte gefasst. Da »Marianne« aber stets

nur in der geliehenen Sprache von B.V. sprechen kann, wird das Bild

hier von ihr noch einmal neu geschaffen – nicht originär, aber in einer

abgeleiteten Neuschöpfung.15 Zunächst nämlich, indem sich »Marian-

ne« durch diesen Sprechakt aus dem Bild heraus zur lyrischen Figur

ausweitet, die mit der Stimme von B.V. spricht. Die prototypische Pati-

entin und die Doppelgängerin »Marianne« bleiben sich dabei dennoch

verschieden. Während »Marianne« 75 Jahre, royal und das ist, was B.V.

»angekommen« nennt, ist die Patientin selbst eine 55-jährige Dame, die

früher semiprofessionell Theater spielte und seit jeher mit sich selbst

um die Existenz dieses »Selbst« kämpfte. Schon vor langer Zeit war

bei B.V. eine emotional instabile Persönlichkeitsentwicklungsstörung

des Typs Borderline, Panikstörungen und Depressionen verschiedenen

Schweregrads diagnostiziert worden. Während ihrer Therapie bei mir

stand die Patientin häufig unter hohen psychischen und affektiven

Druck und wurde in unserer Klinik mittels EMDR16 traumatherapeu-

tisch behandelt. Ich erlebte B.V. in dieser Zeit durchgehend als sehr

offene, herzliche, gebildete und vielseitig interessierte Frau, deren

Leiden einerseits viel emotionale Aufmerksamkeit forderte und die

andererseits als eine große Helferin für »alle und jeden« in Erscheinung

trat – letzteres oft über ihre eigenen Kräfte hinausgehend. So wie sich

15 Vgl. Melanie Obraz, »Bildliches Sprechen – Die Frage nach einer exponierten

Stellung des bildlichen Sprechens«, in: Michael Ganß, Peter Sinapius, Peer de

Smit (Hg.), Ich seh dich so gern sprechen. Sprache im Bezugsfeld zu Praxis und Do-

kumentation künstlerischer Therapien. Wissenschaftliche Grundlagen der Kunstthe-

rapie. Band 2, Frankfurt/M. 2008. S. 88ff.

16 Eye Movement Desensitization and Reprocessing (Desensibilisierung und Auf-

arbeitung durch Augenbewegungen). Methode um Erinnerungen an Traumen

wachzurufen, um diese zu be- und verarbeiten. Dabei folgen die Augen der Pa-

tient:innen den Fingern der Therapeut:innen, die diese schnell und rhythmisch

nach links und rechts bewegen.

https://doi.org/10.14361/9783839468319-010 - am 14.02.2026, 11:43:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468319-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Christoph Hinkel: Gemalte Vermittlerin 183

B.V. »Marianne« als mutige und offene Zuhörerin vorstellte, wurde

B.V. während der Kunsttherapiegruppe von Mitpatient:innen ähnlich

erlebt und beschrieben. B.V. allerdings empfand Selbsthass bis hin zu

selbstbefremdendem Ekel, vertraute sich wenig und sprach sich kaum

einen Wert zu – schon gar nicht losgelöst von Leistungen für andere.

Bevor sich ihr Patenkind mit nur achtzehn Jahren suizidierte, habe

sie selbst öfter an Suizid gedacht, berichtete B.V. Heute sei dies keine

Option mehr, da sie am eigenen Leib erfahren habe, welcher Schmerz

dadurch in anderen ausgelöst werde. Mit Hilfe von sogenannten Skills

und therapeutischen Kontakten hatte B.V. inzwischen ihre Selbstverlet-

zungen und anderes selbstschädigendes Verhalten gut unter Kontrolle.

Im Laufe der Therapie und nicht zuletzt durch die Ausdruckstherapien

– so die Patientin beim Abschlussgespräch – habe B.V. ein kleines Sa-

menkorn Selbstwert entdeckt, das sie fortan wässern und großziehen

wolle. »Marianne« sei Teil dieses Vorgangs gewesen und unterstütze

die Entwicklung noch immer, wenn diese mit der Stimme von B.V., im

inhärenten szenischen Vorgang des Gedichts, zum Spiegelbild spricht:

»Ich bin eine Prinzessin.«

Die Gestimmtheit einer Stimme ist eine Sache der emotionalen

Kommunikation, die auch Teil eines emotionalen Habitus ist, also ein

Artefakt der je eigenen Beziehungs- und Welterfahrungskultur.17 Dies

meint, dass die je individuellen Lebensumstände immer in unseren

Stimmen mitschwingen. Durch das Rezitieren eines Textes erhält die

gemalte, aber auch die lyrische Figur »Marianne« eine geliehene Kör-

perlichkeit, indem B.V. den Versen mit der eigenen Stimme und dem

eigenen Leib Ausdruck verleiht. In diesem Umgang mit den Werken

präsentierte sich B.V. ein Ich, und damit ein »anderes Ich«18. Nun

verstehen wir seit Johann Gottlieb Fichte und Søren Kierkegaard das

»Selbst als ein Verhältnis, das sich zu sich selbst verhält«19, mit sich in

Beziehung ist und zu sich selbst als einem Anderen respektive Fremden

17 Vgl. Jan Söffner, »Was spürt ein Gedicht?«, in: Nico Pezer (Hg.), Neurorhetorik,

Paderborn 2018, S. 163.

18 Jean-Luc Nancy, Das andere Porträt, Zürich/Berlin 2015, S. 29.

19 Søren Kierkegaard, Die Krankheit zum Tode und anderes, München 1976, S. 31f.

https://doi.org/10.14361/9783839468319-010 - am 14.02.2026, 11:43:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468319-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


184 Denken des Medialen

verhaltenmuss.Damit ist jedes Selbst von derDialektik von Einheit und

Verschiedenheit charakterisiert und etwas, das sich verfehlen kann.

An dieser Stelle finde ich die Selbstpsychologie von Daniel Stern hilf-

reich, der gewissermaßen aus der phänomenologischen Beobachtung

der Interaktion zwischen Säugling und Umwelt seinen Selbstbegriff

formuliert.20 Damit wird einerseits gesagt, dass das Selbst in der In-

teraktion von Subjekt und Objekt beobachtbar wird und anderseits,

dass es sich in dialogischen Prozessen formt und aus diesen quasi als

Produkt hervortritt. Gibtman diesemGedanken Kredit, ist dasWerkge-

spräch damit nicht nur eine Möglichkeit der Reflexion auf entstandene

Werke, sondern auch als Möglichkeit der Werkerzeugung bis hin zur

Selbstformung zu verstehen. Ich gehe davon aus, dass mittels eines

begleiteten Gesprächs mit dem eigenen Kunstwerk sich dieses Selbst

identifizieren und das eigene Verständnis im Verhältnis zu Anderem

in Erscheinung bringen kann. Dies ist ein produktiver Vorgang, der

etwas, das als Gegeben erscheint, erst hervorbringt.DasTherapeutische

liegt nach der Werkproduktion somit darin, dass Patient:innen und

Therapeut:innen ihre Einstellungen und Weltsichten im Werkgespräch

gegenseitig vermitteln und durch ihre gegenseitige Anwesenheit dis-

kursiv zugänglich machen. Auf dieser interaktionellen Ebene wird es

durch die Hervorbringung einer Figur (die zu erneuter Einfühlung

und Betrachtung einlädt) möglich, probehalber andere Perspektiven

einzunehmen.

Die Doppelgängerin im Selbstporträt

Selbstporträts wie »Marianne« ist nun der Widerspruch eines Selbst

eigen, das sich in seinem komplexen Wesen und seiner Selbstheit nicht

darstellen kann, ohne sich als Anderes zu entdecken.21 Beim sprachli-

chen Austausch mit dem Selbstbildnis potenziert sich das Als-Ob des

Bildes in der Anerkennung des gemalten Anderen als eines Wirklichen

20 Vgl. Daniel Stern, Die Lebenserfahrung des Säuglings, Stuttgart 2007.

21 Vgl. Nancy, Das andere Porträt, a.a.O., S. 52.

https://doi.org/10.14361/9783839468319-010 - am 14.02.2026, 11:43:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468319-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Christoph Hinkel: Gemalte Vermittlerin 185

(d.h.Wirkung habenden). Durch diesen Umgang kann das Porträt m.E.

als ein intra-relationales Du verstanden werden, welches in den Kon-

texten der Künstlerischen Therapien die Möglichkeit zur Einfühlung

anbietet. Dieses Als-Ob-Du entsteht an den verdichteten, subjektiv

spürbaren Spuren des Anderen im kreativen Ausdruck und in dessen

dialogischer Betrachtung. Auf diese Weise tritt etwas Drittes zutage,

das ich mit dem Doppelgängermotiv greifbar machen möchte: Das

Sich-Selbst-Sehen und darin umfänglich als Person anerkennen.22 Mit

22 Mit dem Rückgriff auf das literarische Motiv möchte ich keinen Beitrag zur li-

teraturwissenschaftlichen Erforschung der Motive der Schwarzen Romantik lie-

fern. Mich interessiert am Motiv aber der Aspekt des Dialogs mit Eingebilde-

tem, um eine durch Medien angeregte Form der Selbstbegegnung innerhalb

kunsttherapeutischer Prozesse gedanklich greifbar werden zu lassen. Mit Do-

nald W. Winnicotts Konzept des Übergangsobjekts gibt es zwar bereits eine

theoretische Figur an der Schnittstelle zwischen innerer und äußerer Reali-

tät im psychologisch-orientierten Fachdiskurs, allerdings stellt Winnicott (in

»Übergangsobjekte und Übergangsphänomene. Eine Studie über den ersten,

nicht zum Selbst gehörenden Besitz«, in: Psyche 23 [9] 1969, S. 666–682) zwei

Punkte klar heraus: Erstens ist das Übergangsobjekt ein nicht zum Selbst ge-

hörender, materieller Besitz, dem die Bedeutung eines Beziehungsobjekts zu-

kommtund zwar als Stellvertretung für die Zuwendungder als abwesenderleb-

ten Bezugsperson. Daher tritt das Übergangsobjekt mit einer innewohnenden

Versorgungsfunktion in Erscheinung, die sonst zumeist die anwesende Mutter

erfüllt (vgl. ebd. S. 674). Zum zweiten hat das Übergangsobjekt Symbolwert, da

es ein reales Ding ist, das etwas anderes ebenfalls real Existierendes qua Einbil-

dungskraft repräsentiert (vgl. ebd. S. 672). Denmental amWerk dialogisch pro-

duzierten Doppelgänger, an dessen Entstehung auch anwesende Andere betei-

ligt sind, halte ich jedoch für etwas anderes. InmeinemVerständnis ist derDop-

pelgänger eine Figur des gelingenden Zwiegesprächs eines Menschen mit sich

selbst, während eines Werkgesprächs. Er ist im engen Sinne kein Stellvertreter

eines existierenden Objekts oder Subjekts und kein Symbol emotionaler Ver-

sorgung. Stattdessen kann das Motiv als Metapher für das stille Gespräch und

Verhältnis zu sich selbst und darin auch als ein konstruktiv infrage stellender

Dialogpartner verstanden werden. Der Doppelgänger als am Kunstwerk men-

tal produzierte Figur ist ein dialogisches Drittes, für den ich mich affektiv in-

teressiere und den ich daher an den Prozessen des Abgleichens und Urteilens

bei Aspekten des Mit-mir-selbst-Seins beteilige. Mir scheint, dass die Funkti-

on qualitativer Orientierung des Selbstverhältnisses, strukturell anders ist, als

https://doi.org/10.14361/9783839468319-010 - am 14.02.2026, 11:43:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468319-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


186 Denken des Medialen

dem Doppelgänger ist das Ich auch ein Anderer, der im Wechselspiel

von Ausdruck und Eindruck Integration anbieten kann. Bereits in der

romantischen Literatur wird durch das Motiv die Mehrpoligkeit des

Selbst und des Lebensvollzugs sichtbar und produktiv infrage gestellt,

wodurch der Aspekt der Selbstreflexion hervorgehoben wird.23 Ob-

schon nicht alle Doppelgänger schlechtes für ihre Prototypen wollen,

lösen sie in der Literatur bei den Protagonisten mehrheitlich Angst

und Schrecken aus. Jean Pauls Siebenkäs bildet hier eine Ausnahme: Die

Doppelgänger Siebenkäs und Leibgeber haben in ihren gegensätzlichen

Persönlichkeiten eine andere Funktion als jene Doppelgänger, die le-

diglich einen bestimmten Aspekt ihres Prototyps verkörpern. In ihrer

charakterlichen Verschiedenheit, fühlen diese beiden Figuren wie ein

Ich in zwei Existenzen und streben nach freundschaftlicher Verschmel-

zung, um zusammen positiv aufeinander zu reagieren. Hier kann eine

Gemeinsamkeit zu Platons Symposion gefunden werden, in dem der

ursprüngliche Mensch als eine Einheit von zwei Körpern beschrieben

wird, der getrennt wurde und daher im Leben nach seiner anderen

Hälfte sucht.24

Dies wäre also ein Modell des Doppelgängers, das in der Gestalt

einer nach Verwirklichung strebendenMöglichkeit in Erscheinung tritt.

Bei der Bilderfahrung ist dies gegeben, wenn ein Gegenstand daraufhin

befragt wird,was es einem sagenwill. Ein solches entgegenkommendes

Verstehen geht von einem Echo in Gestalt einer Resonanz aus. Wenn

das Aushalten und den Transfer von schwierigen Emotionen, wie es das Über-

gangsobjekt anbietet. Ob der Doppelgänger als Wegbereiter dabei für ein an-

ders Selbstverhältnis ein Übergangsphänomen ist, das heißt durch Integrati-

on von etwas Neuem bald an Bedeutung verliert und ein Phänomen ist, das im

Zwischenraum von äußerer und innererWirklichkeit zu verortenwäre,muss an

geeigneter Stelle jedoch ausführlich diskutiert werden.

23 Vgl. Sophie C. Radecker, Das Ich und das Andere. Zum Doppelgängermotiv in E.T.A.

Hoffmanns »Die Elixiere des Teufels« und Edgar Allan Poes »William Wilson«, Semi-

nararbeit, Norderstedt 2019, S. 4ff.

24 Vgl. Platon, Das Gastmahl, aus dem Griechischen neu übertragen undmit einer

Einführung nebst Anmerkungen versehen vonWilhelmCapelle, Stuttgart 1950,

S. 68ff.

https://doi.org/10.14361/9783839468319-010 - am 14.02.2026, 11:43:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468319-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Christoph Hinkel: Gemalte Vermittlerin 187

»Marianne« in spielerischer Verlebendigung zu B.V. (und allen anderen

amWerkgespräch Beteiligten) spricht, hallen die subjektiven Sichtwei-

sen auf das Leben der Betrachtenden zurück und werden zur Reflexion

gestellt, wenn dem Selbstbildnis geantwortet wird. Werden dem Bild

dadurch Subjektanleihen durch Zuschreibungen gegeben, wird das An-

gebot eines »partnerschaftlichen Du« vorbereitet: Ein Doppelgänger im

Sinne präpersonaler Zuwendung von Alter-Egos. Sprechen diese Alter-

Egos im szenisch-performativen Geschehen Aussagen, die sowohl der

Figur als auch der Performerin angehören, drückt sich in diesem Akt

individuell Verleiblichtes aus und aktualisiert sich. Dadurch verankern

sich im Doppelgängermotiv Spannungen der Selbstentfaltung, die je

individuell von Selbstfremdheit bis zur Selbstfeindschaft reichen kön-

nen. Denn in der Mehrpoligkeit unseres Selbst affirmieren uns manche

Aspekte als »gut«, andere stellen uns sehr kritisch als »schlecht« infrage

undmünden so in Auf- oder Abwertung. In den Relationen des Subjekts

zu sich selbst geht es jedoch nicht nur um Moralismen, sondern auch

um die Selbsterhaltung für eine sinnvolle Lebensgestaltung. Hierfür

ist im vorliegenden Kontext der von Therapeut:innen gestaltete Begeg-

nungsrahmen entscheidend.Denn indiesementsteht auch etwasNeues

zwischen der Performerin, dem Gemälde, dem Text, der Zuhörerschaft

und vor dem Bild, indem sich die Beziehungsgewebe im künstlerischen

Prozess aufeinander beziehen und dynamisch verflechten. Ich wieder-

hole: Dadurch können sich beim gemeinsamenGestalten und Bezeugen

implizit auch verschiedenePerspektivendesZur-Welt-Seins vermitteln.

Durchdie gemeinsameRezeptionunddenAustauschdarüber,bietet die

gemalte, erdachte, lyrische und somit künstlerisch geschaffene Figur

eine Resonanzfläche, an der das Selbst geformt wird. Gleichzeitig pro-

duziert dieses Geschehen ein szenisches Bild, welches den Moment der

Hinwendung der Patientin zu sich selbst kontextualisiert. Dies ist ein

Vorgang, an dem Therapeut:innen teilnehmend-beobachtend beteiligt

sind unddaher darauf einwirken,wie die Beziehung zumDoppelgänger

sich gestaltet. Mittels des Werkgesprächs kann so am Medium Bild ein

Vermittelndes für das Selbstverhältnis produziert werden.

https://doi.org/10.14361/9783839468319-010 - am 14.02.2026, 11:43:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468319-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


188 Denken des Medialen

Freundliche Vermittler

Im Austausch mit B.V. schien mir, dass in der Aussage »Marianne« sei

diejenige, die auf B.V. am Ende ihres Weges warte, das Potenzial eines

heilungsfördernden Selbstumgangs steckte.Damit dieser innereDialog

gelingen kann, sollte nun weder in einer permanent kritischen noch in

einer blind selbstbestätigendenHaltung verharrt werden. Einenmittle-

renWeg bietet Platons Konzept der Freundschaft25 an: Im sokratischen

Dialog Lysis überlegt Platon, ob die Grundbedingung der Freundschaft

das Gleiche (also das mich Affirmierende) oder das Ungleiche (das mich

Infragestellende) ist und findet Argumente für und gegen beide Positio-

nen. Platon transzendiert die Diskussion um eine dritte Ebene damit,

dass ein Freund stets »das Gute« wolle.26 Dies meint: Der Freund hat

ein Interesse daran, dass demNächsten eine gelungene Lebensführung

möglich ist und eben daran bemisst sich das Verhältnis zwischen Be-

jahen und Kritik. So gelte es darin wissend zu werden, was an sich zu

verneinen und was zu bejahen ist. Darin verstehend und souverän zu

werden, scheint mir die elementare Herausforderung selbst geformter

Lebensgestaltung zu sein. Eine Lebensgestaltung die erfordert, das ei-

gene Selbstverständnis stets von Neuem ins Gleichgewicht zu bringen,

um auch unter den Bedingungen von Krankheit autonom vollleben zu

können. Ein Modell hierzu finde ich in Aristoteles’ Auffassung, dass der

Mensch mit sich selbst in Übereinstimmung ist, wenn er mit sich selbst

befreundet ist.27 Aristoteles weist darauf hin, dass wir Wesen sind, die

eine einheitliche Lebenskonzeption des Selbstgefühls respektive eines

25 Ich entkontextualisiere hier die antiken Theorien, da es nicht mein Anspruch

ist, der umfangreichen Aristoteles- und Platonforschung etwas hinzufügen,

sondern ihre Überlegungen als Schlüsselzugriff zur Durchleuchtung kunstthe-

rapeutischer Werkgespräche zu nutzen. Ich nehme an, dass sich dadurch gut

beschreiben lässt, was an ihnen im Sinne einer Orientierungsmöglichkeit zur

autonomen Lebensgestaltung durch einen fördernden Selbstumgang produk-

tiv ist.

26 Vgl. Platon, Das Gastmahl, a.a.O., S. 83 ff.

27 Vgl. Aristoteles,Nikomachische Ethik, übers., hg. UrsulaWolf, Reinbek bei Ham-

burg 2020, 1166a.

https://doi.org/10.14361/9783839468319-010 - am 14.02.2026, 11:43:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468319-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Christoph Hinkel: Gemalte Vermittlerin 189

Sich-Wissens brauchen. Ohne diese, wäre keine Selbstbejahung oder

Zufriedenheit mit dem Sein möglich, weil sich dann der Gegenstand,

auf den sich die Selbstbewertung bezieht, nämlich das eigene Leben

im Ganzen, nicht benennen ließe. Die Bedingung der Selbstbejahung

sei, dass sich der Mensch zu seinen verschiedenenWollen und Erleiden

einheitlich verhält und zu einem reflektierten Umgang mit ihnen fähig

wird.28 Dies meint, dass Kohärenz im Selbstverhältnis für das Denken

unverzichtbar ist, auch bei den Gegenständen der Introspektion und

demHinterfragen der eigenen Handlungen und Urteile. In der Philoso-

phie wird dies als Erfordernis der Widerspruchsfreiheit bezeichnet. Da

auchdies nicht problemlos ist,müssenProzesse des Selbstwiderspruchs

und Neuansatzes gewährleistet werden können. Deshalb empfiehlt es

sich, mit sich selbst in Übereinstimmung zu kommen, ohne dass diese

Übereinstimmung sich in bedingungsloser Selbstbejahung verwirk-

licht. Es geht für den Menschen also um die Frage, wie er sich selbst,

bei der Begegnungmit sich selbst, antwortet. Vor demHintergrund des

Antworten-Könnens und dessen Beeinträchtigung durch psychische

Verletzungen, entwickelt BernhardWaldenfels entlang seiner pathisch-

responsiven Phänomenologie die Idee einer »responsive[n]Therapie«29.

Bei dieser geht es darum, dass bei Patient:innen das Vermögen zu ant-

worten (etwa den Lebensanforderungen) gefördert wird, wenn dieses

durch Verletzungen geschwächt wurde. In der Praxis gelinge dies, in-

dem bisher ungewohntes Verhaltensrepertoire unterstützt wird, damit

es sich entfalten kann.30 Exemplarisch: Das freundliche Zwiegespräch

mit einer vorgestellten Doppelgängerin mittels eines Selbstporträts.

Das Dritte der kunsttherapeutischen Triade wäre dann eben nicht das

»klassische« Medium Bild, sondern die beim gemeinsamen, gleich-

sam fantasievollen, schöpferischen Schauen in der Vorstellungswelt

28 Vgl. UrsulaWolf, »Über den Sinn der AristotelischenMesoteslehre«, in: Otfried

Höffe (Hg.), Aristoteles: Die Nikomachische Ethik, Berlin/Boston 2019, S. 74ff.

29 BernhardWaldenfels, Erfahrung, die zur Sprache drängt. Studien zur Psychoanalyse

und Psychotherapie aus phänomenologischer Sicht, Berlin 2019, S. 309.

30 Vgl. ebd. Siehe auch Florian Schmidsberger, »Vulnerabilität und affektives Lei-

den«, in: Psychotherapie Forum 26, 2022, S. 18–26.

https://doi.org/10.14361/9783839468319-010 - am 14.02.2026, 11:43:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468319-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


190 Denken des Medialen

produzierte und veränderliche, innere Bildfigur. Durch sie könnte das

Selbstmit sich in einen Kontakt treten, der die Fähigkeit fördert, auf die

Lebensanforderungen antworten zu können. Die gedanklichen Verdop-

pelungen des Mit-sich-selbst-Sein und Denken weiten sich in einem

solchen Vorgehen und Verständnis, also im Werkgespräch, auf die Ob-

jekte künstlerischer Produktionen aus und bieten der Denkenden eine

rückbindende sinnlicheWahrnehmung. Kennzeichnend für eine solche

Kunsttherapiepraxis ist, dass sie sich nicht in einem bestimmten ästhe-

tischen Medium verkörpert. Stattdessen sind ästhetische Medien wie

eine Zeichnung, ein Porträt oder ein Tanz in die komplexe Inszenierung

des Werkgesprächs eingebettet, das eben gerade an der Schnittstelle

zwischen Kunst und Lebenswelt Rezeptionsprozesse auslöst. In ande-

renWorten: ZwischenKunstwerk undBetrachter-Ichwird etwasmedial

erfahrbar, das in der Auseinandersetzung erst von den Betrachtenden

hergestellt wird. Werkrezeption und Werkproduktion sind hierbei

ineinander verschränkt. Dadurch erzählt sich das im Zwiegespräch

betrachtete Werk nicht allein als Repräsentationsgegenstand, sondern

schaltet sich in die soziale Praktik der Beziehungsgestaltung vom Selbst

zu Anderen und vomSelbst zumSelbst ein bzw. stößt diese Entwicklung

an. Oder wie es B.V. am Ende des Prozesses zusammenfasst:

Ich habe viele wichtige Blätter in der Mappe, aber »Marianne« ist die wich-

tigste Arbeit. »Marianne« ist ein guter Ausblick und eine gute, Rat gebende

Freundin anmeiner Seite geworden.DenKontakt zu diesemAnteil inmirwill

ich erhalten.Wenn ich das Bild ansehe, dann spricht es seit unserer Sitzung.

Es sagt: »An sich ist jede Frau eine Königin ihres eigenen Reiches.« […] Das

heißt doch, dass es mich miteinschließt und es ist eine Erlaubnis! »Königin

Marianne« ist ja entstanden, als ich mich blind selbst gezeichnet habe. Ich

habe seither viel darüber nachgedacht. Ich glaube, das Bild steht fürmich für

die Erlaubnis zu »sein«. […]Das heißt auch:Nicht sowie alle anderen zu sein.

Deshalb ist dies die wichtigste Arbeit aus der Kunsttherapie, denn ich habe

nicht nur gelernt, dass ich auch noch Neues lernen kann, ich habe auch ge-

lernt, dass ich etwas Schönesmachen kann. Ich glaube, das geht nur,wenn es

auch Schönes in mir gibt. »Marianne« weiß das und sie führt es mir vor Au-

gen und erinnert mich daran. Denn sie ist zwar manchmal ein bisschen ab-

https://doi.org/10.14361/9783839468319-010 - am 14.02.2026, 11:43:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468319-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Christoph Hinkel: Gemalte Vermittlerin 191

geklärt, aber genussfähig,weißwas ihr gehört undwas sie kann. Und indem

sie es weiß und mir zuflüstert, weiß ich es auch ein bisschen.31

Literatur

Aristoteles, Nikomachische Ethik, übers., hg. Ursula Wolf, Reinbek bei

Hamburg 2020.

Betensky, Mala G.,What Do You See? Phenomenology of Therapeutic Art Ex-

pression, London/Philadelphia 1995.

Buber,Martin,Das dialogische Prinzip, Heidelberg 1979.

Frohoff, Sonja, Leibliche Bilderfahrung. Phänomenologische Annäherungen

anWerke der Sammlung Prinzhorn, Berlin 2019.

Hinkel, Christoph, »Werkgespräche«, in: Manfred Blohm, Katja Wa-

termann (Hg.), Kunsttherapeutische Stichworte, Hannover 2021, S.

235–242.

Hinkel, Christoph, Alexandra M. Hopf, Bernd Reichert (Hg.), Die Kunst

des Sprechens in den KünstlerischenTherapien.Wissenschaftliche Grundla-

gen der KünstlerischenTherapien. Band 10, Norderstedt 2023.

Kemp, Wolfgang, »Kunstwerk und Betrachter. Der rezeptionsästheti-

scheAnsatz«, in:HansBelting,HeinrichDilly,WolfgangKemp (Hg.),

Kunstgeschichte. Eine Einführung, Berlin 72008, S. 247–265.

Kentridge,William,Sigmund FreudMuseumWien (Hg.), InVerteidigung

derweniger guten Idee. SigmundFreudVorlesung2017,Wien/Berlin 2018.

Kierkegaard, Søren,Die Krankheit zum Tode und anderes, München 1976.

Leutkart, Christine, Elke Wieland, Irmgard Wirtensohn-Baader (Hg.),

Kunsttherapie – aus der Praxis für die Praxis. Materialien, Methoden,

Übungsverläufe, Dortmund 2003.

Nancy, Jean-Luc,Das andere Porträt, Zürich/Berlin 2015.

Obraz, Melanie, »Bildliches Sprechen – Die Frage nach einer exponier-

ten Stellung des bildlichen Sprechens«, in: Michael Ganß, Peter Si-

napius, Peer de Smit (Hg.), Ich seh dich so gern sprechen. Sprache im

31 Ich danke an dieser Stelle B.V. für ihre Erlaubnis und Einverständniserklärung

ihren Fall, ihr Bild und Auszüge aus der Dokumentation verwenden zu dürfen.

https://doi.org/10.14361/9783839468319-010 - am 14.02.2026, 11:43:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468319-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


192 Denken des Medialen

Bezugsfeld zuPraxis undDokumentation künstlerischerTherapien.Wissen-

schaftlicheGrundlagen derKunsttherapie. Band 2, Frankfurt/M. 2008. S.

85–103.

Platon,DasGastmahl, aus demGriechischen neu übertragen undmit ei-

ner Einführung nebst Anmerkungen versehen vonWilhelm Capelle,

Stuttgart 1950.

Platon, SämtlicheWerke in zwei Bänden. Band 1, Essen 200.

Plaum,Goda,BildnerischesDenken.EineTheorie derBilderfahrung, Bielefeld

2016.

Radecker, Sophie C., Das Ich und das Andere. Zum Doppelgängermotiv in

E.T.A.Hoffmanns »Die Elixiere des Teufels« undEdgarAllanPoes »William

Wilson«, Seminararbeit, Norderstedt 2019.

Schmidsberger, Florian, »Vulnerabilität und affektives Leiden«, in: Psy-

chotherapie Forum 26, 2022, S. 18–26.

Schürmann, Eva, »Die Medialität der Einbildungskraft. Im Zwischen-

raum von ästhetischen und aisthetischen Welt- und Selbstverhält-

nissen. Ein Beitrag zur Theorie des Bildes«, in: Christian Filk, Mi-

chel Lommel,Mike Sandbothe (Hg.),Media Synaesthetics. Konturen ei-

ner physiologischenMedienästhetik, Köln 2004, S. 59–83.

Söffner, Jan, »Was spürt ein Gedicht?«, in: Nico Pezer (Hg.),Neurorheto-

rik, Paderborn 2018, S. 153–169.

Stern, Daniel,Die Lebenserfahrung des Säuglings, Stuttgart 2007.

Waldenfels, Bernhard, Erfahrung, die zur Sprache drängt. Studien zur

Psychoanalyse und Psychotherapie aus phänomenologischer Sicht, Berlin

2019.

Wiesing, Lambert, »Was sind Medien?«, in: Stefan Münker, Alexander

Roesler (Hg.),Was ist einMedium?, Frankfurt/M. 2012, S. 235–248.

Winnicott, Donald W., »Übergangsobjekte und Übergangsphänomene.

Eine Studie über den ersten, nicht zum Selbst gehörenden Besitz«,

in: Psyche 23 (9) 1969, S. 666–682.

Wolf, Ursula, »Über den Sinn der Aristotelischen Mesoteslehre«, in: Ot-

fried Höffe (Hg.), Aristoteles: Die Nikomachische Ethik, Berlin/Boston

2019, S. 65–84.

https://doi.org/10.14361/9783839468319-010 - am 14.02.2026, 11:43:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468319-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

