
I.2 Jean-Luc Godards Histoire(s) du cinéma

mit Blanchot und Derrida: Montage als Kritik

und Supplément des Kinos

I.2.1 Die Histoire(s) du cinéma im »Zwischen« der Künste und Medien

Ich habe bislang dargelegt, dass ich Daneys Filmkritiken als Kritiken im Sinne Maurice

Blanchots interpretiere, die über ein Supplément des Kinos im Sinne von Jacques Der-

rida wachen. Im Folgenden möchte ich zeigen, dass auch die Untersuchung von Jean-

LucGodardsMontage(n) in denHistoire(s) du cinémamit Blanchots Kritik undDerri-

das Supplément eine neue Perspektive in der bisherigen Godard- und Histoire(s)-For-

schung eröffnet. Wie Daneys Kritiken interpretiere ich Godards Montagen in den His-

toire(s) als Kritiken im Sinne Blanchots (als aufgeschobene Vollendung des Kunstwer-

kes), die über ein Supplément im Sinne Derridas wachen (als Bedeutungsausstand in

einer Zeichenkette), über ein Supplément des Kinos, das in verschiedenen Formen auf-

taucht.DasGanzeunddasZwischen,dasKonservierenunddasErgänzen,dasVollenden

und Neuöffnen fallen zusammen – bei Daney als schriftliche Methode der Filmkritik,

bei Godard als filmische Methode der Montage, die mit zahllosen Fragmenten aus der

Kunst- und Filmgeschichte arbeitet.

Mit deren Facettenreichtum ist die Forschung zu den Histoire(s) du cinéma von

Anfang an beschäftigt, berührt die Videoserie doch die verschiedensten wissenschaftli-

chen und künstlerischen Bereiche. Einige davon habenMichael Temple und John S.Wil-

liams in der Einführung zum von ihnen herausgegebenen SammelbandThe Cinema Alo-

ne.Essays on theWork of Jean-LucGodard 1985–2000 (2000), dessenBeiträge sich zentralmit

den Histoire(s) auseinandersetzen, aufgeführt:

»autobiography and memory in film; age and melancholia, twentieth-century history

and historiography; the fate of European art and culture; the relation between aes-

thetics and national identity; ethics and philosophy; the nature and status of author-

https://doi.org/10.14361/9783839467954-004 - am 13.02.2026, 21:57:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467954-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


66 Daney & Godard. Zwei Kommentatoren im Post-Kino-Zeitalter

ship and literature; the evolution of the visual image from painting to film and video;

speed and technology; and videographic montage as a new poetics.«1

Diese Vielfalt, die in den Histoire(s) zum Ausdruck kommt, hat Michael Witt später

inspiriert, das godardsche Gesamtwerk nicht als Werk eines konventionellen Filmema-

chers zu verstehen, sondern als Werk eines multimedial arbeitenden Poeten, der in ei-

nem ständigen »work in progress« mit jeder neuen Arbeit eine vorherige weiterführt,

unddabei gerade imFall derHistoire(s) die Trennlinien zwischendem»fertigenKunst-

werk« und seinen verschiedenen medialen Manifestationen (VHS, Kino, Buch, Textcol-

lage, DVD, Hörspiel, Ausstellung, CD-ROM) auflöst2. Der zentrale Aspekt, um den sich

die ForschungzudenHistoire(s) dreht, ist dannauchdieMontage, verstandenals Praxis

derAnnäherungdisparaterElemente,zwischendenenBeziehungenhergestellt undwei-

ter modifiziert werden können. In seiner den Histoire(s) gewidmeten Studie Jean-Luc

Godard CinemaHistorian (2013) erläutert Witt, dass für Godard Kino wesentlich »Monta-

ge« ist; diesemontiert disparate filmische Phänomene –d.h.Bilder, Töne undGeschich-

ten, die zeitlich, geographisch und inhaltlich weit auseinander liegen – zu poetischen

Bildern, und vertäut so die Geschichte des Kinos mit jener des 20. Jahrhunderts3. Die

zentrale Aufgabe derMontage bei Godard ist fürWitt die poetische Herstellung von Ge-

schichte, die zwischen zwei Polen gespannt ist: Einerseits sind für Godard alle Filme do-

kumentarisch aufgeladen und haben die Geschichte des 20. Jahrhunderts auf Zelluloid

konserviert; andererseits hat Godard bereits in seinem Cahiers-Artikel von 1956 mit dem

Titel »Montagemon beau souci«mit Berufung auf u.a.Welles, Eisenstein undHitchcock

dieBedeutungderMontage als integralenBestandteil derMise enScènehervorgehoben,

als »Herzschlag« des Films, durch den Ideen entstehen und lebendig werden können4.

Witt betont auch die Rolle vonDziga Vertovs Intervalltheorie für Godards Video-Filmex-

perimente jenseits von Skript undNarration –bei Vertov entsteht das »Leben« des Films

in den Übergängen zwischen visuellen Stimuli, wobei die Kamera zum wissenschaftli-

chen Instrument wird, das Unsichtbares erforscht – sowie von Sergei Eisensteins Mon-

tagetheorie, in der durch die Kombination von Bildern bestimmte Affekte erzeugt und

mit einer bestimmten Bedeutung verknüpft werden5.

BesondershervorgehobenwerdenvonWitt die sichdurchdenVideoschnitt ergeben-

den Möglichkeiten für die godardsche Montage in den Histoire(s). Auch Temple und

Williams verweisen auf die »videographic montage«6, mit der Godard seit den 1970er

Jahren experimentiert: Die Videotechnik, also diverse »apparative Sehprothesen« wie

1 Michael Temple, John S.Williams, »Introduction to theMysteries of Cinema, 1985–2000«, in: Tem-

ple, Williams (Hg.), The Cinema Alone, 2000. S. 9–32; 13.

2 Vgl. Witt, »Shapeshifter«.

3 Vgl. ders., Jean-Luc Godard, S. 1f. Vgl. ders., »Montage, My Beautiful Care, or Histories of the Cine-

matograph«, in: Temple, Williams (Hg.), The Cinema Alone, 2000. S. 33–50.

4 Vgl. Witt, Jean-Luc Godard, S. 22ff. Vgl. Godard, »Montage mon beau souci«. Darin reagiert Godard

auf André Bazins in derselben Cahiers-Ausgabe erschienenen Aufsatz »Montage interdit« (Cahiers

du cinéma, no. 65, décembre 1956. S. 32–36), in dem Bazin die raumzeitliche Einheit der Einstellung

bei der Erfassung des Wirklichen verteidigt (übernommen in: Bazin, Qu’est-ce que le cinéma?, 1975.

S. 49–61. Auf Deutsch: »Schneiden verboten!«, in: Bazin,Was ist Film?, 2004. S. 75–89).

5 Vgl. Witt, Jean-Luc Godard, S. 98.

6 Temple, Williams, »Introduction to the Mysteries of Cinema«, S. 13.

https://doi.org/10.14361/9783839467954-004 - am 13.02.2026, 21:57:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467954-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


I.2 Jean-Luc Godards Histore(s) du cinéma mit Blanchot und Derrida 67

der Videorekorder (Siegfried Zielinski)7 bilden erst die Voraussetzung für Godards Pro-

jekt, die Geschichte des Kinos mit dessen eigenen Mitteln und den Mitteln der Kunst-

geschichte zu erzählen, sie mit Bildern und Tönen sicht- und hörbar zu machen. Die

elektronische Form des Videoschnitts erlaubt einen flexibleren Umgang mit demMate-

rial als der analoge Filmschnitt: das Sezieren und Extrahieren von einzelnen Elementen

und ihre Kombinierbarkeit mit anderen Elementen in vielfältigen Bezugsformen (Über-

lagerungen, schneller Wechsel, Bild im Bild etc.), ein sich selbst befragendes, über sich

selbst reflektierendes Filmemachen am Schneidetisch zu Hause mit Archivmaterial, ei-

ne poetische Reflexion über das Kino im Zeitalter des Fernsehens und eine Verhandlung

vonVergangenheit,Gegenwart undZukunft desKinos imKontext derKunstgeschichte8.

Die Möglichkeiten und Effekte der Videomontage sind ein Schwerpunkt der Go-

dard-Forschung in den 1980er und 1990er Jahren, die sich mit Godards Film- und

Videoarbeiten auseinandersetzt. Philippe Dubois hat nachgezeichnet, dass für Godard

in den 1970er Jahren Video zunächst das Instrument einer wissenschaftlich-philoso-

phischen Untersuchung ist – Godard will verstehen, wie Kommunikation mit Bildern

und Tönen funktioniert, die selbst zum Medium dieses Verstehensprozesses werden.

Danach entwickelt er einen immer poetischeren Umgang mit Video, das parallel zu

seiner »Rückkehr« zum Kino 1980 mit Sauve qui peut (la vie) (CH/AUT/FRA/BRD)

zum Reflexionsinstrument übers Kino wird; seine Spielfilme versieht Godard nun mit

begleitenden Video-Essays (so wird z.B. Passion von 1982 umScénario du film Passi-

on [FRA/CH 1982] ergänzt). Im ersten Teil der Histoire(s) kündigt sich schließlich im

»clignotement«, also im blinkenden Sich-Abwechseln zweier Einzelbilder, eine infinite

Kombinierbarkeit von Bildern und darin eine Reflexion über die Geschichte des Kinos

an9. Diese Studien finden einen wichtigen Bezugspunkt in Gilles Deleuzes (bereits in

I.1.3 erwähnten) Kommentaren zu Godards »Methode des ZWISCHEN«, die mit Witt

auch als »Montage« beschrieben werden kann10. So hat Raymond Bellour in L’entre-

images (1990) mit Bezug auf Godards Film Ici et ailleurs (1976), von dem auch Deleuze

ausgeht, vom »l’entre-images«, einem »Dazwischen« oder »Zwischenbildlichen« der

Bilder gesprochen und mit der Videotechnik in Verbindung gebracht: In einer Szene

laufen Menschen an einer Videokamera entlang und halten kurz eine Photographie

in die Kamera, womit Godard die Dekomposition der Bewegung in ein »défilé« aus

Einzelbildern als Abfolge potenzieller elektronischer Videostandbilder inszeniert11.

Schon Daney hatte in »Du défilement au défilé« (1989) darauf hingewiesen, dass in Ici

et ailleurs ein Übergang von den »24 Bildern pro Sekunde« des Films zur Bildlogik der

7 Vgl. Siegfried Zielinski, »Zu viele Bilder –Wirmüssen reagieren! Thesen zu einer apparativen Seh-

prothese – im Kontext von Godards Histoire(s) du cinéma«, in: Roloff, Winter (Hg.), Godard inter-

medial, 1997. S. 185–199.

8 Vgl. Witt, Jean-Luc Godard, S. 25f.

9 Vgl. Dubois, »Video Thinks What Cinema Creates«, in: Bellour, Brandy (Hg.), Jean-Luc-Godard: Son

+ Image, 1992. S. 169–186.

10 Vgl. Witt, »On Gilles Deleuze and Jean-Luc Godard«.

11 Vgl. Bellour, »L’entre-images«, in: ders., L’entre-images, S. 11–13. In einem weiteren Text seiner Auf-

satzsammlung, »Moi, je suis une image« (1986, in: ebd. S. 101–108, auch erschienen inRevuebelge du

cinéma, no. 22–23, 1988. S. 121–122) analysiert Bellour die Dekomposition von Bewegung in Sauve

qui peut (la vie), in Form von einzelnen Stehkadern und Slow Motion.

https://doi.org/10.14361/9783839467954-004 - am 13.02.2026, 21:57:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467954-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


68 Daney & Godard. Zwei Kommentatoren im Post-Kino-Zeitalter

Videokamera stattfindet12. Damit wird über Bellour eine Verbindung zwischen Godard

undDaney deutlich, der,wie wir schon I.1.4 geschildert haben, in den 1980er und 1990er

Jahren sich selbst mit der Dekomposition der filmischen Bewegung beschäftigt. In der

Dekomposition von Bewegung in Einzelbilder erkennt Bellour dann die Leitästhetik

der ganz auf Video entstandenen Histoire(s): Video erlaubt die für das Vorhaben es-

sentielle Herausnahme von Einzelbildern und Fragmenten aus ihrem ursprünglichen

Bewegungskontext und ihre Neuverbindungmit anderen.

Indem das Kino qua Video über sich selbst und seine Geschichte reflektiert, reflek-

tiert es auch über sein Verhältnis zu den anderen Künsten13. Diese Reflexion steht im

Zentrum einer Godard-Spezial-Ausgabe der Revue belge du cinéma (1986, 1988). Hier un-

tersucht Jacques AumontGodards zitathaftenUmgangmitMalerei,während Jean-Louis

Leutrat die intermedialen Spannungen in Passion analysiert, in dem ein Regisseur ei-

nen Film dreht, der aus »tableaux vivants« besteht, aus szenenhaft komponierten Nach-

stellungen kunstgeschichtlicher Gemälde14. Leutrat verfolgt,wie Godard in seinemScé-

nario du film Passion das Spiel zwischen Film und Malerei auf Video überträgt. Aus-

gehend von der »ars memoriae« des Renaissancegelehrten Giulio Camillo, dessen höl-

zernes Gedächtnistheater die Gesamtheit alles Gewussten und Vorstellbaren enthalten

sollte, macht Leutrat aus Godards Film den Ort eines lebendigen Gedächtnisses, das im

stetenWechsel zwischenReproduktion undVeränderung bei derÜbertragung zwischen

Kino und den anderen Künsten das Erinnerte in nie mit sich identischer Form belässt15.

In ihrem gemeinsam verfassten Godard simple comme bonjour (2004) erklären dann Leu-

trat und Suzanne Liandrat-Guiges das »Blinken« und die »atomare Diskontinuität« der

schnell gegeneinander geschnittenen Bilder in den Histoire(s) zur Fortsetzung dieses

in Passion erprobten »Gedächtnistheaters«16.

Nachdem in den späten 1980er, frühen 1990er Jahren die Ästhetik der Histoire(s)

vor allem anhand der Möglichkeiten des Videoschnitts besprochen wurde, haben spä-

tere Kommentator*innen (mit Blick auf das 1998 fertig gestellte Werk) das Montage-

Verfahren Godards verstärkt in einem kunstgeschichtlichen und geschichtsphilosophi-

schenKontext untersucht.Damit sind inder Forschung zunehmenddie kunstgeschicht-

lichen Vorbilder einer durch Montage hergestellten poetischen Historiographie des Ki-

nos in den Vordergrund gerückt –wie etwa AndréMalraux.Malraux’ Porträt taucht im-

mer wieder in den Histoire(s) auf, ebenso wie Ausschnitte aus dessen Film L’espoir

(ESP/FRA 1945); der Titel der Episode 3a, »La monnaie de l’absolu«, ist der Titel eines

Textes vonMalraux; und in der Episode 4b ist Malraux’ Gedenkrede für den von den Na-

zis ermordeten französischenWiderstandskämpfer JeanMoulin zu hören.Vor allemder

Einfluss von Malraux’ Essay Le musée imaginaire (1947), der 175 Schwarzweiß-Photogra-

phienmit Schriften über die Kunst vereint, ist vielfach hervorgehoben worden (u.a. von

12 Vgl. Daney, »Vom défilement zum défilé«, in: VWB, S. 270.

13 Vgl. Bellour, »L’entre-images«, in: ders., L’entre-images, S. 13.

14 Vgl. Jacques Aumont, »Godard peintre«, in: Revue belge du cinéma, no. 22–23, 1988. S. 41–46. Vgl.

Jean-Louis Leutrat, »Des traces qui nous ressemblent«, in: ebd. S. 127–135.

15 Vgl. Frances Yates, L’art de la mémoire. Paris: Gallimard, 1975. Zitiert nach: Colette Dubois, »Le tra-

vail à l’œuvre«, in: Delavaud (Hg.), Godard et le métier d’artiste, 2001. S. 87–96.

16 Vgl. Leutrat, Liandrat-Guiges, Godard simple comme bonjour, S. 165–168.

https://doi.org/10.14361/9783839467954-004 - am 13.02.2026, 21:57:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467954-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


I.2 Jean-Luc Godards Histore(s) du cinéma mit Blanchot und Derrida 69

Jacques Aumont, Dominique Païni, Michael Temple, Jean-Louis Leutrat & Suzanne Li-

andrat-Guiges, Antoine de Baecque und Michael Witt)17. Wenn Godard mit Videoauf-

nahmen von Filmen gearbeitet hat undGeschichte des Kinosmit dessen eigenenMitteln

erzählen will, so hat Malraux mit photographischen Reproduktionen von Kunstwerken

sein »imaginäresMuseum« zusammengestellt, umdieMetamorphosender Formenund

Stile in der Kunstgeschichte mit den Mitteln der Kunst selbst auszuloten. Aus diesem

Grund konnte auch der von Godard selbst nicht erwähnte Aby Warburg immer wieder

mit Godards Unterfangen assoziiert werden (etwa von Leutrat & Liandrat-Guiges, Ge-

orgesDidi-Huberman undDimitrios Latsis),mit Bezug aufWarburgs kunstgeschichtli-

cheUntersuchungen zur »Ikonologie des Zwischenraums«, die durch Bildmontagen das

Nachleben vonBildern in anderen spürbarmachen sollten18. Von besonderer Bedeutung

für Godards Projekt ist vor allem Henri Langlois. Langlois, Mitbegründer und langjäh-

riger Leiter der Cinémathèque Française, wollte Filmgeschichte nicht nur in seinen Pro-

grammen in der Cinémathèque, sondern auch durch die Vorführung selbst zusammen-

gestellterMontagefilme vermitteln, in denen er Ausschnitte verschiedener Filme aus der

Sammlung der Cinémathèque miteinander kombinierte, um sie vergleichend zeigen zu

können19. Dem Zusammenhang zwischen Malraux, Langlois und Godard sind Céilne

Gailleurd und Olivier Bohler in ihrem Essayfilm Jean-Luc Godard, le désordre ex-

posé (FRA 2012) nachgegangen. Hier durchstöbert und kommentiert der 2018 verstor-

bene Filmemacher und Filmkritiker André S. Labarthe die audiovisuellen und materiel-

len Überreste von Godards Ausstellung Voyage(s) en utopie, Jean-Luc Godard, 1946–2006 von

2006 imPariser Centre Pompidou.Labarthe bringtGodardsMontage-Arbeit in denHis-

toire(s) vor demHintergrund der ersten Arbeit des Filmemachers im physischen Raum

des Museums mit der Arbeit von ebenfalls im musealen Kontext agierenden »Monteu-

ren« wie Malraux und Langlois in Verbindung. Dabei betont er, dass Godard durch ein

Arrangement vonVersatzstücken aus anderenKünsten undWissenschaften immerwie-

der aufs Kino zurückkommt. Dies zeigt sich auch an Godards Umgang mit dem Kunst-

kritikerÉlie Faure.Faurewar einer der erstenKunsthistoriker*innen,die FilmalsKunst-

form ernstnahmen und Kunstgeschichte, ähnlich wie Malraux, weniger als chronolo-

gischer Aneinanderreihung von Fakten, sondern als Zirkulation von Energie zwischen

Formen auffassten. Bereits 1965 zitiert Godard Faure in Pierrot le fou (FRA/ITA), in

17 Vgl. Malraux, Le musée imaginaire. – Zum Vergleich zwischen Malraux und Godard vgl u.a.: Jacques

Aumont, »Beauté, fatal souci: Note sur un épisode des Histoire(s) du cinéma«, in: Cinémathèque,

no. 12, 1997. S. 17–24; Dominique Païni, »Un musée pour cinéma créateur d’aura«, in: Art Press, no.

221, février 1997. S. 20–33; Michael Temple, »Big Rhythm and the Power of Metamorphosis. Some

Models and Precursors for Histoire(s) du cinéma«, in: Temple, Williams (Hg.), The Cinema Alone,

2000. S. 77–95; Leutrat, Liandrat-Guiges, Godard simple comme bonjour, S. 192f; Antoine de Baecque,

»Godard in the Museum«, in: Temple, Williams, Witt (Hg.), For Ever Godard, 2007. S. 118–125; 121;

Witt, Jean-Luc Godard, S. 86–88.

18 Vgl. Leutrat, Liandrat-Guiges,Godard simple comme bonjour, S. 192. Vgl. Dimitrios Latsis, »Genealogy

of the Image in Histoire(s) du cinéma«, in: Third Text, vol. 27, no. 6, 2013. S. 774–785. Vgl. Didi-

Huberman, Passés Cités par JLG, S. 69–71. Latsis verweist auch auf Maurizia Natali, »Warburg et

Godard«, in: Pierre Taminiaux, Claude Murcia (Hg.), Cinéma art(s) plastique(s). Paris: L’Harmattan,

2004. S. 169–183.

19 Vgl.Witt, Jean-Luc Godard, S. 91f, 98f. Vgl. de Baecque, »Godard in theMuseum«, S. 121. Vgl. Temple,

»Big Rhythm and the Power of Metamorphosis«, S. 81.

https://doi.org/10.14361/9783839467954-004 - am 13.02.2026, 21:57:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467954-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


70 Daney & Godard. Zwei Kommentatoren im Post-Kino-Zeitalter

der Episode 3a der Histoire(s) übernimmt er Auszüge aus einem Faure-Text zu Rem-

brandt, in dem er das Wort »Rembrandt« durch »cinéma« ersetzt20. Diese konsequente

Rückkehr von der Kunstgeschichte aufs Kino hat auch Vinzenz Hediger in seinem Auf-

satz »Archaeology vs. Paleontology: A Note on Eisenstein’s Notes for a General Histo-

ry of Cinema« (2016) für die Histoire(s) herausgestellt21. Daran anschließend möchte

auch ich in dieser Arbeit die Idee verteidigen, dass Godard in denHistoire(s) auf ande-

re Künste und Diskurse rekurriert, um die Bedeutung des Kinos und seiner Geschichte

zu zelebrieren.

I.2.2 Die Histoire(s) im Kontext von Historiographie, Schrift und Literatur:
Godard, Blanchot und Derrida

Neben den Kontexten von Video und Kunstgeschichte wurde die Montage in Godards

Histoire(s) auch imRahmen vonHistoriographie, Schrift und Literatur diskutiert. Go-

dard erzählt Filmgeschichte nicht als Ereignisgeschichte, sondern er erzählt poetisch

und »metahistorsich« davon, wie diese Geschichte gemacht wurde. In diesem Sinne ha-

ben Christa Blümlinger,MichaelWitt undDaniel Morgan den in der Episode 4b von Go-

dard namentlich erwähnten amerikanischen Experimentalfilmer Hollis Frampton mit

Godards Projekt in Verbindung gebracht22. Dieser hat in seinem Aufsatz »For a Meta-

history of Film« (1971) der unmöglichen Aufgabe von Historiker*innen, Filmgeschichte

als Summe aller Filme zu schreiben, die Aufgabe künstlerisch vorgehender »Metahisto-

riker*innen« gegenübergestellt, die einen poetischen Zugang zu Fakten haben23. Witt

nennt als weitere historiographische Modelle Charles Péguys Clio (1909), aus dem Go-

dard in der Episode 4b zitiert, Fernand Braudel, den Godard in der Episode 3b auftau-

chen lässt, sowie JulesMichelet – drei Autoren, die auf die Unmöglichkeit einer rein fak-

tenbasierten und objektiven Geschichte, sowie auf die Notwendigkeit einer poetischen

und subjektivenPraxis in derGeschichtsschreibunghingewiesenhaben,welche stets die

Summe dermöglichen, noch unerzählten Geschichten imBlick behält (was sich fürWitt

bei Godard in der Vielheit der zitierten Filme und Geschichten niederschlägt)24.

InsoweitdiegodardscheMontagedieHerstellungeinerpersönlichenundpoetischen

Geschichte bzw. Geschichtsschreibung des Kinos betreibt, kann sie auch als Instrument

des Schreibens, des Denkens und der (Selbst-)Reflexion verstanden werden. Dubois hat

in »Jean-Luc Godard ou la part maudite de l’écriture« (2011) die verschiedenen Aspek-

te aufgelistet, unter denen die Schrift in Godards Filmen auftaucht: in Form von Sze-

nen, in denen gelesen und geschrieben wird; als verbale Rezitation literarischer Texte;

in Form von gefilmten Buchcovern, Buchseiten, Zeitungsausschnitten, Plakaten, Graf-

fitis oder Neonschriftzügen; in Form von Zwischentiteln, in denen Godard mit graphi-

20 Vgl. Witt, Jean-Luc Godard, S. 85.

21 Vgl. Hediger, »Archaeology vs. Paleontology«.

22 Vgl. Blümlinger, Kino aus zweiter Hand, S. 187–196. Vgl. Witt, Jean-Luc Godard, S. 108. Vgl. Morgan,

Late Godard, S. 198. In der Episode 4b blendet Godard Framptons Namen ein (vgl. HdC 4b, 32:52).

23 Vgl. Hollis Frampton, »For a Metahistory of Film. Commonplace Notes and Hypotheses«, in: Art-

forum, vol. 10, no. 1, September 1971. S. 107–116; 112.

24 Vgl. Witt, Jean-Luc Godard, S. 76ff, 82f.

https://doi.org/10.14361/9783839467954-004 - am 13.02.2026, 21:57:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467954-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


I.2 Jean-Luc Godards Histore(s) du cinéma mit Blanchot und Derrida 71

schen und semantischen Formationen spielt; in Form von Wortspielen (im Dialog oder

inZwischentiteln); und schließlich in FormvonFilmen,diewieBriefe funktionieren (wie

Letter to Jane [gedreht mit Jean-Pierre Gorin, FRA 1972], »adressiert« an Jane Fonda,

oder Lettre à Freddy Buache [FRA 1982], »adressiert« an den 2019 verstorbenen Film-

historiker und langjährigen Leiter der Cinémathèque Suisse)25. Gerade durch die Arbeit

mit Video, so Dubois, nähert sich Godards Filmemachen immer mehr einer Schreibar-

beit an, in der er sein Denken in (Video-)Bildern darlegt. Von anderen ist Godard im-

mer wieder mit Schriftsteller*innen verglichen worden, für die Schreiben eine Reflexi-

on über die Möglichkeiten und Unmöglichkeiten des Schreibens bedeutete. Für Colin

MacCabe und Jonathan Rosenbaum ist Godard James Joyce ebenbürtig, da er mit den

hochkomplexen und polyphonen Histoire(s) einen Finnegans Wake des modernen Ki-

nos erschaffen hat26; Leutrat hatGodardmit demDichter StéphaneMallarmé verglichen

und ihn als »cinéaste mallarméen« besprochen, dessen Videowerke wie Puissance de

la parole (FRA 1988) die unendlichen Möglichkeiten des Schreibens erkunden27. Ähn-

lich hatMarie-Claire Ropars-Wuilleumier in ihremAufsatz »Totalité et fragmentaire: La

réécriture selonGodard« (1987) dieMontage inGodardsLemépris (FRA/ITA 1963) alsMo-

dus einer modernen Schriftlichkeit interpretiert, in der jeder Ursprung, jedes Ende und

jede Ganzheit fortwährend erschüttert werden, und dies der fragmentarischen Bewe-

gungdesSchreibens inBlanchots L’espace littéraire (1955) angenähert; eine fragmentieren-

de »Schreib«-Bewegung derMontage, die Blümlinger auch in denHistoire(s) amWerk

sieht28. Bellour hat in »(Not) Just Another Filmmaker« (1992)/»L’autre cinéaste: Godard

écrivain« (1999) Godard mit Schlegel, Novalis, Nietzsche, Mallarmé, Kafka, Musil und

Blanchot verglichen, daGodard an denHistoire(s) alleine zuHause an seinemSchreib-

tisch arbeitet,wie ein Schriftsteller29.Dabei beschreibt BellourGodards Praxis als die ei-

nes Schreibenden, der qua seiner Arbeit mit Texten, Bildern und literarischen Zitaten in

Bildern »schreibt« und so eineBewegung ausführt, die es erlaubt, über das eigene Schaf-

fen zu reflektieren und zwischenBild und Schrift,Kino und Literatur das Eigene ständig

auf ein »Anderes« zu öffnen. Auch Blümlinger hat in »Signaturen der Leinwand. Figu-

rendes Selbst bei Jean-LucGodard« (2008) dieHistoire(s) als fragmentiertes,heteroge-

nes Selbstporträt des »Film-Schriftstellers« Godard beschrieben, der jeden konsistenten

Selbstentwurf durch komplexe ästhetische Kompositionen überwindet30. Beim »Film-

Schriftsteller« Godard fallen persönliche Geschichte und Filmgeschichtsschreibung in

25 Vgl. Philippe Dubois, »Jean-Luc Godard ou la part maudite de l’écriture«, in: ders., La question vidéo.

Entre cinéma et art contemporain. New York: Yellow Now, 2011. S. 221–241; 221f, 240.

26 Vgl. MacCabe, Godard, S. 315. Vgl. Rosenbaum, »Bande-annonce pour les Histoire(s) du cinéma

de Godard«.

27 Vgl. Jean-Louis Leutrat, Jean-Luc Godard, un cinéaste mallarméen. Paris: Schena Didier Érudition,

1998. Vgl. ders., »Un besoin de distance«, in: Vertigo, no. 18, 1999. S. 124–128. Beide Texte wurden

auf Englisch zusammengefasst zu: »The Power of Language: Notes on Puissance de la parole,

Le dernier mot and On s’est tous défilé«, in: Temple, Williams (Hg.), The Cinema Alone, 2000.

S. 179–188. Le dernier mot (FRA 1988) und On s’est sous défilé (FRA 1988) sind weitere (kurze)

Videoarbeiten aus dieser Zeit und können als Vorarbeiten zu den Histoire(s) verstanden werden.

28 Vgl. Ropars-Wuilleumier, »Totalité et fragmentaire«. Vgl. Blümlinger, Kino aus zweiter Hand, S. 192.

29 Vgl. Bellour, »(Not) Just Another Filmmaker«, S. 220f.

30 Vgl. Blümlinger, »Signaturen der Leinwand«, S. 295, 298, 300.

https://doi.org/10.14361/9783839467954-004 - am 13.02.2026, 21:57:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467954-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


72 Daney & Godard. Zwei Kommentatoren im Post-Kino-Zeitalter

eins und bilden einen Differenzierungsprozess aus, der jeder Herstellung von Einheit-

lichkeit entgegenläuft.

Im Anschluss an Bellour und Ropars-Wuilleumier hat vor allem Leslie Hill den Um-

gangGodardsmitBlanchot in denHistoire(s) untersucht undGodardsVorgehen als Zi-

tierpraxis beschrieben, die Fakten in entstellter Formwiedergibt, also unwiederholbare,

singuläre Spuren schafft, in denen sich dasBild seiner Selbstidentität entzieht.Auf diese

Weise lässt, wie sie schreibt, »das Kino die Singularität seiner eigenen Spur erscheinen

(und verschwinden)«31.Diese immer erneut singuläre, niemit sich identische, stets auch

verschwindende Spur des Kinos zeigt Hill anhand eines Zitats aus Blanchots Text »Le

musée, l’art et le temps« (1950–1951), dasGodard in derEpisode 4b verwendet und indem

BlanchotdasBild alsNichts,alsAbwesendes verhandelt: »Ja,dasBild istGlück –dochne-

ben ihm hält sich das Nichts […]. Das Bild, fähig, das Nichts zu verneinen, ist auch der

Blick des Nichts auf uns.«32 Wenn Hill argumentiert, dass die Montage bei Godard die

Spur des Kinos zwischen den Bildern »erscheinen wie verschwinden« lässt, dann weist

sie ihr eine ähnliche Funktion zu, wieman sie in der blanchotschen »Kritik« ausmachen

kann.DieKritik lässt dasWerk erscheinen, indemsie selbst verschwindet,und verankert

damit in seinem Erscheinen und seiner Vollendung eine Bewegung des Verschwindens.

Sie bewahrt das Werk somit in einem Zustand der Nicht-Identität mit sich selbst, einer

Offenheit und immer noch ausstehenden Vollendung. Benötigt die Herstellung der sin-

gulären, unwiederholbaren Spur des Kinos, die ein »Nichts« zwischen zwei Bildern ist,

stets eineweitereMontage, umhergestellt zuwerden (und ohne jemals endgültig herge-

stellt werden zu können), so zieht auch die Kritik immer eine weitere Kritik auf sich, um

dasWerk weiter zu vollenden.Hat VinzenzHediger in seinem Aufsatz »Der Künstler als

Kritiker« (2014) die Vollendung des Kinos zur Kunst durch Kritik vor allem an Godards

Histoire(s) festgemacht unddessenGestusmit Blanchots Kritik-Begriff erklärt33, dann

interpretiere ichdiegodardscheMontageals blanchotscheKritik,die imDazwischender

Bilder aus der Vollendung desWerkes Histoire(s) du cinéma und des Kinos zur eigen-

ständigen Kunst einen unendlichen Prozess macht.

Dabei ergänze ich Blanchots Kritik umdas derridasche Supplément, das diewieder-

holte Ergänzung der Schreibbewegung um einen unschließbaren Bedeutungsmangel

bezeichnet. Bislang taucht Derrida in der Forschung zu Godard und den Histoire(s)

nur selten, amRande oder auf Umwegen auf. John E.Drabinski hat einen VergleichDer-

rida-Godard vorgelegt, der auchdieHistoire(s)miteinbezieht34.Drabinski untersucht,

31 Hill, »›A Form That Thinks‹«, S. 414f: »By conceiving the image not as self-identity but as repetition

and difference the neutre also names that fold – not to be confused with self-reflexivity – by which

cinema (among others), by dint ofmontage, is able to withdraw from itself to allow the singularity

of its own trace to appear (and disappear).« Hervorhebung im Original.

32 Maurice Blanchot, »DasMuseum, die Kunst und die Zeit«, in: ders.,Die Freundschaft. Übers. v. Ulrich

Kunzmann, Uli Menke. Berlin: Matthes & Seitz, 2011. S. 22–57; 56. Im Original: »Le musée, l’art et

le temps« (1950–1951), in: Blanchot, L’amitié. Paris: Gallimard, 1971. S. 21–51; 50f: »L’image est bon-

heur, – mais, près d’elle, le néant séjourne […]. [L]’image capable de nier le néant est aussi le re-

gard du néant sur nous.« Bei Hill, »›A Form That Thinks‹«, auf S. 411 in Englisch.

33 Vgl. Hediger, »Der Künstler als Kritiker«.

34 Vgl. John E. Drabinski,Godard Between Identity andDifference. New York, London: Continuum, 2008.

S. 3, 13f, 116–138.

https://doi.org/10.14361/9783839467954-004 - am 13.02.2026, 21:57:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467954-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


I.2 Jean-Luc Godards Histore(s) du cinéma mit Blanchot und Derrida 73

inwieweit die Histoire(s) die Spuren eines radikal »Anderen« in sich tragen und dieses

»Andere« in ein Darstellungsproblem des Kinos verwandeln – vor allem ausgehend von

der Frage nach der (Un-)Darstellbarkeit der Shoah. Mit Derridas »hauntologie«, dem

Gejagtwerden jeder Präsenz von einer Nicht-Präsenz, untersucht Drabinski, wie in

den Histoire(s) der Einbruch des Anderen, Traumatischen und Undarstellbaren die

Kontinuität und Identifizierbarkeit derGeschichte des Kinos (ihreWiedererkennbarkeit

durch Filmausschnitte) unterbricht und hinter der Präsenz der Bilder ein Unsichtbares

aufscheinen lässt. Ich interessiere mich weniger für dieses spektrale Vermögen des

Kinos, als für Derridas Theorie der Schrift und des Suppléments, die es erlaubt, »Kino«

als auszulegenden Bedeutungszusammenhang zu verstehen. Ropars-Wuilleumier, die

Godards Filme mit Blanchots fragmentarischem Schreiben vergleicht (s.o.), hat in Le

texte divisé (1981) Sergei Eisensteins Montagetheorie mit Derridas Theorie der differen-

ziellen Schrift zusammengedacht, um eine »filmische Schrift« zu beschreiben, deren

Bedeutungsstabilität fortlaufend erschüttert wird35. Später hat Douglas Morrey darauf

hingewiesen, dass Godard in Le gai savoir (FRA 1969) Derridas De la grammatologie

(1967) zitiert, um die Spaltung von Bedeutungsintention und Bedeutungsinhalt zu beto-

nen36 – unter anderem in diesemBuch entwirft Derrida seineTheorie des Suppléments.

AuchHills Analyse der differenziellen Spur des Kinos in denHistoire(s) korrespondiert

indirekt mit Derrida, denkt man doch hier an Leutrat, der in seinem Aufsatz »Des

traces qui nous ressemblent« (1988) Godards Video-Essayfilme wie Scénario du film

Passion als »Suppléments« der dazugehörigen Spielfilme bezeichnet hatte: Für Leutrat

sind die Essayfilme Ergänzungen, Anreicherungen und Vollendungen der »Haupt«-

Filme37, die »Spur« im Zwischenraum der Bilder erinnert ihn an Derridas Supplément,

das ein schon Gemachtes wie noch zu Machendes bezeichnet und einen Prozess der

Bedeutungsentfaltung anregt38. Die von Hill bei Godard ausgemachte singuläre, nicht

zu fixierende, unwiederholbare »Spur des Kinos«, dieses »Nichts« zwischen zwei Bil-

dern, zwischen ihrem Erscheinen und Verschwinden, kann in diesem Sinne nicht nur

als Produkt der Montage bzw. der Kritik nach Blanchot interpretiert werden, sondern

auch mit Derrida als weiter herstellbares, niemals einfach »realisiertes« Supplément

des Kinos. Godards Montagen in den Histoire(s) erhalten dadurch – ebenso wie Da-

neys Kritiken (vgl. I.1.3) – einen philologischen wie systematischen Charakter. Nicht nur

arbeiten die Montagen als Kritiken im Sinne Blanchots philologisch an der Vollendung

des Werkes Histoire(s) du cinéma, sondern ergänzen dieses um ein mit Derrida

verstandenes Supplément, um einen Bedeutungsausstand und damit um eine syste-

matische Erweiterbarkeit, womit über das Werk hinausgehend ein immer weiter zu

ergänzender Bedeutungszusammenhang des Kinos überhaupt anvisiert ist. Indem ich

Montage als konstanten Aufschub von Bedeutung sowie der Bedeutung dessen denke,

35 Vgl. Marie-Claire Ropars-Wuilleumier, Le texte divisé – essai sur l’écriture filmique. Paris: PUF, 1981.

Vgl. Brian Lewis, »Le texte divisé (compte rendu)«, in: Communication Information, vol. 5, no. 1, 1982.

S. 282–286.

36 Vgl. Morrey, Jean-Luc Godard, S. 87.

37 Vgl. Leutrat, »Des traces qui nous ressemblent«, S. 132.

38 Vgl. ebd. S. 134.

https://doi.org/10.14361/9783839467954-004 - am 13.02.2026, 21:57:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467954-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


74 Daney & Godard. Zwei Kommentatoren im Post-Kino-Zeitalter

was Montage für Godard überhaupt ist, leiste ich außerdem einen Beitrag zu einer

Forschungsdebatte, die ich im Folgenden nachzeichne.

I.2.3 Der Streit um die Montage: Zwischen Möglichkeit und Unmöglichkeit
der Erlösung der Geschichte

Diese Debatte dreht sich um das Verhältnis der Montage bzw. des Kinos zum »Wirk-

lichen« und zur Geschichte des 20. Jahrhunderts und um die Grundspannung, in der

sich Godards Montage befindet: zwischen einer bazinschen Auffassung des photogra-

phischen Bildes als Abdruck des Wirklichen, also des dokumentarischen, aufzeichnen-

den Charakters des filmischen Bildes und seiner phänomenologischen Unmittelbarkeit

einerseits,undseinerfilmsprachlichenVerkettung ineiner »narrativenArtikulation«an-

dererseits39. Diese Spannung ist zentral für ein Narrativ in den Histoire(s), das in der

Forschung vielfach kommentiert wurde, und eine teleologische Schuld- und Erlösungs-

geschichte des Kinos in poetischer Form verhandelt. Dieses Narrativ wurde vonMichael

Temple und JohnS.Williams rekonstruiertwie folgt.FürGodardwardasKinoursprüng-

lich dafür geschaffen, das Wirkliche aufzunehmen und zu projizieren (in einem Kino-

saal). Dies erlaubte eine demokratische Erfahrung, da die Zuschauer*innen sich in die

gezeigte Welt hineinprojizieren, sie selbst entdecken konnten. Gleichzeitig war das Ki-

no seit seinen Anfängen Teil der Unterhaltungsindustrie, die kommerzielle Interessen

verfolgte und in SpielfilmenGeschichten erzählte,womit sein dokumentarisches Poten-

zial schnell dem Bedürfnis nach immer neuen sensationellen Spektakeln geopfert wur-

de.Temple undWilliamsdeutennochweitere StationendieserVerfallsgeschichte an,die

Godard in denHistoire(s) evoziert und die davon charakterisiert ist, dass das Kino vom

Wirklichen »abfällt«: das Aufkommen des Tonfilms, sowie insbesondere die Tatsache,

dass das Kino (vor Kriegsende) nicht die Konzentrationslager der Nazis gefilmt hat40.

Zusammenfassend sprechen sie von einem »tragic narrative of waste and shame«41. Be-

züglich der Rolle des Tonfilms präzisiertMichaelWitt, dass für Godard die Verdrängung

des Stummfilms durch den Tonfilm der Verdrängung einer rein visuell basierten »ent-

deckerischen Vitalität« durch das »Diktat« von Skript,Dialog und Text gleichkommt.Als

39 Vgl. Vinzenz Hediger, »Eine Vorbemerkung zu Jacques Rancières ›Eine Fabel ohne Moral. Godard,

das Kino, die Geschichten‹«, in: montage AV, Band 14, Heft 1, 2005. S. 153–157; 154f. Vgl. auch Witt,

Jean-Luc Godard, S. 22ff.

40 Vgl. Michael Temple, John S. Williams, »Jean-Luc Godard: Images, Words, Histories«, in: Dalhousie

French Studies, vol. 45, Winter 1998. S. 99–110; 99f: »At the risk of gross oversimplification, Godard’s

principal thesis is that cinema reneged on its duty to represent reality. Originally conceived as a

screening, or projection, of the real, cinema was a truly democratic experience: it allowed people

the chance to rediscover the world in a moment of pure vision and so ›project‹ themselves into

it. Yet cinema quickly became obsessed with the need for spectacle, abdicating its documentary

power and capacity to engender new ideas and sensations in favor of two very familiar stories,

sex and death. Commerce soon took over, and, with the arrival of the usurping, illegitimate tyrant

known as the talkie, cinema began to lie, even ›forgetting‹ to film the Nazi concentration camps.«

41 Ebd. S. 100. – Fürweitere Zusammenfassungendieser »Erzählung« vgl. JohnS.Williams, »The Signs

Amongst Us: Jean-Luc Godard’s Histoire(s) du cinéma«, in: Screen, vol. 40. no. 3, Autumn 1999.

S. 306–315; 308; und Temple, Williams, »Introduction to the Mysteries of Cinema, 1985–2000«.

https://doi.org/10.14361/9783839467954-004 - am 13.02.2026, 21:57:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467954-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


I.2 Jean-Luc Godards Histore(s) du cinéma mit Blanchot und Derrida 75

den »originellsten« Tod des Kinos bei Godard bezeichnet er indes das Versagen des Ki-

nos, denGräueln desHolocausts nicht angemessen begegnet zu sein, sie nicht angemes-

sen durchgearbeitet zu haben42. Auch Morrey und Richard Brody haben das ungefilmt

Gebliebene der Shoah als »Urkatastrophe« des Kinos für Godard bezeichnet43. Nach Go-

dard hat das Kino in Anbetracht der Nazi-Konzentrationslager und der Shoah seine his-

torische Mission der Aufnahme desWirklichen »verraten«.

Godards Montage wird in diesem Zusammenhang von vielen Kommentator*innen

nicht nur eine poetische Funktion, sondern auch eine historisch-ethischeMission zuge-

sprochen. Zentral dafür sind die Auseinandersetzungen Rancières mit Godards Werk.

Michael Temple und John S.Williams hatten noch in den aus ihren ursprünglichen Kon-

textenherausgerissenenBildernderHistoire(s),die die Zuschauer*innenkaumzuord-

nen können, »reine Epiphanien filmischen Schaffens« gesehen, die jenseits jeder Bedeu-

tung und narrativen Funktion einen »Status als reine Bilder« innehaben44; Williams hat

später darauf hingewiesen, dass diese Bilder auch in einem »größeren Zeichenzusam-

menhang« (»larger signifying system«45) aktiv werden. Gerade diesem Umstand, dass

die Bilder über jede »Reinheit« hinausgehen und in einen gemeinsamen Bedeutungszu-

sammenhang eingeschrieben sind, hat Rancière schließlich die historisch-moralische

Dimension von Godards Montage abgelesen. Rancière argumentiert, für Godard habe

das Kino seine Aufgabe verraten,weil es nicht dasWirkliche gezeigt und stattdessenmit

den Bildern Geschichten erzählt habe, worauf Godard in den Histoire(s) reagiert, in-

dem er Bilder und Filmausschnitte aus ihren narrativen Funktionen heraustrennt. An-

hand von Godards Umgangmit Hitchcock in der Episode 4a hat Rancière in seinemBei-

trag zumvonTemple,Witt undWilliams herausgegebenen ForEverGodard-Sammelband

gezeigt, dass in der Folge diesesHeraustrennens »reine« und von ihrer narrativen Funk-

tion gänzlich befreite Bilder dennoch unmöglich sind,da diese auch nach ihrer Extrakti-

on immernochunendlicheVerbindungenuntereinander eingehen: »Being an image still

means being a link.«46 Nachdem schonBellourGodardmit einem romantischen Schrift-

steller verglichen hatte, der den eignen Schaffensprozess mitreflektiert, hat Rancière in

»Une fable sans morale« Godards Montage-Projekt dann einem »ästhetische Regime«

der Kunst zugeordnet, das der romantischen Poetik Schlegels des »Alles spricht« ent-

spricht47. Dieses »ästhetische Regime« ist für Rancière die (romantische) Gemeinschaft

aller Bilder, die immer neue Bande untereinander knüpfen, eine Serie vonNeuanfängen

stiften und sich gegenseitig metaphorisch ausdrücken, um Zeugnis für die »Geschich-

42 Vgl. Michael Witt, »The Death(s) of Cinema According to Godard«, in: Screen, vol. 40. no. 3, Au-

tumn 1999. S. 331–346; 334. In seinem Text nennt Witt als »Tod« noch den Mai 1968 als Abschied

von bourgeoisen und industriellen Formen der Filmproduktion. Vgl. auch Witt, Jean-Luc Godard,

S. 119ff.

43 Vgl. Morrey, Jean-Luc Godard, S. 230. Vgl. Brody, Everything is Cinema, S. 511ff.

44 Vgl. Temple, Williams, »Jean-Luc Godard: Images, Words, Histories«, S. 106.

45 Williams, »European Culture and Artistic Resistance in Histoire(s) du cinéma Chapter 3a, ›La

monnaie de l’absolu‹«, in: Temple, Williams (Hg.), The Cinema Alone, 2000. S. 113–139; 125.

46 Jacques Rancière, »Godard, Hitchcock and the Cinematographic Image«, in: Temple, Williams,

Witt (Hg.), For Ever Godard, 2007. S. 214–231; 224.

47 Vgl. ders., »Eine Fabel ohne Moral«, S. 167.

https://doi.org/10.14361/9783839467954-004 - am 13.02.2026, 21:57:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467954-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


76 Daney & Godard. Zwei Kommentatoren im Post-Kino-Zeitalter

te« abzulegen48. Ausgehend von dieser ästhetischen Verschränkung von Montage und

Geschichte kann nun die Frage gestellt werden: Hat Godard eine spirituelle Auffassung

vonMontage, oder ist sie für ihn eine rein ästhetische Praxis? Soll das Kino eine nicht ge-

filmte, vergessene und verschwundene Wirklichkeit, die Wirklichkeit von Auslöschung

und Tod, qua Montage reparieren, heilen, wiederauferstehen lassen? Oder markiert die

Montage stattdessen die Unmöglichkeit dieses Unterfangens, von dem nur ästhetische

Reste bleiben?

Rancière geht davon aus, dass Godards Montage einen religiösen Anspruch hegt.

Diesmacht er fest an einer Stelle, die in der Forschungsdiskussion emblematisch gewor-

den ist, und die ich im 3. Teil dieser Arbeit genauer untersuchen werde (vgl. III.4.3). Ge-

gen Ende der Episode 1a zeigt Godard Standbilder von dokumentarischen Aufnahmen,

die der US-amerikanische Regisseur George Stevens bei der Befreiung des KZ Dachau

gemacht hat. Diese kombiniert Godardmit einer Szene aus einem späteren Hollywood-

SpielfilmvonStevens, APlace in theSun (USA 1951), in der sichElizabeth Taylor imBa-

deanzug vom Boden erhebt, wo ihr Geliebter liegt (gespielt von Montgomery Clift). Go-

dard umrahmt diesenMoment, den er verlangsamt in Zeitlupe ablaufen lässt,mit einem

Ausschnitt eines Gemäldes von Giotto, das die Begegnung Maria Magdalenas mit Jesus

im leerenGrab zeigt. Für Rancière ist dies eine ikonischeWiederauferstehung des Kinos

und des »reinen Bildes« des Wirklichen aus dem »Tod der Vernichtungslager«49, in de-

nen das Kino nicht anwesendwar.Aber dieses reine Bild, so führt Rancière aus, ist schon

das Produkt einer Montage – und damit nicht mehr rein. Godards Vorwurf, das Kino

habe seine eigentlicheMission verraten (mit reinen Bildern desWirklichen Zeugnis vom

Jahrhundert abzulegen) ist, ebenso wie das Heilmittel (die Wiederauferstehung reiner

Bilder), in der Logik der rancièrschen Argumentation selbst schon Produkt einer Mani-

pulation, einerMontage. Die »Schuld« des Kinos, in der Shoah nicht anwesend gewesen

zu sein, ist damit nicht als reales Versagen des Kinos zu deuten. Rancière spricht in die-

ser Hinsicht mit dem französischen Titel von Hitchcocks TheWrong Man (USA 1956),

Le faux coupable, vom Kino als einem »›falschen Schuldigen‹«50. Rancière erkennt al-

so bei Godard einen »rettenden«, spirituellen, metaphysischen Charakter der Montage,

den er jedoch kritisiert, indem er ihn als Effekt eines romantisch-ästhetischen Projektes

der Kunst und der Geschichte enttarnt, das sich in Godards Montagen ausdrückt, aus

denen diese Vorstellung »reiner Bilder« überhaupt erst abgeleitet werden kann.

Anschließend an Rancière hat Hediger in seinem Beitrag zum For Ever Godard-Band

vorgeschlagen, Godards romantische Ästhetik als innerhalb des kommerziellen Filme-

machens strategisch gewählte Form zu verstehen, die es erlaubt, die Histoire(s) weni-

ger als fertigen »Film« denn als ankündigendenTrailer zu denken,umso in die kommer-

zielle Logik des Kinos die romantische Idee desUnvollendeten und unaufhörlichenNeu-

beginnens integrieren zu können51. Auch Morgan geht nicht von einer metaphysischen

48 Vgl. ebd. Vgl. auch Hediger, »Eine Vorbemerkung zu Jacques Rancières ›Eine Fabel ohne Moral‹«,

S. 156.

49 Rancière, »Eine Fabel ohne Moral«, S. 174.

50 Ebd. S. 177.

51 Vgl. Vinzenz Hediger, »A Cinema of Memory in the Future Tense: Godard, Trailers, and Godard

Trailers«, in: Temple, Williams, Witt (Hg.), For Ever Godard, 2007. S. 144–159; 155ff.

https://doi.org/10.14361/9783839467954-004 - am 13.02.2026, 21:57:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467954-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


I.2 Jean-Luc Godards Histore(s) du cinéma mit Blanchot und Derrida 77

Implikation der Montage bei Godard aus und interpretiert, im Rahmen seiner Annähe-

rungderHistoire(s) andieMalerei,die Stevens-Giotto-Sequenz als pädagogischesMo-

dell, das den Zuschauer*innen beibringen soll,wie imKino durch ästhetische Konstruk-

te Geschichte geschrieben undmodifiziert wird52.Weniger pädagogisch und eher pessi-

mistisch versteht Jacques Aumont in Amnésies (1999) das Kino nach Godard als orphische

Kunstform, die stets die Unmöglichkeit der »Rettung« des Vergangenen unterstreicht:

Wie Orpheus schaut das Kino in die Vergangenheit, welche es ebenso erscheinen lässt

wie in ihrer Entstellung durch die Fiktion wieder ins Nichts zurückverweist, weswegen

das Gedächtnis von Narrationen und Emotionen gejagt, alteriert und verfälscht wird53.

Dahingegenmacht Hedigermit seiner Trailer-These ein Gedächtnis in Form immer nur

angekündigter, also zukünftiger Erinnerungen aus, die nie in realisierter Form vorlie-

gen können. Damit kann mit Hediger der von der Forschung viel diskutierte, oft auf

die Stevens-Giotto-Sequenz angewandte Satz »L’image viendra/au temps de la résurrec-

tion« (»Das Bild wird kommen/zur Zeit der Wiederauferstehung«) aus der Episode 1b,

den Godard dem Heiligen Paulus zuschreibt (vgl. III.4.3), nicht als theologisches Dog-

ma, sondern,mit demTitel seines Aufsatzes, als schierer Vorverweis auf ein »memory in

the future tense« verstanden werden.

Besonders stark entzündet hat sich die Debatte über den theologischen Charakter

vonGodardsMontage-Begriff unddieErlösbarkeit eines vergangenenWirklichen imKi-

no ander FragenachderDarstellbarkeit der Shoah.Dabei ist immerwieder auf denKon-

trast zwischen den Histoire(s) und Claude Lanzmanns Zeug*innenfilm Shoah (FRA

1985) hingewiesen worden. Um den Massenmord an den europäischen Jüdinnen und

Juden filmisch zu bezeugen, filmt Lanzmann ausschließlich mündliche Zeugnisse und

verzichtet gänzlich auf (dokumentarische oder fiktionale) visuelle Dar- oder Nachstel-

lungen des Geschehens (auch in Form von Archivmaterial), um das Grauen in seiner Un-

vorstellbarkeit zu bewahren54. Mit Brody können die Histoire(s) als Antwort auf Lanz-

manns Film, als »counter-Shoah« verstanden werden, da Godard Lanzmann dafür an-

gegriffenhat, vonderShoaheben »nichts« zuzeigen; aufdiesenMangel habeGodardmit

den Histoire(s) reagieren wollen55. Die in Form von Interviews, Artikeln und privaten

Treffen ausgetragene Debatte zwischen Godard und Lanzmann, die sich ursprünglich

an Steven Spielbergs Schindler’s List (USA 1993) entzündete, wurde von Antoine de

Baecque eindrucksvoll nachgezeichnet56. Auf der Seite Lanzmanns hat GérardWajcman

Godard vorgeworfen, mit seiner Forderung nach Bildern indirekt eine Forderung nach

Beweisender Shoah auszusprechenunddamit derHolocaust-Leugnung indieHände zu

spielen57. Der Titel seines Textes, »›Saint Paul‹ Godard contre ›Moïse‹ Lanzmann«, weist

52 Vgl. Morgan, Late Godard, S. 179–182, 190.

53 Vgl. Aumont, Amnésies, S. 39–45.

54 Vgl. für Lanzmanns Polemik gegen die bildliche Darstellbarkeit der Shoah auch Gertrud Koch,

»The Aesthetic Transformation of the Image of the Unimaginable: Notes on Claude Lanzmann’s

Shoah«, in: October, vol. 48, 1989. S. 15–24.

55 Vgl. Brody, Everything is Cinema, S. 511.

56 Vgl. Antoine de Baecque, »Godard et la Shoah«, in: Alain Kleinberger, Philippe Mesnard (Hg.), La

Shoah. Théâtre et cinéma aux limites de la représentation. Paris: Éditions Kimé, 2013. S. 105–124.

57 Vgl. Gérard Wajcman, »›Saint Paul‹ Godard contre ›Moïse‹ Lanzmann«, in: L’infini, no. 65, 1999.

S. 121–127.

https://doi.org/10.14361/9783839467954-004 - am 13.02.2026, 21:57:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467954-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


78 Daney & Godard. Zwei Kommentatoren im Post-Kino-Zeitalter

exemplarisch auf die quasi religiöseDimensiondesKonfliktes zwischen Ikonophilie und

Ikonoklasmus hin, zu deren Repräsentanten Godard und Lanzmann werden. Diese Di-

mension wird auch von Libby Saxton in ihrer Diskussion der Filme von Lanzmann und

Godard aufgegriffen, wobei sie letzterem vorwirft, eine ikonophile, konsolatorische Ge-

schichtsschreibung zu betreiben und einem naiven Narrativ der Erlösung undarstellba-

ren Grauens durch Bilder stattzugeben58.

In Images malgré tout/Bilder trotz allem hat Georges Didi-Huberman Godard gegen

Saxton und Wajcman verteidigt59. Vor dem Hintergrund der Diskussion über den his-

torischen und ästhetischen Wert von photographischen Aufnahmen aus Auschwitz,

gemacht von Mitgliedern des Sonderkommandos, argumentiert Didi-Huberman, dass

Godards Montagen nicht die naive Vorstellung einer vollständigen bildlichen Restituti-

on des Unvorstellbaren oder einer »Auferstehung im theologischen Sinn«60 bedienen,

sondern die Unmöglichkeit einer solchen Restitution und die Störung der Einheit jedes

möglichen Bildes herausstellen. Für Didi-Huberman heben Godards Montagen (wie in

der Stevens-Giotto-Sequenz) die Spannungen zwischen den einzelnen Elementen nicht

dialektisch in einem dritten Bild auf, sondern stellen diese Differenzen aus, um die

Eigenheiten und Widerständigkeiten der einzelnen Elemente zu betonen61. Didi-Hu-

berman vergleicht – ebenso wie Alain Bergala, Monica Dall’Asta und Céline Scemama –

Godards Montagenmit der Funktion des »Engels der Geschichte« aus den Geschichtsthe-

sen Walter Benjamins62: Benjamins Engel ist der Vergangenheit zugewandt und sieht

sie als »eine einzige Katastrophe, die unablässig Trümmer auf Trümmer häuft«, ohne

mehr die »Toten wecken und das Zerschlagene zusammenfügen«63 zu können. Auch

wurden in der Forschung Benjamins »Bild der Vergangenheit« aus den Geschichtsthesen

und das »dialektische Bild« aus dem Passagenwerk mit den Histoire(s) in Verbindung

gebracht, um die metaphysischen Implikationen der Montage bei Godard abzutragen.

Bereits Leutrat hatte 1994 die Histoire(s) mit den einschlägigen Passagen aus den Ge-

schichtsthesen zusammengelesen, die Godard in Hélas pourmoi (FRA/CH 1993) auch als

literarische Zitate verwendet64; Leslie Hill und Monica Dall’Asta haben die Histoire(s)

mit dem Passagenwerk verglichen, da beide Werke aus Zitaten bestehen, anhand derer

sie die Geschichte des 19. bzw. 20. Jahrhunderts erzählen65. Benjamin ist, Dall’Asta

zufolge, auch deshalb ein historiographisches Modell für Godards Histoire(s), da er,

58 Vgl. Libby Saxton, »Anamnesis and Bearing Witness: Godard/Lanzmann«, in: Temple, Williams,

Witt (Hg.), For Ever Godard, 2007. S. 364–379.

59 Vgl. Didi-Huberman, Bilder trotz allem, S. 173–213.

60 Ebd. S. 213.

61 Vgl. ebd. S. 211.

62 Vgl. ebd. S. 211–213. Vgl. Bergala, Nul mieux que Godard, S. 221–249. Vgl. Monica Dall’Asta, »The

(Im)possible History«, in: Temple, Williams, Witt (Hg.), For Ever Godard, 2007. S. 350–363; 352. Vgl.

Céline Scemama, Histoire(s) du cinéma de Jean-Luc Godard. La force faible d’un art. Paris: L’Harmat-

tan, 2006. S. 178–181.

63 Walter Benjamin, »Über den Begriff der Geschichte«, in: ders., Gesammelte Schriften I.1, 1991.

S. 691–704; 697f.

64 Vgl. Jean-Louis Leutrat, »Histoire(s) du cinéma ou comment devenir maître d’un souvenir«, in:

Cinemathèque, no. 5, 1994. S. 28–39; 28.

65 Vgl. Hill, »›A Form That Thinks‹«, S. 415. Vgl. Dall’Asta, »The (Im)possible History«, S. 354.

https://doi.org/10.14361/9783839467954-004 - am 13.02.2026, 21:57:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467954-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


I.2 Jean-Luc Godards Histore(s) du cinéma mit Blanchot und Derrida 79

wie vor ihm Nietzsche, dem Historizismus als reiner Aufhäufung von vergangenen

Fakten abschwört66. Das »wahre Bild der Vergangenheit« ist ins BenjaminsThesen nicht

Erkenntnis dessen, »›wie es denn eigentlich gewesen ist‹«; es »huscht vorbei«, seine ein-

zige »Erkennbarkeit« besteht im kurzen »Aufblitzen«67 der Erinnerung imMoment der

Gefahr ihres endgültigen Verschwindens. Im Passagenwerk entsteht so ein »dialektisches

Bild«, in dem »das Gewesene mit dem Jetzt blitzhaft zu einer Konstellation zusam-

mentritt.«68 Gegen die Idee der Herstellung eines ganzheitlichen Bildes der Geschichte

bei Godard kann daher Benjamins »Bild« als flüchtiges, fast unmögliches Erkennt-

nismoment angeführt werden: Godards Montage entspräche dann einer schockhaften

Konstellation aus zwei Bildern, einem »dialektisches Bild«, in demdie Vergangenheit im

Augenblick ihres Verschwindens nur kurz aufscheint. Auf Benjamin beruft sich in seiner

Interpretation der Histoire(s) auch Junji Hori, der für Godards Werk ein doppeltes

historiographisches Modell annimmt, bestehend aus einem von Bazin übernommenen

quasi-religiösen Glauben an die »reine Präsenz« der Bilder, und der »Montage« zur

Rettung eines nicht gefilmten, immer »verpassten« Wirklichen im Sinne Benjamins69.

Godards Montagen können unter diesem Blickwinkel nur gegen das Vergessen kämp-

fen, es aber nicht aufhalten. Damit kann einemögliche »Wiederauferstehung durch das

Bild« nicht der Widerherstellung einer ursprünglichen Ganzheit, sondern nur einem

ständigen Kampf gegen das Vergessen historischer Ungerechtigkeiten entsprechen.

Alan Wright hat die unversöhnliche Gegensätzlichkeit der Bilder betont, durch welche

Godard die Unmöglichkeit deutlich macht, der Wirklichkeit des Schreckens Gerechtig-

keit widerfahren zu lassen;Morrey hat hervorgehoben, dass Godard in seinenMontagen

immer neue Formen für das Unausdrückbare findet, um zumindest das Begehren nach

Gerechtigkeit für diese historische Ungerechtigkeit am Leben zu erhalten70. Hill hat

schließlich das Paradox der Erlösung des Wirklichen durch die Kräfte der Montage bei

Godard auf den Punkt gebracht und von einem »doppelten Sinn der Macht und der

Ohnmacht des Kinos« sowie einer »Gnade (ohne Gnade) einer unmöglichen Erlösung«71

gesprochen: Kraft und Schwäche, Erlösung und Nicht-Erlösung fallen in eins, womit

die Montage in den Histoire(s) immer auch ihr eigenes Auseinanderfallen und ihre

Beschränkung bei der Erlösung des vergessenenWirklichen demonstriert.

66 Vgl. Michael Temple, John S.Williams, MichaelWitt, »History andMemory«, in: Temple,Williams,

Witt (Hg.), For Ever Godard, 2007. S. 332–333; 332. Vgl. Dall’Asta, »The (Im)possible History«, S. 357f.

67 Benjamin, »Über den Begriff der Geschichte«, S. 695. Hervorhebung im Original. »Nur als Bild, das

auf Nimmerwiedersehen im Augenblick seiner Erkennbarkeit eben aufblitzt, ist die Vergangen-

heit festzuhalten. […] Vergangenes historisch artikulieren […] heißt, sich einer Erinnerungbemäch-

tigen, wie sie im Augenblick einer Gefahr aufblitzt.«

68 Ders.,Gesammelte Schriften,BandV.1. Hg. v. HermannSchweppenhäuser, Rolf Tiedemann. Frankfurt

a.M.: Suhrkamp, 1991. S. 576f.

69 Vgl. Junji Hori, »Godard’s Two Historiographies«, in: Temple, Williams, Witt (Hg.), For Ever Godard,

2007. S. 334–349.

70 Vgl. AlanWright, »Elizabeth Taylor at Auschwitz: JLG and the Real Object of Montage«, in: Temple,

Williams (Hg.), The Cinema Alone, 2000. S. 51–60; 52. Vgl. Morrey, Jean-Luc Godard, S. 226, 230.

71 Hill, »›A Form That Thinks‹«, S. 405: »double sense of the power and impotence of cinema«, und

S. 410: »grace (without grace) of impossible redemption«.

https://doi.org/10.14361/9783839467954-004 - am 13.02.2026, 21:57:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467954-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


80 Daney & Godard. Zwei Kommentatoren im Post-Kino-Zeitalter

Ein aktuellerer Beitrag zu dieser Debatte ist Didi-Hubermans Passés cités par JLG

(2015).Hier schlägt er kritischere Töne an als in Imagesmalgré tout. ImVordergrund steht

die Unmöglichkeit, GodardsMontagen, die eine Entscheidung über ihre genaue Bedeu-

tung oft unmöglich machen, überhaupt noch zu widersprechen. Damit versteht Didi-

Huberman sie als autoritäres Diktum unter demMantel einer nur scheinbar antiautori-

tären Zitatpraxis: Diese beruft sich vielmehr auf bereits existierendesMaterial72, umdie

Autorität eines die Geschichte »vereinnahmenden«73 »Künstler-Historikers« (»artiste-

historien«) zu garantieren, der komplexe Zusammenhänge immer auch vereinfacht74.

Godard, der die Histoire(s) mit seinem Selbstporträt beendet und dieses mit dem

Selbstporträt eines weiteren Künstlers, Vincent Van Gogh, überblendet, scheint, so

Didi-Huberman, zu suggerieren, dass er selbst die ganze Autorität des Kinos reprä-

sentiere, dass das Kino allein durch ihn hindurch spreche und nur durch ihn zu einer

Geschichte komme75.

I.2.4 Die Suche nach der Montage: Montage als Projekt und Supplément

Bislang wurde die Montage in den Histoire(s) als poetisches Konstruktionsprinzip ei-

ner Geschichte des Kinos verstanden, die mit dessen eigenen Mitteln fabriziert wird,

und sie wurde im Kontext des Verhältnisses des Kinos zu anderen Künsten undMedien

sowie im Kontext von Videoschnitt, Kunstgeschichte, Historiographie, Schrift und Lite-

ratur diskutiert.Dabei wurde sie oft auf zweierlei Art bewertet: alsMöglichkeit oder Un-

möglichkeit der Erlösung unsichtbar gebliebener Aspekte der Geschichte des 20. Jahr-

hunderts. Mit Blümlinger verweisen diese divergierenden Auffassungen auf zwei ver-

schiedene Bildtheorien: Rancière, der Giottos Maria Magdalena in Godards Remonta-

ge der Episode 1a kritisch als »Engel der Auferstehung« betrachtet und die sakrale Bot-

schaft der Szene hervorhebt, geht vom Bild als metaphorischem und spekulativem Ob-

jekt aus; Didi-Huberman (in Images malgré tout) betont affirmativ Benjamins »Engel der

Geschichte«, den Bruch in der Katastrophe und damit eine Vorstellung vomBild als Ver-

schwindendes, als Spur76. Diese Bildtheorien können auch als konkurrierende Monta-

getheorien gedeutet werden, insoweit sie sich auf komponierte Bilder, auf Produkte von

Godards Montageoperationen beziehen.

Die zentrale Forschungsfrage wäre damit folgendermaßen zu stellen: Welche histo-

risch-ethische Funktion hat die Montage in den Histoire(s) du cinéma? Diese Frage, so lässt

sichmitDidi-HubermansPassés citéspar JLG sagen,wirdauchvonGodard in seinenMon-

tagen selbst provoziert und produziert, weil er sich durch die Auftrennungen von Sinn

eine künstlerische Autorität verleiht, die eine Bedeutungsintention nicht preisgibt, nur

über sie spekulieren lässt.

72 Vgl. Didi-Huberman, Passés cités par JLG, S. 11–30.

73 Vgl. ebd. S. 78. »Façon, peut-être, de s’approprier toute l’histoire à travers le prisme d’une figure,

l’artiste […].« Hervorhebung im Original.

74 Vgl. ebd. S. 84.

75 Vgl. ebd. S. 133–135.

76 Vgl. Blümlinger, Kino aus zweiter Hand, S. 192f.

https://doi.org/10.14361/9783839467954-004 - am 13.02.2026, 21:57:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467954-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


I.2 Jean-Luc Godards Histore(s) du cinéma mit Blanchot und Derrida 81

Ichmöchte daher untersuchen, aufwelcheWeise dieMontage bei Godard ihren Sinn

immer weiter aufschiebt. Dabei gehe ich von der Idee aus, dass die Montage bei Godard

ein Supplément im Sinne Derridas ist, das immer noch zu ergänzen ist, weiterhin aus-

steht und »fehlt«. Wie Witt herausgestellt hat, ist »Montage« bei Godard nicht nur als

poetische Verfahrensweise zu verstehen – sondern gleichzeitig als originale Erfindung,

Grundessenzundnie erreichtesTelosdesKinos,als etwas also,wasnochnicht odernur an-

satzweise gegeben war, als wüsste man noch gar nicht, was »Montage« überhaupt ist77.

Dies hat Godard selbst mit Bezug auf die Histoire(s) immer wieder betont. In ihrem

1988 geführten, in der Episode 2a in Form von Videoausschnitten teilweise übernom-

menen Gespräch zwischen Daney und Godard über das zu diesem Moment gerade be-

gonnene Projekt der Histoire(s) spricht Godard von der »Einsamkeit« der Geschichte

des Kinos (»jenseits desMenschen«), und davon, dassMontage »ausschließlich im Inne-

ren des Kinos« zu finden sei. Als sei mit dem Kino auch die Idee der Montage erfunden

worden; und als sei diese Montage, von der oft nur eine vulgäreWorthülse geblieben sei

(»die Montage bei Welles«, »die Abwesenheit der Montage bei Rossellini«), in Wahrheit

ein –wenngleich unentwickelt gebliebenes –wissenschaftliches Forschungsinstrument

des Vergleichens oder Unterscheidens, des Annäherns von Unterschiedenem. Nun hat

das Kino zwar die »Montage« gesucht, seineGeschichte ist folglich die Geschichte dieses

Suchens – aber es hat sie nie gefunden. Selbst große Innovator*innen im Bereich filmi-

scher Formen wie DavidWark Griffith, Vertov oder Eisenstein sind für Godard allesamt

nur Stationen dieser Suche. Wenn Eisenstein im Panzerkreuzer Potemkin (UdSSR

1925) die Steinlöwen von Odessa aus verschiedenenWinkeln zeige, würde er damit zwar

neue Einstellungswinkel erfinden, ohne dass dies jedoch der Idee der »Montage« ent-

spräche –höchstens einem»effet demontage«, einemMontage-Effekt78.Ähnlich äußert

sich Godard in einem Vortrag, den er 1989 an der französischen Filmhochschule La Fé-

mis gehalten hat, und in dem er über das Kino sagt: »seine Originalität, die nie wirklich

existiert haben wird, wie eine Pflanze, die niemals wirklich aus der Erde gedrungen ist,

ist die Montage.«79

Es ist dieser vonWitt angedeutete, aber nicht weiter kommentierte Aspekt, den ich

inmeinerArbeit insZentrumstellenundweiterverfolgenmöchte. Inder Forschung ist er

bislang so gut wie nicht ernstgenommen worden. André Habib hat angenommen, dass

Godard qua Video dieses Wesen des »Kinos« und der Montage findet, nach der das Ki-

no (undGodard) bislang gesucht haben80. Im Fémis-Vortrag hebt Godard jedoch hervor,

dass auch auf Video »Montage« nicht möglich sei, da man hier nicht auf physische Art

»schneiden« könne, wie dies auf Filmmöglich ist81.Mit Blick auf seine Kernaussage, die

77 Vgl. Witt, »On Gilles Deleuze and Jean-Luc Godard«, S. 123f. Vgl. ders., Jean-Luc Godard, S. 28.

78 Vgl. Gespräch Daney/Godard, 00:33:00-00:40:00.

79 Godard, »Le montage, la solitude et la liberté«, in: T 2, S. 242: »son originalité qui n’aura jamais

vraiment existé, comme une plante qui n’est jamais vraiment sortie de la terre, c’est le montage.«

80 Vgl. André Habib, »Mémoire d’un achèvement. Approches de la fin dans les Histoire(s) du ci-

néma, de Jean-Luc Godard«, in: Cinémas. Revue d’études cinématographiques/Journal of Film Studies,

vol. 13, no. 3, 2003. S. 9–31; 25f.

81 Vgl. Godard, »Lemontage, la solitude et la liberté«, in: T 2, S. 242: »Aumontage, on se sent enfin en

sécurité. C’est le moment qui me semble unique au monde, que je ne retrouve pas dans la vidéo,

parce que là, on ne peut pas couper. Au montage, on a physiquement […] un moment, comme un

https://doi.org/10.14361/9783839467954-004 - am 13.02.2026, 21:57:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467954-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


82 Daney & Godard. Zwei Kommentatoren im Post-Kino-Zeitalter

Montage sei überhaupt nie gefundenworden,kanngefragtwerden,warumMontage auf

Video nicht möglich sein soll im Gegensatz zum analogen Schnitt, wenn doch auch die-

ser mit »Montage« nicht in eins gebracht werden kann. Die Ausrichtung dieser State-

ments bleibt jedoch, trotz oder gerade wegen ihrer Inkohärenz, gleich: Die Bedeutung

von »Montage« wird aufgeschoben, um zu signifizieren, dass sie noch nicht erfunden

oder gefunden, noch nicht wirklich bekannt ist; noch dort, wo sie an der einen Stelle de-

signiert wird (im analogen Bereich), wird sie an anderer Stelle wieder suspendiert.

Das bedeutet, dass dieMontage in denHistoire(s) genau diese Suchenach derMon-

tage sein muss, ihren Sinn immer weiter aufschiebt, nie eine wirkliche Entscheidung

über den Sinn der Geschichte (des Kinos) erlaubt oder mit Sicherheit einer bestimm-

ten Bildtheorie zugeordnet werden kann. Eine solche »Entscheidung« (Erlösung oder

nicht?) wäre stets nur ein Effekt einer Montage, die sich nie ganz realisieren kann, al-

so jeden von ihr hervorgebrachten Sinn ebenso wie das, was sie selbst ist und bedeutet,

immerweiter aufschiebt. Indem ich die bislang kaumberücksichtigte Idee derMontage

in den Histoire(s) als unabschließbare Suche nach der (Idee der) Montage – also nach

sich selbst –, als unabschließbaren Prozess ihrer Vollendung und der Ergänzung ihres

Sinns ins Zentrum stelle, kann ich einen neuen Blick auf die Forschungsdebatte über

denSinnderMontage indenHistoire(s)werfen. »Montage« indenHistoire(s)möchte

ich weniger als Technik, autoritäre Methode, poetische Praxis,Theorie oder ästhetische

Befragung über ihr erlösendes Potenzial für die Geschichte des 20. Jahrhunderts unter-

suchen, sondern als Prozess ihrer eigenen permanenten Vollendung und Neuöffnung –

als Prozess, der die anhaltendeDebatte über dieMontage in derHistoire(s)-Forschung

überhaupt erst begründet.

Vor diesem Hintergrund möchte ich die Montage, als nie realisiertes Wesen des Ki-

nos, als Supplément des Kinos verstehen, welches das Kino als Bedeutungszusammen-

hang weiter ergänzbar hält. Meint Derrida mit dem Supplément den wiederholten Ein-

trag des Ausstands von Sinn und seiner unendliche Ergänzbarkeit, dann kann Montage

in den Histoire(s) bezüglich ihrer eigenen Bedeutung als Supplément verstanden wer-

den, das über den Sinn der durch sie hervorgebrachten Konstellation immer wieder neu

entscheiden lässt, weil sie ihren eigenen Sinn, mit jeder weiteren Montage, jedem neu

dazukommendenBild, aufschiebt und ergänzbar hält.DieMontagen in denHistoire(s)

halten – als Kritiken im Sinne Blanchots – den Bedeutungshorizont des Werkes His-

toire(s) du cinéma lebendig und offen, und sie wachen dabei über ein Supplément des

Kinos überhaupt, das in der niemals realisierten, nur immer weiter zu findenden Mon-

tage (alsWesen des Kinos) besteht und nur immer weiter durch neueMontagen ergänzt

(und in seinem Ausstand wiederholt) werden kann.

Dieses Supplément des Kinos, das durch Godards Montagen produziert wird und

ultimativ in der niemals erreichten Montage selbst besteht, werde ich im 3. Teil dieser

Arbeit in drei Schritten untersuchen.

objet, comme ce cendrier.« – »Beim Montieren fühlt man sich in Sicherheit. Diesen Moment, der

mir einzigartig vorkommt, findet man nicht in der Videotechnik, wo man nicht schneiden kann.

Bei der Montage gibt es […] einen physischen Moment, vergleichbar einem Objekt, wie diesem

Aschenbecher.«

https://doi.org/10.14361/9783839467954-004 - am 13.02.2026, 21:57:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467954-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


I.2 Jean-Luc Godards Histore(s) du cinéma mit Blanchot und Derrida 83

Zunächst widme ich mich Godards Diskussion der Beziehung der Nouvelle Vague

zur Filmsammlung von Henri Langlois und zu den großen Filmemacher*innen der

Vorgänger*innengeneration. Diese Beziehungen verstehe ich als Modalitäten der Voll-

endung des Kinos zur Kunst mit eigener Geschichte. Ich möchte zeigen, dass Godard

diese Vollendung als fortlaufende Herstellung eines aus Filmen bestehenden Bedeu-

tungszusammenhangs versteht, in dem er ein Supplément, einen Ausstand an Sinn

verankert, der seine Bedeutungsoffenheit bewahrt.

In einem zweiten Schritt untersuche ich das Supplément des Kinos mit Bezug auf

das Motiv der Projektion. In seinem Cinema Historian hat Witt nicht nur die Montage,

sondern auch die Projektion als Herzstück der Histoire(s) bezeichnet:

»This takes us to the heart of Godard’s thinking regarding the profundity of the rela-

tionship between cinema, reality, and history. For him, the making of history depends

on the juxtaposition of montage, of apparently unrelated situations and periods. By

recording the relations between disparate phenomena and between people and the

world, and then revealing those relations to audiences at the moment of projections,

cinema, for Godard, operated as a vast montage machine, which automatically and

mechanically enacted the work of the historian as a monteur.«82

Mit Witt ist »Kino« für Godard ursprünglich eine Montagemaschine, die montierend

Verhältnisse herstellt und imAkt der Projektion in einemKinosaal einemPublikum vor-

führt. »Projektion« versteht Witt im Rahmen der Histoire(s) als Metapher – aber le-

diglich für das klassische Dispositiv des Kinos: für die Vorführung von Filmen in einem

dunklen Kinosaal83. In ähnlicher Weise hat Daniel Morgan von der Thematisierung der

»Projektion« in den Histoire(s) gesprochen, wobei er mit Sigmund Freud und Mela-

nie Klein die psychoanalytische Dimension der Kino-Projektion als Auslagerung inter-

ner bzw. Internalisierung äußerer Objekte durchs Zuschauer*innensubjekt hervorhebt,

das mit den Phänomenen auf der Leinwand interagiert84. Die »Projektion« in den His-

toire(s) wird von Witt und Morgan alsMetapher für einen konkreten Ort (den Kinosaal

und sein Dispositiv) verstanden, als Projektion einer Welt montierter Bilder und ihrer

Verhältnisse. Projektion undMetapher weisen aber auch strukturelle Ähnlichkeiten auf.

Dominique Païni hat die filmische Projektion als »Inkarnation« des Bildes auf der Lein-

wand verstanden85, anschließend daran weist Helena Ferreira darauf hin, dass die Pro-

jektion einenWeg zurücklegt, einenTransport des Bildes vollzieht, seineRepräsentation

ermöglicht86: Der Transport vom Projektor auf die Leinwand, die räumliche und zeitli-

che Verschiebung des Bildes in seiner Projektion finden auch in der rhetorischen Figur

der Metapher statt, in der eine Sache auf ein Bild erst übertragen wird.Wenn nun aber

die Projektion eineMetapher für denOrt desKinosaals ist und dabei selbst Ähnlichkeiten

82 Witt, Jean-Luc Godard, S. 28.

83 Vgl. ebd. S. 63.

84 Vgl. Morgan, Late Godard, S. 10, 25, 206, 210–212, 223f.

85 Vgl. Dominique Païni, »Pour une petite histoire de la projection«, in: ders. (Hg.), Projections, les

transports de l’image. Paris: Éditions Hazan/Le Fresnoy/AFAA, 1997. S. 11–15; 12.

86 Vgl. Helena Ferreira, »Interrupted Surfaces. Installing the Projection«, in: dies., Ana

Moutinho, Ana Teresa Vicente, José Gomes Pinto, Judite Primo (Hg.), Post-Screen. Intermit-

tence and Interference. Lissabon: Edições Universitárias/CIEBA, 2016. S. 56–66; 59.

https://doi.org/10.14361/9783839467954-004 - am 13.02.2026, 21:57:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467954-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


84 Daney & Godard. Zwei Kommentatoren im Post-Kino-Zeitalter

mit einerMetapher unterhält, dann ist der Kinosaal nichtmehr länger der einzige Refe-

rent für diese Metapher der Projektion, dann wird »Projektion« auch zur Metapher für

dieMetapher selbst, und damit zurMetapher für eineMetapher, die über diese und jede

Ortsgebundenheit, über diesen und jeden klaren Referenten hinausgeht. Und dann ist

es weiterhin die Projektion, die als Metapher die Definition von Kino als »Ort der Pro-

jektion« hin zu einer permanenten Verschiebung verschiebt. Ich werde zeigen, dass die

Bedeutung von »Projektion« in den Histoire(s) nicht länger auf einen bestimmten Ort

(des Kinos) als »Ort der Projektion« reduziert werden kann – alsMetapherweist sie über

dasDispositiv, über denOrt hinaus, »projiziert« eine Idee von »Kino« jenseits seines tra-

ditionellen Ortes, ohne sich explizit auf einen bestimmten anderen, fixierbaren Ort zu

beziehen, der den alten ersetzen würde. Diese »Idee« ohne Ort wäre, im Sinne der me-

taphorischen Spannweite des Begriffs »Projektion«, ein schierer »Vor-Entwurf« für ein

Pro-jekt des Kinos, das stets nur an einem projizierten, provisorischen, »vorentworfe-

nen« Ort beheimatet sein kann. So wird Kino zum Projekt eines weiter auszulegenden

Bedeutungszusammenhangs.AlsMetapherwirddieProjektionzumSupplémentdesKi-

nos, zum Supplément eines unfertigen Textes, dessen Ergänzbarkeit sie/es garantiert

und der auf dieseWeise Projekt bleibt.

In einem dritten Kapitel verfolge ich dieses textuelle Kino-Projekt, diesen Bedeu-

tungszusammenhang weiter als Projekt der Montage. Unter dem Supplément des Kinos

fasse ich hier, nach der Projektion, die Montage selbst. Dieses Projekt oder diese Pro-

jektion der Montage geht über die von Witt und Morgan gemeinte Projektion montierter

Bilder in einem Kinosaal hinaus: Die Projektion, der »Vorentwurf« der Montage macht

aus dieser vielmehr die Essenz des Kinos, die immer nur Projekt bleibt, also nie wirklich

gefunden und »realisiert« wird.

https://doi.org/10.14361/9783839467954-004 - am 13.02.2026, 21:57:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467954-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

