Theoretische Uberlegungen zu Fremd-
und Selbstfiihrung

»Aber das heifdt, wir sind auch Gefihrder, oder wie?«, fragt Hassan
M. in der dritten Gruppendiskussion besorgt in die Runde. Die Un-
kenntnis dariiber, nach welchen Kriterien der polizeiliche Fachbegriff
operiert und wie sicherheitspolitisch zwischen >guten< und >bdsenc
Muslim:innen unterschieden wird, fithrt zu einem generellen Unbe-
hagen unter den Diskussionsteilnehmer:innen. Sie befiirchten, als
Bedrohung wahrgenommen zu werden, zum Beispiel weil sie regel-
miflig Moscheen besuchen oder in religiésen Vereinen aktiv sind. Von
strafrechtlicher Relevanz sind diese Aspekte des alltiglichen Lebens
weit entfernt, das ist allen bewusst. Gleichzeitig kommen sie nicht um-
hin, sich zu fragen, was passieren konnte, wenn bestimmte Orte und
Akteur:innen mit Salafismus und Radikalisierung in Verbindung ge-
bracht werden oder sie mit Gruppen und Personen assoziiert werden,
die dem Spektrum des sogenannten politischen Islams zugeordnet
werden. Die muslimischen Diskussionsteilnehmer:innen fithlen sich
unter Druck gesetzt, ihre Loyalitit und Zugehdorigkeit unter Beweis zu
stellen, um einer moglichen Zuordnung in eine problematische Ka-
tegorie vorzubeugen. Allein der Gedanke, als Gefihrder:in, Salafist:in
oder Terrorist:in wahrgenommen zu werden, fithrt dazu, dass sie
selbst ihre Korper, ihre Sprache und ihre Kleidung, ihr Verhalten und
ihre Mobilitit im 6ffentlichen Raum daraufhin befragen, wie sie wahr-
genommen werden und wie sie sich den diskursiven Anforderungen
an eine »gute Biirgerschaft< anpassen oder entziehen.

- am 14.02.2026, 14:31:57.



https://doi.org/10.14361/9783839457115-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

30

Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

Die Angst davor, als gefihrlich eingeordnet zu werden, kann auch
dazu fiithren, anderen Muslim:innen und muslimischen Akteur:innen
gegeniiber mit Vorsicht zu begegnen. Im Alltag bedeutet das, Kontakt-
schuldvorwiirfen' vorzubeugen und daher Gruppen und Individuen,
die moglicherweise als islamistisch eingestuft werden, zu meiden. Es
bedeutet auch, sich zu tberlegen, ob und gegebenenfalls in welcher
Weise sie Stellung beziehen zu den Themen Terrorismus, Salafismus
und Gewalt, die im Namen des Islams gerechtfertigt werden.” Weder
Strafe und Zwangsmafinahmen noch direkte staatliche Kontrolle und
Disziplinierung engen in dieser Sequenz die Diskussionsteilnehmer:in-
nen im Kontext des Bedrohungsszenarios des islamistischen Terroris-
mus ein. Vielmehr tun dies Andeutungen und Erwartungen, Befiirch-
tungen und exemplarische Erfahrungen Anderer, mediale und politi-
sche Diskursregeln, die sie als Muslim:innen homogenisieren und als
Kollektiv als (potentielle) Gefahr adressieren. In ihren Selbstbildern und
Verhaltensweisen tritt jene Machttechnologie in Erscheinung, die Fou-
cault als Gouvernementalitit® (gouverner: regieren; mentalité: Denkwei-
se) bezeichnet.

Gouvernementalitat, Biopolitik und Rassismus

Dabei handelt es sich um eine Regierungstechnologie, »die aus den In-
stitutionen, den Vorgingen, Analysen und Reflexionen, den Berechnun-
gen und den Taktiken gebildete Gesamtheit, welche es erlauben, diese
recht spezifische, wenn auch sehr komplexe Form der Macht auszu-
tiben, die als Hauptzielscheibe die Bevilkerung, als wichtigste Wissens-
form die politische Okonomie und als wesentliches technisches Instru-
ment die Sicherheitsdispositive hat«.* Im gegenwirtigen Sicherheits-

1 Schiffauer 2020.

2 Die genannte Sequenz wird im Kapitel Ver_Handlungen im Abschnitt Ent_Soli-
darisierung rekonstruiert.

3 Foucault 2017a.

4 Ebd.:162.

- am 14.02.2026, 14:31:57.



https://doi.org/10.14361/9783839457115-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Theoretische Uberlegungen zu Fremd- und Selbstfiihrung

diskurs steht der nach Foucault iiblichen Disziplinarmacht, die (isla-
mistischen Terrorismus) verbietet, (Gefihrder:innen) beobachtet und
(islamistische Straftiter:innen) diszipliniert, eine andere Technik zur
Seite, die den Rest der Muslim:innen kollektiv zur Selbstfithrung an-
hilt. Foucaults Ausfithrungen zur Gouvernementalitit sind fiir die vor-
liegende Untersuchung instruktiv, weil sie den Blick auf Sicherheitsdis-
positive lenken, deren Funktion darin liegt, »auf eine Realitit zu ant-
worten, so dafd diese Antwort jene Realitit authebt, auf die sie antwor-
tet«.” Im Verhiltnis von Sicherheit und antimuslimischem Rassismus
ist das Ziel einer gouvernementalen Fithrung, indirekt auf die Bevol-
kerung einzuwirken, also »auf die der Bevolkerung offensichtlich ent-
fernten Dinge Einfluf} [zu] nehmen«.®

Bublitz zufolge handelt es sich bei der Gouvernementalitit um »eine
spezifische Form der Biomacht, in der das Leben des Menschen als Le-
bewesen auf dem Spiel steht und Gegenstand wissens- und technikba-
sierter >Praktiken des Selbst« wird«.” Die Biopolitik, die Foucault bereits
in Der Wille zum Wissen. Sexualitit und Wahrheit I untersucht, nimmt seit
dem 18. Jahrhundert die Bevolkerung — unter dem Vorwand innere und
iufere Gefahren abwehren zu wollen - ins Visier biologischer Umge-
staltung. Sie 16st das alte Souverinititsprinzip »sterben zu machen oder
leben zu lassen« ab durch die Regel »leben zu machen oder in den Tod
zu stoflen«.® Die Biopolitik zielt auf die »vollstindige Durchsetzung des
Lebens«.” Sie befragt Gesundheit, Sterblichkeit, Geburtenziffer, Hygie-
ne und Lebensdauer der Bevolkerung. Ihre Geburtsstunde fillt nicht
zufillig zusammen mit der

»Entwicklung eines spezifischen politischen Wissens und neuer Dis-
ziplinen wie Statistik, Demografie, Epidemiologie und Biologie, die
Lebensprozesse auf dem Niveau von Bevolkerungen analysieren, um

Ebd.: 76.

Ebd.: 111,

Bublitz 2014: 94.
Foucault 2017b: 134.
Ebd.: 135.

O 00 N o wn

- am 14.02.2026, 14:31:57.

31


https://doi.org/10.14361/9783839457115-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

32

Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

Individuen und Kollektive mittels korrigierender, exkludierender, nor-
malisierender, disziplinierender, therapierender oder optimierender
Mafinahmen zuregieren«.'

Als Beispiel besonders geeignet ist die sich im 18. Jahrhundert in
Deutschland etablierende Polizeiwissenschaft, die, so Foucault, »ei-
ne vom Prinzip der Staatsrison beherrschte Regierungstechnologie
angenommenc hat, indem sie sich den »Problemen der Population«
annimmt, um die Bevolkerung »fiir die Stirke des Staates« zu sver-
bessernc." Das macht die Biopolitik zum Dreh- und Angelpunkt einer
»Macht-Technologie, deren Gegenstand und Ziel das Leben ist«'?,
insofern sie (bestimmtes) Leben aufwertet, verlingert und vervielfacht.
Sarasin® hebt diesen Aspekt ausdriicklich hervor: Anders als es etwa
in Agambens Souverinititstheorie zum Tragen kommt, die sich unter
dem Begriff der Biopolitik auf das Toten beschrinkt, kreist Foucaults
Konzept »um die Produktion, nicht um die Tétung von Leben«." Fiir
Foucault stellt sich deshalb die Frage danach, wie eine Macht, die Leben
maximieren und vervielfiltigen will, t6ten kann: »Wie sollte eine Macht
ihr hochstes Vorrecht in der Verhingung des Todes duflern, wenn ihre
Hauptaufgabe darin besteht, das Leben zu sichern, zu verteidigen, zu
stirken, zu mehren und zu ordnen?«*® Hier kommt der Rassismus ins
Spiel.

Tatsichlich hingen Foucaults Uberlegungen zur Biopolitik unmit-
telbar mit jenen zum modernen Rassismus zusammen: Der Rassismus
legitimiert im Namen der Biopolitik das Téten. In seinem Vortrag In Ver-
teidigung der Gesellschaft betont Foucault, dass die Biopolitik nicht ohne
den Rassismus gedacht werden kann, Rassismus stellt eine intrinsische
Komponente innerhalb des Machtapparates dar und ist das »Mittel, um
in diesen Bereich des Lebens, den die Macht in Beschlag genommen

10  Lemke 2007:14.

M Foucault 2013a: 181.
12 Foucault 2001: 300.
13 Sarasin 2003: 58.
14 Ebd.: 61.

15 Foucault 2017b: 133.

- am 14.02.2026, 14:31:57.



https://doi.org/10.14361/9783839457115-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Theoretische Uberlegungen zu Fremd- und Selbstfiihrung

hat, eine Zisur einzufiithren: die Zisur zwischen dem, was leben, und
dem, was sterben muf3«.'® Rassismus erméglicht es, die Bevolkerung
zu fragmentieren, zu disziplinieren und Gruppen gegeneinander aus-
zuspielen, indem >Rassen< produziert und als hoherwertig bzw. min-
derwertig hierarchisiert werden. Wichtig dabei ist, dass Foucault un-
ter dem Recht zu téten weit mehr versteht als den direkten Mord. Im
Gegenteil zihlen darunter auch indirekte Formen, wie »jemanden der
Gefahr des Todes ausliefern, fiir bestimmte Leute das Todesrisiko oder
ganz einfach den politischen Tod, die Vertreibung, Abschiebung usw.
erhéhen«.”

Zwar beschriankt sich Foucault in seinem Vortrag in erster Linie
auf einen biologistischen Rassismus, doch kann, wie Rose anmerkt,
ein dhnliches Prinzip ebenso im Falle eines kulturell argumentieren-
den Rassismus beobachtet werden. *® Mit Balibar und Hall” versteht
Rose Rassismus

»als machtvolles Operations- und Differenzierungsmodell [..], das in
das Kontinuum einer Bevolkerung bedeutsame Unterscheidungen
wie seigenc oder >fremds, shoher- oder minderwertig« einfithrt, wo-
durch diejenigen, fiir die die letztgenannten Kategorien in Anschlag
gebracht werden, stirker als erstere einer Gefahr ausgesetzt sind«.*°

Stoler kritisiert, dass in Foucaults enger Rassismus-Analyse, aus-
gehend von seiner Geschichte der Sexualitit, der Kolonialismus zu
kurz kommt. Schliefilich spielen auch imperiale Schauplitze aufler-
halb Europas eine Rolle in der Produktion europiischer Diskurse um
Sexualitit, weshalb Foucault »die Praktiken [iibergeht], welche eine
Rassenterminologie in den Kérper einschreiben«.” Biirgerliche Iden-
tititen in europdischen Metropolen und in >ihren< Kolonien in Ubersee

16  Foucault 2001: 301.

17 Ebd.:303.

18 Rose 2015: 334.

19 Balibar1992; Hall 1994.
20  Rose 2015: 334.

21 Stoler 2002: 307.

- am 14.02.2026, 14:31:57.

33


https://doi.org/10.14361/9783839457115-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

34

Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

waren »insgeheim nachhaltig durch Rassenvorstellungen codiert«.”*
Stoler hinterfragt, weshalb Foucault die Geburtsstunde des Rassismus
ins spate 19. Jahrhundert legt, obgleich sich das Phinomen historisch,
sozial und politisch breiter auffichern lisst.” Auch Lemke vermisst die
Beriicksichtigung des Kolonialismus und die spezifischen Intersektio-
nen zur Sexualitit in Foucaults Kritik des Rassismus. Gleichzeitig geht
er davon aus, dass dies analytische Vorteile bietet, indem Rassismus
weder als »Ausnahmesituation oder Antwort auf soziale Krisen«**
noch als individuelle Handlung Einzelner verharmlost wird. Im An-
schluss an Foucault kann Rassismus verstanden werden als Gesellschaft
strukturierend, Politik leitend und institutionell manifestiert.

In Foucaults Uberlegungen zur Gouvernementalitit wird der Be-
griff der Biopolitik nicht mehr verwendet. In seiner weiteren Ausein-
andersetzung mit dem Problem der Bevolkerungsregierung spielt auch
die Sexualitit keine prominente Rolle mehr. Moglicherweise ist das der
Grund, weshalb Foucault fortan dem Rassismus keine Beachtung mehr
schenkt. Letztendlich hingt sie in seinen Uberlegungen zur Biopolitik
noch eng mit der sexuellen, und damit der biologischen Regulierung
und (Um-)Gestaltung der Bevolkerung zusammen. Sarasin geht davon
aus, dass Foucaults Konzept der Biopolitik dennoch »ein Torso mit vie-
len Schnittstellen fir mégliche theoretische Weiterentwicklungen un-
ter dem Stichwort >Gouvernementalitit« ist.” Dies trifft gewiss fiir die
Untersuchung des gegenwirtigen Rassismus unter dem Gesichtspunkt
der Sicherheitsdispositive zu. Angesichts der Verquickung von (diszi-
plinierender) Macht mit (normalisierenden) Selbsttechnologien stellt
sich die Frage, wie sich rassistische Praktiken transformieren und wie
das Subjekt zur Selbstfithrung angeleitet wird, wenn die >Freiheit« und
die »>Sicherheit« der Subjekte zur raison d’étre liberaler Regierungspra-
xis werden. Die gouvernementale Macht setzt »in einer fundamenta-
len Weise nicht einfach die disziplinire Anpassung und Unterwerfung

22 Ebd.:308.

23 Ebd.:312.

24  Lemke 2007: 59.
25  Sarasin 2005:177.

- am 14.02.2026, 14:31:57.



https://doi.org/10.14361/9783839457115-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Theoretische Uberlegungen zu Fremd- und Selbstfiihrung

der Individuen voraus [..], sondern ganz im Gegenteil deren Freiheit«.
Sicherheitstechnologien »fabrizieren eine Freiheit, die permanent be-
droht und gefihrdet ist und daher zur Grundlage immer neuer Inter-
ventionen wird, die einem Sicherheitskalkiil der Gesellschaft folgen«.*”
Doch was bedeuten Freiheit und Sicherheit im antimuslimischen Ras-
sismus fiir die Fithrung rassifizierter Subjekte?

Freiheit und (Selbst-)Fiihrung
im (antimuslimischen) Rassismus

»Regieren heifdt, die Dinge regieren«?®, schreibt Foucault. Das funktio-
niert iiber Erziehung, Kampagnen und Uberzeugungsarbeit, um Ein-
fluss auf die Gewohnheiten der Bevolkerung zu nehmen — auf ihre Be-
fiirchtungen, darauf, wie sie sich bewegen und verhalten, wie sie le-
ben und denken. Auch mithilfe von Rassismus kann dieser Regel Folge
geleistet werden. Rassismus legitimiert das Strafen, Ausschliefen und
Kriminalisieren, doch genauso gut kénnen im Rassismus auch Einbe-
zug, >Integration< und Vereinnahmung funktional greifen, und das oh-
ne die eigentliche Zielsetzung, ndmlich rassifizierte Subjekte unterzu-
ordnen, aus dem Blick zu verlieren.

Mecheril spricht von einem »antizipierten Rassismus«*’, um zu
beschreiben, dass Rassismus auch erfahren wird, indem man Gering-
schitzung und Degradierung vorwegnimmt oder Angriffe und Attacken
befiirchten muss. Rassifizierte Personen kénnen deswegen Wut, Angst,
Verzweiflung oder auch Scham empfinden. Mecheril beschreibt Vor-
sicht bis hin zur Vermeidung von Kontakten und dem Riickzug aus
bestimmten Situationen als Reaktionen auf Rassismuserfahrungen.

Nach der Bedeutung des Sicherheitsdiskurses gefragt berichten un-
sere Gesprichspartner:innen von ihren Gefithlen angesichts der Alltig-

26 Ebd.184.

27  Bublitz 2014: 95.

28  Foucault 2017a: 147.
29  Mecheril 1994: 60.

- am 14.02.2026, 14:31:57.

35


https://doi.org/10.14361/9783839457115-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

36

Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

lichkeit ihrer Rassismuserfahrungen.>® Ahmed diskutiert Rassismus im
Zusammenhang mit einer »gewisse[n] paranoide[n] Sorge um Dinge,
die bereits passieren und passieren konntens, sodass sich rassifizier-
te Menschen als Effekt von Rassismuserfahrungen vorbeugend selbst
zensieren und zuriickziehen.* Rassismus, Sicherheit und Gouverne-
mentalitit stehen so in einem wechselseitigen Dreiecksverhiltnis: >Die
Anderen< kénnen indirekt gelenkt werden, die Fithrung wird dezentra-
lisiert und in die Subjekte selbst verlagert.** Das lisst sich etwa am
Interesse des Staates beobachten, einen spezifischen Bevolkerungsan-
teil als »Muslim:innen«< zu regieren, sie als solche zu adressieren und
zu erziehen, ein Interesse, das einige muslimische Akteur:innen tat-
sichlich aufgreifen, unter anderem auch, weil es mit ihren Interessen
zusammenfillt. Amir-Moazami spricht von einem »intime[n] Verhalt-
nis von Anerkennungsgesten und verstirkter Kontrolle der religiosen
Praxis durch Sicherheitstechniken«.?® Der hegemoniale Sicherheitsdis-
kurs trigt dazu bei, dass Muslim:innen zu >guten (deutschen)« Staats-
biirger:innen zivilisiert und in die Logik liberal-sidkularer Machttechni-
ken eingeftigt werden. Demzufolge betreten, so Amir-Moazami weiter,
jene Muslim:innen, die sogenannte Sicherheitspartnerschaften einge-
hen, die 6ffentliche Bithne und arbeiten der staatlichen Islamismus-
bekimpfung zu. Staatlich gelenkte Imamausbildungen und die Gestal-
tung des islamischen Religionsunterrichts begreift sie als regulative In-
strumente und Kontrollmechanismen mit dem Ziel, den Islam nach
christlich-sikularem Vorbild zu zihmen und europagerecht zu moder-
nisieren. Tezcan fithrt das am Beispiel der Deutschen Islamkonferenz

30  Zur Rekonstruktion der Emotionen: Keskinkilig 2021 i.E.

31 Ahmed 2018:125.

32 Auch weitere Subjektivierungen und Positionierungen bzw. ihre Intersektio-
nen sind wirksam, da die hegemoniale Anrede als Muslim:in nur eine Facette
des Lebens eines Menschen betrifft. Im Forschungsfeld Islam/Muslim:innen in
Europa liegen Arbeiten vor, die die Zusammenhinge von Macht und Subjekti-
vierung unter verschiedenen sozialen, historischen und politischen Gesichts-
punkten thematisieren u.a. als Kritik am europdischen Sikularismus (Amir-
Moazami 2018; Asad 2003; Mahmood 2015).

33 Amir-Moazami 2014: 363.

- am 14.02.2026, 14:31:57.



https://doi.org/10.14361/9783839457115-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Theoretische Uberlegungen zu Fremd- und Selbstfiihrung

aus, die wesentlich zur Konstruktion »eines gesellschaftsfihigen, auf-
geklirten, deutschen muslimischen Subjekts«** beigetragen hat.

Die konzeptionelle Trennung von Herrschaft und Macht, die
im neuen Begriff der Gouvernementalitit notwendig wird, lenkt
also den Blick auf jene rassistischen Verhiltnisse, die sich abseits
herkdmmlicher Ausschlussmechanismen ausdriicken kénnen. Im
antimuslimischen Bedrohungsszenario werden Muslim:innen unter
dem Aspekt der (De-)Radikalisierung und der Privention angespro-
chen, ihrer (zugeschriebenen) Zugehorigkeit nach mit Terrorismus
in Verbindung gebracht und dazu angehalten, >bésen< Muslim:innen
zu entsagen.® Einerseits greift die Disziplinarmacht durch rechtliche
Normen und disziplinierende Normierungen®® weiter ein, wie zum
Beispiel in Form von Anti-Terror-Gesetzen, die iiberwachen, bestrafen
und kriminalisieren.?” Andererseits wirkt bereits das Wissen, dass die
Disziplinarmacht greifen kann, disziplinierend bzw. selbstfithrend.

Aus dem empirischen Material der vorliegenden Studie geht her-
vor, dass unsere Gesprachspartner:innen ihr Verhalten nach dem Wis-
sen, dass potentiell alle Muslim:innen betroffen sind (»wir sind auch
Gefihrder«), ausrichten und sich selbst kritisch befragen, ob sie als Ge-
fahr wahrgenommen werden konnten. Sie antizipieren Rassismuser-
fahrungen und loten Handlungsméglichkeiten aus, die sie nicht allzu
sehr in Gefahr bringen.

Hieran setzt unser Forschungsinteresse an: Wir untersuchen die
Aufforderung bzw. Anordnung, sich selbst zu fithren und stellen die
Frage, ob und gegebenenfalls wie das geschieht. Uns interessiert, wie
es moglich ist, auf diese Aufforderung zu antworten (ohne sich ginz-
lich zu unterwerfen) und dabei eigene Interessen nicht aus dem Blick
zu verlieren oder sogar ins Spiel zu bringen — also widerstindig zu
handeln. Uns interessieren in diesem Sinne, wie Gemeinden, Verbinde
und Vereine auf Ein- und Ausschlussmechanismen im Zusammenhang

34  Tezcan 2007: 7.

35  Attia 2019b; Keskinkilig 2019b; Mustafa 2016.
36  Lemke 2001.

37 Briinett/Grafe 2003.

- am 14.02.2026, 14:31:57.

37


https://doi.org/10.14361/9783839457115-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

38

Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

mit dem Sicherheitsdispositiv reagieren. Oder um es in gouvernemen-
talitatstheoretischer Perspektive zu formulieren: Wie macht sich das
muslimische Subjekt die gouvernementale Vernunft angesichts des an-
timuslimischen Rassismus zunutze, um Freiheiten zu erweitern und
Handlungsspielrdume (ob unterwerfend oder widerstindig) im Span-
nungsverhaltnis von Macht- und Selbsttechniken zu dehnen und eige-
ne Bediirfnisse zu artikulieren? Denn wie bereits Foucault zu bedenken
gibt, folgt die gouvernementale Vernunft keinesfalls starr den Staatsin-
teressen, sondern erwichst aus dem Zusammenspiel individueller und
kollektiver Bediirfnisse und Interessen. Es gibt keine universelle Frei-
heit, eher »ein Verhiltnis, bei dem das Maf} des >zu wenig« an bestehen-
der Freiheit durch das >noch mehr« an geforderter bestimmt wird«.*®

Subjekt, Widerstand und Handlungsmacht

Wo Macht ausgetibt wird, gibt es auch Konflikte und Strategien, sich
ihr zu widersetzen, sich aufzulehnen oder alternative Handlungsop-
tionen auszuloten. Um zu verstehen, wie Macht operiert, »miissen wir
vielleicht die Widerstinde dagegen untersuchen und die Bemithungen,
diese Beziehungen aufzulésenc, schreibt Foucault.” Mehr noch: Es gibt
skeine Machtbeziehung ohne Widerstand, ohne Ausweg oder Flucht,
ohne méglichen Umschwung«.*® Das eine existiert nicht ohne das an-
dere: Macht und Widerstand stehen »in einem Verhiltnis wechselseiti-
ger Provokation, endloser Verkettung und stindiger Verkehrung«.*
Foucault lidt dazu ein, den Gegenstand unter dem Aspekt des
Widerstandes, also der Umgangsweisen und Handlungsoptionen zu
beleuchten. Schliellich fokussiert er in seinen Studien zur Gouverne-
mentalitit keine totalitiren Gesellschaften. Fliigel-Martinsen vermutet,

38 Foucault 2017b: 97.
39  Foucault 2013b: 243.
40 Ebd.: 261.

4 Ebd.: 262.

- am 14.02.2026, 14:31:57.



https://doi.org/10.14361/9783839457115-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Theoretische Uberlegungen zu Fremd- und Selbstfiihrung

dass »der Prozess der politischen Subjektwerdung erst durch die inter-
ne Verschrinkung von Unterwerfung und Widerstand verstindlich«**
wird. Beide Aspekte schliefien sich weniger gegenseitig aus, als dass sie
sich vielmehr wechselseitig bedingen. Der entscheidende Punket fiir die
Frage des Widerstands liegt darin, dass im schopferischen Prozess der
Macht Subjekte nicht einfach unterworfen, sondern hervorgebracht
werden. Im Zusammenspiel von Subjektwerdung und Macht liegt ein
Widerstandspotential: Die Subjekte »selbst sind es ja, die im Konflikt
der Michte mitwirken und die so, wie es erst in diachroner Perspektive
sichtbar wird, die Diskurse der Macht umschreiben«.®

Den Aspekt subversiver Widerstandspraktiken im Kontext hegemo-
nialer Anrufungen greift Butler in Hafd spricht auf. Sie bekriftigt, dass
Subjekte zwar diskursiv hervorgebracht werden, diese aber zeitgleich
durch den Namen, mit dem sie angerufen werden, in eine Sphire tre-
ten, in der sie den eigenen Handlungsraum entgegen des urspriingli-
chen Interesses der Anrede erweitern konnen:

»Durch den Namen, den man erhilt, wird man nicht einfach nur
festgelegt. Insofern dieser Name verletzend ist, wird man zugleich
herabgesetzt und erniedrigt. Doch enthilt der Name auch eine an-
dere Méglichkeit, da man durch die Benennung auch eine bestimmte
Moglichkeit der gesellschaftlichen Existenz erhilt und erst in ein
zeitliches Leben der Sprache eingefiihrt wird, das die urspriingli-
chen Absichten, die der Namensgebung zugrunde lagen, (ibersteigt.
Wahrend also die verletzende Anrede ihren Adressaten schein-
bar nur festschreibt und lahmt, kann sie ebenso eine unerwartete,
ermiachtigende Antwort hervorrufen.«*

42 Fligel-Martinsen 2014: 44.
43 Ebd.: 54.
44  Butler2006:10.

- am 14.02.2026, 14:31:57.

39


https://doi.org/10.14361/9783839457115-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

40

Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

Butler kniipft in ihren Arbeiten im Anschluss an Austin® an Sprechakt-

theorien und den Performativititsbegriff an.*® Theorien des Performa-

tiven fokussieren nicht ausschliefilich das Feld der Linguistik, sondern

werden »iiber die Sprache hinaus auf sinnenhafte Kulturphinomene

aller Art itbertragen«.*” Wie Konig bemerkt, unterscheidet sich Butlers

Performativititsbegriff grundlegend von einem theaterwissenschaftli-

chen Verstindnis, in welchem das »Ereignishafte« (der Auffithrung) als

fundamental« angesehen wird, wihrend Butler das Prozesshafte her-

vorhebt.*® Butler bietet eine Perspektive an, »wie sprachliche bzw. dis-

kursive Praxis wirklichkeitsverindernd [H.i.0.] wirken kann — nimlich

45

46

47
48

In How to do things with Words begreift Austin das Sprechen, etwa Beleidigun-
gen, Befehle aber auch Ansprache und Rede, als eine Form des Handelns. Das
bedeutet, die sprachliche Handlung konstituiert das, was sie duRert. Austin
(1975: 109ff.) unterscheidet zwischen drei verschiedenen Sprechakten: Der lo-
kutiondre Akt meint die Handlung, etwas zu sagen. Dazu zihlen sprachliche
Laute und AuRRerungen nach grammatikalischen Regeln einer Sprache, die da-
zu dienen, Aussagen Uber Gegenstande und Ereignisse zu machen. Unter ei-
nem illokutiondren Akt, »meaning«in the traditional sense«, versteht Austin
den Vollzug einer konventionellen Sprachhandlung, die sich aus einer sozia-
len Interaktion ergibt, also Fragen, Drohungen oder Empfehlungen. Der illo-
kutionére Akt vollzieht sich, indem etwas geduflert wird. Dagegen betrifft ein
perlokutionérer Akt (»what we bring about or achieve by saying something«)
die Folgen einer Sprachhandlung, also dadurch, dass etwas geduflert wird. Er
betrifft die Wirkung, er krankt, verunsichert oder tiberzeugt.

In Anlehnung an Austins Sprechakttheorie und unter Bericksichtigung der
Foucaultschen Diskurstheorie erweitert Butler das Blickfeld um Phanomene
der Identitatskonstruktionen, insbesondere im Zusammenhang mit der Per-
formativitit von Geschlecht und Sexualitat: »Gender identity is performative,
which means [...] that it is real only to the extent that it is performed. [...] If
gender attributes, however, are not expressive but performative, then these at-
tributes effectively constitute the identity they are said to express and reveal.«
(Butler1990: 278f.) Indem Butler auf die Rolle des Performativen in der Heraus-
bildung von Geschlecht verweist, weist sie Vorstellungen einer ontologischen
Realitatvon Geschlechtsidentitit, also einer vermeintlich natiirlich gegebenen,
zurtick.

Hempfer/Volbers 2011: 7.

Konig 2001: 45.

- am 14.02.2026, 14:31:57.



https://doi.org/10.14361/9783839457115-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Theoretische Uberlegungen zu Fremd- und Selbstfiihrung

durch die Moglichkeit der Variation oder parodistischen Subversion
vorgegebener Handlung — oder Identititsskripte«.*

Der Mechanismus lasst sich auch im antimuslimischen Rassismus
beobachten. Hegemoniale Sprechhandlungen, die Muslim:innen im
Akt des Bezeichnens und Besprechens als Sicherheitsbedrohung her-
vorbringen, kénnen im Sinne Austins neben dem illokutioniren Akt
auch als perlokutionirer Akt verstanden werden. Die Diskriminierung
vollzieht sich einerseits, indem antimuslimisch gesprochen wird, aber
auch weil Ausschluss und Benachteiligung praktische Folgen davon
sind, dass antimuslimisch gesprochen wird. Die Bezeichnung ist kei-
ne neutrale, im Gegenteil reguliert sie den Zugang zu Ressourcen,
entscheidet dariiber, wer (zu welchen Themen und wie) Gehor findet.

Mit dem Akt der Benennung werden Muslim:innen also dem Dis-
kurs unterworfen und als sMuslim:innen< hervorgebracht. Butler nennt
diesen Prozess Subjektivation. Die Unterwerfung des Subjekts unter
den Diskurs fithrt es zugleich ins Leben und ist eine Voraussetzung da-
fiir, zu sprechen bzw. Gehor zu finden. Die Anrufung des Subjekts setzt
die Bedingungen, um sich selbst im Angesicht der Macht zu konstitu-
ieren und sich Diskursregeln zu eigenen Zwecken nutzbar zu machen.
Butler schreibt, »dass gerade darin, dass der herrschende, autorisierte
Diskurs enteignet [H.1.0.] werden kann, eine Moglichkeit seiner subver-
siven Resignifikation liegt«.*®

Das Changieren zwischen Unterwerfung und Handlungsmacht ist
durchaus ambivalent zu begreifen, wie Gutiérrez Rodriguez am Beispiel
(neo-)liberaler Regierungstechniken in der Auslinder-, Migrations- und
Asylpolitik zeigt. Jene, die als sMigrant:innen«< und als >Auslinder:in-
nen« angerufen werden, werden zu »ethnisierten Anderen< konstruiert:
»Erst von dem Zeitpunkt an, an dem die Minderheiten als die seth-
nisch Differentenc« kodifiziert, kontrolliert und regiert werden, existie-
ren sie als solche.«®* Sie werden zu defizitiren Anderen konstruiert,

49  Butler 2011: 49.
50 Ebd.:246.
51 Gutiérrez Rodriguez 2003: 171.

- am 14.02.2026, 14:31:57.

41


https://doi.org/10.14361/9783839457115-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

42

Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

in ihren Bewegungsmoglichkeiten eingeschrinkt und fiir ihre missli-
che Lage selbst verantwortlich gemacht. Gleichzeitig werden sie auf-
gefordert, sich zu integrieren und durch Leistung und Arbeit aufzu-
steigen. Indem der Staat an die Individuen appelliert, entledigt er sich
seiner Verantwortung. Dem Topos des homo oeconomicus unterwor-
fen, werden Migrant:innen paradoxerweise einerseits entmachtigt und
andererseits als selbststindig handelnde Subjekte adressiert. Die An-
rufung als ethnisierte Andere geht in das Selbstverstindnis der Indivi-
duen ein, ohne sie total zu bestimmen. Gutiérrez Rodriguez weist dar-
auf hin, dass sich die Anrufung verkompliziert: Die Anderen gelten als
Siindenbock und Problem und werden gleichzeitig »als die neuen Unter-
nehmerInnen [H.i.0.] zelebriert«®* und als ékonomische Zielgruppe zur
Férderung von Selbststindigkeit angesprochen. Eine direkte Analogie
hierzu findet sich in der steigenden Anzahl an Férderprogrammen zur
Deradikalisierung von Muslim:innen, die sich insbesondere an mus-
limische Selbstorganisationen richten und finanzielle Abhingigkeiten
schaffen.” Die Biopolitik bindet »die Anderenc in die neoliberale Logik
ein, vermag sie aber nicht vollstindig zu kontrollieren:

»Denn der Versuch der Domestizierung der Subjekte scheitert an der
Hartnackigkeit der unbestimmbaren und ungeziigelten kollektiven
Praxis. Die staatlichen Fithrungsprogrammatiken im Sinne der Gou-
vernementalitit mogen daher aus den Praktiken und Rationalititen
der Subjekte schopfen, kdnnen diese aber nicht vollstindig abbilden
und kontrollieren. Die Praxis der Subjekte ist nicht zu fixieren, sie
durchdringt die Risse der Strukturen, in denen sie zwar verfangen,
aber auch zugleich beweglich ist. Das Konzept der Gouvernementa-
litat wirft daher spannende Fragen beziiglich der Vereinnahmung
subjektiver Praktiken und Denkformen durch staatliche Institutionen
auf. Zugleich verweist es auf die Grenzen dieser Fithrungslogik, die an

52 Ebd.:176.
53  Attia 2019b; Qasem 2019.

- am 14.02.2026, 14:31:57.



https://doi.org/10.14361/9783839457115-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Theoretische Uberlegungen zu Fremd- und Selbstfiihrung

der Praxis und dem widerspenstigen Begehren der Subjekte, die sie
zu modellieren sucht, scheitert.«**

Ahnlich argumentiert auch Rose. Mit Foucault und Butler definiert sie
widerstindiges Handeln als »eine Praxis der Grenzbearbeitung, eine
Praxis des kritischen Fragens und einer kritischen Haltung, die genau
jene bislang giiltigen Grenzziehungen zwischen dem >Normalen< und
dem s>Verwerflichen«< zum Gegenstand der Auseinandersetzung macht,
indem sie ihnen nur begrenzt entspricht«.> Auch Wagenknecht befragt
die widerspriichlichen und ambivalenten Verhaltensweisen im Umgang
mit hegemonialer Anrede und lenkt dazu den Blick auf die in der Le-
benspraxis von Subjekten gesammelten Erfahrungen und Bediirfnisse,
»die Ausgangspunkt fiir die Uberwindung herrschaftlicher Zurichtung
sein kénnen.«*® Die Méglichkeit, den Namen zuriickzuweisen und das
Selbst abseits der diskursiven Anrufung zu gestalten, gelingt, indem
Ambivalenz produziert wird. Die Anrufung eines Subjekts kann auf ei-
ne Weise beantwortet werden, die die Ansprache irritiert. Sie vermag
es, die hervorgebrachte Reprisentation, unter der das Subjekt benannt
wird, zu stéren und zu brechen.

»Die verschiedenen 6konomischen, politischen, ideologischen, kultu-
rellen usw. Prozesse der Ambivalenzproduktionen gehéren zu einer
wesentlichen Verdnderung des gesellschaftlichen Ganzen, zur For-
mierung einer neuen Produktionsweise. [..] Die Ambivalenz entsteht
als Veranderung in der Artikulation gesellschaftlicher Widerspriiche,
in der Art und Weise, wie sie verbunden sind und sich gegenseitig
formen. Vormals klare Differenzlinien werden verwischt, werden
nicht nur durch ideologische Rede vernebelt, sondern tatsiachlich
uneindeutig.«*’

54  Gutiérrez Rodriguez 2003: 176f.
55  Rose 2015: 332.

56  Wagenknecht 2003: 200.

57  Ebd.: 213.

- am 14.02.2026, 14:31:57.

43


https://doi.org/10.14361/9783839457115-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

m

Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

Fliigel-Martinsen bringt es folgendermafien auf den Punkt: »Wider-
stand bedeutet so gesehen Bedeutungsverschiebunge«.>®

Aus der Skepsis gegeniiber metaphysisch iiberhohten Begrifflich-
keiten und absoluten Wahrheiten, die Foucaults Arbeiten durchziehen,
warnt Fliigel-Martinsen davor, eine systematische Theorie des Wider-
standes bei Foucault zu suchen, und plidiert stattdessen dafiir, die Fra-
ge nach widerstindigem Handeln umzudeuten:

»Zu fragen ist also nicht, wie Subjekte generell Widerstand gegen
Machtprozesse, die sie konstituieren, leisten kénnen, sondern zu
untersuchen sind die je spezifischen Modalitaten der Subjektkonsti-
tution und des Widerstands in konkreten historischen Konstellatio-
nen«.>’

Jain geht davon aus, dass die Ambivalenz und Widerspriichlichkeit von
Wiinschen und Begierden eine Reflexion ermoglichen, die wiederum
Widerspruch und infolge dessen auch »die Spannung zwischen Sub-
jekt und Politik, die die eigentliche Grundlage des politischen Verhilt-
nisses ist, wieder beleben«.® Er sieht in der Entwicklung eines solchen
Subjektbewusstseins die notwendige Voraussetzung fiir kollektive po-
litische Handlungsfihigkeit. Das Subjekt muss

»[...] sich selbst als solches erkennen und begreifen und sich zugleich
(kritisch und widerstandig) auf seine Umwelt beziehen. Es muss ein
>authentisches< Bewusstsein seiner Selbst entwickeln, und dies setzt
eine (Selbst-)Reflexion voraus, die gerade fiir die Widerspriiche und
die Ambivalenz des Seins und des Selbst offen ist. Ein solcher reflexi-
ver Authentizititsbegriff bedeutet, dass das Selbst seine immanen-
te, nicht transzendierbare innere Widerspriichlichkeit und Ambiva-
lenz entdeckt, um seinen Widerspruch fiir die Moglichkeit des Wider-
spriichlichen und des Differenten zu entfachen. Die reflexive Authen-
tizitat des Selbst bestiinde also gerade in der Spiegelung und im Zu-

58  Fligel-Martinsen 2014: 54.
59  Ebd.:56.
60  Jain 2003: 255.

- am 14.02.2026, 14:31:57.



https://doi.org/10.14361/9783839457115-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Theoretische Uberlegungen zu Fremd- und Selbstfiihrung

lassen von innerer wie dufierer Ambivalenz — nicht im Beharren auf
Eindeutigkeit und Identitat.<'

Das Ambivalenz-Dispositiv, das in diesen Uberlegungen als widerstin-
dige Reaktion auf eine unterwerfende Anrede bemiiht wird, lenkt den
Blick auf vielfiltige Strategien, mit denen auch Muslim:innen auf den
antimuslimischen Sicherheitsdiskurs antworten. Butlers Subjektiva-
tionstheorie gemif} werden sie als (Gefahren-)Subjekt angerufen und
hervorgebracht, ihnen wird ein Name und damit einhergehend eine
gesellschaftliche Rolle zugewiesen, die sie ins Leben fithrt und zugleich
die Bedingungen schafft, um handlungsfihig und gehért zu werden.
Themen, die an sie herangetragen werden — Salafismus, Terrorismus,
(De-)Radikalisierung und Privention — konnen als Muslim:innen An-
gerufene aufgreifen, sich zu ihnen positionieren und sich mit ihnen
auseinandersetzen und zugleich eigene Erfahrungen, Interessen und
Bediirfnisse artikulieren.

Das erlaubt, islambezogene Kontrastfolien zu irritieren und um
andere Identifikationspunkte zu erweitern, unter denen sich die je-
weiligen Lebensentwiirfe und —realititen gestalten, Erfahrungen mit
dem antimuslimischen Rassismus zu artikulieren und das muslimi-
sche Selbst zu verkomplizieren, statt Identitit zu vereinheitlichen.
Essentialistische Anrufungen als sMuslim:in« kénnen zuriickgewiesen
(und damit verweigert) werden, sie konnen unter Beriicksichtigung
verschiedener religioser, sikularer, politischer, sozialer und verge-
schlechtlichter Deutungsmuster differenziert und multipliziert wer-
den, sodass (nicht nur individuell) Ambivalenz produziert wird. Die
»Praxen dieser Uberwindung [sind] notwendig kollektive Praxen«®,
gerade weil Erfahrungen des antimuslimischen Rassismus struktu-
rell eingeschrieben sind und im gréferen sozialen Zusammenhang
existieren. (Als) Muslim:innen (Markierte) sind sich der kollektiven
Erfahrungsdimension bewusst. Sie verschaffen sich gegenseitig Gehor,

61  Ebd.: 242f
62  Wagenknecht 2003: 200.

- am 14.02.2026, 14:31:57.

45


https://doi.org/10.14361/9783839457115-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

46

Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

beziehen sich aufeinander und denken gemeinsam konkrete Utopi-
en. Die Erfahrung von >Gleichheit< kann mit einer »Solidaritit der
Verschiedenheiten«® verkniipft werden.

Schlussfolgerung

In der Auseinandersetzung mit dem antimuslimischen Rassismus
kommt man nicht umhin, dem zentralen Stellenwert des hege-
monialen Sicherheitsdiskurses Rechnung zu tragen. Wie aus dem
empirischen Material der vorliegenden Studie hervorgeht, sind unsere
muslimischen Gesprichspartner:innen in ihrem Alltag und in ihrem
Beruf, in 6ffentlichen Institutionen und auf offener Strafle, durch
mediale und politische Ansprache mit Misstrauen und Verdacht kon-
frontiert. Sie miissen sich verantworten und Stellung beziehen, sich zu
sislami(sti)scher« Gewalt positionieren, sich distanzieren und als >gute«
Ausnahmen in Szene setzen. Die Erfahrung, ihrer (vermeintlichen) Re-
ligion, Kultur und Herkunft nach kollektiv als Gefahr wahrgenommen
zu werden, hat Einfluss auf ihre Gefiihle und ihr Selbstbild, darauf, an
welchen Orten sie Prisenz zeigen und welche sie wiederum meiden,
ob und wie sie Religiositit praktizieren, wie sie sich kleiden, was und
wie sie (be-)sprechen oder (ver-)schweigen. Doch Muslim:innen sind —
wie andere auch - keine passiven Objekte einer allgegenwirtigen und
omnipotenten Macht.

Hieran kniipft unsere Studie an: Wir fragen danach, wie das mus-
limische Subjekt Deutungs- und Handlungsmacht (zuriick-)erlangt.
Vor dem Hintergrund von Foucaults Ausfithrungen zum Verhiltnis
von Sicherheit, Bevolkerung und Gouvernementalitit sowie seinem
Diktum, dass es dort, wo es Macht gibt, auch Widerstand gibt, fragen
wir danach, wie die als Muslim:innen Angerufenen das Verhiltnis von
Unterwerfung und Widerstand angesichts des Sicherheitsdiskurses
austarieren. Uns stellt sich also die Frage nach den Spielriumen:
Wie navigieren Muslim:innen durch Strukturen der Verbesonderung

63  Ebd.: 221.

- am 14.02.2026, 14:31:57.



https://doi.org/10.14361/9783839457115-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Theoretische Uberlegungen zu Fremd- und Selbstfiihrung

und Diskriminierung, durch Ein- und Ausschliisse, durch Stigmati-
sierung und Generalverdacht? Wie kniipfen sie an gesellschaftliche
Debatten um Sicherheit an, wie beteiligen sie sich an Aushandlungs-
prozessen und wie positionieren sie sich, um sich Gehor fiir ihre
Erfahrungen, Anliegen und Bediirfnisse zu verschaffen? Wie gelingt
es >Muslim:innen< am Diskurs teilzuhaben und dabei Definitions- und
Handlungsmacht (wieder) zu gewinnen? Dabei interessieren uns auch
widerspriichliche und uneindeutige Gleichzeitigkeiten von Unterwer-
fung und Widerstand, etwa wie in der affirmativen Selbstfithrung auch
seigene« Interessen artikuliert und verfolgt werden konnen. Ausgehend
davon, dass im Machtverhiltnis Aushandlungspotential liegt und in
der Selbstfithrung Interpretations- und Handlungsspielriume genutzt
werden konnen, ist es also moglich, dass sich Muslim:innen im Prozess
und in der Aneignung der sicherheitspolitischen Selbstfithrung nicht
nur anpassend unterwerfen, sondern im Zuge ihrer Antwort den Si-
cherheitsdiskurs verschieben und ihn nutzen, um anderen Interessen
nachzugehen als jenen, die von ihnen erwartet werden.

Schliefilich lisst sich im empirischen Material ein weites Archiv
an widerstindigen Selbstbildern, Verhaltensweisen und alternativen
Handlungsoptionen nachvollziehen, die das Gegenstiick zur anti-
muslimischen Regierungskunst der Gouvernementalitit bilden. Um
es in Foucaults Worten zu sagen, geht es um »die Kunst nicht re-
giert zu werden bzw. die Kunst nicht auf diese Weise und um diesen
Preis regiert zu werden«.®* Unsere Gesprichspartner:innen sind dar-
um bemitht, zwischen verschiedenen gesellschaftlichen Rollen zu
changieren und sie miteinander in Dialog zu bringen. Sie berichten
von Rassismuserfahrungen, setzen sie in einen politischen, histo-
rischen Zusammenhang und untermauern zugleich professionelle,
wissenschaftliche und aktivistische Sprechpositionen. Sie ordnen und
verkomplizieren gesellschaftliche Themen, die an sie herangetragen
werden, sie weiten Fragestellungen aus, analysieren und kontextuali-
sieren eigene Positionierungen, differenzieren Diskussionsriume aus
und untergraben hegemoniale Sprechakte.

64  Foucault1992:12.

- am 14.02.2026, 14:31:57.

47


https://doi.org/10.14361/9783839457115-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

48

Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

Insgesamt fordern sie defizitire Islamdebatten heraus, irritieren
homogene Kategorien und riicken komplexe Lebensrealititen ins Feld,
indem sie auf globalhistorische, queer-feministische, unterschiedlich
religiése, sikulare und weitere Erfahrungen und Erinnerungen zuriick-
greifen. Sie sind sich der Ausschlussmechanismen des Sicherheitsdis-
kurses bewusst, reflektieren Anforderungen nach Pravention und Dera-
dikalisierung unter dem Aspekt des antimuslimischen Rassismus und
riicken eigene Sicherheitsbediirfnisse und staatsbiirgerliche Interessen
ins Zentrum, die sie den Medien, der Politik und der Gesamtgesell-
schaft gegeniiber geltend machen. Sie kritisieren ein Klima des Miss-
trauens, der Verdichtigungen und Konkurrenzen, das Einfluss auf die
Community und die Zusammenarbeit untereinander nimmt, und re-
flektieren angesichts dessen Moglichkeiten der Solidarisierung. Und sie
tauschen Visionen fiir eine bessere, community-nahe Zusammenarbeit
aus, in der sie nicht gegeneinander ausgespielt werden, sondern statt-
dessen Riaume zur Selbstermichtigung gestalten.

- am 14.02.2026, 14:31:57.



https://doi.org/10.14361/9783839457115-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

