
Theoretische Überlegungen zu Fremd-

und Selbstführung

»Aber das heißt, wir sind auch Gefährder, oder wie?«, fragt Hassan

M. in der dritten Gruppendiskussion besorgt in die Runde. Die Un-

kenntnis darüber, nach welchen Kriterien der polizeiliche Fachbegriff

operiert und wie sicherheitspolitisch zwischen ›guten‹ und ›bösen‹

Muslim:innen unterschieden wird, führt zu einem generellen Unbe-

hagen unter den Diskussionsteilnehmer:innen. Sie befürchten, als

Bedrohung wahrgenommen zu werden, zum Beispiel weil sie regel-

mäßig Moscheen besuchen oder in religiösen Vereinen aktiv sind. Von

strafrechtlicher Relevanz sind diese Aspekte des alltäglichen Lebens

weit entfernt, das ist allen bewusst. Gleichzeitig kommen sie nicht um-

hin, sich zu fragen, was passieren könnte, wenn bestimmte Orte und

Akteur:innen mit Salafismus und Radikalisierung in Verbindung ge-

bracht werden oder sie mit Gruppen und Personen assoziiert werden,

die dem Spektrum des sogenannten politischen Islams zugeordnet

werden. Die muslimischen Diskussionsteilnehmer:innen fühlen sich

unter Druck gesetzt, ihre Loyalität und Zugehörigkeit unter Beweis zu

stellen, um einer möglichen Zuordnung in eine problematische Ka-

tegorie vorzubeugen. Allein der Gedanke, als Gefährder:in, Salafist:in

oder Terrorist:in wahrgenommen zu werden, führt dazu, dass sie

selbst ihre Körper, ihre Sprache und ihre Kleidung, ihr Verhalten und

ihre Mobilität im öffentlichen Raum daraufhin befragen, wie sie wahr-

genommen werden und wie sie sich den diskursiven Anforderungen

an eine ›gute Bürgerschaft‹ anpassen oder entziehen.

https://doi.org/10.14361/9783839457115-004 - am 14.02.2026, 14:31:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


30 Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

Die Angst davor, als gefährlich eingeordnet zu werden, kann auch

dazu führen, anderen Muslim:innen und muslimischen Akteur:innen

gegenüber mit Vorsicht zu begegnen. Im Alltag bedeutet das, Kontakt-

schuldvorwürfen1 vorzubeugen und daher Gruppen und Individuen,

die möglicherweise als islamistisch eingestuft werden, zu meiden. Es

bedeutet auch, sich zu überlegen, ob und gegebenenfalls in welcher

Weise sie Stellung beziehen zu den Themen Terrorismus, Salafismus

und Gewalt, die im Namen des Islams gerechtfertigt werden.2 Weder

Strafe und Zwangsmaßnahmen noch direkte staatliche Kontrolle und

Disziplinierung engen in dieser Sequenz die Diskussionsteilnehmer:in-

nen im Kontext des Bedrohungsszenarios des islamistischen Terroris-

mus ein. Vielmehr tun dies Andeutungen und Erwartungen, Befürch-

tungen und exemplarische Erfahrungen Anderer, mediale und politi-

sche Diskursregeln, die sie als Muslim:innen homogenisieren und als

Kollektiv als (potentielle) Gefahr adressieren. In ihren Selbstbildern und

Verhaltensweisen tritt jene Machttechnologie in Erscheinung, die Fou-

cault als Gouvernementalität3 (gouverner: regieren; mentalité: Denkwei-

se) bezeichnet.

Gouvernementalität, Biopolitik und Rassismus

Dabei handelt es sich um eine Regierungstechnologie, »die aus den In-

stitutionen, den Vorgängen,Analysen undReflexionen, den Berechnun-

gen und den Taktiken gebildete Gesamtheit, welche es erlauben, diese

recht spezifische, wenn auch sehr komplexe Form der Macht auszu-

üben, die als Hauptzielscheibe die Bevölkerung, als wichtigsteWissens-

form die politische Ökonomie und als wesentliches technisches Instru-

ment die Sicherheitsdispositive hat«.4 Im gegenwärtigen Sicherheits-

1 Schiffauer 2020.

2 Die genannte Sequenz wird im Kapitel Ver_Handlungen im Abschnitt Ent_Soli-

darisierung rekonstruiert.

3 Foucault 2017a.

4 Ebd.: 162.

https://doi.org/10.14361/9783839457115-004 - am 14.02.2026, 14:31:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Theoretische Überlegungen zu Fremd- und Selbstführung 31

diskurs steht der nach Foucault üblichen Disziplinarmacht, die (isla-

mistischen Terrorismus) verbietet, (Gefährder:innen) beobachtet und

(islamistische Straftäter:innen) diszipliniert, eine andere Technik zur

Seite, die den Rest der Muslim:innen kollektiv zur Selbstführung an-

hält. Foucaults Ausführungen zur Gouvernementalität sind für die vor-

liegende Untersuchung instruktiv, weil sie den Blick auf Sicherheitsdis-

positive lenken, deren Funktion darin liegt, »auf eine Realität zu ant-

worten, so daß diese Antwort jene Realität aufhebt, auf die sie antwor-

tet«.5 Im Verhältnis von Sicherheit und antimuslimischem Rassismus

ist das Ziel einer gouvernementalen Führung, indirekt auf die Bevöl-

kerung einzuwirken, also »auf die der Bevölkerung offensichtlich ent-

fernten Dinge Einfluß [zu] nehmen«.6

Bublitz zufolge handelt es sich bei der Gouvernementalität um »eine

spezifische Form der Biomacht, in der das Leben des Menschen als Le-

bewesen auf dem Spiel steht und Gegenstand wissens- und technikba-

sierter ›Praktiken des Selbst‹ wird«.7 Die Biopolitik, die Foucault bereits

in DerWille zumWissen. Sexualität undWahrheit I untersucht, nimmt seit

dem 18. Jahrhundert die Bevölkerung – unter dem Vorwand innere und

äußere Gefahren abwehren zu wollen – ins Visier biologischer Umge-

staltung. Sie löst das alte Souveränitätsprinzip »sterben zumachen oder

leben zu lassen« ab durch die Regel »leben zu machen oder in den Tod

zu stoßen«.8 Die Biopolitik zielt auf die »vollständige Durchsetzung des

Lebens«.9 Sie befragt Gesundheit, Sterblichkeit, Geburtenziffer, Hygie-

ne und Lebensdauer der Bevölkerung. Ihre Geburtsstunde fällt nicht

zufällig zusammen mit der

»Entwicklung eines spezifischen politischen Wissens und neuer Dis-

ziplinen wie Statistik, Demografie, Epidemiologie und Biologie, die

Lebensprozesse auf dem Niveau von Bevölkerungen analysieren, um

5 Ebd.: 76.

6 Ebd.: 111.

7 Bublitz 2014: 94.

8 Foucault 2017b: 134.

9 Ebd.: 135.

https://doi.org/10.14361/9783839457115-004 - am 14.02.2026, 14:31:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


32 Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

Individuen und Kollektivemittels korrigierender, exkludierender, nor-

malisierender, disziplinierender, therapierender oder optimierender

Maßnahmen zu ›regieren‹«.10

Als Beispiel besonders geeignet ist die sich im 18. Jahrhundert in

Deutschland etablierende Polizeiwissenschaft, die, so Foucault, »ei-

ne vom Prinzip der Staatsräson beherrschte Regierungstechnologie

angenommen« hat, indem sie sich den »Problemen der Population«

annimmt, um die Bevölkerung »für die Stärke des Staates« zu ›ver-

bessern‹.11 Das macht die Biopolitik zum Dreh- und Angelpunkt einer

»Macht-Technologie, deren Gegenstand und Ziel das Leben ist«12,

insofern sie (bestimmtes) Leben aufwertet, verlängert und vervielfacht.

Sarasin13 hebt diesen Aspekt ausdrücklich hervor: Anders als es etwa

in Agambens Souveränitätstheorie zum Tragen kommt, die sich unter

dem Begriff der Biopolitik auf das Töten beschränkt, kreist Foucaults

Konzept »um die Produktion, nicht um die Tötung von Leben«.14 Für

Foucault stellt sich deshalb die Frage danach, wie eineMacht, die Leben

maximieren und vervielfältigen will, töten kann: »Wie sollte eine Macht

ihr höchstes Vorrecht in der Verhängung des Todes äußern, wenn ihre

Hauptaufgabe darin besteht, das Leben zu sichern, zu verteidigen, zu

stärken, zu mehren und zu ordnen?«15 Hier kommt der Rassismus ins

Spiel.

Tatsächlich hängen Foucaults Überlegungen zur Biopolitik unmit-

telbar mit jenen zum modernen Rassismus zusammen: Der Rassismus

legitimiert imNamen der Biopolitik das Töten. In seinemVortrag InVer-

teidigung der Gesellschaft betont Foucault, dass die Biopolitik nicht ohne

den Rassismus gedacht werden kann, Rassismus stellt eine intrinsische

Komponente innerhalb des Machtapparates dar und ist das »Mittel, um

in diesen Bereich des Lebens, den die Macht in Beschlag genommen

10 Lemke 2007: 14.

11 Foucault 2013a: 181.

12 Foucault 2001: 300.

13 Sarasin 2003: 58.

14 Ebd.: 61.

15 Foucault 2017b: 133.

https://doi.org/10.14361/9783839457115-004 - am 14.02.2026, 14:31:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Theoretische Überlegungen zu Fremd- und Selbstführung 33

hat, eine Zäsur einzuführen: die Zäsur zwischen dem, was leben, und

dem, was sterben muß«.16 Rassismus ermöglicht es, die Bevölkerung

zu fragmentieren, zu disziplinieren und Gruppen gegeneinander aus-

zuspielen, indem ›Rassen‹ produziert und als höherwertig bzw. min-

derwertig hierarchisiert werden. Wichtig dabei ist, dass Foucault un-

ter dem Recht zu töten weit mehr versteht als den direkten Mord. Im

Gegenteil zählen darunter auch indirekte Formen, wie »jemanden der

Gefahr des Todes ausliefern, für bestimmte Leute das Todesrisiko oder

ganz einfach den politischen Tod, die Vertreibung, Abschiebung usw.

erhöhen«.17

Zwar beschränkt sich Foucault in seinem Vortrag in erster Linie

auf einen biologistischen Rassismus, doch kann, wie Rose anmerkt,

ein ähnliches Prinzip ebenso im Falle eines kulturell argumentieren-

den Rassismus beobachtet werden. 18 Mit Balibar und Hall19 versteht

Rose Rassismus

»als machtvolles Operations- und Differenzierungsmodell […], das in

das Kontinuum einer Bevölkerung bedeutsame Unterscheidungen

wie ›eigen‹ oder ›fremd‹, ›höher- oder minderwertig‹ einführt, wo-

durch diejenigen, für die die letztgenannten Kategorien in Anschlag

gebracht werden, stärker als erstere einer Gefahr ausgesetzt sind«.20

Stoler kritisiert, dass in Foucaults enger Rassismus-Analyse, aus-

gehend von seiner Geschichte der Sexualität, der Kolonialismus zu

kurz kommt. Schließlich spielen auch imperiale Schauplätze außer-

halb Europas eine Rolle in der Produktion europäischer Diskurse um

Sexualität, weshalb Foucault »die Praktiken [übergeht], welche eine

Rassenterminologie in den Körper einschreiben«.21 Bürgerliche Iden-

titäten in europäischen Metropolen und in ›ihren‹ Kolonien in Übersee

16 Foucault 2001: 301.

17 Ebd.: 303.

18 Rose 2015: 334.

19 Balibar 1992; Hall 1994.

20 Rose 2015: 334.

21 Stoler 2002: 307.

https://doi.org/10.14361/9783839457115-004 - am 14.02.2026, 14:31:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


34 Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

waren »insgeheim nachhaltig durch Rassenvorstellungen codiert«.22

Stoler hinterfragt, weshalb Foucault die Geburtsstunde des Rassismus

ins späte 19. Jahrhundert legt, obgleich sich das Phänomen historisch,

sozial und politisch breiter auffächern lässt.23 Auch Lemke vermisst die

Berücksichtigung des Kolonialismus und die spezifischen Intersektio-

nen zur Sexualität in Foucaults Kritik des Rassismus. Gleichzeitig geht

er davon aus, dass dies analytische Vorteile bietet, indem Rassismus

weder als »Ausnahmesituation oder Antwort auf soziale Krisen«24

noch als individuelle Handlung Einzelner verharmlost wird. Im An-

schluss an Foucault kann Rassismus verstanden werden als Gesellschaft

strukturierend, Politik leitend und institutionell manifestiert.

In Foucaults Überlegungen zur Gouvernementalität wird der Be-

griff der Biopolitik nicht mehr verwendet. In seiner weiteren Ausein-

andersetzung mit dem Problem der Bevölkerungsregierung spielt auch

die Sexualität keine prominente Rolle mehr. Möglicherweise ist das der

Grund, weshalb Foucault fortan dem Rassismus keine Beachtung mehr

schenkt. Letztendlich hängt sie in seinen Überlegungen zur Biopolitik

noch eng mit der sexuellen, und damit der biologischen Regulierung

und (Um-)Gestaltung der Bevölkerung zusammen. Sarasin geht davon

aus, dass Foucaults Konzept der Biopolitik dennoch »ein Torso mit vie-

len Schnittstellen für mögliche theoretische Weiterentwicklungen un-

ter dem Stichwort ›Gouvernementalität‹« ist.25 Dies trifft gewiss für die

Untersuchung des gegenwärtigen Rassismus unter dem Gesichtspunkt

der Sicherheitsdispositive zu. Angesichts der Verquickung von (diszi-

plinierender) Macht mit (normalisierenden) Selbsttechnologien stellt

sich die Frage, wie sich rassistische Praktiken transformieren und wie

das Subjekt zur Selbstführung angeleitet wird, wenn die ›Freiheit‹ und

die ›Sicherheit‹ der Subjekte zur raison d’être liberaler Regierungspra-

xis werden. Die gouvernementale Macht setzt »in einer fundamenta-

len Weise nicht einfach die disziplinäre Anpassung und Unterwerfung

22 Ebd.: 308.

23 Ebd.: 312.

24 Lemke 2007: 59.

25 Sarasin 2005: 177.

https://doi.org/10.14361/9783839457115-004 - am 14.02.2026, 14:31:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Theoretische Überlegungen zu Fremd- und Selbstführung 35

der Individuen voraus […], sondern ganz im Gegenteil deren Freiheit«.26

Sicherheitstechnologien »fabrizieren eine Freiheit, die permanent be-

droht und gefährdet ist und daher zur Grundlage immer neuer Inter-

ventionen wird, die einem Sicherheitskalkül der Gesellschaft folgen«.27

Doch was bedeuten Freiheit und Sicherheit im antimuslimischen Ras-

sismus für die Führung rassifizierter Subjekte?

Freiheit und (Selbst-)Führung
im (antimuslimischen) Rassismus

»Regieren heißt, die Dinge regieren«28, schreibt Foucault. Das funktio-

niert über Erziehung, Kampagnen und Überzeugungsarbeit, um Ein-

fluss auf die Gewohnheiten der Bevölkerung zu nehmen – auf ihre Be-

fürchtungen, darauf, wie sie sich bewegen und verhalten, wie sie le-

ben und denken. Auch mithilfe von Rassismus kann dieser Regel Folge

geleistet werden. Rassismus legitimiert das Strafen, Ausschließen und

Kriminalisieren, doch genauso gut können im Rassismus auch Einbe-

zug, ›Integration‹ und Vereinnahmung funktional greifen, und das oh-

ne die eigentliche Zielsetzung, nämlich rassifizierte Subjekte unterzu-

ordnen, aus dem Blick zu verlieren.

Mecheril spricht von einem »antizipierten Rassismus«29, um zu

beschreiben, dass Rassismus auch erfahren wird, indem man Gering-

schätzung undDegradierung vorwegnimmt oder Angriffe und Attacken

befürchten muss. Rassifizierte Personen können deswegenWut, Angst,

Verzweiflung oder auch Scham empfinden. Mecheril beschreibt Vor-

sicht bis hin zur Vermeidung von Kontakten und dem Rückzug aus

bestimmten Situationen als Reaktionen auf Rassismuserfahrungen.

Nach der Bedeutung des Sicherheitsdiskurses gefragt berichten un-

sere Gesprächspartner:innen von ihren Gefühlen angesichts der Alltäg-

26 Ebd.: 184.

27 Bublitz 2014: 95.

28 Foucault 2017a: 147.

29 Mecheril 1994: 60.

https://doi.org/10.14361/9783839457115-004 - am 14.02.2026, 14:31:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


36 Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

lichkeit ihrer Rassismuserfahrungen.30 Ahmed diskutiert Rassismus im

Zusammenhang mit einer »gewisse[n] paranoide[n] Sorge um Dinge,

die bereits passieren und passieren könnten«, sodass sich rassifizier-

te Menschen als Effekt von Rassismuserfahrungen vorbeugend selbst

zensieren und zurückziehen.31 Rassismus, Sicherheit und Gouverne-

mentalität stehen so in einem wechselseitigen Dreiecksverhältnis: ›Die

Anderen‹ können indirekt gelenkt werden, die Führung wird dezentra-

lisiert und in die Subjekte selbst verlagert.32 Das lässt sich etwa am

Interesse des Staates beobachten, einen spezifischen Bevölkerungsan-

teil als ›Muslim:innen‹ zu regieren, sie als solche zu adressieren und

zu erziehen, ein Interesse, das einige muslimische Akteur:innen tat-

sächlich aufgreifen, unter anderem auch, weil es mit ihren Interessen

zusammenfällt. Amir-Moazami spricht von einem »intime[n] Verhält-

nis von Anerkennungsgesten und verstärkter Kontrolle der religiösen

Praxis durch Sicherheitstechniken«.33 Der hegemoniale Sicherheitsdis-

kurs trägt dazu bei, dass Muslim:innen zu ›guten (deutschen)‹ Staats-

bürger:innen zivilisiert und in die Logik liberal-säkularer Machttechni-

ken eingefügt werden. Demzufolge betreten, so Amir-Moazami weiter,

jene Muslim:innen, die sogenannte Sicherheitspartnerschaften einge-

hen, die öffentliche Bühne und arbeiten der staatlichen Islamismus-

bekämpfung zu. Staatlich gelenkte Imamausbildungen und die Gestal-

tung des islamischen Religionsunterrichts begreift sie als regulative In-

strumente und Kontrollmechanismen mit dem Ziel, den Islam nach

christlich-säkularem Vorbild zu zähmen und europagerecht zu moder-

nisieren. Tezcan führt das am Beispiel der Deutschen Islamkonferenz

30 Zur Rekonstruktion der Emotionen: Keskinkılıç 2021 i.E.

31 Ahmed 2018: 125.

32 Auch weitere Subjektivierungen und Positionierungen bzw. ihre Intersektio-

nen sind wirksam, da die hegemoniale Anrede als Muslim:in nur eine Facette

des Lebens eines Menschen betrifft. Im Forschungsfeld Islam/Muslim:innen in

Europa liegen Arbeiten vor, die die Zusammenhänge von Macht und Subjekti-

vierung unter verschiedenen sozialen, historischen und politischen Gesichts-

punkten thematisieren u.a. als Kritik am europäischen Säkularismus (Amir-

Moazami 2018; Asad 2003; Mahmood 2015).

33 Amir-Moazami 2014: 363.

https://doi.org/10.14361/9783839457115-004 - am 14.02.2026, 14:31:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Theoretische Überlegungen zu Fremd- und Selbstführung 37

aus, die wesentlich zur Konstruktion »eines gesellschaftsfähigen, auf-

geklärten, deutschen muslimischen Subjekts«34 beigetragen hat.

Die konzeptionelle Trennung von Herrschaft und Macht, die

im neuen Begriff der Gouvernementalität notwendig wird, lenkt

also den Blick auf jene rassistischen Verhältnisse, die sich abseits

herkömmlicher Ausschlussmechanismen ausdrücken können. Im

antimuslimischen Bedrohungsszenario werden Muslim:innen unter

dem Aspekt der (De-)Radikalisierung und der Prävention angespro-

chen, ihrer (zugeschriebenen) Zugehörigkeit nach mit Terrorismus

in Verbindung gebracht und dazu angehalten, ›bösen‹ Muslim:innen

zu entsagen.35 Einerseits greift die Disziplinarmacht durch rechtliche

Normen und disziplinierende Normierungen36 weiter ein, wie zum

Beispiel in Form von Anti-Terror-Gesetzen, die überwachen, bestrafen

und kriminalisieren.37 Andererseits wirkt bereits das Wissen, dass die

Disziplinarmacht greifen kann, disziplinierend bzw. selbstführend.

Aus dem empirischen Material der vorliegenden Studie geht her-

vor, dass unsere Gesprächspartner:innen ihr Verhalten nach dem Wis-

sen, dass potentiell alle Muslim:innen betroffen sind (»wir sind auch

Gefährder«), ausrichten und sich selbst kritisch befragen, ob sie als Ge-

fahr wahrgenommen werden könnten. Sie antizipieren Rassismuser-

fahrungen und loten Handlungsmöglichkeiten aus, die sie nicht allzu

sehr in Gefahr bringen.

Hieran setzt unser Forschungsinteresse an: Wir untersuchen die

Aufforderung bzw. Anordnung, sich selbst zu führen und stellen die

Frage, ob und gegebenenfalls wie das geschieht. Uns interessiert, wie

es möglich ist, auf diese Aufforderung zu antworten (ohne sich gänz-

lich zu unterwerfen) und dabei eigene Interessen nicht aus dem Blick

zu verlieren oder sogar ins Spiel zu bringen – also widerständig zu

handeln. Uns interessieren in diesem Sinne, wie Gemeinden, Verbände

und Vereine auf Ein- und Ausschlussmechanismen im Zusammenhang

34 Tezcan 2007: 7.

35 Attia 2019b; Keskinkılıç 2019b; Mustafa 2016.

36 Lemke 2001.

37 Brünett/Gräfe 2003.

https://doi.org/10.14361/9783839457115-004 - am 14.02.2026, 14:31:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


38 Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

mit dem Sicherheitsdispositiv reagieren. Oder um es in gouvernemen-

talitätstheoretischer Perspektive zu formulieren: Wie macht sich das

muslimische Subjekt die gouvernementale Vernunft angesichts des an-

timuslimischen Rassismus zunutze, um Freiheiten zu erweitern und

Handlungsspielräume (ob unterwerfend oder widerständig) im Span-

nungsverhältnis von Macht- und Selbsttechniken zu dehnen und eige-

ne Bedürfnisse zu artikulieren? Denn wie bereits Foucault zu bedenken

gibt, folgt die gouvernementale Vernunft keinesfalls starr den Staatsin-

teressen, sondern erwächst aus dem Zusammenspiel individueller und

kollektiver Bedürfnisse und Interessen. Es gibt keine universelle Frei-

heit, eher »ein Verhältnis, bei dem dasMaß des ›zu wenig‹ an bestehen-

der Freiheit durch das ›noch mehr‹ an geforderter bestimmt wird«.38

Subjekt, Widerstand und Handlungsmacht

Wo Macht ausgeübt wird, gibt es auch Konflikte und Strategien, sich

ihr zu widersetzen, sich aufzulehnen oder alternative Handlungsop-

tionen auszuloten. Um zu verstehen, wie Macht operiert, »müssen wir

vielleicht die Widerstände dagegen untersuchen und die Bemühungen,

diese Beziehungen aufzulösen«, schreibt Foucault.39Mehr noch: Es gibt

»keine Machtbeziehung ohne Widerstand, ohne Ausweg oder Flucht,

ohne möglichen Umschwung«.40 Das eine existiert nicht ohne das an-

dere: Macht und Widerstand stehen »in einem Verhältnis wechselseiti-

ger Provokation, endloser Verkettung und ständiger Verkehrung«.41

Foucault lädt dazu ein, den Gegenstand unter dem Aspekt des

Widerstandes, also der Umgangsweisen und Handlungsoptionen zu

beleuchten. Schließlich fokussiert er in seinen Studien zur Gouverne-

mentalität keine totalitärenGesellschaften. Flügel-Martinsen vermutet,

38 Foucault 2017b: 97.

39 Foucault 2013b: 243.

40 Ebd.: 261.

41 Ebd.: 262.

https://doi.org/10.14361/9783839457115-004 - am 14.02.2026, 14:31:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Theoretische Überlegungen zu Fremd- und Selbstführung 39

dass »der Prozess der politischen Subjektwerdung erst durch die inter-

ne Verschränkung von Unterwerfung und Widerstand verständlich«42

wird. Beide Aspekte schließen sich weniger gegenseitig aus, als dass sie

sich vielmehr wechselseitig bedingen. Der entscheidende Punkt für die

Frage des Widerstands liegt darin, dass im schöpferischen Prozess der

Macht Subjekte nicht einfach unterworfen, sondern hervorgebracht

werden. Im Zusammenspiel von Subjektwerdung und Macht liegt ein

Widerstandspotential: Die Subjekte »selbst sind es ja, die im Konflikt

der Mächte mitwirken und die so, wie es erst in diachroner Perspektive

sichtbar wird, die Diskurse der Macht umschreiben«.43

Den Aspekt subversiverWiderstandspraktiken im Kontext hegemo-

nialer Anrufungen greift Butler in Haß spricht auf. Sie bekräftigt, dass

Subjekte zwar diskursiv hervorgebracht werden, diese aber zeitgleich

durch den Namen, mit dem sie angerufen werden, in eine Sphäre tre-

ten, in der sie den eigenen Handlungsraum entgegen des ursprüngli-

chen Interesses der Anrede erweitern können:

»Durch den Namen, den man erhält, wird man nicht einfach nur

festgelegt. Insofern dieser Name verletzend ist, wird man zugleich

herabgesetzt und erniedrigt. Doch enthält der Name auch eine an-

dere Möglichkeit, da man durch die Benennung auch eine bestimmte

Möglichkeit der gesellschaftlichen Existenz erhält und erst in ein

zeitliches Leben der Sprache eingeführt wird, das die ursprüngli-

chen Absichten, die der Namensgebung zugrunde lagen, übersteigt.

Während also die verletzende Anrede ihren Adressaten schein-

bar nur festschreibt und lähmt, kann sie ebenso eine unerwartete,

ermächtigende Antwort hervorrufen.«44

42 Flügel-Martinsen 2014: 44.

43 Ebd.: 54.

44 Butler 2006: 10.

https://doi.org/10.14361/9783839457115-004 - am 14.02.2026, 14:31:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


40 Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

Butler knüpft in ihren Arbeiten im Anschluss an Austin45 an Sprechakt-

theorien und den Performativitätsbegriff an.46 Theorien des Performa-

tiven fokussieren nicht ausschließlich das Feld der Linguistik, sondern

werden »über die Sprache hinaus auf sinnenhafte Kulturphänomene

aller Art übertragen«.47 Wie König bemerkt, unterscheidet sich Butlers

Performativitätsbegriff grundlegend von einem theaterwissenschaftli-

chen Verständnis, in welchem das »›Ereignishafte‹ (der Aufführung) als

fundamental« angesehen wird, während Butler das Prozesshafte her-

vorhebt.48 Butler bietet eine Perspektive an, »wie sprachliche bzw. dis-

kursive Praxis wirklichkeitsverändernd [H.i.O.] wirken kann – nämlich

45 In How to do things with Words begreift Austin das Sprechen, etwa Beleidigun-

gen, Befehle aber auch Ansprache und Rede, als eine Form des Handelns. Das

bedeutet, die sprachliche Handlung konstituiert das, was sie äußert. Austin

(1975: 109ff.) unterscheidet zwischen drei verschiedenen Sprechakten: Der lo-

kutionäre Akt meint die Handlung, etwas zu sagen. Dazu zählen sprachliche

Laute und Äußerungen nach grammatikalischen Regeln einer Sprache, die da-

zu dienen, Aussagen über Gegenstände und Ereignisse zu machen. Unter ei-

nem illokutionären Akt, »›meaning‹ in the traditional sense«, versteht Austin

den Vollzug einer konventionellen Sprachhandlung, die sich aus einer sozia-

len Interaktion ergibt, also Fragen, Drohungen oder Empfehlungen. Der illo-

kutionäre Akt vollzieht sich, indem etwas geäußert wird. Dagegen betrifft ein

perlokutionärer Akt (»what we bring about or achieve by saying something«)

die Folgen einer Sprachhandlung, also dadurch, dass etwas geäußert wird. Er

betrifft die Wirkung, er kränkt, verunsichert oder überzeugt.

46 In Anlehnung an Austins Sprechakttheorie und unter Berücksichtigung der

Foucaultschen Diskurstheorie erweitert Butler das Blickfeld um Phänomene

der Identitätskonstruktionen, insbesondere im Zusammenhang mit der Per-

formativität von Geschlecht und Sexualität: »Gender identity is performative,

which means […] that it is real only to the extent that it is performed. […] If

gender attributes, however, are not expressive but performative, then these at-

tributes effectively constitute the identity they are said to express and reveal.«

(Butler 1990: 278f.) IndemButler auf die Rolle des Performativen in der Heraus-

bildung von Geschlecht verweist, weist sie Vorstellungen einer ontologischen

Realität vonGeschlechtsidentität, also einer vermeintlich natürlich gegebenen,

zurück.

47 Hempfer/Volbers 2011: 7.

48 König 2001: 45.

https://doi.org/10.14361/9783839457115-004 - am 14.02.2026, 14:31:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Theoretische Überlegungen zu Fremd- und Selbstführung 41

durch die Möglichkeit der Variation oder parodistischen Subversion

vorgegebener Handlung – oder Identitätsskripte«.49

Der Mechanismus lässt sich auch im antimuslimischen Rassismus

beobachten. Hegemoniale Sprechhandlungen, die Muslim:innen im

Akt des Bezeichnens und Besprechens als Sicherheitsbedrohung her-

vorbringen, können im Sinne Austins neben dem illokutionären Akt

auch als perlokutionärer Akt verstanden werden. Die Diskriminierung

vollzieht sich einerseits, indem antimuslimisch gesprochen wird, aber

auch weil Ausschluss und Benachteiligung praktische Folgen davon

sind, dass antimuslimisch gesprochen wird. Die Bezeichnung ist kei-

ne neutrale, im Gegenteil reguliert sie den Zugang zu Ressourcen,

entscheidet darüber, wer (zu welchen Themen und wie) Gehör findet.

Mit dem Akt der Benennung werden Muslim:innen also dem Dis-

kurs unterworfen und als ›Muslim:innen‹ hervorgebracht. Butler nennt

diesen Prozess Subjektivation. Die Unterwerfung des Subjekts unter

den Diskurs führt es zugleich ins Leben und ist eine Voraussetzung da-

für, zu sprechen bzw. Gehör zu finden. Die Anrufung des Subjekts setzt

die Bedingungen, um sich selbst im Angesicht der Macht zu konstitu-

ieren und sich Diskursregeln zu eigenen Zwecken nutzbar zu machen.

Butler schreibt, »dass gerade darin, dass der herrschende, autorisierte

Diskurs enteignet [H.i.O.] werden kann, eine Möglichkeit seiner subver-

siven Resignifikation liegt«.50

Das Changieren zwischen Unterwerfung und Handlungsmacht ist

durchaus ambivalent zu begreifen,wie Gutiérrez Rodríguez amBeispiel

(neo-)liberaler Regierungstechniken in der Ausländer-,Migrations- und

Asylpolitik zeigt. Jene, die als ›Migrant:innen‹ und als ›Ausländer:in-

nen‹ angerufen werden, werden zu ›ethnisierten Anderen‹ konstruiert:

»Erst von dem Zeitpunkt an, an dem die Minderheiten als die ›eth-

nisch Differenten‹ kodifiziert, kontrolliert und regiert werden, existie-

ren sie als solche.«51 Sie werden zu defizitären Anderen konstruiert,

49 Butler 2011: 49.

50 Ebd.: 246.

51 Gutiérrez Rodríguez 2003: 171.

https://doi.org/10.14361/9783839457115-004 - am 14.02.2026, 14:31:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


42 Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

in ihren Bewegungsmöglichkeiten eingeschränkt und für ihre missli-

che Lage selbst verantwortlich gemacht. Gleichzeitig werden sie auf-

gefordert, sich zu integrieren und durch Leistung und Arbeit aufzu-

steigen. Indem der Staat an die Individuen appelliert, entledigt er sich

seiner Verantwortung. Dem Topos des homo oeconomicus unterwor-

fen, werden Migrant:innen paradoxerweise einerseits entmächtigt und

andererseits als selbstständig handelnde Subjekte adressiert. Die An-

rufung als ethnisierte Andere geht in das Selbstverständnis der Indivi-

duen ein, ohne sie total zu bestimmen. Gutiérrez Rodríguez weist dar-

auf hin, dass sich die Anrufung verkompliziert: Die Anderen gelten als

Sündenbock und Problem und werden gleichzeitig »als die neuen Unter-

nehmerInnen [H.i.O.] zelebriert«52 und als ökonomische Zielgruppe zur

Förderung von Selbstständigkeit angesprochen. Eine direkte Analogie

hierzu findet sich in der steigenden Anzahl an Förderprogrammen zur

Deradikalisierung von Muslim:innen, die sich insbesondere an mus-

limische Selbstorganisationen richten und finanzielle Abhängigkeiten

schaffen.53 Die Biopolitik bindet ›die Anderen‹ in die neoliberale Logik

ein, vermag sie aber nicht vollständig zu kontrollieren:

»Denn der Versuch der Domestizierung der Subjekte scheitert an der

Hartnäckigkeit der unbestimmbaren und ungezügelten kollektiven

Praxis. Die staatlichen Führungsprogrammatiken im Sinne der Gou-

vernementalität mögen daher aus den Praktiken und Rationalitäten

der Subjekte schöpfen, können diese aber nicht vollständig abbilden

und kontrollieren. Die Praxis der Subjekte ist nicht zu fixieren, sie

durchdringt die Risse der Strukturen, in denen sie zwar verfangen,

aber auch zugleich beweglich ist. Das Konzept der Gouvernementa-

lität wirft daher spannende Fragen bezüglich der Vereinnahmung

subjektiver Praktiken und Denkformen durch staatliche Institutionen

auf. Zugleich verweist es auf die Grenzen dieser Führungslogik, die an

52 Ebd.: 176.

53 Attia 2019b; Qasem 2019.

https://doi.org/10.14361/9783839457115-004 - am 14.02.2026, 14:31:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Theoretische Überlegungen zu Fremd- und Selbstführung 43

der Praxis und dem widerspenstigen Begehren der Subjekte, die sie

zu modellieren sucht, scheitert.«54

Ähnlich argumentiert auch Rose. Mit Foucault und Butler definiert sie

widerständiges Handeln als »eine Praxis der Grenzbearbeitung, eine

Praxis des kritischen Fragens und einer kritischen Haltung, die genau

jene bislang gültigen Grenzziehungen zwischen dem ›Normalen‹ und

dem ›Verwerflichen‹ zum Gegenstand der Auseinandersetzung macht,

indem sie ihnen nur begrenzt entspricht«.55 AuchWagenknecht befragt

die widersprüchlichen und ambivalenten Verhaltensweisen imUmgang

mit hegemonialer Anrede und lenkt dazu den Blick auf die in der Le-

benspraxis von Subjekten gesammelten Erfahrungen und Bedürfnisse,

»die Ausgangspunkt für die Überwindung herrschaftlicher Zurichtung

sein können.«56 Die Möglichkeit, den Namen zurückzuweisen und das

Selbst abseits der diskursiven Anrufung zu gestalten, gelingt, indem

Ambivalenz produziert wird. Die Anrufung eines Subjekts kann auf ei-

ne Weise beantwortet werden, die die Ansprache irritiert. Sie vermag

es, die hervorgebrachte Repräsentation, unter der das Subjekt benannt

wird, zu stören und zu brechen.

»Die verschiedenen ökonomischen, politischen, ideologischen, kultu-

rellen usw. Prozesse der Ambivalenzproduktionen gehören zu einer

wesentlichen Veränderung des gesellschaftlichen Ganzen, zur For-

mierung einer neuen Produktionsweise. […] Die Ambivalenz entsteht

als Veränderung in der Artikulation gesellschaftlicher Widersprüche,

in der Art und Weise, wie sie verbunden sind und sich gegenseitig

formen. Vormals klare Differenzlinien werden verwischt, werden

nicht nur durch ideologische Rede vernebelt, sondern tatsächlich

uneindeutig.«57

54 Gutiérrez Rodríguez 2003: 176f.

55 Rose 2015: 332.

56 Wagenknecht 2003: 200.

57 Ebd.: 213.

https://doi.org/10.14361/9783839457115-004 - am 14.02.2026, 14:31:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


44 Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

Flügel-Martinsen bringt es folgendermaßen auf den Punkt: »Wider-

stand bedeutet so gesehen Bedeutungsverschiebung«.58

Aus der Skepsis gegenüber metaphysisch überhöhten Begrifflich-

keiten und absoluten Wahrheiten, die Foucaults Arbeiten durchziehen,

warnt Flügel-Martinsen davor, eine systematische Theorie des Wider-

standes bei Foucault zu suchen, und plädiert stattdessen dafür, die Fra-

ge nach widerständigem Handeln umzudeuten:

»Zu fragen ist also nicht, wie Subjekte generell Widerstand gegen

Machtprozesse, die sie konstituieren, leisten können, sondern zu

untersuchen sind die je spezifischen Modalitäten der Subjektkonsti-

tution und des Widerstands in konkreten historischen Konstellatio-

nen«.59

Jain geht davon aus, dass die Ambivalenz und Widersprüchlichkeit von

Wünschen und Begierden eine Reflexion ermöglichen, die wiederum

Widerspruch und infolge dessen auch »die Spannung zwischen Sub-

jekt und Politik, die die eigentliche Grundlage des politischen Verhält-

nisses ist, wieder beleben«.60 Er sieht in der Entwicklung eines solchen

Subjektbewusstseins die notwendige Voraussetzung für kollektive po-

litische Handlungsfähigkeit. Das Subjekt muss

»[…] sich selbst als solches erkennen und begreifen und sich zugleich

(kritisch und widerständig) auf seine Umwelt beziehen. Es muss ein

›authentisches‹ Bewusstsein seiner Selbst entwickeln, und dies setzt

eine (Selbst-)Reflexion voraus, die gerade für die Widersprüche und

die Ambivalenz des Seins und des Selbst offen ist. Ein solcher reflexi-

ver Authentizitätsbegriff bedeutet, dass das Selbst seine immanen-

te, nicht transzendierbare innere Widersprüchlichkeit und Ambiva-

lenz entdeckt, um seinenWiderspruch für die Möglichkeit desWider-

sprüchlichen und des Differenten zu entfachen. Die reflexive Authen-

tizität des Selbst bestünde also gerade in der Spiegelung und im Zu-

58 Flügel-Martinsen 2014: 54.

59 Ebd.: 56.

60 Jain 2003: 255.

https://doi.org/10.14361/9783839457115-004 - am 14.02.2026, 14:31:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Theoretische Überlegungen zu Fremd- und Selbstführung 45

lassen von innerer wie äußerer Ambivalenz – nicht im Beharren auf

Eindeutigkeit und Identität.«61

Das Ambivalenz-Dispositiv, das in diesen Überlegungen als widerstän-

dige Reaktion auf eine unterwerfende Anrede bemüht wird, lenkt den

Blick auf vielfältige Strategien, mit denen auch Muslim:innen auf den

antimuslimischen Sicherheitsdiskurs antworten. Butlers Subjektiva-

tionstheorie gemäß werden sie als (Gefahren-)Subjekt angerufen und

hervorgebracht, ihnen wird ein Name und damit einhergehend eine

gesellschaftliche Rolle zugewiesen, die sie ins Leben führt und zugleich

die Bedingungen schafft, um handlungsfähig und gehört zu werden.

Themen, die an sie herangetragen werden – Salafismus, Terrorismus,

(De-)Radikalisierung und Prävention – können als Muslim:innen An-

gerufene aufgreifen, sich zu ihnen positionieren und sich mit ihnen

auseinandersetzen und zugleich eigene Erfahrungen, Interessen und

Bedürfnisse artikulieren.

Das erlaubt, islambezogene Kontrastfolien zu irritieren und um

andere Identifikationspunkte zu erweitern, unter denen sich die je-

weiligen Lebensentwürfe und –realitäten gestalten, Erfahrungen mit

dem antimuslimischen Rassismus zu artikulieren und das muslimi-

sche Selbst zu verkomplizieren, statt Identität zu vereinheitlichen.

Essentialistische Anrufungen als ›Muslim:in‹ können zurückgewiesen

(und damit verweigert) werden, sie können unter Berücksichtigung

verschiedener religiöser, säkularer, politischer, sozialer und verge-

schlechtlichter Deutungsmuster differenziert und multipliziert wer-

den, sodass (nicht nur individuell) Ambivalenz produziert wird. Die

»Praxen dieser Überwindung [sind] notwendig kollektive Praxen«62,

gerade weil Erfahrungen des antimuslimischen Rassismus struktu-

rell eingeschrieben sind und im größeren sozialen Zusammenhang

existieren. (Als) Muslim:innen (Markierte) sind sich der kollektiven

Erfahrungsdimension bewusst. Sie verschaffen sich gegenseitig Gehör,

61 Ebd.: 242f.

62 Wagenknecht 2003: 200.

https://doi.org/10.14361/9783839457115-004 - am 14.02.2026, 14:31:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


46 Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

beziehen sich aufeinander und denken gemeinsam konkrete Utopi-

en. Die Erfahrung von ›Gleichheit‹ kann mit einer »Solidarität der

Verschiedenheiten«63 verknüpft werden.

Schlussfolgerung

In der Auseinandersetzung mit dem antimuslimischen Rassismus

kommt man nicht umhin, dem zentralen Stellenwert des hege-

monialen Sicherheitsdiskurses Rechnung zu tragen. Wie aus dem

empirischen Material der vorliegenden Studie hervorgeht, sind unsere

muslimischen Gesprächspartner:innen in ihrem Alltag und in ihrem

Beruf, in öffentlichen Institutionen und auf offener Straße, durch

mediale und politische Ansprache mit Misstrauen und Verdacht kon-

frontiert. Sie müssen sich verantworten und Stellung beziehen, sich zu

›islami(sti)scher‹ Gewalt positionieren, sich distanzieren und als ›gute‹

Ausnahmen in Szene setzen. Die Erfahrung, ihrer (vermeintlichen) Re-

ligion, Kultur und Herkunft nach kollektiv als Gefahr wahrgenommen

zu werden, hat Einfluss auf ihre Gefühle und ihr Selbstbild, darauf, an

welchen Orten sie Präsenz zeigen und welche sie wiederum meiden,

ob und wie sie Religiosität praktizieren, wie sie sich kleiden, was und

wie sie (be-)sprechen oder (ver-)schweigen. Doch Muslim:innen sind –

wie andere auch – keine passiven Objekte einer allgegenwärtigen und

omnipotenten Macht.

Hieran knüpft unsere Studie an: Wir fragen danach, wie das mus-

limische Subjekt Deutungs- und Handlungsmacht (zurück-)erlangt.

Vor dem Hintergrund von Foucaults Ausführungen zum Verhältnis

von Sicherheit, Bevölkerung und Gouvernementalität sowie seinem

Diktum, dass es dort, wo es Macht gibt, auch Widerstand gibt, fragen

wir danach, wie die als Muslim:innen Angerufenen das Verhältnis von

Unterwerfung und Widerstand angesichts des Sicherheitsdiskurses

austarieren. Uns stellt sich also die Frage nach den Spielräumen:

Wie navigieren Muslim:innen durch Strukturen der Verbesonderung

63 Ebd.: 221.

https://doi.org/10.14361/9783839457115-004 - am 14.02.2026, 14:31:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Theoretische Überlegungen zu Fremd- und Selbstführung 47

und Diskriminierung, durch Ein- und Ausschlüsse, durch Stigmati-

sierung und Generalverdacht? Wie knüpfen sie an gesellschaftliche

Debatten um Sicherheit an, wie beteiligen sie sich an Aushandlungs-

prozessen und wie positionieren sie sich, um sich Gehör für ihre

Erfahrungen, Anliegen und Bedürfnisse zu verschaffen? Wie gelingt

es ›Muslim:innen‹ am Diskurs teilzuhaben und dabei Definitions- und

Handlungsmacht (wieder) zu gewinnen? Dabei interessieren uns auch

widersprüchliche und uneindeutige Gleichzeitigkeiten von Unterwer-

fung undWiderstand, etwa wie in der affirmativen Selbstführung auch

›eigene‹ Interessen artikuliert und verfolgt werden können. Ausgehend

davon, dass im Machtverhältnis Aushandlungspotential liegt und in

der Selbstführung Interpretations- und Handlungsspielräume genutzt

werden können, ist es also möglich, dass sich Muslim:innen im Prozess

und in der Aneignung der sicherheitspolitischen Selbstführung nicht

nur anpassend unterwerfen, sondern im Zuge ihrer Antwort den Si-

cherheitsdiskurs verschieben und ihn nutzen, um anderen Interessen

nachzugehen als jenen, die von ihnen erwartet werden.

Schließlich lässt sich im empirischen Material ein weites Archiv

an widerständigen Selbstbildern, Verhaltensweisen und alternativen

Handlungsoptionen nachvollziehen, die das Gegenstück zur anti-

muslimischen Regierungskunst der Gouvernementalität bilden. Um

es in Foucaults Worten zu sagen, geht es um »die Kunst nicht re-

giert zu werden bzw. die Kunst nicht auf diese Weise und um diesen

Preis regiert zu werden«.64 Unsere Gesprächspartner:innen sind dar-

um bemüht, zwischen verschiedenen gesellschaftlichen Rollen zu

changieren und sie miteinander in Dialog zu bringen. Sie berichten

von Rassismuserfahrungen, setzen sie in einen politischen, histo-

rischen Zusammenhang und untermauern zugleich professionelle,

wissenschaftliche und aktivistische Sprechpositionen. Sie ordnen und

verkomplizieren gesellschaftliche Themen, die an sie herangetragen

werden, sie weiten Fragestellungen aus, analysieren und kontextuali-

sieren eigene Positionierungen, differenzieren Diskussionsräume aus

und untergraben hegemoniale Sprechakte.

64 Foucault 1992: 12.

https://doi.org/10.14361/9783839457115-004 - am 14.02.2026, 14:31:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


48 Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs

Insgesamt fordern sie defizitäre Islamdebatten heraus, irritieren

homogene Kategorien und rücken komplexe Lebensrealitäten ins Feld,

indem sie auf globalhistorische, queer-feministische, unterschiedlich

religiöse, säkulare und weitere Erfahrungen und Erinnerungen zurück-

greifen. Sie sind sich der Ausschlussmechanismen des Sicherheitsdis-

kurses bewusst, reflektieren Anforderungen nach Prävention undDera-

dikalisierung unter dem Aspekt des antimuslimischen Rassismus und

rücken eigene Sicherheitsbedürfnisse und staatsbürgerliche Interessen

ins Zentrum, die sie den Medien, der Politik und der Gesamtgesell-

schaft gegenüber geltend machen. Sie kritisieren ein Klima des Miss-

trauens, der Verdächtigungen und Konkurrenzen, das Einfluss auf die

Community und die Zusammenarbeit untereinander nimmt, und re-

flektieren angesichts dessenMöglichkeiten der Solidarisierung.Und sie

tauschen Visionen für eine bessere, community-nahe Zusammenarbeit

aus, in der sie nicht gegeneinander ausgespielt werden, sondern statt-

dessen Räume zur Selbstermächtigung gestalten.

https://doi.org/10.14361/9783839457115-004 - am 14.02.2026, 14:31:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457115-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

