10 000 Phalanges bringen 1 Million Ménner auf, die alle von ihrer Phalange versorgt
und ausgestattet werden. Diese Armeen werden in weniger als 100 Jahren die Hoch-
gebirge wieder landwirtschaftlich nutzbar machen. Die Sahara fruchtbar zu machen
braucht 4 Millionen Miénner, Frauen und Kinder fiir 40 Jahre a 6 bis 8 Monate. Die
Zivilisation hat nur ein einzige kollektives Vergniigen fertig gebracht: zerstdren,
verbrennen, pliindern, vergewaltigen. Die industriellen Armeen werden zu Festen
zusammen kommen. Die Begriindung fiir industrielle Armeen ist weniger die Not-
wendigkeit der Produktion, als die Notwenigkeit junge Leute zusammenzubringen.
Mit dem Fortschritt der Wirtschaft sind deshalb Feste verbunden.

t. 4 (Ouevres complétes V) S. 352-361 Passions infinitésimales directes. Guerre
majeure ou gastrosophie und S. 362-368 Legons d’equilibre et de prudence

Die Kriege werden zu einem Wettstreit der Kiichen. Es wird Feste geben, die wir
uns noch gar nicht vorstellen konnen. Die unzéhligen Arten Omelette zuzubereiten
spielen eine grofle Rolle. Es wird weiter ein Gleichgewicht geben, das Gleichge-
wicht des Konsums.

Le nouveau monde amoureux, ein Manuskript, das 1817ff. zundchst im Rahmen des
Traité de [’association domestique-agricole begonnen wurde, aber erst 1967 als
Band 7 der Oeuvres compleétes publiziert wurde, enthélt Paralellstellen zur Sexualitét
der industriellen Armeen (S. 336ff.) und zur Gastrosophie (126ff., 339ff., die aus-
fithrlichsten Schilderungen der Schlachten um gastrosophischen Ruhm). Solche
Kéampfe sind nicht lachhafter als Kriege um die Abendmahllehre.

7.2.8 Maistre

(Comte) Joseph de Maistre, 1753-1821, geboren in Chambery in einer Familie des
savoyardischen Amtsadels. Mitglied des regierenden Rates von Savoyen. Nach dem
Anschlu3 Savoyens an das revolutionire Frankreich Minister des Reststaates in
Sardinien und Botschafter Sardiniens in Sankt Petersburg. Maistre war kein Franzo-
se und wollte keiner werden. Aber Quellen und Wirkung waren franzgsisch.

Biographie:
Richard A. Lebrun, Joseph de Maistre : an Intellectual Militant. — Kingston 1988

Einfiihrungen:

Isaiah Berlin, The Crooked Timber of Humanity. — London 1990; dt. Ubersetzung
1992 als Das krumme Holz der Humanitit. — Frankfurt am Main 1992; dort S. 123-
221: Joseph de Maistre und die Urspriinge des Faschismus

Wilhelm Schmidt-Biggemann, Politische Theologie der Gegenaufkldrung : Saint-
Martin, De Maistre, Kleuker, Baader. — Berlin 2004. — S. 19-79 Uber die Bedingun-
gen legitimer Gewalt nach dem Zusammenbruch der Vernunft

Joseph de Maistre / ed.: Philippe Barthelet. — Lausanne 2005 (ein Uberblick iiber
den Eindruck den Maistre auf das 19. und 20. Jahrhundert gemacht hat).

464

https://dol.org/10.5771/9783845222097-464 - am 22.01.2026, 03:45:02. - [



https://doi.org/10.5771/9783845222097-464
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Historisch bedeutend ist Maistre als Publizist der Gegenrevolution und Anreger der
Restauration. Restauration soll keine Gewaltherrschaft sein. Seit der Aufklarung ist
Bereitschaft zu freiwilliger Unterordnung geschwunden, aber nur in der freiwilligen
Unterordnung kann Individualitdt geduldet werden. In modernen Staaten ist ,,die
Knechtschaft an die Stelle des Gehorsams* getreten.

Vergleiche zur politischen Theorie:

Peter Richard Rohden, Joseph de Maistre als politischer Theoretiker : ein Beitrag
zur Geschichte des konservativen Staatsgedanken in Frankreich. — Miinchen 1929
Francis Bayle, Les idées politiques de Joseph de Maistre. — Paris 1945

Richard A. Lebrun, Throne and Altar : the Political and Religious Thought of Joseph
de Maistre. — Ottawa 1965

Michael Maier, Scheiternde Titanen : De Maistres Papst, Stirners Einziger, Jean
Pauls Himmelsstiirmer. — Paderborn 2006. — S. 19-104

Eine bedeutende Wirkung hatte Maistre auf den Konservatismus vor 1848, eine
entferntere auf die franzdsische Soziologie von Comte bis Bataille. Sein Erbe im 20.
Jahrhundert war am ehesten Carl Schmitt. Die Forschung war immer wieder bereit,
den selbsternannten Erben anzuerkennen. Erst Owen Bradley (unten S. 469) verwirft
das vollig: Zwar geht es bei Maistre darum, daf3 jeder real existierende Staat Legiti-
mitit haben kann; aber es geht um Legitimitét, nicht um Dezisionismus.

Fiir die Franzosen war Maistre der Klassiker des Bellizismus. Bellizisten und Pazi-
fisten zitierten gewisse Stellen immer wieder. Ernsthafte Arbeiten iiber den Krieg
bei Maistre gibt es erst in letzter Zeit, als es solche Zitate nicht mehr gibt. Seitdem
gilt Maistre iibereinstimmend nicht mehr als ,,violent philosopher, sondern als
»philosopher of violence” (Owen Bradley). Er zieht die Bilanz aus der Wiederkehr
des Krieges im Zeitalter der Revolution und fragt, warum die Zivilisation nicht die
Kriege beendet hat. Zunéchst kritisiert er mit Burke den Illiberalismus der Revoluti-
on; die Aufhebung des alten Rechts fiihrte zur volligen Entgrenzung aller Zuriick-
haltungen. Krieg und Terror trieben Maistre zu einer geschichtstheologischen Deu-
tung: die Revolution ist eine notwendige Phase bei der Lauterung der Gottferne. Der
Gegner der Revolution war fihig, sie als elementares Ereigniss zu begreifen. So
auch den Krieg. Darauf zu bestehen, daf der Krieg nicht weggedacht werden kann,
machte Maistre wichtig fiir die Theoriegeschichte des Krieges. Maistres Ubergang
zur theologischen Argumentation bestétigt die Hegemonie der pazifistischen Sozio-
logie im spiten 18. Jahrhundert. Mit dem Scheitern dieser Deutungstradition scheint
kein weiteres sozialwissenschaftliches Modell zur Verfliigung zu stehen und das
sozialwissenschaftliche Paradigma muflite verlassen werden. Den sdkularen Belli-
zismus, der sich von Krieg eine psychologische Auffrischung und einen neuen Zu-
sammenhalt der Gesellschaft erwartet, gibt es bei Maistre nicht. Durch den Krieg
niihert sich der Mensch Gott. Die Ubel des Krieges werden wie die Ubel der Revolu-
tion in ihrem vollen Schrecken genommen. Die Regeneration ist eine religiose Um-
kehr weg von Krieg und Revolution. Maistre setzt eine christliche Tradition fort, die
Leiden nur akzeptieren kann als Strafe oder als Opfer. Lebrun bemerkt (siche unten

465

https://dol.org/10.5771/9783845222097-464 - am 22.01.2026, 03:45:02. - ET—



https://doi.org/10.5771/9783845222097-464
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

S. 468-469), dall Maistres Deutung des Krieges bis Mitte 19. Jahrhunderts durchaus
verstanden wurde, danach konnten sich liberale Kritiker nur noch denken, daf} er
verriickt gewesen sein miisse. Maistre war vor 1789 bereits ein mystizistischer
Freimaurer, der Krieg zwingt ihn noch weiter auf diesem Weg. Die Konige werden
in der Politik von Gott regiert, in spirituellen Fragen vom Papst. Maistres Lehre muf}
das standige Wirken der Vorsehung annehmen.

Maistres internationales Denken begann in den 1780er Jahren in seinem Bemiihen
um transnationale Zusammenarbeit und gegenseitige Hilfe der Freimaurer. Die Rolle
des Papsttums ist ein orthodoxerer Ersatz. Zu einer internationalen Organisation der
Staaten kommt Maistre nie. Das Papstum ist gerade nicht eine Internationale Orga-
nisation. Der Papst hat keine Zwangsgewalt sondern einen geistlichen Bann. Es geht
ihm nicht um die Organisation des ewigen Friedens, sondern um die Beschrankung
der Willkiir der Herrscher durch freiwillige Unterordnung.

Seine groBten Schiiler waren Pazifisten: Comte (der nach einem Ersatz fiir Maistres
ordnende Kirche sucht; vgl. Hans Barth, Auguste Comte und Joseph de Maistre, in:
Schweizer Beitrage zur Allgemeinen Geschichte 14 (1956) 103-138, Neudruck in
Hans Barth, Die Idee der Ordnung : Beitrdge zu einer politischen Philosophie. —
Erlenbach-Ziirich 1958. — S. 132-175), Proudhon (ein paradoxer Pazifist, der mit
Maistre die Realitdt des Krieges anerkennt, aber denkt, die kdmpferische Annéhe-
rung an eine gerechte Ordnung werde den Krieg irreal werden lassen), Tolstoi (der
Maistre bis zur absoluten Bestimmung aller sozialer Bewegung durch Gott folgt,
aber denkt eine Bekehrung zu Gott konne die Verehrung der falschen Macht been-
den; vgl. auler dem unten S. 468 angefiihrten Aufsatz von Y. Madouas auch Isaiah
Berlin, The Hedgehog and the Fox. — London 1955; dt. u.d.T.: Der Igel und der
Fuchs, in: Isaiah Berlin, Russische Denker. — Frankfurt am Main 1981, dort S. 94-
123; R. V. Sampson, Tolstoy : the Discovery of Peace. — London 1973).

Texte

Du Pape (1819)

in: Oeuvres edition critque. — Genéve : Droz, 1966 (Les classiques de la pensée
politique ; 2)

Deutsche Ubersetzung: Vom Papste / iibersetzt von Moritz Lieber. — Frankfurt
am Main 1822 (Werke ; 1-2)

Neuausgabe von Joseph Bernhart. — Miinchen 1923 (Katholikon : Werke und
Urkunden ; 4)

BuchII Vom Papst in seinem Verhéltnis zu den weltlichen Souverénen

Am dichtesten argumentieren Kap. 1-3, der Rest ist historische Apologie, daB3 das
Papsttum nie seine Rolle miBbraucht habe.

In Europa war das Ziel immer ein Zustand, wo so wenig regiert wird wie moglich.
Die hochste Gewalt muB3 also eingeschrankt werden, ohne vernichtet zu werden. Das

466

https://dol.org/10.5771/9783845222097-464 - am 22.01.2026, 03:45:02. -



https://doi.org/10.5771/9783845222097-464
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

haben weder die Englische Revolution von 1688 noch die Franzosische Revolution
von 1789 geschafft. Das Problem ist, da3 es keine beschriankte Souverénitit geben
kann. Der Papst ist der einzige, der Untertanen vom Eid der Treue entbinden kann.
Nur eine hohere Ordnung kann eine gottlich gesetzte Ordnung im Einzelfall suspen-
dieren. Die Waffe des Papstes ist ein geistlicher Bann, nicht eine weltliche Uber-
macht.

Les Soirées de Saint-Petersbourg, ou Entretiens sur le gouvernement temporel
de la providence, suivis d’un Traité sur les sacrifices (1821)

in: Qeuvres : edition critique, Bd. 3-4 — Genéve : Slatkine, 1993

Deutsche Ubersetzung: Abendstunden zu St. Petersburg, oder Gesprich iiber
das Walten der gottlichen Vorsicht in zeitlichen Dingen, mit einem Anhang
iiber die Opfer. — Frankfurt am Main 1824 (Werke ; 4-5)

Die Abendstunden sind eine Theodizee: gefragt wird, ob die Gottlosen gliicklich sein
konnen, wihrend die Unschuldigen leiden. Gott ist der Urheber des Ubels, das eine
Strafe ist. Damit ist aber kein Ubel notwendig, weil es zu verhiiten gewesen wiire.
Strafen sind nur wegen Verbrechen nétig, jedes Verbrechen ist ein freier Akt, ein
Abfall von unserer Aufgabe, Gott gleich zu werden. Streng genommen leiden keine
Unschuldigen, denn im strengen Sinn gibt es keinen Gerechten. Maistre entwickelt
seine Theorie des Opfers als eine Theorie der Gemeinschaft der Verdienste. Streng
genommen ist ein Opfer fir das Heil des Menschengeschlechtes nur einmal vorge-
kommen, im Tod Jesu, aber die Menschheit hat sich prophetisch darauf vorbereitet,
indem sie schon immer daran geglaubt hat, daB8 das Blut des Unschuldigen von Siin-
den befreien kann. Wenn einer fragt, warum die Unschuld leidet, kann man antwor-
ten: ,,Sie leidet fiir dich, wenn du es willst.*

7. Treffen DaB der Krieg ein Ubel ist, wird nicht verkleinert. Es ist ein Skandal,
dafl die Menschheit nichts fiir ehrenvoller hélt als das VergieBen unschuldigen Blu-
tes. Die Frage des Abb¢ Saint-Pierre, warum sich Staaten nicht in einen gesellschaft-
lichen Zustand begeben, muf3 ernst genommen werden. Der Krieg ist eine Strafe
Gottes. Weil kein anderes Wesen den Menschen vernichtet kann, ist es dem Men-
schen vorbehalten, den Menschen zu erwiirgen. Tréife das Schwert des Henkers alle
Schuldigen, so gibe es keinen Krieg. Der Krieg ist gottlich, weil er ein Weltgesetz
ist (die ganze Natur ist ein Toten), weil ihn ein geheimnisvoller Glanz umgibt (be-
tont wird vor allem wie die Soldaten in der Schlacht in einem Zustand besonderer
Reinheit kdmpfen), weil die Erde, die nach Blut diirstet, den Krieg auslost (nicht die
angeblich handelnden Menschen), weil durch Mut wie durch ein Wunder im Krieg
auch der Schwichere siegen kann.

Die Ideen, die Maistre in Les Soirées de Saint-Petersbourg ausfiihrt, hatten bereits
zu seiner frithen Reaktion auf die Revolution gehort. Vgl. seine erste kurze Darstel-
lung in: Considérations sur la France (1797), in: Oeuvres : edition critique, Bd. 1 —
Genéve 1980 (Deutsche Ubersetzung: Betrachtungen iiber Frankreich / deutsch von
Friedrich von Oppeln-Bronikowski. — Berlin 1924) Kap. 3: Von der gewaltsamen
Vernichtung des Menschengeschlechts.

467

https://dol.org/10.5771/9783845222097-464 - am 22.01.2026, 03:45:02. - ET—



https://doi.org/10.5771/9783845222097-464
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Literatur

LaBriére, Yves de

Si la guerre est divine ou infernale : la vraie pensée de Joseph de Maistre, in:
Revue thomiste 36 (1931) 470-487

Maistre hélt den Krieg fiir gottlich. Die Soirées sind ein Dialog. Maistres eigene
Auffassung mufl man in seinen diplomatischen Texten und in Du Pape suchen (dort
hat sie Auguste Comte gefunden). In den Soirées mufl man Maistres dort zugrunde
gelegte Theorie des Bosen beriicksichtigen. Der Krieg ist in dem Sinne gottlich, wie
alle Katastrophen der Menschheit gottlich sind; auch andere Katastrophen werden
nicht akzeptiert, sondern angegangen. Der Krieg ist aber zugleich infernalisch, weil
die Menschen die Schuld tragen. Maistres Sicht des Krieges ist vergleichbar seiner
Sicht der Franzosischen Revolution: ,providentielle und zugleich ,satanique®.
Letztlich ist es die alte Lehre von Augustinus: Jeder Sieg, auch der der Bosen, ist
von Gott zugelassen, um die Siinden zu strafen und auszuldschen.

Madouas, Yves

Joseph de Maistre et la guerre, in: Revue de métaphysique et de morale 77
(1972) 20-55

Aus der Natur des Menschen ist der Krieg nicht zu erklaren. Ruhm und Grausamkeit
sind nur Begleitumstinde des Krieges. Der Krieg ist nur theologisch zu begreifen:
Opferung der Menschen an Gott und zugleich ein Zeichen, wie wenig das Opfer
Jesu schon begriffen ist. Maistre folgt zugleich Leibniz’ Harmonielehren und gnosti-
schem Dualismus. Das Prinzip des Bosen hat die urspriingliche Harmonie zerstort.
Der Himmel verlangt jetzt vom Menschen Opfer. Dieses Opfer ist zwar barbarisch,
aber auch im Zentrum des christlichen Kultes steht ein Blutopfer. Der Krieg ist eine
Reinigung und Regeneration. Es wichst daraus eine neue Welt und ein Mensch, der
Gott ndher ist. Eine Verbesserung der Menschheit durch Institutionen will Maistre
absolut ausschlieBen. Als seine Schiiler nennt Madouas Proudhon und Tolstoi.

Lebrun, Richard A.

Joseph de Maistre’s ,,Philosophic® View of War, in: Proceedings of the Seventh
Annual Meeting of the Western Society for French History / ed. by Joyce Dun-
can Falk. — Santa Barbara, CA 1981. — S. 43-52

Maistre nimmt die Herausforderung an, um die sich die Aufkldrer gedriickt haben:
zu erkldren, warum die Natur und die Menschheit so sehr vom Krieg geprigt sind.
Seine Botschaft ist gewohnliche Predigt des 17. Jahrhunderts: der Krieg ist eine
Strafe Gottes. Maistre mufl aber am Ende des philosophischen Jahrhunderts die
Predigt durch eine philosophische Diskussion ersetzen, wobei er einen Dialog in
Paradoxen wihlt, um das Publikum der Salons zu erreichen. Der Krieg ist Leiden
und zwar Leiden der Unschuldigen. Der Krieg kann nur verstanden werden in Zu-
sammenhang mit dem religiosen Opfer, in dem die Unschuldigen fiir das Heil der
Schuldigen leiden. Die Soirées sind eine Theodizee und in diesem Zusammenhang
mul} auch das Kriegskapitel gelesen werden. Der Krieg ist nur eine der Formen, in

468

https://dol.org/10.5771/9783845222097-464 - am 22.01.2026, 03:45:02. https:/www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ Ixmm.


https://doi.org/10.5771/9783845222097-464
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

denen die Unschuldigen leiden und die Schuldigen gedeihen. Aber seit der Ursiinde
ist kein Mensch wirklich unschuldig und alle verdienen Strafe. Der einzige Weg aus
diesen durch Siindigkeit verdienten Ubeln ist Gebet.

,»All too aware of how the ,frightful catalogue’ of man’s inhumanity to man has
swollen since he wrote, we can at least understand his rejection of Enlightenment
optimism and appreciate the seriousness and originality of his achievement.”

Bradley, Owen

A Modern Maistre : the Social and Political Thought of Joseph de Maistre. —
Lincoln (u.a.) : Univ. of Nebraska Pr., 1999. — 273 S. (European Horizons)
Maistre Theorie des Opfers ist nicht einfach eine Analogie zu Christus, sondern eine
sozialwissenschaftliche Theorie, fiir die er auf reiches ethnologisches Material zu-
rickgreift. Kern seiner Deutung ist der Ausgleich durch das Opfer: Der Mensch
tendiert zu Extremen, das Opfer fiihrt zuriick zur Mitte. Allein die Rettung sakraler
Traditionen des Opfers kann die menschliche Bosheit begrenzen. Anwendungen der
Opfertheorie sind Todesstrafe und Krieg. Der Soldat iibt auBerhalb einer Gesell-
schaft dieselbe sakrale Gewalt aus, wie der Henker innerhalb der Gesellschaft. Der
Soldat ist unschuldig, weil der Krieg gottlich ist. Der Krieg ist gottlich, weil er uner-
klarbar ist und doch Gesetz der Welt. Das ist eine Verteidigung des vorrevolu-
tiondren Krieges, als Soldaten Soldaten bekdmpft haben mit gegenseitigem Respekt.
Maistre glorifiziert nicht Gewalt, sondern die Grenzen des Gebrauchs von Macht
und Gewalt. Krieg ist Sache der Konige. Carl Schmitt feiert das Dezisionistische bei
Maistre. Tatséchlich ist Maistre aber der Sprecher der Institutionen, die die Ent-
scheidungsgewalt der Monarchie begrenzen. Bataille hielt sich enger an Maistres
Theorie des Opfers, aber er will ernsthaft den ganzen Opferkomplex wieder einfiih-
ren. Maistre ist konservativ: Die Revolution war eine apokalyptische Krise der Op-
ferung, ihr kann allein mit unapokalyptischen Mitteln Grenzen gesetzt werden. Er ist
sich sicher, daf} der gewaltsame Tod nie beendet werden kann, aber er will die Insti-
tutionen stirken, die die Eskalation der Barbarei aufhalten konnen. Die Monarchie
wird zu einem sakralen Symbol der Einheit (was freilich auch zu Abgotterei fithren
kann), die politische Klasse hat eine priesterliche Funktion. Er will keine absolute
Herrschaft, die Konstitution schafft Begrenzung der Gewalt, ohne sie zu zerstoren.
Religion, Gesetze, Briauche, Meinung, Privilegien — all das fehlt der Demokratie.
Die Monarchie versagte, weil sie nicht die Meinungen regieren wollte, sondern nur
mit Gewalt regierte, eine ,,batoncracy*, Herrschaft des Stockes.

Aus dieser Souverénitétslehre folgt, dal nicht ein Konig ein Urteil {iber einen ande-
ren fillen kann. Deshalb die Rolle des Papstes. Auch der Papst ist eingehegt durch
Konstitution und Konsens.

Vorsehung arbeitet bei Maistre vor allem so, daf3 die Sphére jeder Macht so begrenzt
wird, daB3 ein grobes Gleichgewicht besteht. Politischer Exzess zerstort immer. Ge-
rechtigkeit bringt Frieden. Die Aufgabe des Exzesses kann nur sein, da3 Boses Bo-
ses beseitigt. Danach gibt es keinen Nutzen der Revolution mehr.

469

https://dol.org/10.5771/9783845222097-464 - am 22.01.2026, 03:45:02. - ET—



https://doi.org/10.5771/9783845222097-464
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Matyaszewski, Pawel

La philosophie de la société ou I’idée de I’unité humaine selon Joseph de Mais-
tre. — Lublin : Wydawnictw Katolickiego Uniw. Lubelskiego, 2002. — 407 S.

Der Kern von Maistre Schiilerschaft zum Mystiker Saint-Martin ist, da3 es eine
Einigkeit zwischen Menschen nur in einer Einheit mit Gott geben kann. In dieser
Grundiiberzeugung stellt 1789 keinen Bruch dar. Das physische Ubel ist eine Folge
des moralisch Bosen. Gott ist ein strafender Gott geworden. Die einzige Einheit, die
die Menschheit noch hat, ist die Einheit der Erbsiinde, eine Einheit im Leiden (,,nul
homme n’est puni comme juste, mais toujours comme homme*). Die anthropologi-
sche Einheit der Menschheit besteht in einer Natur, die von Gesellschaft, Zivilisa-
tion und Kiinsten geprégt ist, dieser Zustand muf} freilich erst erreicht werden. Dem
Menschen ist Perfektibilitét natiirlich.

Gesetzgeber ist Gott, menschliche Gesetzgebung ist eine Illusion. Damit ist Gott
auch der Schopfer der Nationen. Maistre geht von Nationalseelen aus. Diese gottge-
schaffenen Volker haben natiirliche Grenzen; ihre Vermischung muf3 vermieden
werden. Ein Hal3 zwischen den Nationen ist gegen Gott gerichtet (Maistre steht hier
dem verhaflten Rousseau néher als seinen selbsternannten nationalistischen Schii-
lern). Konkret muf3 fiir dieses Europa der Nationen Polen wieder hergestellt und die
Unabhingigkeit Spaniens, Italiens, Griechenlands beachtet werden. Dieses Europa
der Nationen ist durchaus mit Hegemonie vereinbar (eine Hegemonie zu der Frank-
reich von Gott bestimmt ist). Jedes Volk hat seine natiirliche Verfassungsweise, es
gibt so viele Verfassungen wie Volker. Die christlichen Volker sind in einer
République universelle, einer fraternité religieuse vereint. Dariliber hinaus kennt
Maistre nur die Wiedervereinigung der christlichen Kirchen.

7.2.9 Erginzungen
7.2.9.1 Hauterive

Alexandre Maurice Blanc de LaNautte, Comte d’Hauterive (1754-1830), Diplomat
im Ancien Regime, wihrend der Revolution und unter Bonaparte, ist der Autor der
bekanntesten Rechtfertigung der franzosischen Politik aus dem Gleichgewichtsprin-
zip, gegen den Machtzuwachs Rufllands und Preufens und gegen die britische Han-
delshegemonie: De [’état de la France a la fin de I’an VIII. — Paris 1800, deutsche
Ubersetzung: Frankreichs politische Lage und Verhdiltnisse gegen das iibrige Euro-
pa in dem Laufe des achtzehnten und zu Anfang des neunzehnten Jahrhunderts. —
Leipzig 1801. Murray Forsyth, The Old European States-System : Gentz versus
Hauterive, in: The Historical Journal 23 (1980) 521-538 wiirdigt, dal Hauterive
Okonomie in das Gleichwicht einbezogen hat. Gollwitzer, Europabild und Europa-
gedanke. — Miinchen 1951. — S. 126 sieht nur eine Werbeschrift fiir die Kontinental-
sperre. Bei Gollwitzer werden weitere konterrevolutiondre und bonapartistische
franzdsische Gleichgewichtsautoren behandelt.

470

https://dol.org/10.5771/9783845222097-464 - am 22.01.2026, 03:45:02. -



https://doi.org/10.5771/9783845222097-464
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

