
 464

10 000 Phalanges bringen 1 Million Männer auf, die alle von ihrer Phalange versorgt 
und ausgestattet werden. Diese Armeen werden in weniger als 100 Jahren die Hoch-
gebirge wieder landwirtschaftlich nutzbar machen. Die Sahara fruchtbar zu machen 
braucht 4 Millionen Männer, Frauen und Kinder für 40 Jahre à 6 bis 8 Monate. Die 
Zivilisation hat nur ein einzige kollektives Vergnügen fertig gebracht: zerstören, 
verbrennen, plündern, vergewaltigen. Die industriellen Armeen werden zu Festen 
zusammen kommen. Die Begründung für industrielle Armeen ist weniger die Not-
wendigkeit der Produktion, als die Notwenigkeit junge Leute zusammenzubringen. 
Mit dem Fortschritt der Wirtschaft sind deshalb Feste verbunden. 
t. 4 (Ouevres complètes V) S. 352-361 Passions infinitésimales directes. Guerre 
majeure ou gastrosophie und S. 362-368 Leçons d’equilibre et de prudence 
Die Kriege werden zu einem Wettstreit der Küchen. Es wird Feste geben, die wir 
uns noch gar nicht vorstellen können. Die unzähligen Arten Omelette zuzubereiten 
spielen eine große Rolle. Es wird weiter ein Gleichgewicht geben, das Gleichge-
wicht des Konsums. 

 
Le nouveau monde amoureux, ein Manuskript, das 1817ff. zunächst im Rahmen des 
Traité de l’association domestique-agricole begonnen wurde, aber erst 1967 als 
Band 7 der Oeuvres complètes publiziert wurde, enthält Paralellstellen zur Sexualität 
der industriellen Armeen (S. 336ff.) und zur Gastrosophie (126ff., 339ff., die aus-
führlichsten Schilderungen der Schlachten um gastrosophischen Ruhm). Solche 
Kämpfe sind nicht lachhafter als Kriege um die Abendmahllehre. 
 

7.2.8 Maistre 

(Comte) Joseph de Maistre, 1753-1821, geboren in Chambery in einer Familie des 
savoyardischen Amtsadels. Mitglied des regierenden Rates von Savoyen. Nach dem 
Anschluß Savoyens an das revolutionäre Frankreich Minister des Reststaates in 
Sardinien und Botschafter Sardiniens in Sankt Petersburg. Maistre war kein Franzo-
se und wollte keiner werden. Aber Quellen und Wirkung waren französisch. 

 
Biographie: 
Richard A. Lebrun, Joseph de Maistre : an Intellectual Militant. – Kingston 1988 

 
Einführungen: 
Isaiah Berlin, The Crooked Timber of Humanity. – London 1990; dt. Übersetzung 
1992 als Das krumme Holz der Humanität. – Frankfurt am Main 1992; dort S. 123-
221: Joseph de Maistre und die Ursprünge des Faschismus 
Wilhelm Schmidt-Biggemann, Politische Theologie der Gegenaufklärung : Saint-
Martin, De Maistre, Kleuker, Baader. – Berlin 2004. – S. 19-79 Über die Bedingun-
gen legitimer Gewalt nach dem Zusammenbruch der Vernunft 
Joseph de Maistre / ed.: Philippe Barthelet. – Lausanne 2005 (ein Überblick über 
den Eindruck den Maistre auf das 19. und 20. Jahrhundert gemacht hat). 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-464 - am 22.01.2026, 03:45:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-464
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 465 

Historisch bedeutend ist Maistre als Publizist der Gegenrevolution und Anreger der 
Restauration. Restauration soll keine Gewaltherrschaft sein. Seit der Aufklärung ist 
Bereitschaft zu freiwilliger Unterordnung geschwunden, aber nur in der freiwilligen 
Unterordnung kann Individualität geduldet werden. In modernen Staaten ist „die 
Knechtschaft an die Stelle des Gehorsams“ getreten. 
Vergleiche zur politischen Theorie: 
Peter Richard Rohden, Joseph de Maistre als politischer Theoretiker : ein Beitrag 
zur Geschichte des konservativen Staatsgedanken in Frankreich. – München 1929 
Francis Bayle, Les idées politiques de Joseph de Maistre. – Paris 1945 
Richard A. Lebrun, Throne and Altar : the Political and Religious Thought of Joseph 
de Maistre. – Ottawa 1965 
Michael Maier, Scheiternde Titanen : De Maistres Papst, Stirners Einziger, Jean 
Pauls Himmelsstürmer. – Paderborn 2006. – S. 19-104 

 
Eine bedeutende Wirkung hatte Maistre auf den Konservatismus vor 1848, eine 
entferntere auf die französische Soziologie von Comte bis Bataille. Sein Erbe im 20. 
Jahrhundert war am ehesten Carl Schmitt. Die Forschung war immer wieder bereit, 
den selbsternannten Erben anzuerkennen. Erst Owen Bradley (unten S. 469) verwirft 
das völlig: Zwar geht es bei Maistre darum, daß jeder real existierende Staat Legiti-
mität haben kann; aber es geht um Legitimität, nicht um Dezisionismus. 

 
Für die Franzosen war Maistre der Klassiker des Bellizismus. Bellizisten und Pazi-
fisten zitierten gewisse Stellen immer wieder. Ernsthafte Arbeiten über den Krieg 
bei Maistre gibt es erst in letzter Zeit, als es solche Zitate nicht mehr gibt. Seitdem 
gilt Maistre übereinstimmend nicht mehr als „violent philosopher“, sondern als 
„philosopher of violence“ (Owen Bradley). Er zieht die Bilanz aus der Wiederkehr 
des Krieges im Zeitalter der Revolution und fragt, warum die Zivilisation nicht die 
Kriege beendet hat. Zunächst kritisiert er mit Burke den Illiberalismus der Revoluti-
on; die Aufhebung des alten Rechts führte zur völligen Entgrenzung aller Zurück-
haltungen. Krieg und Terror trieben Maistre zu einer geschichtstheologischen Deu-
tung: die Revolution ist eine notwendige Phase bei der Läuterung der Gottferne. Der 
Gegner der Revolution war fähig, sie als elementares Ereigniss zu begreifen. So 
auch den Krieg. Darauf zu bestehen, daß der Krieg nicht weggedacht werden kann, 
machte Maistre wichtig für die Theoriegeschichte des Krieges. Maistres Übergang 
zur theologischen Argumentation bestätigt die Hegemonie der pazifistischen Sozio-
logie im späten 18. Jahrhundert. Mit dem Scheitern dieser Deutungstradition scheint 
kein weiteres sozialwissenschaftliches Modell zur Verfügung zu stehen und das 
sozialwissenschaftliche Paradigma mußte verlassen werden. Den säkularen Belli-
zismus, der sich von Krieg eine psychologische Auffrischung und einen neuen Zu-
sammenhalt der Gesellschaft erwartet, gibt es bei Maistre nicht. Durch den Krieg 
nähert sich der Mensch Gott. Die Übel des Krieges werden wie die Übel der Revolu-
tion in ihrem vollen Schrecken genommen. Die Regeneration ist eine religiöse Um-
kehr weg von Krieg und Revolution. Maistre setzt eine christliche Tradition fort, die 
Leiden nur akzeptieren kann als Strafe oder als Opfer. Lebrun bemerkt (siehe unten 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-464 - am 22.01.2026, 03:45:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-464
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 466

S. 468-469), daß Maistres Deutung des Krieges bis Mitte 19. Jahrhunderts durchaus 
verstanden wurde, danach konnten sich liberale Kritiker nur noch denken, daß er 
verrückt gewesen sein müsse. Maistre war vor 1789 bereits ein mystizistischer 
Freimaurer, der Krieg zwingt ihn noch weiter auf diesem Weg. Die Könige werden 
in der Politik von Gott regiert, in spirituellen Fragen vom Papst. Maistres Lehre muß 
das ständige Wirken der Vorsehung annehmen. 
 
Maistres internationales Denken begann in den 1780er Jahren in seinem Bemühen 
um transnationale Zusammenarbeit und gegenseitige Hilfe der Freimaurer. Die Rolle 
des Papsttums ist ein orthodoxerer Ersatz. Zu einer internationalen Organisation der 
Staaten kommt Maistre nie. Das Papstum ist gerade nicht eine Internationale Orga-
nisation. Der Papst hat keine Zwangsgewalt sondern einen geistlichen Bann. Es geht 
ihm nicht um die Organisation des ewigen Friedens, sondern um die Beschränkung 
der Willkür der Herrscher durch freiwillige Unterordnung. 

 
Seine größten Schüler waren Pazifisten: Comte (der nach einem Ersatz für Maistres 
ordnende Kirche sucht; vgl. Hans Barth, Auguste Comte und Joseph de Maistre, in: 
Schweizer Beiträge zur Allgemeinen Geschichte 14 (1956) 103-138, Neudruck in 
Hans Barth, Die Idee der Ordnung : Beiträge zu einer politischen Philosophie. – 
Erlenbach-Zürich 1958. – S. 132-175), Proudhon (ein paradoxer Pazifist, der mit 
Maistre die Realität des Krieges anerkennt, aber denkt, die kämpferische Annähe-
rung an eine gerechte Ordnung werde den Krieg irreal werden lassen), Tolstoi (der 
Maistre bis zur absoluten Bestimmung aller sozialer Bewegung durch Gott folgt, 
aber denkt eine Bekehrung zu Gott könne die Verehrung der falschen Macht been-
den; vgl. außer dem unten S. 468 angeführten Aufsatz von Y. Madouas auch Isaiah 
Berlin, The Hedgehog and the Fox. – London 1955; dt. u.d.T.: Der Igel und der 

Fuchs, in: Isaiah Berlin, Russische Denker. – Frankfurt am Main 1981, dort S. 94-
123; R. V. Sampson, Tolstoy : the Discovery of Peace. – London 1973). 

 

 
Texte 

 
Du Pape (1819) 
in: Oeuvres edition critque. – Genève : Droz, 1966 (Les classiques de la pensée 
politique ; 2)  
Deutsche Übersetzung: Vom Papste / übersetzt von Moritz Lieber. – Frankfurt 
am Main 1822 (Werke ; 1-2) 
Neuausgabe von Joseph Bernhart. – München 1923 (Katholikon : Werke und 
Urkunden ; 4) 
Buch II Vom Papst in seinem Verhältnis zu den weltlichen Souveränen 
Am dichtesten argumentieren Kap. 1-3, der Rest ist historische Apologie, daß das 
Papsttum nie seine Rolle mißbraucht habe. 
In Europa war das Ziel immer ein Zustand, wo so wenig regiert wird wie möglich. 
Die höchste Gewalt muß also eingeschränkt werden, ohne vernichtet zu werden. Das 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-464 - am 22.01.2026, 03:45:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-464
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 467 

haben weder die Englische Revolution von 1688 noch die Französische Revolution  
von 1789 geschafft. Das Problem ist, daß es keine beschränkte Souveränität geben 
kann. Der Papst ist der einzige, der Untertanen vom Eid der Treue entbinden kann. 
Nur eine höhere Ordnung kann eine göttlich gesetzte Ordnung im Einzelfall suspen-
dieren. Die Waffe des Papstes ist ein geistlicher Bann, nicht eine weltliche Über-
macht. 

 

Les Soirées de Saint-Petersbourg, ou Entretiens sur le gouvernement temporel 
de la providence, suivis d’un Traité sur les sacrifices (1821) 
in: Oeuvres : edition critique, Bd. 3-4 – Genève : Slatkine, 1993 
Deutsche Übersetzung: Abendstunden zu St. Petersburg, oder Gespräch über 
das Walten der göttlichen Vorsicht in zeitlichen Dingen, mit einem Anhang 
über die Opfer. – Frankfurt am Main 1824 (Werke ; 4-5) 
Die Abendstunden sind eine Theodizee: gefragt wird, ob die Gottlosen glücklich sein 
können, während die Unschuldigen leiden. Gott ist der Urheber des Übels, das eine 
Strafe ist. Damit ist aber kein Übel notwendig, weil es zu verhüten gewesen wäre. 
Strafen sind nur wegen Verbrechen nötig, jedes Verbrechen ist ein freier Akt, ein 
Abfall von unserer Aufgabe, Gott gleich zu werden. Streng genommen leiden keine 
Unschuldigen, denn im strengen Sinn gibt es keinen Gerechten. Maistre entwickelt 
seine Theorie des Opfers als eine Theorie der Gemeinschaft der Verdienste. Streng 
genommen ist ein Opfer für das Heil des Menschengeschlechtes nur einmal vorge-
kommen, im Tod Jesu, aber die Menschheit hat sich prophetisch darauf vorbereitet, 
indem sie schon immer daran geglaubt hat, daß das Blut des Unschuldigen von Sün-
den befreien kann. Wenn einer fragt, warum die Unschuld leidet, kann man antwor-
ten: „Sie leidet für dich, wenn du es willst.“ 
7. Treffen  Daß der Krieg ein Übel ist, wird nicht verkleinert. Es ist ein Skandal, 
daß die Menschheit nichts für ehrenvoller hält als das Vergießen unschuldigen Blu-
tes. Die Frage des Abbé Saint-Pierre, warum sich Staaten nicht in einen gesellschaft-
lichen Zustand begeben, muß ernst genommen werden. Der Krieg ist eine Strafe 
Gottes. Weil kein anderes Wesen den Menschen vernichtet kann, ist es dem Men-
schen vorbehalten, den Menschen zu erwürgen. Träfe das Schwert des Henkers alle 
Schuldigen, so gäbe es keinen Krieg. Der Krieg ist göttlich, weil er ein Weltgesetz 
ist (die ganze Natur ist ein Töten), weil ihn ein geheimnisvoller Glanz umgibt (be-
tont wird vor allem wie die Soldaten in der Schlacht in einem Zustand besonderer 
Reinheit kämpfen), weil die Erde, die nach Blut dürstet, den Krieg auslöst (nicht die 
angeblich handelnden Menschen), weil durch Mut wie durch ein Wunder im Krieg 
auch der Schwächere siegen kann. 

 
Die Ideen, die Maistre in Les Soirées de Saint-Petersbourg ausführt, hatten bereits 
zu seiner frühen Reaktion auf die Revolution gehört. Vgl. seine erste kurze Darstel-
lung in: Considérations sur la France (1797), in: Oeuvres : edition critique, Bd. 1 – 
Genève 1980 (Deutsche Übersetzung: Betrachtungen über Frankreich / deutsch von 
Friedrich von Oppeln-Bronikowski. – Berlin 1924) Kap. 3: Von der gewaltsamen 
Vernichtung des Menschengeschlechts. 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-464 - am 22.01.2026, 03:45:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-464
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 468

Literatur 
 

LaBrière, Yves de 
Si la guerre est divine ou infernale : la vraie pensée de Joseph de Maistre, in: 
Revue thomiste 36 (1931) 470-487 
Maistre hält den Krieg für göttlich. Die Soirées sind ein Dialog. Maistres eigene 
Auffassung muß man in seinen diplomatischen Texten und in Du Pape suchen (dort 
hat sie Auguste Comte gefunden). In den Soirées muß man Maistres dort zugrunde 
gelegte Theorie des Bösen berücksichtigen. Der Krieg ist in dem Sinne göttlich, wie 
alle Katastrophen der Menschheit göttlich sind; auch andere Katastrophen werden 
nicht akzeptiert, sondern angegangen. Der Krieg ist aber zugleich infernalisch, weil 
die Menschen die Schuld tragen. Maistres Sicht des Krieges ist vergleichbar seiner 
Sicht der Französischen Revolution: „providentielle“ und zugleich „satanique“. 
Letztlich ist es die alte Lehre von Augustinus: Jeder Sieg, auch der der Bösen, ist 
von Gott zugelassen, um die Sünden zu strafen und auszulöschen. 
 
Madouas, Yves 
Joseph de Maistre et la guerre, in: Revue de métaphysique et de morale 77 
(1972) 20-55 
Aus der Natur des Menschen ist der Krieg nicht zu erklären. Ruhm und Grausamkeit 
sind nur Begleitumstände des Krieges. Der Krieg ist nur theologisch zu begreifen: 
Opferung der Menschen an Gott und zugleich ein Zeichen, wie wenig das Opfer 
Jesu schon begriffen ist. Maistre folgt zugleich Leibniz’ Harmonielehren und gnosti-
schem Dualismus. Das Prinzip des Bösen hat die ursprüngliche Harmonie zerstört. 
Der Himmel verlangt jetzt vom Menschen Opfer. Dieses Opfer ist zwar barbarisch, 
aber auch im Zentrum des christlichen Kultes steht ein Blutopfer. Der Krieg ist eine 
Reinigung und Regeneration. Es wächst daraus eine neue Welt und ein Mensch, der 
Gott näher ist. Eine Verbesserung der Menschheit durch Institutionen will Maistre 
absolut ausschließen. Als seine Schüler nennt Madouas Proudhon und Tolstoi. 

 
Lebrun, Richard A. 
Joseph de Maistre’s „Philosophic“ View of War, in: Proceedings of the Seventh 
Annual Meeting of the Western Society for French History / ed. by Joyce Dun-
can Falk. – Santa Barbara, CA 1981. – S. 43-52 
Maistre nimmt die Herausforderung an, um die sich die Aufklärer gedrückt haben: 
zu erklären, warum die Natur und die Menschheit so sehr vom Krieg geprägt sind. 
Seine Botschaft ist gewöhnliche Predigt des 17. Jahrhunderts: der Krieg ist eine 
Strafe Gottes. Maistre muß aber am Ende des philosophischen Jahrhunderts die 
Predigt durch eine philosophische Diskussion ersetzen, wobei er einen Dialog in 
Paradoxen wählt, um das Publikum der Salons zu erreichen. Der Krieg ist Leiden 
und zwar Leiden der Unschuldigen. Der Krieg kann nur verstanden werden in Zu-
sammenhang mit dem religiösen Opfer, in dem die Unschuldigen für das Heil der 
Schuldigen leiden. Die Soirées sind eine Theodizee und in diesem Zusammenhang 
muß auch das Kriegskapitel gelesen werden. Der Krieg ist nur eine der Formen, in 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-464 - am 22.01.2026, 03:45:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-464
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 469 

denen die Unschuldigen leiden und die Schuldigen gedeihen. Aber seit der Ursünde 
ist kein Mensch wirklich unschuldig und alle verdienen Strafe. Der einzige Weg aus 
diesen durch Sündigkeit verdienten Übeln ist Gebet. 
„All too aware of how the ‚frightful catalogue’ of man’s inhumanity to man has 
swollen since he wrote, we can at least understand his rejection of Enlightenment 
optimism and appreciate the seriousness and originality of his achievement.” 

 
Bradley, Owen 
A Modern Maistre : the Social and Political Thought of Joseph de Maistre. – 
Lincoln (u.a.) : Univ. of Nebraska Pr., 1999. – 273 S. (European Horizons) 
Maistre Theorie des Opfers ist nicht einfach eine Analogie zu Christus, sondern eine 
sozialwissenschaftliche Theorie, für die er auf reiches ethnologisches Material zu-
rückgreift. Kern seiner Deutung ist der Ausgleich durch das Opfer: Der Mensch 
tendiert zu Extremen, das Opfer führt zurück zur Mitte. Allein die Rettung sakraler 
Traditionen des Opfers kann die menschliche Bosheit begrenzen. Anwendungen der 
Opfertheorie sind Todesstrafe und Krieg. Der Soldat übt außerhalb einer Gesell-
schaft dieselbe sakrale Gewalt aus, wie der Henker innerhalb der Gesellschaft. Der 
Soldat ist unschuldig, weil der Krieg göttlich ist. Der Krieg ist göttlich, weil er uner-
klärbar ist und doch Gesetz der Welt. Das ist eine Verteidigung des vorrevolu-
tionären Krieges, als Soldaten Soldaten bekämpft haben mit gegenseitigem Respekt. 
Maistre glorifiziert nicht Gewalt, sondern die Grenzen des Gebrauchs von Macht 
und Gewalt. Krieg ist Sache der Könige. Carl Schmitt feiert das Dezisionistische bei 
Maistre. Tatsächlich ist Maistre aber der Sprecher der Institutionen, die die Ent-
scheidungsgewalt der Monarchie begrenzen. Bataille hielt sich enger an Maistres 
Theorie des Opfers, aber er will ernsthaft den ganzen Opferkomplex wieder einfüh-
ren. Maistre ist konservativ: Die Revolution war eine apokalyptische Krise der Op-
ferung, ihr kann allein mit unapokalyptischen Mitteln Grenzen gesetzt werden. Er ist 
sich sicher, daß der gewaltsame Tod nie beendet werden kann, aber er will die Insti-
tutionen stärken, die die Eskalation der Barbarei aufhalten können. Die Monarchie 
wird zu einem sakralen Symbol der Einheit (was freilich auch zu Abgötterei führen 
kann), die politische Klasse hat eine priesterliche Funktion. Er will keine absolute 
Herrschaft, die Konstitution schafft Begrenzung der Gewalt, ohne sie zu zerstören. 
Religion, Gesetze, Bräuche, Meinung, Privilegien – all das fehlt der Demokratie. 
Die Monarchie versagte, weil sie nicht die Meinungen regieren wollte, sondern nur 
mit Gewalt regierte, eine „batoncracy“, Herrschaft des Stockes. 
Aus dieser Souveränitätslehre folgt, daß nicht ein König ein Urteil über einen ande-
ren fällen kann. Deshalb die Rolle des Papstes. Auch der Papst ist eingehegt durch 
Konstitution und Konsens. 
Vorsehung arbeitet bei Maistre vor allem so, daß die Sphäre jeder Macht so begrenzt 
wird, daß ein grobes Gleichgewicht besteht. Politischer Exzess zerstört immer. Ge-
rechtigkeit bringt Frieden. Die Aufgabe des Exzesses kann nur sein, daß Böses Bö-
ses beseitigt. Danach gibt es keinen Nutzen der Revolution mehr. 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-464 - am 22.01.2026, 03:45:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-464
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 470

Matyaszewski, Pawel 
La philosophie de la société ou l’idée de l’unité humaine selon Joseph de Mais-
tre. – Lublin : Wydawnictw Katolickiego Uniw. Lubelskiego, 2002. – 407 S. 
Der Kern von Maistre Schülerschaft zum Mystiker Saint-Martin ist, daß es eine 
Einigkeit zwischen Menschen nur in einer Einheit mit Gott geben kann. In dieser 
Grundüberzeugung stellt 1789 keinen Bruch dar. Das physische Übel ist eine Folge 
des moralisch Bösen. Gott ist ein strafender Gott geworden. Die einzige Einheit, die 
die Menschheit noch hat, ist die Einheit der Erbsünde, eine Einheit im Leiden („nul 
homme n’est puni comme juste, mais toujours comme homme“). Die anthropologi-
sche Einheit der Menschheit besteht in einer Natur, die von Gesellschaft, Zivilisa-
tion und Künsten geprägt ist, dieser Zustand muß freilich erst erreicht werden. Dem 
Menschen ist Perfektibilität natürlich. 
Gesetzgeber ist Gott, menschliche Gesetzgebung ist eine Illusion. Damit ist Gott 
auch der Schöpfer der Nationen. Maistre geht von Nationalseelen aus. Diese gottge-
schaffenen Völker haben natürliche Grenzen; ihre Vermischung muß vermieden 
werden. Ein Haß zwischen den Nationen ist gegen Gott gerichtet (Maistre steht hier 
dem verhaßten Rousseau näher als seinen selbsternannten nationalistischen Schü-
lern). Konkret muß für dieses Europa der Nationen Polen wieder hergestellt und die 
Unabhängigkeit Spaniens, Italiens, Griechenlands beachtet werden. Dieses Europa 
der Nationen ist durchaus mit Hegemonie vereinbar (eine Hegemonie zu der Frank-
reich von Gott bestimmt ist). Jedes Volk hat seine natürliche Verfassungsweise, es 
gibt so viele Verfassungen wie Völker. Die christlichen Völker sind in einer 
République universelle, einer fraternité religieuse vereint. Darüber hinaus kennt 
Maistre nur die Wiedervereinigung der christlichen Kirchen. 

7.2.9 Ergänzungen 

7.2.9.1 Hauterive 

Alexandre Maurice Blanc de LaNautte, Comte d’Hauterive (1754-1830), Diplomat 
im Ancien Regime, während der Revolution und unter Bonaparte, ist der Autor der 
bekanntesten Rechtfertigung der französischen Politik aus dem Gleichgewichtsprin-
zip, gegen den Machtzuwachs Rußlands und Preußens und gegen die britische Han-
delshegemonie: De l’état de la France a la fin de l’an VIII. – Paris 1800, deutsche 
Übersetzung: Frankreichs politische Lage und Verhältnisse gegen das übrige Euro-

pa in dem Laufe des achtzehnten und zu Anfang des neunzehnten Jahrhunderts. – 
Leipzig 1801. Murray Forsyth, The Old European States-System : Gentz versus 

Hauterive, in: The Historical Journal 23 (1980) 521-538 würdigt, daß Hauterive 
Ökonomie in das Gleichwicht einbezogen hat. Gollwitzer, Europabild und Europa-

gedanke. – München 1951. – S. 126 sieht nur eine Werbeschrift für die Kontinental-
sperre. Bei Gollwitzer werden weitere konterrevolutionäre und bonapartistische 
französische Gleichgewichtsautoren behandelt. 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-464 - am 22.01.2026, 03:45:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-464
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

