NATUR ALS FREMDES
Volker Schiirmann

Ich glaube, dass das Selbstbewusstsein
am Anfang unserer modernen Epoche
wie ein siamesischer Zwilling falsch zu-
sammengewachsen ist. Galilei ist einer-
seits villig respektlos gegeniiber allem,
was er nicht versteht, und gleichzeitig
selbstbewusst. Wie kann ich das falsche
Omnipotenzgefiihl, den westlichen fun-
damentalistischen ~ Standpunkt,  der
nicht religids aussieht, aber durchaus
religids ist, und seine gute Kehrseite,
die Eigenschaft, Horizonte versetzen zu
kénnen — wie kann ich diese beiden
Eigenschaften wieder voneinander tren-
nen??

Positionen der philosophischen Anthropologie auf zeitgendssisch-
drangende gesellschaftliche Problemlagen beziehen zu sollen, ist ein
eigen Ding. Theoretisch unproblematisch ist zum einen die sich ver-
gewissernde Fragerichtung, ob eine Position aus vergangener Zeit an-
gesichts etwa der >biotechnologischen Medizin< noch zeitgemiR ist.?
Zum anderen liegt eine der Bedeutsamkeiten historischer Theoriear-
beit darin, angesichts solcher Problemlagen an Denkmittel zu erin-
nern, die moglicherweise einen wichtigen und sonst vergessenen Bei-
trag zur denkerischen Bewidltigung des >Zeitgeistes< leisten. Hier
kann man >Renaissancen¢ (etwa zu den Philosophien Cassirers oder
Plessners) nutzen, selbst initiieren wollen und seinerseits als Sym-
ptom der Gegenwart verstehen. Zum dritten — und hier beginnt die

1 | Alexander Kluge in der ZEIT Nr. 44 v. 23.10.2003, S. 41.
2 | Beispielhaft im Hinblick auf die Kritische Theorie vgl. Manzei (2002).

33

14.02.2028, 18:23:49. https:/www.nllbra.com/de/agb - Opan Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403198-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Volker Zumutung - konnte man versucht sein, z.B. Plessners Philosophie
Schiirmann herbeizitieren zu wollen, mit dem Ziel einer expliziten Stellungnahme
zu problematischen gesellschaftlichen Entwicklungen. Es scheint je-
denfalls ein Merkmal des zeitgendssischen bundesrepublikanischen
Zeitgeistes zu sein, die Existenzberechtigung institutionalisierter Phi-
losophie in solchen Stellungnahmen zu sehen. Die Omniprdsenz von
Ethik-Kommissionen legt von solchem Klima beredtes Zeugnis ab; ein
Klima, in dem eine jAuftrags-Renaissance« philosophischer State-

ments jeden Lehrstuhl fiir Renaissance-Philosophie akut gefdhrdet.

Natur als Fremdes — Zur Programmatik

Die philosophische Anthropologie ist von vornherein ein Fremdkorper
in solchen Debatten. Sie bezieht angesichts gesellschaftspolitischer
Problemlagen nicht in direktem Sinne Stellung - was sollte eine phi-
losophische Stellungnahme zu medizinischen Entwicklungen sein? —,
sondern klirt Bedingungen der Moglichkeit formulierter Stellungnah-
men. Es eint die Positionen der Philosophischen Anthropologie, ihr
transzendentalphilosophisches oder, um es noch deutlicher zu sagen,
ihr metaphysisches Moment zu kultivieren. Scheler, Plessner, Lowith
etc. widersetzen sich von vornherein der Zumutung, Geltungsfragen
in Genese aufzuldsen. Als was der Mensch je historisch-konkret gilt,
sei nicht ohne Rest in einer Geschichte einzufangen, die erzdhlt, wie
es dazu gekommen ist, dass er so gilt.

In einem Amalgam von Unverstdndnis und berechtigtem Verdacht
ist dieser philosophisch-anthropologische Zugriff oft und gerne kriti-
siert worden; prominent etwa von Horkheimer, woran Weingarten
(2001: 251 ff.) noch einmal nachdriicklich erinnert. Der Verdacht
liegt darin, die moderne philosophische Anthropologie wolle »neue
absolute Prinzipien aufstellen, aus denen das Handeln seine Rechtfer-
tigung gewinnen soll« (Horkheimer 1935: 252). Geradezu program-
matisch wurde solche Kritik in der Historischen Anthropologie.’ -
Kritisiert wird exakt das, was Plessner (1928: 342) als Charakteristi-
kum fiir Religi6sitdt angesehen hat: »[...] sie schafft ein Definitivum.
Das, was dem Menschen Natur und Geist nicht geben kdonnen, das
Letzte: so ist es —, will sie ihm geben«. Und Plessner ist nicht zimper-

3 | »Vom Menschen soll die Rede sein. Doch wie? Nicht ldnger ist es moglich,
von dem Menschen zu sprechen. Diese Rede, die in der philosophischen Anthro-
pologie Schelers, Plessners und Gehlens in der ersten Halfte dieses Jahrhun-
derts den Diskurs in Deutschland bestimmte, fiihrte zu einer unzuldssigen Re-
duktion. Wenn von dem Menschen gesprochen wurde, dann wurde stillschwei-
gend der singulére, europdische, ménnliche Mensch zur Norm gemacht« (Wulf
1997: 13).

34

14.02.2028, 18:23:49. https:/www.nllbra.com/de/agb - Opan Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403198-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

lich: Wer in die »Geborgenheit« will, »mul? sich dem Glauben zum Op- Natur als
fer bringen«; wer es dagegen mit dem Geist halt, der schaffe ein Letz- Fremdes
tes als Definitivum ab. Zwischen Kulturalitdt und Religiositdt herrsche
»absolute Feindschaft«. — Es ist freilich keinesfalls eindeutig, dass
Kulturalitdt ein Letztes abschafft oder auch nur abschaffen kann. Ab-
geschafft wird das Letzte als Definitivum — gesucht ist eine geistvolle

Variante des Letzten:

»Exzentrische Positionsform und Gott als das absolute, notwendige,

weltbegriindende Sein stehen in Wesenskorrelation. [...] Diese Idee

[des Absoluten] aufgeben, heiRt aber die Idee der Einen Welt aufge-

ben. Atheismus ist leichter gesagt als getan. [...] Dem menschlichen

Standort liegt zwar das Absolute gegeniiber, der Weltgrund bildet das

einzige Gegengewicht gegen die Exzentrizitdt. Ihre Wahrheit, ein exi-

stentielles Paradoxon, verlangt jedoch gerade darum und mit glei-
chem inneren Recht die Ausgliederung aus dieser Relation des voll-
kommenen Gleichgewichts und somit die Leugnung des Absoluten, die

Auflosung der Welt.« (Plessner 1928: 345 f.)

Eine Metakritik an Horkheimer im Geiste Plessners miisste diese Dop-
pelheit der Einen Bewegung: die Grundgelegtheit und Aufgeldstheit
von Welt wahren.*

Jene Kritik an der philosophischen Anthropologie kann somit -
sowohl in der Sache als auch insoweit sie sich als Kritik an Plessner
versteht — nicht das letzte Wort in dieser Sache sein. Es ist schon eine
Crux mit Gebrauchsanweisungen. Wer sie bereits entnervt liest, wird
bestdtigt werden. Dann liest man nur, dass Transzendentalien nicht in
der Erfahrung zu finden sind. Und also, so weil} man ja schon, miis-
sen sie wohl vor aller Erfahrung beheimatet sein. Ware dem so, dann
hétte sich das Programm der Philosophischen Anthropologie erledigt.
Dann wiirde dort in der Tat die heute nicht langer glaubwiirdige Fabel
von der historischen und kulturellen Unbeflecktheit normierender
Wesensannahmen erzdhlt. Allein, es war dereinst davon die Rede,
dass Transzendentalien mit der Exfahrung gegeben sind (falls sie denn
gegeben sind). Zu denken ist mithin eine bedingte Notwendigkeit
apriorischer Bedingungen. Wer sich an solcher Bedingtheit ver-
schluckt und nur auf den Sack schlédgt, auf dem die Notwendigkeit der
Wesensannahmen verzeichnet ist, der wird zweifellos oft genug den
Richtigen treffen, dabei jedoch das sachliche Problem mit erschla-

gen.

4 | Und das mindestens nicht explizit zu tun oder als Forderung aufzustellen,
charakterisiert die Metakritik von Holz (2003: 12 f.) an Horkheimer. — In ihrem
Vorschlag zur Weiterentwicklung der Kritischen Theorie plddiert Manzei (2002:
97) dafiir, den entscheidenden Schachzug in der Anerkennung eines »Dilem-
mas« zu sehen.

35

14.02.2028, 18:23:49. https:/www.nllbra.com/de/agb - Opan Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403198-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Volker Der Verdacht, der gegen die Rede von einem Wesen des Menschen
Schiirmann spricht, ist mehr als berechtigt. Allzu erdriickend ist die historische
Erfahrung, dass sich Philosophie als Kontingenzexorzismus auffiihrt.
Ist sie nicht angetreten, um in all dem Stimmengewirr die eine ver-
niinftige Rede zu der in Rede stehenden Sache zu diskriminieren? Ist
Philosophie nicht gerade jenes Geschift, gegen den relativistischen
Abgrund bloRen Meinens - zum Beispiel zu dem, was denn der
Mensch sei — die Sicherheitsvorrichtung des einen wahren Meinens zu
fixieren? Wer ernsthaft Philosophie betreibt, will und muss der nicht
die Notwendigkeit des Inhalts der Wesensannahmen erweisen wollen
- bei Strafe, das Geschdft der Philosophie aufzugeben? Und das ist
keineswegs bloR ein Geschift der alten Philosophie, schon gar nicht
lediglich ein Gestus der Affirmation des Bestehenden. Gerade dort, wo
den kritischen Tendenzen biotechnologischer Entwicklungen etwas
entgegengehalten werden soll, mége doch bitte schon recht verfiigbar
sein, dass der Mensch unverfiigbar ist. Manzei (2002: 88) miisste die
féllige Abgrenzung nicht vornehmen, wenn es sie nicht gédbe: jene
Versuche der Substantialisierung, »konkrete [...] Bereich[e] leibli-
cher Existenz« positiv zu bestimmen und als unverfiighar ausweisen
zu wollen (vgl. Schiirmann 2003). Es gibt sie noch: die Versuche, dem
Menschen »sozusagen buchmiRig die Not seines Lebens abzuneh-
men, aus der heraus er sein Leben zu gestalten hat« (Plessner 1931:
206).

Mindestens war das in Plessners Sicht die Lage 1931, gegen die er
schrieb. Plessner sagte nicht »Kontingenzexorzismus«, sondern »ana-
lytisches Philosophieren«; er meinte in Sonderheit die Phanomenolo-
gie Husserls und Heideggers Sein und Zeit. Kontingenzexorzismus
liegt dort vor, wo auch noch der MaRstab zur Beurteilung des Gegebe-
nen als gegeben unterstellt wird.® Macht und menschliche Natur ist
dem Programm nach gegen jeden, sei es materialen, sei es formalen
»Apriorismus« gerichtet. Gerade auch der transzendentalphilosophi-
sche Grundsatz der Notwendigkeit irgendwelcher Transzendentalien,
den Plessner nachdriicklich teilt, kénne nicht ausgebeutet werden
hin zu einem Erweis dessen, wie diese Transzendentalien >in Wahr-

5 | Gamm (2000: 264 ff.) hat dieses Problem in aller Schérfe formuliert. Die
dort vorgeschlagene Losung scheint mir jedoch eine andere zu sein als die ei-
ner bedingten Notwendigkeit. Bei aller Kritik an Kant am entscheidenden Punkt
(Gamm 2000: 265), scheint er ihm doch dort zu folgen, wo die Rede von >Be-
dingtheit< nur als Partikularitdt interpretiert werden kann. Dann aber kdnnte
es keine gleich kategorischen Moralen im Plural geben, sondern in der Tat nur
die Zumutung einer Moral, die »fiir alle verniinftigen Wesen in gleicher Weise
giiltig« sein muss (Gamm 2000: 266). Ich sehe nicht, was fiir diese Konsequenz
spricht; jede gute Tragddie inszeniert doch bereits ganz anschaulich einen un-
aufldsbaren Konflikt in Sachen Moralitdt (vgl. Menke 1996 zu Hegel).

36

14.02.2028, 18:23:49. https:/www.nllbra.com/de/agb - Opan Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403198-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

heit< beschaffen zu sein haben, um >wahr« vom Menschen zu reden.’

Dass eine Rede vom Wesen des Menschen erfolgt, ist, so Plessner, not-
wendig; aber solches >Wesen« ist, gegen alle Apriorismen, nie notwen-
digerweise, sondern kontingenterweise dieses-und-nicht-jenes. Inso-
fern ist jede Wesensannahme (die, wie gesagt, nicht nicht gemacht
werden kann) ein Stellungnehmen in Sachen Menschheit und
Menschlichkeit. Eben das besagt Plessners Rede von einer »politi-
schen Anthropologie« (vgl. Schiirmann 1997).

Dass der Maf3stab zur Beurteilung des (gesellschaftlich) Gegebe-
nen nicht seinerseits gegeben ist, sondern als »durch Vereinbarungen
begriindet« (Rousseau) gedacht werden muss, heifft nun ja keines-
falls, dass es solchen MaRstab gar nicht mehr gibt und/oder dass er
beliebig-willkiirlich wére. Immerhin ist solcherart Grundordnung
»heilig, also als verbindlich anerkannt.® Plessner bettet seine An-
thropologie in eine umgreifende Naturphilosophie ein, und dieser
Schritt steht dafiir, den Menschen so zu denken, dass er nicht belie-
big dieses oder beliebig jenes tun kann. Insbesondere kann er nicht
beliebige Vereinbarungen treffen; der MaRstab zur Beurteilung ist
nicht willkiirlich gesetzt, sondern iibersetzt: ein traditionell gelebter,
den er je neu entweder akzeptierend-iibernimmt oder aber veran-
dert.’ Der Mensch sei ein bedingtes Wesen, dessen autonome Macht
der Selbst-Gesetzgebung nicht Autarkie sei, sondern prinzipiell ge-
brochen angesichts einer anderen Macht als er es selbst ist. Diese an-

6 | Dagegen bereits Rousseau (1762: 62): »Die Gesellschaftsordnung ist ein
heiliges Recht, das die Grundlage fiir alle anderen Rechte ist. Diese Ordnung
entspricht aber nicht der Natur. Sie ist durch Vereinbarungen begriindet.« —
Und bei Plessner (1918: 240 ff.): »Das Eingesténdnis eines absoluten Sprungs,
welcher mit dem Akte der Voraussetzung, in der Grundlosigkeit der Antezipati-
on getan ist, soll eben nicht geduldet werden; [...]. Das Nichts der bildenden
Freiheit oder die absolute Konstruktion ist das Prinzip der Synthesis und das
Wesen der kritischen Reflexion [...]. Nichts verbietet sich fiir diesen Gedanken
mehr, als eine Substantialisierung des Ursprungs nach Art der Fichte’schen Tat-
handlung. [...] Das Nichts bildender Freiheit ist der Nullpunkt des kritischen
Koordinatensystems.«

7 | »Schon der Katholik z.B. wird die Heideggersche Angabe des Sinns von
Existenz ablehnen miissen« (Plessner 1931: 159).

8 | »Aber diese Relativierung fiihrt sich nur durch, indem der Grund, auf dem
sie beruht: Gleichheit alles dessen, was Menschenantlitz tragt, vor Gott, selber
als Prinzip zum Vorschein kommt.« — »Wir miissen [den Menschen] nicht so be-
greifen, aber wir kGnnen es« (Plessner 1931: 148/149).

9 | Die freie Entscheidung hat hier entweder »den Charakter eines Festhal-
tens an einer schon getroffenen Festlegung oder eines Revoltierens gegen sie«
(Plessner 1931: 192). — Zur Problemlage, in der diese Antwort Plessners eine
ganz eigene ist, vgl. nachdriicklich Krockow (1958, insbes. S. 129 ff.).

37

14.02.2028, 18:23:49. https:/www.nllbra.com/de/agb - Opan Access -

Natur als
Fremdes


https://doi.org/10.14361/9783839403198-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Volker dere Macht trdgt den Titel Natur. Natur ist der Name fiir diejenige
Schiirmann Macht, mit der der Mensch in seinem (individuellen und gemein-
schaftlichen) Tun zu rechnen hat; sie liegt nicht in seiner Verfiigungs-
gewalt, ohne deshalb schlicht (vor-)gegeben zu sein. Angesichts die-
ser Macht trifft er seine Vereinbarungen so, dass er damit rechnet,
nicht alle ihn betreffenden Angelegenheiten einfach vereinbaren zu
konnen. Anders gesagt: Natur ist das Fremde — weder ein transzen-
dentes AuRen noch einfach das Andere des Menschen. Das Fremde als
dasjenige, an dem sich eigener MaRstab bildet.°

Plessner Anthropologie-Konzept als ein naturphilosophisches an-
zusprechen, hat somit rein gar nichts damit zu tun, dass in irgendei-
nem (dann jedoch zu kldrenden) Sinne die Stufen des Organischen
und der Mensch Bezug nehmen auf zeitgendssische naturwissen-
schaftliche, insbesondere biologische Theorien. Die Bezugnahme auf
Natur ist eine Bezugnahme auf eine philosophische Idee >Natur.
Selbst dann, wenn man zeigen konnte, dass Plessners Anthropologie-
Konzept ganz ohne naturwissenschaftliche Theoriebildung auskommt
(was sachlich nicht der Fall ist), und selbst dann, wenn man zeigen
konnte, dass er auf sachlich >falsche« oder problematische naturwis-
senschaftliche Theorien Bezug nimmt (was der Fall sein mag oder
auch nicht), beriihrt das schlichterdings nicht Plessners Konzept:
»0hne Philosophie der Natur keine Philosophie des Menschen« (Pless-
ner 1928: 26). Der »Gedanke einer Grundlegung der geisteswissen-
schaftlichen Erfahrung« erzwinge »eine Philosophie der Natur«, was
Dilthey und Misch gewuft hétten. Deren Interesse an »Goethescher
Naturphilosophie« diirfe man »nicht rein historisch bewerten« (Pless-
ner 1928: 24).

Man mag diesen Ansatz beurteilen wie auch immer. Der Sache
nach handelt es sich um einen Gegenentwurf, der — zum Beispiel und
prominent — an diesem systematischen Ort mit der Philosophie Cassi-
rers nicht harmonisierbar ist:

»Wer da glaubt, dal} mit Sprachphilosophie oder Kulturphilosophie die

Sache gemacht ist, irrt sich ganz gewaltig und unterschatzt denn doch

den Sinn der Situation, die in Dilthey zum BewulRtsein ihrer selbst ge-

kommen war« (Plessner 1928: 25).1!

»Setzen wir die Welt wieder in ihre Rechte (>wieder< st gut, sie hat sie

noch nie gehabt: erst [@Rt man sie von Gott geschaffen sein, spater

10 | Diese Fassung des >Fremden< beruht wesentlich auf den Arbeiten von
Réttgers (im Kern Rottgers 2002: 273 ff.) und der dort vorgenommenen prinzi-
piellen Unterscheidung des Fremden vom Anderen. Vgl. auch die Arbeiten von
Waldenfels (etwa Waldenfels 1997) und mit Bezug auf Plessner, Kampf (2003).
11 | Und diesem »Irrglauben« nicht aufzusitzen, dafiir steht die Philosophie
von Hans Heinz Holz und auch die Plessner-Interpretation von Joachim Fi-
scher.

38

14.02.2028, 18:23:49. https:/www.nllbra.com/de/agb - Opan Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403198-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

vom Menschen) [...]. Die Welt als das Nichtkreatiirliche, Unschopfbare
- Unvergdngliche und doch nicht Ewige (auch nicht ewig, insofern es
zeitigt). Das erst ware Atheismus.« (Plessner in: Plessner/Konig 1994:
177 ff.)

Skepsis

O0do Marquard hat einmal in dem ihm eigentiimlichen lapidaren Ton-
fall bemerkt, dass es bei den Skeptikern zwei Fraktionen gebe, und
dass man an die falsche geraten konne. Die auch fiir Marquard falsche
Fraktion ist die, der akademischen Skepsis, die eine positive These in
Wahrheitsfragen vertritt, ndmlich, dass Wahrheit nicht zu finden sei.
Es ist hauptsdchlich diese Fraktion, die fiir den schlechten Leumund
der Skepsis in der Philosophie gesorgt hat. Sie ist theoretisch relativ
schnell erledigt, insofern man ihr sehr leicht einen Selbstwiderspruch
vorrechnen kann: Falls Wahrheit nicht zu finden sei, woher bezieht
dann die positive These der akademischen Skepsis, dass Wahrheit
nicht zu finden sei, ihre eigene Wahrheit?*2

Sowohl von Verfechtern als auch von Kritikern der Skepsis ist
auch zeitgendssisch vor allem diese Fraktion allein im Blick. Insbe-
sondere im Kontext der Analytischen Philosophie wird in aller Regel
jene Differenzierung schlicht ignoriert. Dort hat man als Skeptiker ein
Problem mit der so genannten Existenz der Aullenwelt zu haben -
und das kann man dann beliebig entweder als Absurditdt hinter sich
lassen oder als niemals zu lsendes Problem vor sich her tragen. Hier
liegt der gliickliche Fall vor, eine beinahe sichere Diagnose treffen zu
konnen. Diese Diagnose ist im gleichen Sinne s>sicherc, wie die Dia-
gnose von Kinderkrankheiten sicher ist: So sicher, wie Ziegenpeter ei-
ne dicke Backe macht, so sicher redet ein Kontingenzexorzist mehr
oder weniger lauthals iiber den von ihm so genannten Skeptizismus,
und ist dabei unterschiedslos an die falsche Fraktion geraten. Typi-
sche Metasymptome sind die Gleichsetzung von Skepsis und Relativis-
mus, ein sich-Mokieren iiber das anything goes und, in postmoderner
Variante, das »sichere< Wissen, dass »Postmoderne< und >Beliebigkeit«
das Gleiche sei.

Weil hdufig nur diese akademische Fraktion im Blick ist, gilt die
Skepsis bestenfalls als mehr oder weniger sympathische Marotte, aber
nicht als ernst zu nehmende philosophische Option. Sextus Empiri-
cus, der Chronist der Pyrrhoneer, hatte aber bereits auf den Unter-
schied aufmerksam gemacht. Er unterschied in Wahrheitsfragen drei
Positionen, ndmlich die positiven Dogmatiker, die meinten, die Wahr-

12 | Vgl. ausfiihrlicher zu diesem Skepsis-Abschnitt Schiirmann (2002, insbes.
S. 41-79, S. 117-139); dort auch mit Literaturnachweisen.

39

14.02.2028, 18:23:49. https:/www.nllbra.com/de/agb - Opan Access -

Natur als
Fremdes


https://doi.org/10.14361/9783839403198-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Volker heit gefunden zu haben, die negativen Dogmatiker, die meinten,
Schiirmann Wahrheit konne nicht gefunden werden (also die akademische Skep-
sis), und die pyrrhonische Skepsis, die noch nach der Wahrheit suche.
Die Pyrrhoneer nennen sich selbst nicht Zweifelnde, sondern Suchen-
de. Die Pyrrhoneer berichten von einer Erfahrung, die sie bis dato ge-
macht haben: Zu jeder Behauptung hétten sie bis dato jemanden ge-
funden, der die Gegenbehauptung aufgestellt und vertreten habe,
und zu jeder Begriindung einer Behauptung hétte es eine Begriin-
dung der Gegenbehauptung gegeben. Also sei doch wohl das Kriteri-
um fiir die Wahrheit von Behauptungen bzw. fiir die Giite von Begriin-
dungen seinerseits unklar bzw. umstritten. Ihr zentrales Problem liegt
in der Frage: Was sollen wir jetzt tun? Was sollen wir tun angesichts
sich widerstreitender Thesen und Begriindungen? Dass es einen Streit
um Positionen gibt, zeigt, dass man sich noch nicht geeinigt hat -
und zwar nicht nur nicht auf eine gemeinsame Position, sondern vor
allem nicht auf das Kriterium, auf die Basis, auf das Prinzip der Be-
griindungen. Mittels der so genannten Tropen kann man sehr schnell
aufzeigen, dass vom Prinzip her die entgegenstehenden Begriindun-
gen gleich gut bzw. gleich schlecht sind. Dieses Faktum der logischen
Gleichwertigkeit der Begriindungen heif3t in der pyrrhonischen Skep-
sis Isosthenie. Angesichts dieser bis dato de facto immer gegebenen
Isosthenie von Begriindungen machten sie eine weitere Erfahrung.
Als sie selbst noch Dogmatiker waren, versuchten sie den Streit zu
entscheiden - also eine der Positionen als die wahre auszuzeichnen -
, wodurch sich der Streit permanent reproduzierte. Doch als sie es
dann damit probierten, sich angesichts der Isosthenie nicht zu ent-
scheiden, sondern weiter zu suchen, da folgte ihnen die Ataraxie ge-
nau so, wie der Schatten dem Korper folgt.

Plessner (1931) redet vielfdltig von »Unentscheidbarkeiten«. Sehr
deutlich ist das bei ihm als Prinzip gedacht: Begriindungssituationen
der Unentscheidbarkeit sind nicht solche Situationen, die aus einer
Begrenztheit an Einsicht noch nicht fiir eine Entscheidung reif gewor-
den sind, sondern Situationen, die durch Unentscheidbarkeit defi-
niert sind. Plessne’rsche >Unentscheidbarkeitc ist ein Nachkomme der
pyrrhonischen sIsosthenie¢, ndmlich durch die >Kritik¢ hindurchge-
gangene Isosthenie<. Auch Kant meinte sich angesichts der metaphy-
sischen Streitigkeiten nicht entscheiden zu sollen, sondern stattdes-
sen solchem Streit bei dessen Selbst-Kollabieren zusehen zu konnen.
Er verortet sich {iber dem Kampfplatz der Streitigkeiten und postuliert
die Neutralitdt des Richterstuhls der Vernunft. Das wiederum gilt He-
gel als ungereimter Versuch, Schwimmen lernen zu wollen ohne ins
Wasser zu gehen. Marx und Plessner erweisen sich hier als gelehrige
Schiiler Hegels: Sie kennen keine neutrale Position in Begriindungs-
streitigkeiten mehr. Was Marx noch recht lapidar als »Kritik im Hand-

40

14.02.2028, 18:23:49. https:/www.nllbra.com/de/agb - Opan Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403198-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

gemenge« fasste, wird von Plessner in einer ganzen Arbeit ausge- Natur als
fiihrt: Fremdes
»Hier erst begreift man, warum [...] eine neutrale Position gegeniiber
diesem Kampf nicht mdglich ist, sondern jede Position selber schon im
Kampffelde liegt, so daR es keine Wesensbetrachtung des Menschen
gibt, die sich nicht schon im Ansatz ihrer Frage fiir eine bestimmte
Auffassung entschieden hétte.« (Plessner 1931: 220 f.)

Die Tradition Feuerbach

An diesem systematischen Ort ist Plessner Feuerbachianer. Das Folge-
problem seiner skeptischen Anthropologie ist offenkundig: Wahrheit
in Fragen des Mensch-seins behilt definitiv ein dezisionistisches Mo-
ment; sie ist ohne ein Moment machtvollen Durchgesetztseins nicht
zu haben. Wahrheit hat sich gleichsam schmutzige Hande zugezogen,
sie ist in schoner Reinheit nicht zu haben. Dieses Folgeproblem ist
durch Plessners Nahe zu Carl Schmitt auch offen gelegt. Es ist vielfdl-
tig diskutiert, ja geradezu anriichig geworden (vgl. Richter 2001).
Plessners Konzept ist kein Dezisionismus (vgl. Schiirmann 1997: 355
f.); aber es definiert dieses Konzept, dass sich ihm gegeniiber die Not
der Abgrenzung vom Dezisionismus stellt. Die Not dieser Abgrenzung
ist ein Qualitatsmerkmal, das in zu schneller Schelte an Carl Schmitt —
oder gar in einer Gleichsetzung von Plessner und Schmitt — wieder
verloren geht. Wer aus guten Griinden den Dezisionismus kritisiert
und dabei aber jenes dezisionistische Moment mit preisgibt, der be-
treibt eben wieder Kontingenzexorzismus (vgl. Fn. 9). Es ist schlech-
terdings nicht moglich, zugleich die Geschichtlichkeit philosophi-
scher Wesensbestimmung zu behaupten und jenes dezisionistische
Moment zu bestreiten (oder schon zu reden oder auf die lange Reise
der unendlichen Annaherung zu schicken).'? Die Verbindlichkeitser-
klarung der Unergriindlichkeit des Menschen hat ein dezisionisti-
sches Moment. Mir scheint, dass Plessner hier schlechterdings und
vorbehaltlos Max Weber folgt.* Dass diese Setzung nicht zu einem
Dezisionismus gerdt, ist der Feuerbach’sche, oder wenn man denn
will: der metaphysisch-materialistische Zug Plessners.

13 | Innerhalb eines marxistischen Kontextes hat Gramsci das in aller Ent-
schiedenheit als Problem formuliert: »Wenn die Philosophie der Praxis theore-
tisch behauptet, daR jede fiir ewig und absolut gehaltene >Wahrheit< praktische
Urspriinge gehabt hat und dal sie einen sprovisorischen< Wert dargestellt hat
(Geschichtlichkeit jeder Welt- und Lebensauffassung), so ist es sehr schwierig,
»praktisch¢ versténdlich zu machen, daR eine solche Interpretation auch fiir die
Philosophie der Praxis selbst gilt, ohne dabei die zum Handeln notwendigen
Uberzeugungen zu erschiittern« (Gramsci, GH, H. 11 [1932-33]: 1476).

41

14.02.2028, 18:23:49. https:/www.nllbra.com/de/agb - Opan Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403198-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Volker Der systematisch entscheidende Punkt liegt darin, dass Feuerbach
Schiirmann (1843a: 253) ein »passives Prinzip« in Bezug auf den Menschen fiir
die Philosophie einklagt. Dem Selbstverstdndnis nach richtet sich das
gegen Kant und gegen den Deutschen Idealismus. Etwas plakativ ge-
sprochen, kann man Kant als Stiftungsvater des zeitgendssischen
Konstruktivismus betrachten. Wir mdgen es so denken, dass wir es
sind, die der Natur die Regeln vorschreiben. Insofern machen wir uns
ein Bild der Natur nach unserem Bilde. Natur ist mit und seit Kant im-

mer schon oder immer nur das Andere unserer selbst.

Das ist nun auch fiir Feuerbach {iberhaupt nicht zu kritisieren,
sondern das ist eben so, wenn man nicht hinter Kant zuriick will. Al-
lerdings kann man das noch ganz unterschiedlich deuten. Feuerbach
klagt schlicht ein, dass die These der Konstruiertheit der Natur ihrer-
seits eine Konstruktion ist, und d.h. wesentlich: Menschen konstruie-
ren Natur nicht aus einem epistemologischen Nullpunkt heraus, son-
dern diese Konstruktion ist ihrerseits bedingt. Und diese Bedingtheit
zu ignorieren, das ist das, was Feuerbach »Idealismus« nennt: »AulRer
dem Ich ist nichts, alle Dinge sind nur als Objekte des Ich« (Feuer-
bach 1843b: § 17). Die Betonung liegt mitnichten auf dem »Ichg,
sondern darauf, dass die Dinge ohne Rest darin aufgehen, nach unse-
rem Mal3e gemessen zu sein. Es hilft deshalb nicht, aus dem Ich ein
transzendentales Wir zu machen; vielmehr gilt es, die Bedingtheit des
Ich bzw. des Wir bzw. der Konstruktion zu bedenken. Was Feuerbach
unter dem Titel des »passiven Prinzips« einklagt, ist die Bedingtheit
des Setzens des MaRes.

Der Idealismus-Vorwurf geht bei Feuerbach mitnichten gegen die
so genannte Konstruiertheit all des von uns Erkannten. Um Materia-
list im Sinne Feuerbachs zu sein, muss man mitnichten nun doch wie-
der behaupten, dass es eigentlich< und »in letzter Instanz«, mit vielen
>Wenns und Abers< doch die Natur sei, die uns die Regeln ihres Erken-
nens diktiert. Es ist fiir Feuerbach, und fiir Plessner allemal, selbstver-

14 | »Nur positive Religionen — préziser ausgedriickt: dogmatisch gebundene
Sekten — vermogen dem Inhalt von Kulturwerten die Dignitat unbedingt giiltiger
ethischer Gebote zu verleihen. AuBerhalb ihrer sind Kulturideale, die der Ein-
zelne verwirklichen will; und ethische Pflichten, die er erfiillen soll, von prinzi-
piell verschiedener Dignitdt. Das Schicksal einer Kulturepoche, die vom Baum
der Erkenntnis gegessen hat, ist es, wissen zu miissen, daR® wir den Sinn des
Weltgeschehens nicht aus dem noch so sehr vervollkommneten Ergebnis seiner
Durchforschung ablesen kénnen, sondern ihn selbst zu schaffen imstande sein
miissen, dall >Weltanschauungen< niemals Produkt fortschreitenden Erfah-
rungswissens sein konnen, und daR also die hochsten Ideale, die uns am
machtigsten bewegen, fiir alle Zeit nur im Kampf mit anderen Ideen sich aus-
wirken, die anderen ebenso heilig sind, wie uns die unseren« (Weber 1904:
154).

42

14.02.2028, 18:23:49. https:/www.nllbra.com/de/agb - Opan Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403198-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

stidndlich, einen solchen Schritt hinter Kant zuriick nicht zu machen. Natur als
Was sie gleichwohl kritisieren und zu unterlaufen suchen, ist die im Fremdes
engeren Sinne transzendentalphilosophische Version der Transzen-
dentalphilosophie. Die namlich verortet die MaR-gebende Vernunft in
vermeintlicher epistemologischer Unschuld iiber allen Stand- und Ge-
sichtspunkten.'® Diese Vernunft ist nicht ihrerseits bedingt, sondern
nur bedingend: »Die Vernunft ermdglicht zwar Erfahrungen, wie uns
die Transzendentalphilosophie lehrt, aber sie macht keine und sie
braucht auch keine« (Rottgers 2002: 284). Was seinerzeit Privileg
Gottes war — ndmlich »vom Korper gdnzlich befreit«, sprich: nicht be-
dingt, nicht verortet zu sein (Leibniz 1714: § 72) — wird als Grundmo-
dell beibehalten. Wird es dann ernsthaft auf den Menschen bezogen,
entspringt Hybris, Vermessenheit. Solch erfahrungsresistente MaR-
Gabe ist »Kulturimperialismus der Vernunft« (Rottgers 2002: 284).
Hier schlummert terroristische Gewalt, bis zu ihrem Ausbruch miih-
sam verborgen unter der Decke einer Pflichtenethik. Elfriede Jelinek
hat diesen inneren Zusammenhang nicht auf den Begriff, sondern auf
das Drama gebracht:
»Am liebsten ware mir, ich konnte meine eigene Frau werden, das wa-
re der einzige Zustand, in dem mich die Zumutung eines anderen Kor-
pers [...] nicht in rasenden Zorn versetzen wiirde. [...] Als Frau miiRte
ich mich allerdings mehr nach fremden Bildern richten, ja, ich miikte
mich ununterbrochen beschreiben lassen und dabei stillhalten. Das
liegt mir nicht. MiiBte mich impfen lassen mit Bildern, denen ich ja
doch nie entsprechen konnte. Ich gebe auf. [...] In meiner rasenden
Wut, nicht selber eine Identitdt ohne Mangel zu sein, also eigentlich
ohne Korper, mul ich alle anderen Korper zerstéren, vor allem die
schwachen, baufélligen [...]. Ich bin eine Frau und gleichzeitig ihr Ge-
genteil, weil ich nur meinen eigenen Blick, und auch den nur auf mich
selbst zulasse. Den fremden Blick, der mich ansonsten mil3t, aber
nicht in Sicherheit wiegt, weise ich entschlossen zuriick. Ich gebe das
Inserat heute noch auf, um meiner Identitdt auch noch ihren letzten
Makel zu nehmen: nicht allein mit meinem Spiegel auf der Welt zu
sein. Selber Spiegel zu sein, mir selber mein eigenes Gesicht zu zei-
gen, das ich mir anschauen kann oder nicht, ganz wie ich will. Das
wiinsche ich mir zum Geburtstag. Ich bin jeden Tag, den ich jemanden
umbringe, selber wie neu geboren. [...] Da die Frau erstens am Mann,

15 | Zur hier einschldgigen Begriffsgeschichte von »Standpunkt« und »Ge-
sichtspunkt« vgl. Rottgers (1994). An dem hier thematisierten systematischen
Ort hilft diese Unterscheidung jedoch gerade nicht. Auch noch iiber allen Ge-
sichtspunkten, die keine Standpunkte mehr sein méchten, wére Ruh, wie iiber
allen sonstigen Gipfeln auch. Und als je schon verortete Gesichtspunkte sind es
in entscheidender Hinsicht eben Standpunkte, und keinesfalls »bloRe« Ge-
sichtspunkte.

43

14.02.2028, 18:23:49. https:/www.nllbra.com/de/agb - Opan Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403198-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Volker
Schiirmann

zweitens an jeder anderen Frau gemessen wird, muR ich alles um mich

herum ausradieren, um nicht mehr gemessen werden zu kdnnen, son-

dern selber Mal zu sein. Und dann nehme ich zusdtzlich noch MaR an

mir selber. Das heift: Nur ich passe mir wirklich!« (Jelinek 1998:

77 ff.)16
Dagegen nun steht metaphysisch-materialistisch das Konzept der Be-
dingtheit auch noch jeder Ma3-Gabe. Der Leibniz’sche Gott hat einen
Korper bekommen (vgl. Feuerbach 1837). Freiheit ist dann nicht das,
was wir idealerweise tdten, gdbe es nur die Anderen nicht, die uns in
unserem quasi-gottlichen Narzismus storen. Das Ensemble der Ver-
héltnisse ist dann keine Beschrankung, sondern Erméglichungsgrund
von Freiheit. Die Welt ist dann nicht factum brutum fiir atomistisch
konzipierte Individua, sondern Exzentrizitdt ist sich-in-einer-Welt-
bewegen. Fiir solcherart »passives Prinzip« in Bezug auf den Men-
schen steht bei Feuerbach die philosophische Idee >Natur¢; zunachst
und u.a. in Gestalt der Kategorie des »spekulativen Leibes«.'” Der
Leib ist das »pordse Ich«. Oder auch: »Weil auch das Objekt tdtig ist,
leidet das Ich — ein Leiden, dessen sich iibrigens das Ich nicht zu
schdamen hat, denn das Objekt gehort selbst zum innersten Wesen des
Ich« (Feuerbach 1841: 150). Verallgemeinert heiRt das spiter, an
Schleiermacher ankniipfend »Gefiihl der Abhingigkeit«.®

Natur als Fremdes

Wenn mit und seit Kant gegeben sein kann, dass wir alles je Gegebene
nach menschlichem MaRe messen — dass alles fiir uns Gegebene eben
das Andere unserer selbst ist —, so ist eben das eine nun, mit und seit
Kant, neu gegebene »Ansicht« — nicht zu diesem oder jenem Gegebe-
nem, sondern zu dem, was >das Gegebene« meint. Mit kopernikani-
schen Wenden &ndert sich der bis dato fungierende MaRstab, und

16 | Den Hinweis auf das Sportstiick verdanke ich Siegfried Bnisch und Meike
Hinnenberg.

17 | »Ja, das Fleisch oder, wenn ihr lieber wollt, der Leib hat nicht nur eine
naturhistorische oder empirisch-psychologische, er hat wesentlich eine speku-
lative, eine metaphysische Bedeutung. Denn was ist der Leib anderes als die
Passivitdt des Ich?« (Feuerbach 1841: 152 f.)

18 | »Die Behauptung, daR die Religion dem Menschen eingeboren, natiirlich
sei, ist falsch, wenn man der Religion {iberhaupt die Vorstellung eines Theis-
mus, d.h. des eigentlichen Gottesglaubens unterschiebt, vollkommen wahr
aber, wenn man unter Religion nichts weiter versteht als das Abhangigkeitsge-
fiihl — das Gefiihl oder BewuRtsein des Menschen, daR er nicht ohne ein an-
dres, von ihm unterschiednes Wesen existiert und existieren kann, daR er nicht
sich selbst seine Existenz verdankt« (Feuerbach 1846: § 3).

A

14.02.2028, 18:23:49. https:/www.nllbra.com/de/agb - Opan Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403198-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

nicht bloR das Ansehen einiger, vieler oder aller bis dato angesehener Natur als
Sachen. Der bis dato lediglich fungierende, im Gebrauch seiende Fremdes
MaRstab ist nun seinerseits zu einer gesehenen Sache zweiter Stufe
geworden.

Darin liegt die reale Mdglichkeit, dieses MaRstédbliche nun auch
einfach als ein Anderes unserer selbst — eben als eine von uns gesehe-
ne Sache — anzusehen. Das neue Andere wdre dann zwar in anderer
Weise anders als das Andere der ersten Stufe, aber als von uns nun-
mehr eingesehene Sache eben entscheidend doch auch wieder ein an-
deres Anderes. Die Steigerungsform des Andersseins ware sachlich in-
sofern berechtigt, als nunmehr auch das messende Selbst ein wenig
verriickt worden ist — es verfiigt ja jetzt {iber einen anderen Maf3stab
als vorher. Gleichwohl ist jener MalRstab eben nur ein anderes Ande-
res, denn das Selbst ist nun zu besserer Einsicht gekommen, mithin
zu einer Sicht der Dinge, die es besser schon vorher hitte gehabt ha-
ben sollen.

Diese Moglichkeit, die MaR-gebende Vernunft als Steigerungs-
form des Verstandes anzusehen, ist die von der transzendentalphilo-
sophischen Version der Transzendentalphilosophie ergriffene. Dafiir
ist sie von der spekulativen Version der Transzendentalphilosophie
heftig gescholten worden. Das MaRstdbliche als anderes Anderes lo-
gisch iiber allem Gemessenen anzusiedeln, lasse den alten MaRstab
nicht »zu Grunde« gehen (vgl. Wolff 1996), sondern sehne sich nach
wie vor nach dem MaRstab aller MaRstdbe, wenn auch in aller Be-
scheidenheit im Status des Regulativen. Es beginnt die lange Reise
der unendlichen Annédherung, die zwangsldufig in der phantastischen
Vorstellung endet, »selber Spiegel« (Jelinek) oder »spekulativer Da-
lailama« (Feuerbach 1839b: 20) zu sein. Allein, einen MaRstab gibt es
nur im Messen von Sachen. Diese von Hegel konsequent vorgenom-
mene Umsiedelung ist notwendigerweise von antinomischem Charak-
ter: Der MaRstab des Messens ist auch nur eine von vielen anderen
gemessenen Sachen neben all diesen anderen und unterliegt somit
dem Maf3stab seiner selbst.

Das >Gefiihl der Abhdngigkeit« ist als Steigerungsform des Ande-
ren nicht zu haben. Es ist die Furcht des Herrn, die der Knecht ge-
spiirt hat, worin sein »ganzes Wesen [...] innerlich aufgeldst worden,
durchaus in sich selbst erzittert [hat], und alles Fixe hat in ihm ge-
bebt«. Es ist gerade nicht Angst vor dem Herrn oder »um dieses oder
jenes« (Hegel, HW 3: 153). Im Angesicht der Angst vor etwas gilt es,
Strategien wauszukliigeln« (Hegel, HW 20: 255) — der Mal3stab bleibt
fix. Die Konstruktion des Fremden dagegen ist es, dass eine Grenze
anerkannt ist, »jenseits derer die Kontinuitdten ein Ende haben«
(Rottgers 2002: 290).

In Plessners Selbstverstandnis ist das Konzept einer Philosophie
der Natur die De-Potenzierung der Idee der Sonderstellung des Men-

45

14.02.2028, 18:23:49. https:/www.nllbra.com/de/agb - Opan Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403198-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Volker schen in der Welt. Eine solche Sonderstellung des Menschen liegt dort

Schiirmann zugrunde, wo die Machtigkeit des exzentrischen Wesens nicht an sich

selbst als gebrochene gedacht wird (sondern lediglich Bedingungen

gedacht werden, unter denen die menschliche Macht skliigelt). Die

Idee der Natur ist in Plessners Konzept gerade nicht in der Rolle, auch

noch eine der zahllosen Bedingungen zu sein, die der Mensch beden-

ken und in sein Kalkiil einbeziehen mége. Die qua >Natur« gebrochene

Miéchtigkeit des Menschen ist eine Gebrochenheit der Machtigkeit

selbst, und nicht lediglich eine Begrenztheit der Wirkungen solcher
Méchtigkeit.

Zeitgenossisch richtet sich das explizit gegen Heideggers Konzept
des Primats der Ontologie des Daseins. Der Sinn und die Legitimation
seines naturphilosophischen Ansatzes sei die Ablehnung des Heideg-
ger'schen Grundsatzes, dass jeder Untersuchung von aufRermenschli-
chem Sein eine Existentialanalytik des Menschen vorhergehen miisse.
Damit glaube Heidegger noch immer, dass »der philosophisch Fragen-
de sich selbst existentiell der Nachste« sei. Demgegeniiber meint
Plessner festhalten zu sollen, dass Exzentrizitdt eben auch und we-
sentlich meint, »sich weder der Nachste noch der Fernste zu sein«
(Plessner 1928: V f.). Plessner liest Heideggers Konzept eines Primats
der Ontologie des Daseins so, dass Heidegger damit zugleich behaup-
tet bzw. unterstellt, eine solche Ontologie des Daseins sei eben nicht
nur vorgangig, sondern auch sichere Basis aller anderen Ontologien.
In Macht und menschliche Natur ist diese Kritik dann ausgefiihrt.

Plessners Stufen bekommen dadurch etwas Missverstandliches.
Sie kldren nicht explizit genug, dass sein Konzept der Stufung der Na-
tur seinerseits in der menschlichen Lebensform, d.h. in Exzentrizitat
griindet. Man kann die Stufen durchaus so lesen, als sei Exzentrizitdt
das Ergebnis des Durchlaufens der Stufen der Natur. Das wiirde be-
deuten, dass der Philosoph Helmuth Plessner Auskunft geben kdnnte
iiber pflanzliche und tierische Lebensformen (bzw. iiber die Bestim-
mung der Positionalitdt) ohne selbst schon exzentrisch formatiert zu
sein. Anders gesagt: Man kann die Stufen so lesen, als gebe das Buch
Auskunft {iber ontische Sachverhalte, verbrdmt als philosophische
Ideen. Plessner selbst konstatiert, dass Josef Konig ihn wohl so ver-
stehen wiirde, und er spricht selbst von einer »quasi unbekiimmer-
te[n] Direktheit in der Wendung zur dufReren s>Naturanschauung«,
von einem »bewuRte[n] Uberspringen des angeblich (und ja trotzdem
auch wirklich) sich vorgelagerten Existenzsubjekts« (Plessner in:
Plessner/Konig 1994: 176 £.). Direkt an Konig:

»ich glaube, dal’ Sie - sicher nicht ganz mit Unrecht — mich zunéchst

so als Gegenspieler Heideggers sehen: kein Primat des Ontologischen

vor dem Ontischen, sondern des Ontischen vor dem Ontologischen.«

(Plessner in Plessner/Konig 1994: 176)

Aber bereits im selben Brief schlieRt daran ganz direkt an:

46

14.02.2028, 18:23:49. https:/www.nllbra.com/de/agb - Opan Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403198-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»Und doch ist das nicht die ganze Weite dessen, was hier Natur bedeu-

tet und naturphilosophischer Ansatz. Vielmehr: die in und mit der Ex-

zentrizitdt gegebene Irrelevanz des Ansatzes und der Untersuchungs-

richtung, die Primatlosigkeit in dieser Situation, das Gefragtsein jeder

gestellten Frage.« (Plessner in: Plessner/Konig 1994: 177)

Das bedeutet, dass der pure Textbestand der Stufen zwei Lesarten zu-
ldsst: zum einen die, dass dieser Text einen Primat der Naturphiloso-
phie vor der Anthropologie formuliert. Das wére im historischen Kon-
text der strikte Gegensatz zu Heidegger: die vermeintliche begriin-
dungstheoretische Notwendigkeit einer allgemeinen Ontologie vor ei-
ner Ontologie des Daseins. Die Stufen waren dann quasi unbekiimmer-
te Naturontologie, um nicht zu sagen: vorkantisches Ablauschen der
ontisch gedachten Natur auf hohem Niveau. Diese Lesart geht — bei
aller hier vorgenommenen Zuspitzung - nach eigenem Bekunden
Plessners nicht vollig an diesem Text vorbei, sie besteht »sicher nicht
ganz mit Unrecht«. Um nur die sensibelste Stelle zu nennen: Ist der
Sachverhalt der Grenze dort tatsdchlich als Phanomen gedacht, also
als Onto-Logikum? Oder legt der Text dem Lesenden nicht doch sehr
suggestiv in den Kopf, es handele sich recht eigentlich um einen onti-
schen Bestand, der in diesem Buch addquat auf seine Logik gebracht
wurde?

Die zweite Lesart ist die, dass auch und bereits die Stufen die Pri-
matlosigkeit im Verhdltnis von Naturphilosophie und Anthropologie
formulieren. Diese Lesart verlangt ein wenig Wohlwollen, ist aber im-
merhin diejenige, die Helmuth Plessner selbst als die den Sinn des
Wortlauts treffende ausgezeichnet hat. Mir scheint wesentlich, dass
beide Lesarten moglich sind; und mir scheint es die zentrale Leistung
von Macht und menschliche Natur zu sein, die Lektiiremoglichkeit der
Stufen zu vereindeutigen. 1931 arbeitet Plessner explizit den Grund-
satz der Primatlosigkeit bzw. der Unentscheidbarkeit hinsichtlich des
Primats von Naturphilosophie und Anthropologie heraus. Alles Philo-
sophieren, und somit auch Plessners Ausfiihrungen zu den »Stufen
des Organischeng, ist immer nur als menschliches Unternehmen reali-
siert, d.h. griindet selbst in Exzentrizitdt. Zugleich ist Plessners
Hauptanliegen, dieses Vorgelagertsein des Menschen zu depotenzie-
ren und den Menschen als ein Naturkorper neben anderen zu denken
- und dies nicht als »Auch-Wichtigkeit¢, sondern als verbindliches
Moment des Philosophierens. Dass das bereits der Sinn der Stufen
war, hatte Plessner auch schon 1928 gesagt: »diese Situation der Ex-
zentrizitdt« komme mit dem iiberein, was Josef Konig 1926 im Begriff
der Intuition herausgearbeitet habe (Plessner 1928: VI), ndmlich mit
der Figur der Verschrankung.

Genau deshalb und (nur) in diesem Sinne ist Anthropologie an
sich selbst politische Philosophie. Als Onto-Logikum ist Exzentrizitdt
die Antwort auf eine gestellte Frage, und also hat Exzentrizitdt andere

47

14.02.2028, 18:23:49. https:/www.nllbra.com/de/agb - Opan Access -

Natur als
Fremdes


https://doi.org/10.14361/9783839403198-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Volker Gotter neben sich: »Wir miissen den Menschen nicht so begreifen,
Schiirmann aber wir konnen es« (vgl. Fn. 8). Philosophie hat hier nirgends eine
feste Basis, auf die sie sich zuriickziehen konnte, sondern sie selbst

ist das Basteln dieser Basis bzw. das Legen ihres eigenen Grundes.

»In dem Sinne also keine Legitimation der Methode suchen - nicht,

weil es nicht ginge [das wére das Analogon zur akademischen Skep-

sis], sondern weil es noch eine hohere Méglichkeit gibt, der Situation

der Exzentrizitdt zu entsprechen: zwischen Ernst und Nichternst zu

bleiben [...] eine Ataraxie, die aus einer Distanz zum Ernst, zur Not-

wendigkeit, zum Legitimen kein Kapital schldgt wie der romantische

Ironiker.« (Plessner in: Plessner/Kdnig 1994: 179)

Weil und insofern Plessners Anthropologie aus einer Vielheit isosthe-
nisch postierter, gleich giiltiger Wesensannahmen eine, und nur eine,
heiligt, entspringt Exzentrizitdt in einer bestimmten Haltung. Als
grundlegender und maRgebender MaRstab ist Exzentrizitdt dreifach
strukturiert: ein Onto-Logikum im Geiste eines bestimmten Ethos.
Aufklarung und Kritik lebt nicht mehr von einem lumen naturale, son-
dern in einem numinosen Politikum. Man muss und sollte wohl in be-
zug auf Macht und menschliche Natur von positionierter Exzentrizitit
sprechen.

Ohne Wenn und Aber ist es die Exzentrizitdt, die Plessner, ganz im
Sinne Webers, gegen alle anderen Gotter neben ihr heilig spricht.
Freilich ist es eine Heiligsprechung mit Augenzwinkern - zwischen
Ernst und Nichternst. Plessner ist Feuerbachianer: »Das Christentum
ist der Widerspruch von Polytheismus und Monotheismus« (Feuerbach
1843a: 244; vgl. Feuerbach 1839a: 10 iiber Humor).

Positionierung

Ich vermag nicht zu entdecken, dass Plessners Philosophie den Kon-
tingenzexorzismen lediglich isosthenisch gegeniibersteht. Ich halte
es schlicht fiir eine grundsitzliche Uberlegenheit, die eigene Position
als gesetzte Positionierung im Feld umkampfter Maf3stdbe, also ohne
vermeintlichen Anker im Ontischen, verorten zu konnen. Bei allem
Respekt vor den Leistungen etwa Cassirers in den irdischen Bereichen
der Philosophie: dass die Philosophie der symbolischen Formen noto-
risch den Ort im Unklaren ldsst, von dem aus sie selbst entworfen ist,
unterscheidet sie scharf von Plessners Entwurf der positionierten Ex-
zentrizitdt. Das ist ein Unterschied, der sicher nur in himmlischen
Sphéren relevant wird, den man aber getrost zu den »Feinen Unter-
schieden« (Bourdieu) rechnen kann, in denen sich die Klasse des Ge-
schmacks manifestiert.

In dieser Hinsicht steht Plessner heute nicht mehr allein. Gesa
Lindemann sucht seit Jahren »die Konstruktion der Wirklichkeit« in-

48

14.02.2028, 18:23:49. https:/www.nllbra.com/de/agb - Opan Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403198-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

nerlich mit der »Wirklichkeit der Konstruktion« zu verkniipfen; und Natur als
es iiberrascht wenig, dass sie mit Ausnahme von Plessner beinahe nur Fremdes
»Restnaivitdten« hinsichtlich der Reflexivitdt des je eigenen Beob-
achtungsstandpunktes vorfindet (vgl. Lindemann 2002: 63). Bei Dona
Haraway ist die Reflexion der je eigenen Positionierung unter dem Ti-
tel wsituierte Ontologie« Programm; ein Programm, das nunmehr von
Jutta Weber, ausdriicklich im Namen von >Natur¢, weitergefiihrt und
auf die neuen »Technowissenschaften« bezogen wird (vgl. Weber
2003).

Solcherart Selbstreflexivitit der Theoriebildung ist Ausdruck des
grundlegenden Prinzips, ein »passives Prinzip« in bezug auf den Men-
schen verbindlich zu nehmen. In der Feuerbach-Plessner'schen Sicht
der Dinge kommt sehr vieles darauf an, alles nur Denkbare zu tun, um
Menschen von ihren Krankheiten zu heilen. Aber dieses Begehren
wahrt nur dann die Endlichkeit des Mensch-seins, wenn es in einer
Praxis verkorpert ist, die spiirbar darum >weil¢, dass >gelebte Krank-
heiten reicher sind als alles sie vorwegnehmende Bewuf’tsein< (vgl.
Leont’ev 1982: 125). Endliche Wesen miissen Gliick haben, um zu ih-
rem Gliick zu gelangen. Was das positiv heilen soll, mag rdtselhaft
bleiben.'® Was es negativ heift, ist klar - und man muss hier nicht
schweigen: Gliick ist nicht biotechnologisch fabrizierbar. Das Konzept
der positionierten Exzentrizitdt ist diejenige Philosophie, die den
Welterfolg von Asterix erkldrt: Natur als Fremdes zu denken heifit, in
spielerischer Weise darauf gefasst zu sein, dass einem der Himmel auf
den Kopf fallen konnte.

Literatur

Engels, F. (1886): »Ludwig Feuerbach und der Ausgang der klassi-
schen deutschen Philosophie«. Nach dem revidierten Sonderdruck
1888 in: Marx-Engels-Werke, Bd. 21 (1984), S. 259-307.

Feuerbach, L. (1837): »Geschichte der neuern Philosophie. Darstel-
lung, Entwicklung und Kritik der Leibnizschen Philosophie«, in: W.
Schuffenhauer (Hrsg.), Gesammelte Werke, Bd. 3 (31984), Berlin.
Feuerbach, L. (1839a): »An Karl Riedel. Zur Berichtigung seiner
Skizze«, in: W. Schuffenhauer (Hrsg.), Gesammelte Werke, Bd. 9
(1970), Berlin, S. 3-15.

19 | Martin Seel hat sehr viel Erhellendes dazu geschrieben (exemplarisch
Seel 1995: 2002); und er weil gelegentlich um den Zusammenhang zur Philo-
sophie Plessners (Seel 1996: 240, 270 f.). Unverzichtbar hier auch Waldenfels
(1994).

49

14.02.2028, 18:23:49. https:/www.nllbra.com/de/agb - Opan Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403198-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Volker Feuerbach, L. (1839b): »Zur Kritik der Hegelschen Philosophie, in:

Schiirmann W. Schuffenhauer (Hrsg.), Gesammelte Werke, Bd. 9 (1970), Berlin, S.
16—-62.
Feuerbach, L. (1841): »Einige Bemerkungen iiber den >Anfang der
Philosophie< von Dr. J.F. Reiff«, in: W. Schuffenhauer (Hrsg.), Gesam-
melte Werke, Bd. 9 (1970), Berlin, S. 143-153.
Feuerbach, L. (1843a): »Vorldufige Thesen zur Reformation der Phi-
losophie«, in: W. Schuffenhauer (Hrsg.), Gesammelte Werke, Bd. 9
(1970), Berlin, S. 243-263.
Feuerbach, L. (1843b): »Grundsétze der Philosophie der Zukunft,
in: W. Schuffenhauer (Hrsg.), Gesammelte Werke, Bd. 9 (1970), Ber-
lin, S. 264-341.
Feuerbach, L. (1846): »Das Wesen der Religiong, in: W. Schuffen-
hauer (Hrsg.), Gesammelte Werke, Bd. 10 (1971), Berlin, S. 3-79.
Gamm, G., (2000): Nicht nichts. Studien zu einer Semantik des Unbe-
stimmten, Frankfurt a. Main.
Gramsci, A. (GH): Gefingnishefte, Kritische Gesamtausgabe, W. F.
Haug (Hrsg.), Hamburg 1991 ff.
Hegel, G.W.F. (HW): Werke, 20 Bd., E. Moldenhauer/K. M. Michel
(Hrsg.), 1986, Frankfurt a. Main.
Heidegger, M. (1927): Sein und Zeit, 71993, Tiibingen.
Holz, H.H. (2003): Mensch — Natur. Helmuth Plessner und das Kon-
zept einer dialektischen Anthropologie, Bielefeld.
Horkheimer, M. (1935): »Bemerkungen zur philosophischen An-
thropologie«, in: Gesammelte Schriften, Bd. 3 (1988), Frankfurt a.
Main, S. 249-276.
Jelinek, E. (1998): Ein Sportstiick, Reinbek.
Krockow, C. Graf v. (1958): Die Entscheidung. Eine Untersuchung
iiber Emst Jiinger, Carl Schmitt, Martin Heidegger, 21990, Frankfurt a.
Main, New York.
Leibniz, G.W. (1714): »Die Prinzipien der Philosophie oder Die Mo-
nadologie«, in: Philosophische Schriften, Bd. 1, hrsg. und iibers. H. H.
Holz, 21985, Darmstadt, S. 438-483.
Leont’ev, A.N. (1982): Tétigkeit — BewufStsein — Persinlichkeit, Kéln.
Lindemann, G. (2002): Die Grenzen des Sozialen. Zur sozio-techni-
schen Konstruktion von Leben und Tod in der Intensivmedizin, Miin-
chen.
Kdmpf, H. (2003): Die Exzentrizitit des Verstehens. Zur Debatte um
die Verstehbarkeit des Fremden zwischen Hermeneutik und Ethnologie,
Berlin.
Manzei, A. (2002): »Eingedenken der Lebendigkeit im Subjekt? Kri-
tische Theorie und die anthropologischen Herausforderungen der bio-
technologischen Medizing, in: Zeitschrift fiir kritische Theorie, 15,
2002, S. 79-101.

50

14.02.2028, 18:23:49. https:/www.nllbra.com/de/agb - Opan Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403198-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Menke, C. (1996): Tragddie im Sittlichen. Gerechtigkeit und Freiheit Natur als
nach Hegel, Frankfurt a. Main. Fremdes
Plessner, H. (1918): »Krisis der transzendentalen Wahrheit im An-
fang, in: Gesammelte Schriften, Bd. I, Frankfurt a. Main, S. 143-310.
Plessner, H. (1928): Die Stufen des Organischen und der Mensch. Ein-
leitung in die philosophische Anthropologie, 31975, Berlin, New York.
Plessner, H. (1931): »Macht und menschliche Natur. Ein Versuch zur
Anthropologie der geschichtlichen Weltansicht«, in: Gesammelte
Schriften, Bd. V, Frankfurt a. Main, S. 135-234.

Plessner, H./Konig, J. (1994): Briefwechsel 1923-1933, H. U. Les-
sing/A. Mutzenbecher (Hrsg.), Vorwort von F. Rodi, Freiburg, Miin-
chen.

Richter, N.A. (2001): »Unverséhnte Verschrankung. Theoriebezie-
hungen zwischen Carl Schmitt und Helmuth Plessner«, in: Deutsche
Zeitschrift fiir Philosophie 49, 2001, S. 783-799.

Réttgers, K. (1994): »Der Standpunkt und die Gesichtspunkte, in:
Archiv fiir Begriffsgeschichte 37, S. 257-284.

Réttgers, K. (2002): Kategorien der Sozialphilosophie, Magdeburg.
Rousseau, J.J. (1762): »Vom Gesellschaftsvertrag oder Prinzipien
des Staatsrechtes, in: Politische Schriften, iibers. und Einfithrung von
Schmidts, L., 21995, Paderborn u.a., S. 59-208.

Schiirmann, V. (1997): »Unergriindlichkeit und Kritik-Begriff.
Plessners Politische Anthropologie als Absage an die Schulphiloso-
phie, in: Deutsche Zeitschrift fiir Philosophie 45, 1997, S. 345-361.
Schiirmann, V. (2002): Heitere Gelassenheit. Grundrif3 einer parteili-
chen Skepsis, Magdeburg.

Schiirmann, V. (2003): »Die Bedeutung der Korper. Literatur zur
Korper-Debatte — eine Auswahl in systematischer Absicht« in: Allge-
meine Zeitschrift fiir Philosophie, 28.1.2003, S. 51-69.

Seel, M. (1995): Versuch iiber die Form des Gliicks. Studien zur Ethik,
Frankfurt a. Main.

Seel, M. (2002): Sich bestimmen lassen. Studien zur theoretischen und
praktischen Philosophie, Frankfurt a. Main.

Waldenfels, B. (1994): Antwortregister, Frankfurt a. Main.
Waldenfels, B. (1997): Topographie des Fremden. Studien zur Phéno-
menologie des Fremden 1, Frankfurt a. Main.

Weber, M. (1904): »Die >Objektivitdt« sozialwissenschaftlicher und
sozialpolitischer Erkenntnis«, in: Gesammelte Aufsdtze zur Wissen-
schaftslehre, J. Winckelmann (Hrsg.), %1973, Tiibingen, S. 146-214.
Weber, J. (2003): Umkdmpfte Bedeutungen. Naturkonzepte im Zeital-
ter der Technoscience, Frankfurt a. Main, New York.

Weingarten, M. (2001): »Bewegen, Verhalten, Handeln. Thesen zu
ungekldrten Grundbegriffen der Philosophischen Anthropologie«, in:
Menschliche Kérper in Bewegung. Philosophische Modelle und Konzepte

51

14.02.2028, 18:23:49. https:/www.nllbra.com/de/agb - Opan Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403198-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Volker der Sportwissenschaft, V. Schiirmann (Hrsg.), Frankfurt a. Main, New
Schiirmann York, S. 245-261.
Wolff, M. (1986): »Der Satz vom Grund, oder: Was ist philosophische
Argumentation?«, in: Neue Hefte fiir Philosophie 26, S. 89-114.
Wulf, C. (Hrsg.) (1997): Vom Menschen. Handbuch Historische An-
thropologie, Weinheim, Basel.

52

14.02.2028, 18:23:49. https:/www.nllbra.com/de/agb - Opan Access -



https://doi.org/10.14361/9783839403198-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

