Zweiter Teil: Subjekt und Gattung
Tragddie, Komddie, Roman

- am 13.01.2026, 08:48:28.



https://doi.org/10.5771/9783968216584-73
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb



https://doi.org/10.5771/9783968216584-73
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Gattungsdiskurse: Hegel und Foucault

Foucaults eigener Anregung folgend, die Beziechung zwischen Recht und
Tragodie »niher [zu] betrachten« (VG 208), haben die bisherigen Ausfiih-
rungen gezeigt, dafl Foucaults frithes Tragikkonzept individuierender Tren-
nung noch ausgefithrt und auch auf seine >mittleren< Texte tibertragen
werden kann, indem die Konzeption der Individuierung durch passiven
tragischen Ausschluff um die einer Subjektivierung durch aktive tragische
Konstitution eines Subjekts im Rahmen des Rechtsdiskurses und der ihm
eigenen Machttechniken erweitert wird. Diese Anschlufifahigkeit auch Fou-
caults machttheoretischer Schriften an sein frithes Tragikkonzept basiert
nicht zuletzt (mit Szondis Identifikation von Tragik und Dialektik im Hin-
terkopf) auf dem Nachweis quasidialektischer Strukturen in seiner macht-
theoretischen Subjektkonzeption. Nur so lafit sich die Genese des Subjekts
des juridischen Diskurses insgesamt als tragische Konstitution eines Rechts-
subjekts und als tragische Selbsterkenntnis lesen. Dafi diese Lesart letztlich
in ein Ende des Tragischen miindet und auch darin der seit Hegel klassi-
schen Figur des Endes der Tragédie folgt, wurde soeben gezeigt. Lafit man
dagegen Foucaults erklarte Ablehnung aller Dialektik und auch seine Ab-
kehr vom Tragikkonzept gelten, st68t man auf eine neue Uberraschung:
Foucault eroffnet in Uberwachen und Strafen einen Gattungsdiskurs iiber
Tragédie, Komédie und Roman.

Auch hierin folgt er gewissermaflen Hegel. Im Sittlichkeitskapitel seiner
Phénomenologie des Geistes hatte dieser beschrieben, wie sich in der Tragodie
einerseits eine stufenweise Entwicklung des Selbstbewufitseins vollzieht, die
sich damit als eine tragische Entwicklung erweist, und wie andererseits erst
das Ende der Tragddie den eigentlichen Beginn des modernen Selbst-
bewufltseins bedeutet. Wahrend die Tragddie, wohl in der Tradition der
klassischen Bewertung der Tragédie als hochster Kunstform, im allgemet-
nen als das paradigmatische Modell schlechthin (fiir die conditio humana, fir
die Kultur, fiir die Moderne, ...) angesehen wird und auch Untersuchungen
zu Hegel immer wieder die Tragddie und lange Zeit vornehmlich Hegels
Antigonelektiire im Geistkapitel und damit fast ausschliellich seine Trago-
dientheorie in den Blick nahmen,! riickte in jiingerer Zeit verstarkt das

1 Vgl. Christoph Menke: Tragddie im Sittlichen.

75

- am 13.01.2026, 08:48:28.



https://doi.org/10.5771/9783968216584-73
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Religionskapitel und namentlich das Unterkapitel zur »Kunstreligion« in
ithren Fokus.2 Menke bezeichnet es als das »kunsttheoretische Kapitel der
Phéinomenologie«,® doch ist es auch ein entschieden subjekttheoretisches. Im
Abschnitt zum »geistige[n] Kunstwerk« beschreibt Hegel die Subjektkonsti-
tution nicht, wie noch im Sittlichkeitskapitel, am Beispiel der Tragodie,
sondern entlang der Gattungstrias Epos, Tragodie und Komddie.* Aus-
gehend vom Epos entwickelt sich das Selbstbewufitsein iiber die Tragodie
weiter zur Komédie und schliefilich bis zum Ende der Kunst. Jede einzelne
dieser Gattungen entspricht dabei einer Entwicklungsstufe des Selbst-
bewufltseins, womit sich die Struktur der Subjektkonstitution in der Tra-
godie, wie Hegel sie in seiner Antigonelektiire beschreibt, auf einer
tibergeordneten Ebene in der Gattungsabfolge wiederholt.> Wie in den
Kunstformen tiberhaupt manifestieren und realisieren sich auch in den
literarischen Gattungen jeweils Stufen der Subjektivitit, namlich episches,
tragisches und komisches Bewuf3tsein.b Hier steht nicht die Tragodie, son-
dern die Komddie systematisch an letzter und also héchster Stelle; in be-
wufdtseinstheoretischer oder subjektphilosophischer Hinsicht bedeutet das,
dafy sich in der Komédie die hochste Form von Subjektivitit ausdriickt und
verwirklicht. Die spéteren Vorlesungen iiber die Asthetik werden mit einem
kurzen Hinweis auf den Roman schlieflen; dieser ist in gewisser Weise
die Fortsetzung der attischen Komddie in der Gegenwart.” Hegels idealisti-
sches System zeigt sich hier in seiner vollkommenen Geschlossenheit: Es

2 Vgl. Werner Hamacher: (Das Ende der Kunst mit der Maske), in: Karl Heinz Bohrer
(Hg.): Sprachen der Ironie — Sprachen des Ernstes, Frankfurt a.M. 2000, S. 121-155;
Lars Friedrich: Der Achill- Komplex. Versuch einer dekonstruktiven Gattungspoetik,
Miinchen 2009, S. 220-238; Stephan Kraft: Zum Ende der Komédie. Eine Theorie-
geschichte des Happyends, Gottingen 2011, S. 274-284. Menke bezieht sich zwar auf
dieses Kapitel, 143t Epos und Komédie allerdings aufier acht und beschrinkt seinen
Blick auf das Geschehen in der Tragédie (vgl. Christoph Menke: Tragddie im Sitt-
lichen, S. 178-187).

3 Ebd., S. 178.

4 Vel. PG 529-544.

Eins zu eins expliziert: Das epische Bewufitsein entspricht dem ununterschiedenen

Ansich, das tragische dem gespaltenen (oder vielmehr spaltenden) Fiirsich, das ko-

mische schliefilich dem vermittelten und verséhnten Anundfursich.

Tragisches und komisches Bewufltsein werden in Kap. V, Unterkap. »Schauspieler

und Maske in Hegels Phdnomenologie des Geustes« naher beschrieben.

7 Vgl. dazu Stephan Kraft: Zum Ende der Komédie, S. 310f.

76

- am 13.01.2026, 08:48:28.



https://doi.org/10.5771/9783968216584-73
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

handelt sich um eine systematische Verkntipfung von Gattungstheorie,
Subjekttheorie und Geschichtsphilosophie.

Das vorangegangene Kapitel zur Tragddie der Subjektivierung im Rechts-
diskurs argumentierte, ganz im Einklang mit dem gemeinhin vertretenen
Primat der Tragédie bei der Subjektkonstitution, dafy Foucaults Geschichte
des Strafrechts — und die Konstitution des Subjekts — insgesamt als eine
Tragodie gelesen werden kann. Dagegen soll nun gezeigt werden, daf}
Foucault selbst diese Geschichte als Abfolge von Tragodie, Komédie und
Roman beschreibt. Der zweite Teil der vorliegenden Arbeit nimmt damit
einen neuen Argumentationsfaden auf. Uberwachen und Strafen beschreibt
namlich nicht nur Genese und Verlauf des Rechtsdiskurses, sondern auch
dessen Ende. Das panoptische Gefingnis, vordergriindig eine Institution
des Rechts, fallt in Wirklichkeit nicht mehr in den juridischen Bereich und
seine Diskurse, sondern ist Ergebnis eines neuen Diskurses: des Diskurses
der Norm. Die Norm nun aber ordnet Foucault in der bereits zitierten
Vorlesung In Verteidigung der Gesellschaft nicht etwa der Tragodie, sondern

dem Roman zu:

Mir scheint, dafl es eine grundlegende und entscheidende Zusammengehérigkeit
von Tragodie und Recht, von Tragbdie und 6ffentlichem Recht gibt, genau wie es
wahrscheinlich eine entscheidende Zusammengehorigkeit von Roman und Norm-
problemen gibt. Tragédie und Recht, Roman und Norm: Das miifite man niher
betrachten. (VG 208)

Damit wandelt sich Foucaults Tragikdiskurs zu einem Gattungsdiskurs, der
die gattungstheoretisch tibliche Abfolge von Epos, Tragodie und Komédie
bzw. Tragédie, Komodie und Roman aufgreift.

Die Gattungsbezeichnungen Tragédie und Komdédie fihrt Foucault in
Uberwachen und Strafen gleich eingangs ein. Zunichst spricht er allgemein
vom »Verschwinden der Martern« als einem »Ende des Schauspiels«
(US 17f), einem »Verschwinden des Strafschauspiels«. (US 15) Diesen
Hauptgedanken weiter ausdifferenzierend, zeichnet er im Zusammenhang
des Ubergangs der Strafe vom Korper des Verbrechers zur Seele des
Delinquenten ein Ende der Tragddie und ihre Ablésung durch die Ko-
modie:

Zu Beginn des 19. Jahrhunderts geht also das grofle Schauspiel der peinlichen Strafe
zu Ende; man schafft den gemarterten Kérper beiseite; man verbannt die Inszenie-
rung des Leidens aus der Ziichtigung. (US 22f))

77

- am 13.01.2026, 08:48:28.



https://doi.org/10.5771/9783968216584-73
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Dies ist ein wichtiger Augenblick. Die alten Mitspieler des Straf-Prunks, der Kérper
und das Blut, rdumen den Platz. Auf die Biihne tritt eine neue Figur — maskiert.? Eine
gewisse Tragodie ist zu Ende, es beginnt eine Komédie mit schattenhaften Silhou-
etten, gesichtslosen Stimmen, unbetastbaren Wesen. Der Apparat der Strafjustiz hat
es nun mit dieser korperlosen Realitit zu tun. (US 26)

Foucault bewegt sich hier nicht lediglich im engen Rahmen der verbreiteten
Metaphorik der Hinrichtung als Schauspiel, wie sie auch in seinen Quellen
immer wieder auftaucht.® Auch handelt es sich keineswegs um ein blof3es
und einmaliges Anzitieren des Gattungsdiskurses. Vielmehr, das soll im
Folgenden herausgearbeitet werden, grundiert Foucault seine Geschichte
der »Geburt des Gefingnisses« geradezu programmatisch mit Gattungs-
beztigen. Die zitierten Satze umschlieen nicht nur alle Bedeutungsebenen
und Facetten der Verkniipfung von Tragtdie und Subjektkonstitution, wie
sie bisher fur Foucault herausgearbeitet wurde, sondern leiten einen regel-
rechten Gattungsdiskurs ein. Die Begrifflichkeit von Schauspiel bzw. Tra-
godie und Komédie sowie die Figur der Ablésung der Tragédie durch die
Komédie weisen auf zentrale Zusammenhinge des gesamten darauffolgen-
den Textes von Uberwachen und Strafen hinaus.

Diese Zusammenhinge schlielen auch Foucaults Untersuchungen aus Dre
Ordnung der Dinge mit ein. Beziiglich der »Geschichte des Strafrechts« und der
»Geschichte der Humanwissenschaften« wirft er einleitend die Frage auf,
»ob es nicht eine gemeinsame Matrix gibt und ob nicht beide Geschichten in

8 chrsetzung verdandert, Gw.E.; vgl. Michel Foucault: Surveiller et punir. Naissance de
la prison, Paris 1975, S. 24 (im folgenden per Sigle SP zitiert): »Les vieux partenaires
du faste punitif, le corps et le sang, cédent la place. Un nouveau personnage entre en
scéne, masqué.« Seitter tibersetzt »Straf-Fest« statt »Straf-Prunks«, »Person« statt »Figur«
und »verschleiert« statt »maskiert«. Insbesondere die beiden letzten sind wichtig fiir
den theatralen Zusammenhang (vgl. dazu auch Kap. V), und auch der »Prunk« wird
im folgenden noch einmal auftauchen: als Attribut der souveranen Reprisentation.
Die Kapiteliberschrift »Fest der Martern« ist sehr frei; Foucault schreibt »éclat des
supplices«, was so Unterschiedliches bedeuten kann wie u.a. lauter Knalls, >Aufblitzenc
oder >Helligkeit< und >Glanz« oder >Pracht« — nicht aber >Fest«. Seitter hat damit aber
insofern einen Punkt, als »Fest« auf Foucaults implizite Identifikation der Marter mit
den Urspriingen der Tragddie im Dionysoskult hinweist; vgl. dazu das folgende Kap.
Zur »Analogie von Theater und Gericht« tiberhaupt, die seit den Rémern tiblich war,
siche Manfred Fuhrmann: Person. Von der Antike bis zum Mittelalter, in: Histori-
sches Worterbuch der Philosophie, hg. von Joachim Ritter u.a., Bd. 7, Basel 1989,
S. 269-283, hier S. 270.

78

- am 13.01.2026, 08:48:28.



https://doi.org/10.5771/9783968216584-73
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

einen einzigen >epistemologisch-juristischen< Formierungsprozefl hineinge-
horen«, und er gibt auch sogleich die Antwort, um was fiir eine Matrix es
sich dabei handelt: »Die Technologie der Macht soll also als Prinzip der
Humanisierung!? der Strafe wie der Erkenntnis des Menschen gesetzt wer-
den.« (US 34) Mit Blick auf seine kurz zuvor getroffene Unterscheidung von
Tragodie und Komdodie 1afit sich diese Antwort jedoch noch modifizieren
bzw. spezifizieren: Die gesuchte »gemeinsame Matrix« sowohl der verschie-
denen Epistemen als auch der verschiedenen Strafformen, diese Technolo-
gie der Macht, ist ein Gattungsdiskurs. Den jeweiligen Epistemen und
Strafformen korrespondieren, so die zentrale These dieser Arbeit, literari-
sche Gattungen, und zwar Tragddie, Komddie und Roman. Foucault par-
allelisiert die Episteme der Ahnlichkeit mit der Marter und der Tragédie, die
Episteme der Représentation mit den reformierten Strafen und der Komé-
die sowie schliefllich die Episteme der Humanwissenschaften mit Gefangnis
und Disziplin und dem Roman.

10" Seitter iibersetzt »humanisation« (SP 31) mit »Vermenschlichung.

79

- am 13.01.2026, 08:48:28.



https://doi.org/10.5771/9783968216584-73
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb



https://doi.org/10.5771/9783968216584-73
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

