Christian Dambdck
Hans-Ulrich Lessing (Hg.)

Dilthey als
Wissenschafts-
philosoph

VERLAG KARL ALBER A

:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Christian Dambock / Hans-Ulrich Lessing (Hg.)
Dilthey als Wissenschaftsphilosoph

VERLAG KARL ALBER &

https//dol.org/10.5771/9763495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Dilthey-Forschung der letzten Jahre hat Dilthey von dem Bild
einer »kontinentalen« Philosophie der Hermeneutik des Lebens weg-
geriickt. Vielmehr war sein Wissenschaftsverstindnis holistisch und
einem umfassenden Erfahrungsbegriff verpflichtet. Statt Geistes-
und Naturwissenschaften einander entgegenzusetzen, brachte er eine
empirisch eingestellte akademische Philosophie auf den Weg.

Die Herausgeber:

Christian Dambéck ist Privatdozent am Institut fiir Philosophie der
Universitit Wien. Er arbeitet derzeit an einer Edition der Tagebiicher
von Rudolf Carnap (FWF Projekt P27733) am Institut Wiener Kreis.

Prof. Dr. Hans-Ulrich Lessing lehrt Philosophie an der Ruhr-Univer-
sitdt Bochum. Er ist Mitglied der Dilthey-Forschungsstelle und Mit-
herausgeber der Gesammelten Schriften und des Briefwechsels von
Dilthey.

https://dol.org/10.5771/9783495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Christian Dambock
Hans-Ulrich Lessing (Hg.)

Dilthey

als
Wissenschafts-
philosoph

Verlag Karl Alber Freiburg/Miinchen

https://dol.org/10.5771/9783495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (= Iy


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Veroffentlicht mit Unterstiitzung des
Austrian Science Fund (FWF): PUB 291-V24

l—l—l I Der Wissenschaftsfonds.

Originalausgabe

© VERLAG KARL ALBER

in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / Miinchen 2016
Alle Rechte vorbehalten

www.verlag-alber.de

Umschlagmotiv: Wilhelm Dilthey, 1907, Bildarchiv Herder
Satz und PDF-E-Book: SatzWeise GmbH, Trier

ISBN (Buch) 978-3-495-48728-0
ISBN (PDF-E-Book) 978-3-495-86115-8

https//dol.org/10.5771/9763495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Inhalt

Vorwort . . . . . e e e

Helmut Johach
Tatsachen, Normen und Werte in Diltheys Theorie der Geistes-
und Sozialwissenschaften . . . . . . . ... .o

Hans-Ulrich Lessing
»Empirie und nicht Empirismus«. Dilthey und John Stuart Mill

Helmut Pulte

Gegen die Naturalisierung des Humanen.

Wilhelm Dilthey im Kontext und als Theoretiker der
Naturwissenschaften seiner Zeit . . . . . . .. ... ... ..

Christian Damback
Epistemische Ideale bei Dilthey und Cohen . . . . . . . . . ..

Gottfried Gabriel
Dilthey, Carnap, Metaphysikkritik und das Problem der Realitit
der AuBenwelt . . . . . ... Lo oo

Kurt Walter Zeidler
Vom Objektiven Idealismus zur Hermeneutik.
Trendelenburg und Dilthey . . . . . . . ... ... ... ..

Jos de Mul

The syntax, pragmatics and semantics of life. Dilthey’s
hermeneutics of life in the light of contemporary biosemiotics

https://dol.org/10.5771/9783495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -

41

156


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Inhalt

Sebastian Luft

Diltheys Kritik an der Wissenschaftstheorie der Neukantianer

und die Konsequenzen fiir seine Theorie der Geisteswissen-

schaften. Das Problem des Historismus . . . . . . . ... .. 176

Ernst Wolfgang Orth
Die Wissenschaftskonzeption bei Dilthey und Cassirer . . . . . 199

Rudolf A. Makkreel
Dilthey and Cassirer on Language and the Human Sciences . . . 210

Gudrun Kiihne-Bertram
Zum Verhiltnis von Naturwissenschaften und Geisteswissen-

schaften in der Philosophie Wilhelm Diltheys . . . . . . . .. 225
Die Autoren diesesBandes . . . . . . .. . ... ... ... 249
6

https://dol.org/10.5771/9783495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Vorwort

Dieser Band vereinigt die Beitrige einer Tagung, die im Juni 2013 am
Institut Wiener Kreis der Universitit Wien stattgefunden hat. Ziel
dieser Tagung ist es gewesen, die Rolle Diltheys als Wissenschafts-
philosoph vor dem Hintergrund der in den letzten Jahrzehnten in der
Dilthey-Forschung erarbeiteten Befunde, die Dilthey tendenziell von
dem Bild einer rein »kontinentalen« Philosophie der Hermeneutik
des Lebens weg geriickt haben, zu beleuchten. So wurde er als Repri-
sentant der an allen Wissenschaften orientierten und interessierten
und zumindest in einem bestimmten Sinn empiristisch eingestellten
akademischen Philosophie in Deutschland im neunzehnten Jahrhun-
dert ausgewiesen. Dilthey hat demnach weder eine strikte Dichoto-
mie von Geistes- und Naturwissenschaften vertreten noch hat er die
Hermeneutik oder die deskriptive Psychologie als Gegenprogramm
zu den Naturwissenschaften verstanden. Sein Wissenschaftsver-
standnis war holistisch und einem umfassenden Erfahrungsbegriff
verpflichtet, der — dies ein Motiv, das in zahlreichen Beitrigen dieses
Bandes aufgegriffen wird — sich vom Erfahrungsbegriff des britischen
und franzésischen Empirismus nur darin unterschieden hat, dass er
zusitzlich zu der sinnlichen Erfahrung auch die hoheren Regionen
des Seelenlebens mit einbezogen hat, also das abstrakte Denken etwa.

Im ersten, von Helmut Johach verfassten Beitrag wird die Be-
deutung der Sozialwissenschaften in Diltheys Auffassung von den
Geisteswissenschaften entgegen einer einseitig auf die »sprachlich-
literarischen Wissenschaften« beschrinkten Lesart dieses Terminus
hervorgehoben. Johach betont die kritische Haltung Diltheys gegen-
tiber einer strikten Dichotomie zwischen Natur- und Geisteswissen-
schaften bzw. zwischen nomothetischen und idiographischen Wissen-
schaften, wie sie von der Siidwestdeutschen Schule, aber auch von
Max Weber vertreten wurde.

Hans-Ulrich Lessing arbeitet in seinem Beitrag die bis heute zu
wenig beachtete Beziehung Diltheys zu den Schriften John Stuart

7

https://dol.org/10.5771/9783495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Vorwort

Mills heraus. Vor dem Hintergrund einer Diskussion des fiir Dilthey
bedeutsamen sechsten Buches von Mills Logik verweist Lessing auf
Diltheys zutiefst ambivalentes Verhaltnis zu den Arbeiten Mills, de-
ren empirische Einstellung er bei gleichzeitiger vollstindiger Ableh-
nung des auf Sinnesdaten gestiitzten Reduktionismus britischer und
franzosischer Empiristen teilt.

Der Beziehung Diltheys zu den Naturwissenschaften seiner Zeit
geht Helmut Pulte in seinem Beitrag nach. Dabei stiitzt er sich vor
allem auf den frithen Grundriff der Logik und des Systems der phi-
losophischen Wissenschaften von 1865 sowie die Einleitung in die
Geisteswissenschaften und ihre Vorarbeiten, wobei er insbesondere
die Frage zu kldren sucht, welches Bild Dilthey von den zeitgendssi-
schen Naturwissenschaften besafy und wie es seine frithe Konstituti-
on der Geisteswissenschaften beeinflusst hat. Dabei kann er zeigen,
dass Diltheys Projekt einer Grundlegung der Geisteswissenschaften
durch eine »Halbherzigkeit« in Bezug auf Kant geprigt ist: einerseits
kritisiert Dilthey zwar Kants Intellektualismus und insbesondere sei-
ne Zeittheorie, 16st sich aber in seinem Verstindnis der Naturwissen-
schaften letztlich nicht von Kant.

Im Beitrag von Christian Dambdck wird Diltheys empirische
Auffassung von Philosophie der apriorischen Konzeption Hermann
Cohens gegeniiber gestellt und als komplementir zu dieser bestimmt.
Im Unterschied zu der in vielen Belangen inkompatiblen Siidwest-
deutschen Schule konvergierte Diltheys Philosophie mit den Grund-
sitzen der Marburger Schule und Cohens im Besonderen. Dambdck
bestimmt die epistemischen Ideale von Dilthey und Cohen als wech-
selseitig aufeinander angewiesen: um das »Faktum der Kultur«, mit
Cohen, a priori hinsichtlich seiner »Urspriinge« analysieren zu kon-
nen, miissen wir uns dieses zunichst historisch, im Sinne von Dil-
theys geisteswissenschaftlicher Philosophie, aneignen.

In Gottfried Gabriels Beitrag wird die Rolle beleuchtet, die Dil-
they fiir die Philosophie Rudolf Carnaps gespielt hat, und es wird ein
Vergleich grundlegender Positionen dieser beiden Philosophen gelie-
fert. Gabriel betont die Bedeutung der Dilthey-Schule — vermittelt
durch Herman Nohl, bei dem Carnap studiert hat, sowie Wilhelm
Flitner, mit dem Carnap eine lebenslange Freundschaft verbunden
hat - fiir den jungen Carnap. Spuren von Diltheys Lebensphilosophie
finden sich in Carnaps Der logische Aufbau der Welt ebenso wie in
seinen metaphysikkritischen Schriften. Uberdies verweist Gabriel auf

https://dol.org/10.5771/9783495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Vorwort

Konvergenzen zwischen der kritischen Einschidtzung des Realismus-
problems durch Dilthey und Carnap.

Kurt Walter Zeidler liefert in seinem Beitrag eine auf die Biogra-
fie Ernst Bratuscheks und die Logischen Untersuchungen gestiitzte
Diskussion der Philosophie Adolf Trendelenburgs und verweist auf
die Bedeutung Trendelenburgs als Lehrer von Cohen und Dilthey.

In Jos de Muls Beitrag wird die Aktualitdt Diltheys in heutigen
Debatten anhand einer Diskussion der philosophischen Probleme der
Biosemantik betont. Die Debatten in diesem Feld kénnten, wie de
Mul hervorhebt, von einer Orientierung an Diltheys Hermeneutik
des Lebens profitieren, und zwar vor allem deshalb, weil Diltheys
Philosophiekonzeption durchgingig an den Naturwissenschaften ori-
entiert gewesen ist und somit eine mit den Naturwissenschaften
kompatible Spielart der Hermeneutik geliefert hat.

Sebastian Luft beginnt seinen Beitrag mit einer Prisentation der
Windelbandschen Unterscheidung zwischen idiografischen und no-
mothetischen Wissenschaften als indirekte Kritik an Dilthey. Dil-
theys Antwort in seiner zweiten Psychologieabhandlung wird von
Luft als iiberzeugende Widerlegung des strikt dichotomischen Stand-
punktes der Siidwestdeutschen Schule aufgefasst. Am Ende seines
Beitrages geht Luft auf die Frage des Relativismus bei Dilthey ein
und rekonstruiert diesen als Antinaturalismus, den er »mit Cassirer
weiter zu denken« empfiehlt.

In Ernst Wolfgang Orths Beitrag wird eine Gegeniiberstellung
der Wissenschaftskonzeptionen Cassirers und Diltheys vorgenom-
men, in deren Zentrum das am Kulturbegriff festzumachende Phi-
losophieverstindnis dieser beiden Autoren steht. Dilthey und Cassi-
rer heben sich von Kant durch ihrem umfassenden Erfahrungsbegriff
ab, in dem die Zielsetzungen von Cassirers »Philosophie der symboli-
schen Formen« und Diltheys »Kritik der historischen Vernunft«, wie
Orth betont, konvergieren.

Auch Rudolf A. Makkreel stellt in seinem Beitrag die Philoso-
phien von Dilthey und Cassirer gegeniiber, allerdings anhand der
konkreten Fallstudie des Sprachverstidndnisses dieser beider Autoren.
Ausgehend von einer Darstellung der »symbolischen Formen« Spra-
che und Mythos bei Cassirer, geht Makkreel anhand der Fragmente
zum sechsten Buch der Einleitung und der einschligigen Passagen im
Aufbau detailliert auf Diltheys Sprachverstindnis ein. Makkreel ar-
beitet dabei die Unterschiede zwischen Cassirers »synthetischem«
und Diltheys »historischem« Ansatz heraus.

https://dol.org/10.5771/9783495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Vorwort

Im letzten Beitrag prasentiert Gudrun Kithne-Bertram eine um-
fassende Literaturstudie zum Verhiltnis von Natur- und Geisteswis-
senschaften, das Dilthey, wie Kiihne-Bertram klarstellt, nicht dicho-
tomisch gesehen hat, sondern im Sinne einer komplementiren
Einheit. Kiihne-Bertram liefert eine Vielzahl von Belegen fiir diese
These, die sich sowohl aus den publizierten Schriften Diltheys als
auch und vor allem aus den nachgelassenen Manuskripten erschlie-
3en lassen, die in den Banden XVI bis XXVI der Gesammelten Schrif-
ten dokumentiert sind.

Die Beitrige werden hier in derselben Reihenfolge abgedruckt,
in der sie im Rahmen der Wiener Tagung gehalten worden sind. Gud-
run Kiihne-Bertram, die an der Wiener Tagung nicht teilnehmen
konnte, hat ihren Beitrag freundlicherweise fiir die Drucklegung
nachgeliefert.

Die Tagung war als Teil des vom FWF finanzierten Forschungs-
projekts P24615 »Wilhelm Dilthey und Rudolf Carnap. Eine his-
torisch-systematische Studie« konzipiert. Wir danken der Fakultit
fiir Philosophie und Bildungswissenschaft der Universitit Wien fiir
die groiziigige Finanzierung der Tagung. Weiters danken wir der
Dekanin Univ. Prof. Elisabeth Nemeth und dem Leiter des Instituts
Wiener Kreis Univ. Prof. Friedrich Stadler, ohne deren Unterstiitzung
diese Tagung nicht moglich gewesen wire. Schliellich bedanken wir
uns bei Mag. Sabine Koch fiir die Hilfe bei der Organisation und die
freundliche Betreuung der Teilnehmer vor Ort.

Die Drucklegung dieses Bandes wurde durch einen Druckkosten-
zuschuss des FWF (Publikation PUB 291-V24) ermoglicht. Der Band
erscheint auflerdem Online als frei zugingliches pdf. Unser Dank gilt
Lukas Trabert und Florian Schoop vom Alber-Verlag fiir die freund-
liche Unterstiitzung sowie Lois Rendl fiir das ebenso prazise wie aus-
fithrliche Lektorat des Bandes.

Die Herausgeber

10

https://dol.org/10.5771/9783495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Tatsachen, Normen und Werte in Diltheys
Theorie der Geistes- und Sozialwissenschaften

Helmut Johach

Diltheys Einleitung in die Geisteswissenschaften (1. Bd. 1883) gilt
gemeinhin als Ausgangspunkt fiir die Unterscheidung zwischen
Geistes- und Naturwissenschaften, die vor allem im deutschen
Sprachraum im spiten 19. Jahrhundert aufgekommen ist. Durch die-
ses Buch hat sich der Terminus »Geisteswissenschaften«, den Dilthey
mit einiger Sicherheit der Ubersetzung von Mills Logic of the Moral
Sciences entnommen hat,! allgemein verbreitet und gegentiber der
konkurrierenden Bezeichnung »Kulturwissenschaften«, wie sie vom
badischen Neukantianismus propagiert wurde, bis in die Gegenwart
behauptet. Im deutschen Sprachraum wurde damit ein Dualismus in-
nerhalb des »globus intellectualis« (GS I, 5) etabliert, der immer wie-
der Proteste und Versuche eines Briickenschlags, haufig auch Koloni-
sierungsversuche, auf jeden Fall aber tiefgreifende Differenzen in den
Auffassungen iiber die jeweiligen Wissenschaftsbereiche und die als
maf3geblich angesehenen Methoden nach sich gezogen hat. Wie C. P.
Snow in seiner Schrift tiber die Two Cultures® gezeigt hat, sind diese
Differenzen und Verstindigungsschwierigkeiten jedoch keineswegs
auf den deutschen Sprachraum beschrinkt, vielmehr wird auch im
angelsichsischen Bereich zwischen den »exakten« Methoden der
Naturforschung — mit kontrollierter Beobachtung und Experiment
als Grundlage — und einem mehr intuitiven und unexakten, auf » Ver-
stehen« beruhenden Verfahren in den Sprach- und Literaturwissen-
schaften bzw. allgemein den »humanities« unterschieden. Dabei gerit
jedoch leicht aus dem Blick, dass die »moral sciences«, die die Grund-
lage fiir Diltheys »Geisteswissenschaften« bilden, sich keineswegs

' J. St. Mill: A System of Logic, Ratiocinative and Inductive. 2 Bde. London 1843. Der
Titel des VI. Buches lautet in der Ubersetzung von J. Schiel, die Dilthey benutzt hat
(5. Aufl. Braunschweig 1862): »Von der Logik der Geisteswissenschaften«, darunter
in Kleindruck: »oder moralischen Wissenschaften.«

2 C. P. Snow: The Two Cultures. 2" ed. Cambridge 2012.

11

https//dol.org/10.5771/9763495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Helmut Johach

nur auf sprachlich-literarische Wissenschaften beschrinken, sondern
vor allem mit menschlichem Handeln und dessen Bedingungen und
Verflechtungen, also einer eher sozialwissenschaftlichen Thematik,
befasst sind.

Dilthey spricht im Vorfeld der Einleitung in die Geisteswissen-
schaften, d.h. vor allem in der Abhandlung Uber das Studium der
Geschichte der Wissenschaften vom Menschen, der Gesellschaft und
dem Staat (1875) und den zugehorigen Manuskripten, noch durch-
wegs von »moralisch-politischen« Wissenschaften (GS 'V, 47), ehe
sich der Terminus »Geisteswissenschaften« bei ihm in der Druckver-
sion des 1. Bandes der Einleitung 1883 endgiiltig durchsetzt.> Eine
frithere Variante lautet: Wissenschaften des »handelnden« oder
»praktischen« Menschen (GS XVIII, 19, 61). Aus seinen terminologi-
schen Bestimmungen kann man schlieflen, dass die Geisteswissen-
schaften die Nachfolge der praktischen Philosophie angetreten ha-
ben.* Im Unterschied zur klassischen Lehre vom ethischen und
politischen Handeln beruhen diese Wissenschaften nicht mehr auf
der transzendental-einheitsstiftenden Idee des Wahren, Guten und
Schonen wie in der Metaphysik von Platon bis zu Thomas von Aquin,
auf angeblich apriorischen Einsichten praktischer Vernunft wie bei
Kant oder auf einem das Weltgeschehen durchwaltenden Prozess des
Geistes wie bei Hegel, sondern auf geschichtlicher Forschung. In der
Abhandlung von 1875 hat Dilthey vor allem die rechts- und 6ko-
nomiehistorischen Untersuchungen von W. Roscher, W. Arnold,
K. Knies und R.v. Thering (vgl. GS'V, 581f), im Aufbau der ge-
schichtlichen Welt in den Geisteswissenschaften (1910) dagegen
mehr die sprach- und kulturhistorischen Arbeiten von W. v. Hum-
boldt, J. G. Herder, F. Bopp und J. Grimm (GS VII, 93) als Beispiele
vor Augen. Zu seinen eigenen Plinen gehdren unter anderem friihe
Entwiirfe zu einer Arbeit iiber das Naturrecht der Sophisten und die
Geschichte der egoistischen Theorien vom Menschen, der Gesell-
schaft und dem Staat im 16. und 17. Jahrhundert, die er als »histori-

> Eine gewisse Unentschiedenheit in Diltheys Terminologie zeigt sich u.a. darin, dass
er in einer handschriftlichen Notiz zu einem »Gesamtplan« fiir die spitere Einleitung
in die Geisteswissenschaften das begonnene Wort »Geistes[wissenschaften]« durch-
strich und durch »moralisch-politische Wissenschaften« ersetzte (vgl. GS XVIII, 221).
* Darauf weist mit Nachdruck M. Riedel: Einleitung d. Hrsg. zu: W. Dilthey: Der
Aufbau der geschichtlichen Welt in den Geisteswissenschaften. Frankfurt a. M. 1970,
21 hin.

12

https://dol.org/10.5771/9783495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Tatsachen, Normen und Werte

sche Untersuchungen in philosophischer Absicht« (GS XVIII, 44) be-
zeichnet.

Diltheys philosophische Absicht tendiert zunichst in die Rich-
tung einer erkenntnistheoretisch-logisch-methodologischen Grund-
lagenreflexion, wie sie in der sog. »Breslauer Ausarbeitung« (um
1880) und den posthum versffentlichten Entwiirfen zur Fortsetzung
der Einleitung in die Geisteswissenschaften (GS XIX, 58-332) vor-
liegt. Diese Art der Grundlagenreflexion wird bei ihm spater abgelost
von einer lebensphilosophisch fundierten Theorie des Verstehens, die
in den Abhandlungen der 90er Jahre und vor allem im Aufbau der
geschichtlichen Welt in den Geisteswissenschaften (1910) ausge-
arbeitet ist.

Jiirgen v. Kempski hat darauf aufmerksam gemacht, dass hinter
Diltheys Bemiihen um die Grundlegung der Geisteswissenschaften
stets die Frage nach der »wissenschaftstheoretischen Charakterisie-
rung der Historie«® gestanden habe, die jedoch heute fiir die meisten
der hierher gehérigen Disziplinen keine Relevanz mehr habe. Die
historische Schule in der Rechtsphilosophie sei abgetreten, in der
Okonomie dominiere die mathematische Theorie, eine »verstehende«
Soziologie nach Max Weber sei nicht mehr aktuell und die geistes-
wissenschaftliche Psychologie sei von ihrer Gegenspielerin, der na-
turwissenschaftlich-empirischen Psychologie, inzwischen »absor-
biert«® worden. Zu Diltheys Theorie der Geisteswissenschaften
muss dagegen stets die historische Dimension mitgedacht werden.
Ferner ist die Weite von Diltheys Sprachgebrauch vorauszusetzen,
dem zufolge nicht nur Sprach-, Literatur- und Geschichtswissen-
schaften, sondern auch Rechts- und Staatswissenschaften und nicht
zuletzt die »politische Okonomie« (GS 1, 57) noch ganz selbstver-
standlich zu den Geisteswissenschaften gehoren.

Einen Sonderfall stellt in Diltheys Systematik der Geisteswis-
senschaften die Soziologie dar. Die Bezeichnung blieb fiir ihn lange
Zeit durch Comtes Cours des philosophie positive (6 Bde. 1835-1842)
besetzt, ein Werk von universalem Anspruch, in dem die Soziologie

5 J.v. Kempski: Die Logik der Geisteswissenschaften und die Geschichte, in: Ders.:
Brechungen. Kritische Versuche zur Philosophie der Gegenwart. Reinbek 1964, 79
(kursiv H. J.).

¢ J.v. Kempski, ebd., 80.

13

https://dol.org/10.5771/9783495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Helmut Johach

die letzte Stufe einer von der Mathematik tiber Physik, Chemie und
Physiologie fortschreitenden Wissenschaftssystematik darstellt, die
eine auf positive Wissenschaft gegriindete »neue Organisation der
Gesellschaft« (GS I, 90) erméglichen soll. Dilthey wirft Comte »wilde
Konstruktionssucht« (GS XVIII, 47) vor und kritisiert, dass er, wie
J. St. Mill, »die Erkenntnis der geistigen Erscheinungen der gewon-
nenen Naturerkenntnis unterordnen will« (GS V, 54). Neben Comtes
und Mills Wissenschaftsentwiirfen stehen fiir ihn die Versuche der
deutschen Staatsrechtler Lorenz v. Stein und Robert v. Mohl, von der
Rechts- und Staatslehre eine eigene »Gesellschaftswissenschaft« ab-
zutrennen, was Dilthey — vermutlich unter dem Einfluss der Polemik
H. v. Treitschkes” gegen diese Trennung — ebenfalls nicht fiir tiber-
zeugend halt (vgl. GS 1, 84ff.). Erst nach dem Erscheinen von Georg
Simmels Soziologie (1908) hat er sein negatives Urteil revidiert und
die Moglichkeit einer auf ein eigenes Untersuchungsgebiet bezoge-
nen Soziologie eingerdumt (GS I, 420ff.).

Im Folgenden gehe ich zunichst auf Diltheys erkenntnistheo-
retische Grundlegung der Geisteswissenschaften ein, wobei ich mich
vor allem auf die praktisch-sozialen Wissenschaften beziehe. Daran
schlieflen sich Erdrterungen iiber die sprachlich-logische Unterschei-
dung zwischen Tatsachen, Normen und Werten an — eine Thematik,
die im sog. »Werturteilsstreit« im Anschluss an Max Webers Thesen?®
und spdter im sog. »Positivismusstreit« zwischen Kritischen Rationa-
listen und der Frankfurter Schule® eine wichtige Rolle gespielt hat.
Schlieflich soll die Frage nach der Entstehung und Verankerung von
Werten in der Gesellschaft im Zusammenhang mit der allgemeinen
Krisenstimmung am Ausgang des 19. Jahrhunderts, von der Dilthey
nicht unberiihrt geblieben ist, erdrtert werden.

7 H. v. Treitschke: Die Gesellschaftswissenschaft. Ein kritischer Versuch. 4. Aufl. Hal-
1e/S. 1927 (1. Aufl. 1859).

8 Vgl. Ch. v. Ferber: Der Werturteilsstreit 1909/1959. Versuch einer wissenschaftsge-
schichtlichen Interpretation, in: E. Topitsch (Hrsg.): Logik der Sozialwissenschaften.
4. Aufl. Koln-Berlin 1967, 165-180.

® Th. W. Adorno u.a.: Der Positivismusstreit in der deutschen Soziologie. Neuwied —
Berlin 1969.

14

https://dol.org/10.5771/9783495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Tatsachen, Normen und Werte

Dilthey hat schon friih den Plan zu einer »Kritik der reinen Vernunft
auf Grund unserer historisch-philosophischen Weltanschauung«!
entworfen, ein Vorhaben, das er spiter mit dem Titel einer »Kritik
der historischen Vernunft« (GS I, IX; VII, 191) bezeichnet hat. Nicht
zu Unrecht gilt die Aufgabe, die er sich damit gestellt hat, als die
»philosophische Mitte seines Werkes«.!!

Bis in die Wortwahl hinein ist erkennbar, dass bei der Formulie-
rung des programmatischen Titels Kants Kritik der reinen Vernunft
Pate gestanden hat. Die »Kritik der historischen Vernunft« soll fiir
die Geisteswissenschaften offensichtlich dasselbe zuwege bringen,
was die Kritik der reinen Vernunft fiir die Naturwissenschaften zu
leisten beansprucht, nimlich ihnen durch erkenntnistheoretische Be-
griindung den »sicheren Gang einer Wissenschaft«'? aufzuzeigen.
Kennzeichnend fiir die Ausgangsposition Diltheys ist der in der da-
maligen Zeit allgemein vorherrschende Eindruck, dass die idealisti-
schen Systeme von Fichte, Schelling, Schleiermacher und Hegel
durch die naturwissenschaftliche Forschung einerseits, die selbststin-
dige Entwicklung der historischen Wissenschaften andererseits
diskreditiert sind. Mit der in den 60er Jahren des 19. Jahrhunderts
beginnenden Bewegung des Neukantianismus (O. Liebmann,
H. Helmholtz, E. A. Lange, H. Cohen u.a.) teilt Dilthey die Uberzeu-
gung von der Notwendigkeit einer Kritik des menschlichen Erkennt-
nisvermdgens im Hinblick auf die Bedingungen mdglicher Erfah-
rung. Der Riickgang auf Kant erfolgt unter dem Eindruck der
nachidealistischen Identitéitskrise der Philosophie, in deren Gefolge
letztere den Anspruch auf »Suprematie iiber die Einzelwissenschaf-
ten«'® notgedrungen aufgegeben hat. Wihrend die sich verselbstén-
digenden Bereiche der mathematisch-naturwissenschaftlichen und
der historisch-gesellschaftswissenschaftlichen Forschung immer
mehr auseinander treten, fillt der Philosophie nunmehr die Aufgabe
der Erkenntnistheorie zu, die Dilthey im Sinne einer erkenntnistheo-

10 C. Misch (Hrsg.): Der junge Dilthey. Ein Lebensbild in Briefen und Tagebiichern
1852 — 1870. 2. Aufl. Stuttgart — Géttingen 1960, 120 (Tagebuch v. April 1860).

" H.-U. Lessing: Die Idee einer Kritik der historischen Vernunft. Wilhelm Diltheys
erkenntnistheoretisch-logisch-methodologische Grundlegung der Geisteswissen-
schaften. Freiburg/Miinchen 1984, 25.

12 KrV B XIV.

5 Der junge Dilthey, a.a.O., 81 (Tagebuch vom Mérz 1859).

15

https://dol.org/10.5771/9783495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Helmut Johach

retisch-logisch-methodologischen »Grundlegung« (GS XIX, 36) ver-
steht. Deren Entwicklung ist anhand der Biande XVIII bis XX der Ge-
sammelten Schriften, die Diltheys systematische Uberlegungen bis
Mitte der 90er Jahre enthalten, gut zu verfolgen.

In seinem frithen Grundriff der Logik und des Systems der phi-
losophischen Wissenschaften (1865) unterscheidet Dilthey »dufSere«
und »innere« Wahrnehmung als »Fundament der menschlichen Er-
kenntnis« (GS XX, 21) und ordnet die eine den Naturwissenschaften,
die andere den Geisteswissenschaften zu. Die mathematische Grund-
lage der Naturwissenschaften bestimme den »exakten Charakter der-
selben«, aber die Naturwissenschaften »dringen nicht zu den inneren
Zustdnden der erscheinenden Dinge vor.« (Ebd.) Genau darin liege
jedoch das Spezifikum der Wissenschaften des Geistes, wohingegen
sie »einer exakten Form der Auffassung, wie sie die Mathematik bie-
tet« (Ebd.), entbehren. Wie die ausfiihrliche Besprechung von Henry
Th. Buckles Geschichte der Civilisation in England (GS XVI, 51-56,
100-107) zeigt, kritisiert Dilthey zur gleichen Zeit die »mafllose An-
wendung der Analogie der Naturwissenschaft auf die Geschichtsfor-
schung« (GS XVI, 51) und sucht nach Wegen, die spezifische Eigenart
des geschichtlichen Erkennens zu erfassen. Buckles historische »Ge-
setze«, die auf statistischen Verallgemeinerungen beruhen, erschei-
nen ihm keineswegs als wegweisend fiir kiinftige Forschung auf die-
sem Gebiet, wenngleich speziell auf den Gebieten von Politik und
Okonomie der »statistischen Betrachtung« (GS XVI, 137) ein gewis-
ser Wert zuzubilligen ist.

Diltheys erkenntnistheoretischer Ansatz weitet sich in den 80er
Jahren zu einer eigenen Untersuchung aus, deren grofSter zusammen-
hingender Teil als »Breslauer Ausarbeitung« (GS XIX, 581f.) be-
kannt geworden ist. Durch die kantische Ausgangsposition ist bei
ihm ein quasi-transzendentalphilosophischer Frageansatz bedingt,
dessen Ausfiihrung ihn sowohl zu Mills oder Buckles Ubertragung
des naturwissenschaftlichen Empirismus auf die Geschichtswissen-
schaften, als auch zur Theorie der historischen Kulturwissenschaften
in der stidwestdeutschen Schule des Neukantianismus in Gegensatz
bringt. Wahrend der Empirismus in seiner »wilden Konstruktions-
sucht« (GS XVIII, 47) die Ebene der transzendentalen Analyse nicht
wirklich erreicht, wird anstelle einer transzendentallogischen Refle-
xion, die sich auf die Eigentiimlichkeit der natur- bzw. kulturwissen-
schaftlichen »Begriffsbildung« (Windelband, Rickert) beschrinkt, bei
Dilthey ein Rekurs auf die »ganze Menschennatur, wie Erfahrung,

16

https://dol.org/10.5771/9783495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Tatsachen, Normen und Werte

Studium der Sprache und der Geschichte sie erweisen« (GS I, XVIII),
m.a.W. eine historisch unterbaute Psychologie bzw. eine psycho-
logisch umfassende Geschichte des menschlichen Erkennens zu
Grunde gelegt. Daraus ergibt sich trotz des gemeinsamen Ausgangs-
punktes eine von Kant und den Neukantianern erheblich abweichen-
de Art von historischer Vernunftkritik: Die von Dilthey anvisierte
»Kritik der historischen Vernunft« meint nicht eine Kritik der ge-
schichtsforschenden Vernunft, die von unverinderten Konstanten
im erkennenden Subjekt ausgeht und die Geschichte als Objekt vor
sich hat, sondern eine Erkenntnistheorie, deren Subjekt selbst ge-
schichtlich ist und deren Zielrichtung sich gegen ein ungeschicht-
liches Verstindnis des Menschen, der Gesellschaft und der Geschichte
wendet. Dies wird besonders deutlich aus den Sitzen, mit denen Dil-
they das Apriori Kants kritisiert:

Das Apriori Kants ist starr und tot; aber die wirklichen Bedingungen des
Bewuf3tseins und seine Voraussetzungen, wie ich sie begreife, sind lebendi-
ger geschichtlicher Prozef, sind Entwicklung, sie haben ihre Geschichte.
[...] Das Leben der Geschichte ergreift auch die scheinbar starren und toten
Bedingungen, unter denen wir denken. (GS XIX, 44)

Diese Sitze sind fiir Diltheys erkenntnistheoretischen Ansatz fun-
damental. Entgegen der landldufigen Ansicht, dass die »Kritik der
historischen Vernunft« eine selbststindige Parallelentwicklung zur
Grundlegung der empirisch-mathematischen Naturwissenschaften
darstellen soll, geht aus ihnen hervor, dass Diltheys historischer An-
satz breiter angelegt ist, indem er Natur- wie Geisteswissenschaften
gleichermaflen umfasst. Naturwissenschaftliche Theorien sind, eben-
so wie die verschiedenen Denkmodelle in der Gesellschafts- und Ge-
schichtstheorie, Paradigmata eines Erkenntnisprozesses, der nicht nur
in seinen Ergebnissen, sondern auch in seinen Voraussetzungen ge-
schichtlich, ein »Vorgang in der Geschichte des Menschengeschlech-
tes« (GS VIII, 172) ist. Die Wissenschaftsgeschichte wird damit der
Logik und Erkenntnistheorie vorgeordnet, womit Dilthey eine Ent-
wicklung vorwegnimmt, die auch im Bereich der Naturwissenschaf-
ten seit Thomas S. Kuhn'* zu einer verstirkten Historisierung ge-
fithrt hat.

Die Breslauer Ausarbeitung beginnt mit dem Satz der Phinome-
nalitit, der besagt, dass Gegenstinde und Ideen ebenso gut wie Ge-

4 Th. S. Kuhn: Die Struktur wissenschaftlicher Revolutionen. Frankfurt a. M. 1973.

17

https://dol.org/10.5771/9783495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Helmut Johach

fithle und selbst andere Personen »nur [...] als Tatsachen meines Be-
wufltseins« (GS XIX, 58) da sind. Das Wort »Bewufdtsein« hat hier
einen erheblich umfassenderen Sinn als in der kognitivistisch vereng-
ten Erkenntnistheorie, die mit Descartes und seinen Nachfolgern an-
hebt. Wihrend Dilthey die Erkenntnistheorie von Locke, Hume und
Kant mit dem beriihmt gewordenen Verdikt kritisiert, in den Adern
ihres erkennenden Subjekts rinne »nicht wirkliches Blut, sondern der
verdiinnte Saft von Vernunft als blofser Denktitigkeit« (GS I, XVIII),
will er selbst den »ganzen Menschen«, das »wollend fiithlend vorstel-
lende Wesen« (ebd.), zur Grundlage der Erkenntnistheorie machen.
Dementsprechend schliefit »Bewuf3tsein« neben der kognitiven nicht
nur die emotionale und volitive Seite des psychischen Lebens ein —
ein Gedanke, der in Diltheys Strukturpsychologie breit ausgefiihrt
wird —, sondern ist auch offen zur Leib- und Sozialsphére hin:

Korper ist das Kontinuum, auferhalb dessen mein Wille unmittelbar Be-
wegungen hervorbringt und das Spiel der Gefiihle erlebt. [...] Direkt erfah-
ren aber wird erst durch Bewegung, Bewegungsgefiihl und Tast- und Wi-
derstandsgefiihl die Realitdt. Und nur weil sie erfahren ist, sind fiir uns die
Gegenstinde des Gesichtssinnes real. (GS XIX, 22)

Dilthey wendet sich gegen die auf der Vorherrschaft des Gesichtssin-
nes beruhende intellektualistische Verkiirzung der Erkenntnistheorie,
die er durch eine das »Leibapriori der Erkenntnis«' einbeziehende
Erkenntnisanthropologie ersetzen will. Dazu gehort auch der Bezug
auf ein »Selbst aufler uns, ein Du« (GS XIX, 170), durch den die vom
einzelnen Subjekt ausgehende Erkenntnistheorie von vornherein ins
Soziale ausgeweitet wird. Diltheys Grundlagenreflexion enthilt An-
sitze, die in die Richtung einer sprachlich-kommunikativen Sozial-
philosophie weisen — man muss allerdings hinzufiigen, dass die Belege
im Gesamtwerk verstreut und nicht systematisch ausgefiihrt sind.
Immerhin verdankt auch einer der Begriinder des Symbolischen In-
teraktionismus, George H. Mead, Dilthey wesentliche Anregungen.'

15 K.-O. Apel: Szientistik, Hermeneutik, Ideologiekritik. Entwurf einer Wissen-
schaftslehre in erkenntnisanthropologischer Sicht, in: J. Habermas u.a. (Hrsg.): Her-
meneutik und Ideologiekritik. Frankfurt a. M. 1971, 11.

16 G. H. Mead studierte 1889/90 in Berlin und begann bei Dilthey eine Dissertation
zur Kritik des empiristischen Raumbegriffs. Zum Einfluss Diltheys auf Mead vgl.
H. Joas: Praktische Intersubjektivitit. Die Entwicklung des Werkes von George Her-
bert Mead. Frankfurt a. M. 1980, 45 ff.

18

https://dol.org/10.5771/9783495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Tatsachen, Normen und Werte

Etwa ab Mitte der 90er Jahre ersetzt Dilthey den Ansatz beim
Bewusstsein, der bereits auf den »ganzen Menschen« (GS I, XVIII)
ausgerichtet war, durch eine Philosophie des Lebens, die ihr Zentrum,
oder besser: ihre beiden elliptischen Brennpunkte, einerseits in einer
zur biologischen »Natur« des Menschen hin offenen, durch »deskrip-
tive und komparative Psychologie« erfassbaren »Struktur des Seelen-
lebens« (GS V, 200), andererseits in einer Philosophie der »Lebens-
duferungen« und des »Ausdrucks« (GS VII, 205) hat. Das hierauf
basierende psychologisch-hermeneutische Verfahren gilt als zentra-
ler Ansatzpunkt der Geisteswissenschaften, wobei zu beachten ist,
dass Dilthey im Spitwerk nicht, wie es Groethuysens Vorbericht zu
Bd. VII der Gesammelten Schriften nahezulegen scheint, die psycho-
logische durch eine hermeneutische Grundlegung ersetzen, sondern
sie nur entsprechend erweitern will."7 Allerdings geht es hier, wie
bereits erwihnt, vor allem um das Verstehen von Literatur, Kunst
und Geschichte und die entsprechenden interpretativen Verfahren
(vgl. GS VII, 216ff.), wihrend seine fritheren Arbeiten sich mehr
auf die sozialen Handlungswissenschaften konzentrieren. Thr prima-
rer Gegenstand sind interaktionelle Verflechtungen in »Systemen der
Kultur« und in der »dufleren Organisation« der Gesellschaft (GS I,
53), die Bildung von Gemeinschaften und »Verbénden« (GS I, 70)
sowie wirtschaftliche Besitzverhiltnisse, Klasseninteressen und die
dadurch bedingten Beziige von »Herrschaft, Abhiangigkeit, Freiheit,
Zwang« (GS1, 68). Das Verflochtensein in diese Zusammenhinge
bildet nach Dilthey — etwas salopp formuliert — eine Voraussetzung
dafiir, iiberhaupt zu verstehen, was in Gesellschaft und Geschichte
vor sich geht. Das enthebt die auf diesem Gebiet titigen Wissen-
schaftler jedoch nicht der Notwendigkeit, eine Wissenschaftssprache
zu entwickeln, die geeignet ist, diese Verhiltnisse moglichst sachge-
recht zu erfassen. Hierher gehort vor allem die Unterscheidung von
Tatsachen, Normen und Werten, die als niachstes zu thematisieren ist.

17 Vgl. zu dieser in der neueren Dilthey-Forschung ziemlich einhellig vertretenen
Auffassung G. Kithne-Bertram, F. Rodi (Hrsg.): Dilthey und die hermeneutische
Wende in der Philosophie. Wirkungsgeschichtliche Aspekte seines Werkes. Gottingen
2008, 10ff.

19

https://dol.org/10.5771/9783495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Helmut Johach
I.

Zu Beginn der Einleitung in die Geisteswissenschaften gibt Dilthey
eine allgemeine Definition dessen, was unter Wissenschaft verstan-
den werden soll.

Unter Wissenschaft versteht der Sprachgebrauch einen Inbegriff von S:it-
zen, dessen Elemente Begriffe, d.h. vollkommen bestimmt, im ganzen
Denkzusammenhang allgemeingiiltig, dessen Verbindungen begriindet, in
dem endlich die Teile zum Zweck der Mitteilung in einem Ganzen verbun-
den sind, weil entweder ein Bestandteil der Wirklichkeit durch diese Ver-
bindung von Sitzen in seiner Vollstindigkeit gedacht oder ein Zweig der
menschlichen Tatigkeit durch sie geregelt wird. (GS I, 4£., kursiv H. J.)

Wissenschaft ist nach dieser Definition ein kommunikativ voran-
getriebener Erkenntnisprozess, der sich in einem Zusammenhang
von Sitzen konkretisiert. Die verwendeten Begriffe sollen klar de-
finiert, konstant und allgemeingiiltig sein, d. h. fiir alle Sachverhalte,
die darunter fallen, und intersubjektiv gelten. Thre Verbindung soll
»begriindet« sein — wodurch, sagt Dilthey nicht, aber man kann viel-
leicht ergidnzen: durch sprachlich-sinnhafte Konsistenz, Ableitbarkeit
im Sinne logischen Schlieflens und Nachpriifbarkeit. Der letzte Teil
der Definition weist hin auf den Grundunterschied von theoretischer
und praktischer Zielsetzung:

Die Geisteswissenschaften [...] verkniipfen in sich drei unterschiedliche
Klassen von Aussagen. Die einen von ihnen sprechen ein Wirkliches aus,
das in der Wahrnehmung gegeben ist; sie enthalten den historischen Be-
standteil der Erkenntnis. Die anderen entwickeln das gleichférmige Verhal-
ten von Teilinhalten dieser Wirklichkeit, welche durch Abstraktion aus-
gesondert sind: sie bilden den theoretischen Bestandteil derselben. Die
letzten driicken Werturteile aus und schreiben Regeln vor: in ihnen ist der
praktische Bestandteil der Geisteswissenschaften befafit. Tatsachen, Theo-
reme, Werturteile und Regeln: aus diesen drei Klassen bestehen die Geistes-
wissenschaften. Und die Beziehung zwischen der historischen Richtung in
der Auffassung, der abstrakt-theoretischen und der praktischen geht als ein
gemeinsames Grundverhiltnis durch die Geisteswissenschaften. (GS I, 26)

Hier werden drei Hauptarten von Sdtzen unterschieden: 1. Sitze, die
einzelne Tatsachen wiedergeben; 2. Sitze, die durch Abstraktion ge-
wonnene gleichférmige Tatbestinde, d. h. gesetzmiiflige Sachverhalte
wiedergeben, und schliefSlich 3. Werturteile und Regeln, die Dilthey
als »praktische« Sitze zusammenfasst. Sprachlogisch betrachtet,

20

https://dol.org/10.5771/9783495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Tatsachen, Normen und Werte

handelt es sich um singulére deskriptive Sdtze, generelle deskriptive
Sitze und normative Sitze, fiir die ebenfalls die Unterscheidung sin-
gulir/generell getroffen werden kann. Auf den Unterschied zwischen
Werturteilen und Regeln bzw. Normen ist spiter niher einzugehen.
Prinzipiell ist fiir die Klassifikation von Aussagesystemen, Dil-
they zufolge, nicht sosehr die Unterscheidung von Natur- und Geis-
teswissenschaften, sondern von theoretischen und praktischen Wis-
senschaften mafigebend.'® Die ersteren enthalten »Erkenntnis dessen,
was ist«, letztere legen fest, was geschehen soll, in Richtung auf »Ge-
staltung der Zukunft« (GS I, 27). Aussagen iiber Wirklichkeit auf der
einen, Werturteile und Imperative auf der anderen Seite bleiben nach
Dilthey »auch in der Wurzel gesondert; so entstehen zwei Arten von
Sdtzen, die primér verschieden sind.« (ebd.) Gleichwohl gilt, dass in
den Geisteswissenschaften beide Arten von Aussagen miteinander ne-
ben- oder miteinander vorkommen. Hier ist genau auf den Wortlaut
zu achten: Dilthey behauptet nicht, dass aus Aussagen iiber Wirklich-
keit praktische Sitze abgeleitet werden kdnnen, sondern nur, dass in
den Geistes- und Sozialwissenschaften beide Arten von Aussagen vor-
kommen oder, um es pointierter auszudriicken, vorkommen miissen,
wenn die Geisteswissenschaften neben der Erforschung dessen, was ist
oder war, auch mit der Gestaltung der Zukunft befasst sein sollen.
Wenn in der zitierten Passage singulire Aussagen tiber »Wirk-
liches« mit »historischen« Bestandteilen der Erkenntnis identifiziert
werden, dann kénnte man mit gleichem Recht auch auf Einzelbeob-
achtungen in den Naturwissenschaften verweisen. Hier greift jedoch
Diltheys friihere Unterscheidung von innerer und dufSerer Wahrneh-
mung bzw. Erfahrung. Historische Tatsachen fallen in die innere, na-
turbezogene in die duflere Erfahrung. Dass singulire und generelle
Sitze gebildet werden kionnen, gilt dagegen fiir Natur- und Geistes-
wissenschaften gleichermafen. Die Unterscheidung zwischen »idio-
graphisch« und »nomothetisch«, an der Wilhelm Windelband den
Unterschied zwischen Natur- und Kulturwissenschaften festmachen
mochte, ! eignet sich deshalb nach Dilthey nicht als Unterscheidungs-

8 »Der fundamentale Gegensatz, welcher artbildend ist im Inbegriff deduktiver Me-
thoden, ist nicht der von Natur- und Geisteswissenschaften, sondern von theoreti-
schen und praktischen Wissenschaften.« (Aus einem unveréffentlichten Mskr. zur
Einleitung in die Geisteswissenschaften, zit. nach H. Johach: Handelnder Mensch
und objektiver Geist. Zur Theorie der Geistes- und Sozialwissenschaften bei Wilhelm
Dilthey. Meisenheim/Gl. 1974, 46)

19 W. Windelband: Geschichte und Naturwissenschaft (Straflburger Rektoratsrede

21

https://dol.org/10.5771/9783495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Helmut Johach

kriterium, denn singuldre und generelle Aussagen kommen in beiden
Wissenschaftsgruppen vor. So heifSt es im Anschluss an die zitierte
Passage aus der Einleitung: »Die Auffassung des Singularen, Indivi-
dualen bildet in ihnen [den Geisteswissenschaften, H. J.] so gut einen
letzten Zweck als die Entwicklung abstrakter Gleichféormigkeiten.«
(GS1, 26) In den Beitrigen zum Studium der Individualitdt (1895/
96) verweist Dilthey auf Okonomie, Psychologie, Linguistik und As-
thetik als systematische Geisteswissenschaften, die zu generellen
Aussagen zu gelangen suchen:

Es sind Gleichférmigkeiten, gesetzliche Bezichungen, was diese systemati-
schen Geisteswissenschaften entwickeln, wenn ihnen das bis heute auch
noch nicht in solchem Umfang, als man wiinschen méchte, gelungen ist.
(GS V, 257)

Wenn die Differenz von gesetzmifligen und individuellen Aussagen
kein Unterscheidungskriterium fiir Natur- und Geisteswissenschaf-
ten bildet und wenn Induktion und Deduktion vom Einzelnen zum
Allgemeinen und umgekehrt in beiden Bereichen gleichermafen
moglich sein sollen, worin unterscheidet sich dann Diltheys Konzep-
tion vom Empirismus der Englidnder, dessen Ubertragung auf die Ge-
schichte er doch ablehnt?

Es sind zwei Argumente, die Dilthey gegen den Empirismus ins
Feld fithrt: Zum einen der Hinweis darauf, dass uns die Tatbestinde in
der Gesellschaft »von innen verstindlich« (GS1, 36, kursiv H. J.)
sind, im Unterschied zur Natur, die wir nur duflerlich erkennen kon-
nen und die uns »stumm und fremd« (ebd.) gegeniiber tritt. Zum
anderen besteht nach Dilthey in den Geisteswissenschaften »eine
Art von intellektuellem Interesse, welche den psychischen Tatsachen
im Unterschied zu Naturtatsachen zukommt« (GS XVIII, 65, kursiv
H.J.). In den Geisteswissenschaften wird namlich »die Erkenntnis
dessen, was ist, mit der dessen, was sein soll, verkniipft: die aus dem
Willen entsprungenen Ordnungen werden in diesen Wissenschaften
nicht nur erkannt als das, was sie sind, sondern auch geregelt in dem
Sinne ihrer Zwecke.« (ebd., kursiv H. J.) Beide Argumente sind ge-
nauer zu untersuchen.

Dass uns Geschichte und Gesellschaft »von innen« bekannt und
infolgedessen vertrauter sind als die Natur, ist ein Topos der idealisti-

1894), in: Ders.: Priludien. Aufsitze und Reden zur Einleitung in die Philosophie.

3. Aufl. Tiibingen 1907, 364.

22

https://dol.org/10.5771/9783495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Tatsachen, Normen und Werte

schen Philosophie, der tiber Hegel auf Giambattista Vico und sein
berithmtes Axiom »Verum et factum convertuntur« zuriickgeht.?
Dilthey gibt diesem Gedanken in den frithen Arbeiten bis zur Einlei-
tung in die Geisteswissenschaften eine sozialphilosophische Wen-
dung: Weil wir in die gesellschaftlichen Zusammenhinge erlebend
verflochten und an ihnen aktiv beteiligt sind, kénnen wir diese Zu-
sammenhinge verstehen. Die Natur ist uns dagegen nur als ein » Au-
3en, kein Inneres« (GS 1, 36) gegeben. In Diltheys eigenen Worten:

Ich verstehe das Leben der Gesellschaft. Das Individuum ist einerseits ein
Element in den Wechselwirkungen der Gesellschaft, ein Kreuzungspunkt
der verschiedenen Systeme dieser Wechselwirkungen, in bewufSter Wil-
lensrichtung und Handlung auf die Einwirkungen derselben reagierend,
und es ist zugleich die dieses alles anschauende und erforschende Intelli-
genz. (GS 1, 37, kursiv H. J.)

Zu den »Tatsachen« in der Gesellschaft hat das Individuum nach Dil-
they einen privilegierten Zugang, weil es selbst an ihnen erlebend
und aktiv gestaltend beteiligt ist: »Die Gesellschaft ist unsere Welt.
Das Spiel der Wechselwirkungen in ihr erleben wir mit, in aller Kraft
unseres ganzen Wesens, da wir in uns selber von innen [...] die Zu-
stinde und Krifte gewahren, aus denen ihr System sich aufbaut.«
(GS 1, 37, kursiv H. J.) Zur hermeneutischen Trias des Spéatwerks, die
den » Ausdruck« zwischen Erleben und Verstehen positioniert, findet
sich hier eine Variante, der zufolge das Verstehen direkt mit dem
Erleben verkniipft ist.

Vicos Axiom, dass wir in Geschichte und Gesellschaft das Wahre
unzweifelhaft erkennen, weil wir es selbst gestalten, ist fiir Diltheys
Verstehenstheorie modellbildend geblieben, wie noch seine spiten
AuBerungen zum »Sich-Wiederfinden« des Geistes in seinen Schop-
fungen (vgl. GS VII, 148, 191) erkennen lassen. Das Verstehen impli-
ziert einen besonderen Subjekt-Objekt-Bezug, der im Verhiltnis zur
Natur, die uns nur als Objekt gegeniiber steht, nicht gegeben ist.
Insofern ist auch in den Sdtzen, mit denen wir geschichtliche und
gesellschaftliche Vorginge beschreiben, immer dieser besondere Ob-
jektbezug enthalten. Dass damit eine »Losung« des erkenntnistheo-

20 Zu Vico vgl. K. Léwith: Weltgeschichte und Heilsgeschehen. Die theologischen
Voraussetzungen der Geschichtsphilosophie. 5. Aufl. Stuttgart 1967, 113. Dilthey er-
wihnt Vico im Grundriff der Logik und des Systems der philosophischen Wissen-
schaften (1865) unter der Literatur zur Erkenntnistheorie der Geschichte an erster
Stelle (GS XX, 30).

23

https://dol.org/10.5771/9783495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Helmut Johach

retischen Problems der Geschichte in Aussicht gestellt sei, sieht H.-G.
Gadamer freilich als problematisch an:

[...] dafd der Mensch es hier mit sich selbst und seinen eigenen Schopfungen
zu tun hat (Vico), ist nur scheinbar eine Auflésung des Problems, das uns
die geschichtliche Erkenntnis stellt. Der Mensch ist sich selbst und seinem
geschichtlichen Schicksal in noch ganz anderer Weise fremd, als ihm die
Natur fremd ist, die nicht von ihm weifs. [...] In Wahrheit gehort die Ge-
schichte nicht uns, sondern wir gehoren ihr. Lange bevor wir uns in der
Riickbesinnung selber verstehen, verstehen wir uns auf selbstverstandliche
Weise in Familie, Gesellschaft und Staat, in denen wir leben. Der Fokus der
Subjektivitit ist ein Zerrspiegel. Die Selbstbesinnung des Individuums ist
nur ein Flackern im geschlossenen Stromkreis des geschichtlichen Lebens.?!

Die Tragweite des Sich-selbst-Verstehens aus der Geschichte beurteilt
Dilthey offensichtlich nicht so skeptisch wie Gadamer, der gegeniiber
dem »Machen« der Geschichte das Ubergewicht der Tradition, aus der
wir stammen und von der wir bestimmt sind, betont.

Fiir andere Philosophen und Soziologen der Zeit — es ist die Zeit
der Ausdifferenzierung der Soziologie aus der Philosophie, in der Dil-
they schreibt — ist die Adaptation von Vicos Grundsatz, die im An-
schluss an die Philosophie des Deutschen Idealismus noch beim frii-
hen Marx nachwirkt, nicht mehr selbstverstiandlich. Georg Simmel
befasst sich zwar wie Dilthey mit dem Verstehen kultureller Objekti-
vationen in Geschichte und Gesellschaft und der Rolle des Einzelnen
als »Kreuzungspunkt« (GS I, 51) verschiedener sozialer Kreise, doch
zwischen objektiver und subjektiver Kultur, zwischen der institutio-
nellen und technischen Entwicklung der Gesellschaft und den Mog-
lichkeiten des Einzelnen, darauf bestimmend einzuwirken, sieht er
eine wachsende Diskrepanz und Entfremdung.?> Emile Durkheim
schliefllich formuliert als Grundprinzip der Soziologie, »daf3 die so-
ziologischen Tatsachen wie Sachen untersucht werden miissen, d. h.
als Wirklichkeiten, die aufSerhalb des Individuums liegen.«** Hier
wird auf den verstehenden Zugang des Einzelnen zur sozialen Wirk-
lichkeit verzichtet, um desto besser statistisches Massenverhalten
analysieren zu kdnnen. Es ist die Geburtsstunde einer objektivieren-

2 H.-G. Gadamer: Wahrheit und Methode. Grundziige einer philosophischen Her-
meneutik. 2. Aufl. Tiibingen 1965, 260 1.

2 Vgl. H. Johach: Dilthey, Simmel und die Probleme der Geschichtsphilosophie, in:
G. D’Anna, H. Johach, E. Nelson (Hrsg.): Anthropologie und Geschichte. Studien zu
Wilhelm Dilthey aus Anlass seines 100. Todestages. Wiirzburg 2013, 239f.

2 E. Durkheim: Der Selbstmord. Frankfurt a. M. 1983, 20 (kursiv H. J.).

24

https://dol.org/10.5771/9783495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Tatsachen, Normen und Werte

den Wissenschaft vom Sozialen, die sich von Diltheys Lebensphiloso-
phie mit ihrer Kultur des »ganzen Menschen, der das Ganze, das er
beschreibt, auch versteht, da er mitgestaltend involviert ist, zuneh-
mend entfernt. Es ist jedoch zu fragen, ob ein derart objektivierender
Blick auf die soziale Wirklichkeit, begleitet von einer sachlich-de-
skriptiven Wissenschaftssprache, in den Wissenschaften vom Men-
schen gentigt oder ob damit nicht zu viel — vielleicht sogar das We-
sentliche — preisgegeben wird.

An dieser Stelle gewinnt Diltheys zweite Aussage an Gewicht,
der zufolge den Geisteswissenschaften auf Grund ihrer Praxisorien-
tierung eine besondere »Art von intellektuellem Interesse« (GS
XVIII, 65) zu Grunde liegt. Worin dieses Interesse besteht, hat Jiirgen
Habermas mit seiner Unterscheidung von empirisch-analytischen
und historisch-hermeneutischen Wissenschaften verdeutlicht: »In
den Ansatz der empirisch-analytischen Wissenschaften geht ein tech-
nisches, in den Ansatz der historisch-hermeneutischen Wissenschaf-
ten ein praktisches Erkenntnisinteresse ein.«** Habermas greift dabei
auf die klassische Unterscheidung von techné und praxis bei Aristo-
teles zuriick: Techne ist die Kunst des Herstellens, die man beherrscht,
wenn man weif3, welche Mittel man einsetzen muss, um einen vor-
ausgesetzten bzw. angestrebten Zweck zu erreichen. In den empi-
risch-analytischen Wissenschaften ist die technische Anwendbarkeit
nicht erst mit der tatsichlichen Anwendung, sondern bereits mit der
Suche nach prognostisch aussagekriftigen GesetzmafSigkeiten gege-
ben: Bei vorgegebenen oder ad hoc festgelegten Zielen kann man mit
Hilfe bekannter GesetzmifSigkeiten die passenden Mittel berechnen.
Offen bleibt freilich, wer die Ziele bestimmt, deshalb bleibt die tech-
nische oder »instrumentelle« Vernunft »positivistisch halbiert«.? Die
historisch-hermeneutischen Wissenschaften unterstehen dagegen
einem andersartigen Interesse: dem an der »Erhaltung und Erweite-
rung der Intersubjektivitit moglicher handlungsorientierender Ver-
stindigung«.2¢ Sie haben das menschliche Leben und die Lebenspra-
xis selbst zum Inhalt und nicht die Bereitstellung von Mitteln fiir
einen vorgegebenen Zweck.

], Habermas: Technik und Wissenschaft als »Ideologie«. 2. Aufl. Frankfurt a. M.
1969, 155.

» Vgl. J. Habermas: Gegen einen positivistisch halbierten Rationalismus, in: Th. W.
Adorno u.a.: Der Positivismusstreit in der deutschen Soziologie. Neuwied 1969, 235—
266, bes. 260 ff.

2% J. Habermas: Technik und Wissenschaft als »Ideologie«, a.a.O., 158.

25

https://dol.org/10.5771/9783495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Helmut Johach

Dilthey hat sich iiber den instrumentellen Charakter der Er-
kenntnisgewinnung in den Naturwissenschaften nicht klar gedufSert;
seine Aussagen zur »erklirenden« Methode in der Psychologie (vgl.
GS V, 1581, die in umgekehrter Richtung ihre technische Anwen-
dung ermoglicht,” dienen nur als Kontrastfolie fiir sein »eigent-
liches« Thema, die Theorie der Geisteswissenschaften. Die Habermas-
sche Adaptation der Aristotelischen Unterscheidung zwischen technée
und praxis fir die unterschiedlichen Erkenntnisinteressen ist gleich-
wohl mit Diltheys Sicht vereinbar, da ihm zufolge die Geisteswissen-
schaften menschliches Handeln nicht nur deskriptiv analysieren, son-
dern auch normativ begriinden und regeln sollen. Dieses praktische
Interesse ist nicht als Interesse von Einzelnen oder bestimmten Men-
schengruppen aufzufassen, sondern mit den Wissenschaften selbst
verbunden — und das heif3t: von den konkreten Akteuren ablésbar,
gewissermafSen auf quasi-transzendentaler Ebene angesiedelt.

In der Anfangszeit seiner Theoriebildung ist bei Dilthey, was die
praktischen Aussagen betrifft, ein gewisses Schwanken zu bemerken.
Wihrend er in der Habilitationsschrift Versuch einer Analyse des
moralischen Bewuftseins (1864) auf den Spuren Kants und Schopen-
hauers das normative Fundament der Ethik freizulegen versucht, in-
dem er sich mit dem »absoluten Wert des guten Willens« (GS VI, 17)
oder den »Beweggriinden des Wohlwollens, der Sympathie, des Mit-
leids« (GS VI, 34) auseinandersetzt, zeigt er sich in der Abhandlung
von 1875 beeindruckt von ethnologischen Forschungen, die bei aller
Konstanz doch eine gewisse Variabilitdt des moralischen Empfindens
nahelegen, und behauptet, Moralitit halte sich im Allgemeinen im
Rahmen der Sitte, der Form des Stetigen und Allgemeinen in Hand-
lungen, die von Kultur zu Kultur variieren. Nachdem er auf John St.
Mill und Robert v. Mohl als Vertreter einer »Gesellschaftswissen-
schaft¢, in der die »Handlungen ganzer Massen von Menschen« un-
tersucht werden, naher eingegangen ist, zieht er den Schluss:

Es ist wahr, daf3 die Untersuchung der Handlungen der Menschen, der Ver-
dnderungen ihrer Gewohnheiten wie des Stetigen in denselben ganz wert-
los ist fiir die Grundlegung der Ethik. Keine Briicke fithrt von der Anschau-

¥ Nach dem sog. »Covering-law-Modell« der wissenschaftlichen »Erklarung« mit
Hilfe von gegebenen Antecedensbedingungen und bekannten Gesetzen (vgl. C. G.
Hempel: The Function of General Laws in History, in: Ders.: Aspects of Scientific
Explanation. New York 1965) konnen kiinftige Ereignisse prognostiziert und herbei-
gefiihrt werden, wenn man die Antecendensbedingungen entsprechend setzt.

26

https://dol.org/10.5771/9783495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Tatsachen, Normen und Werte

ung menschlicher Charaktere und ihres verworrenen Handelns zu dem Sol-
len, dem Ideal. (GS'V, 67; kursiv H. J.)

Hiernach sieht es so aus, als ob Dilthey eine empirische Wissenschaft
vom menschlichen Handeln, die sich auf massenstatistische Erhebun-
gen mit beobachtbaren Konstanten und Verinderungen stiitzt, von
der Ethik als normativer Disziplin rigoros trennen will. Aus dem,
wie sich die Menschen faktisch verhalten, geht nicht hervor, dass die-
ses Verhalten auch gesollt oder sittlich geboten ist, und es bleibt eben-
so offen, wie sich der Forscher selbst dazu stellt, d. h. wie er die Ergeb-
nisse wertet und was er mit seinen Forschungen erreichen will.
Sprachlich gesehen, geht es darum, deskriptive von praskriptiven Sit-
zen zu unterscheiden (vgl. GS I, 26f.). Aus beschreibenden kénnen
keine normativen Sitze abgeleitet werden. Versucht man es dennoch,
so unterliegt man leicht einem naturalistischen Fehlschluss, wie dies
seit G. E. Moore genannt wird.?® Will man einen solchen Fehlschluss
vermeiden, so muss man als Erstes anerkennen, dass deskriptive Tat-
sachenfeststellungen und normative Handlungsaufforderungen ver-
schiedenen Satzklassen angehoren.

Auch wenn Dilthey die Unterscheidung von Tatsachen und Nor-
men, deskriptiven und priskriptiven Satzen als selbstverstandlich vo-
raussetzt, geht sein Interesse, aufs Ganze gesehen, nicht dahin, das
Sein vom Sollen zu trennen, sondern deren Aufeinander-Bezogen-
sein — was nicht heif3t: die Ableitbarkeit des Einen aus dem Andern —
aufzuzeigen. Seine Herangehensweise beruht zunichst auf der be-
wusstseinsphanomenologischen »Selbstbesinnung, spiter, in den
Psychologie-Abhandlungen der neunziger Jahre und in den letzten
Vorlesungen und Entwiirfen zur Logik und Wertlehre, auf der Struk-
turpsychologie. In diesen Entwiirfen wird erkennbar, dass Dilthey die
klassische Dreigliederung des »Seelenlebens« in Erkennen, Wollen
und Fiithlen nicht nur dem wissenschaftlichen Erkennen, sondern
auch den Normen und Werten des praktischen Lebens zu Grunde
legt. Die drei Seiten des psychischen Lebens sind in der psychischen
Struktur miteinander verwoben, ohne aufeinander riickfithrbar zu
sein, und zwar ist fiir das theoretische Erkennen das »gegenstindliche
Auffassen« mafigebend, mit der Verbindung von Subjekt und Pridi-
kat im Urteil und der Verbindung von Urteilen zu einer »gegenstiand-
lichen Ordnung nach Gesetzen« (GS XXIV, 205). Fiir den normativen

% Vgl. G. E. Moore: Principia Ethica. Stuttgart 1970, 78 ff.

27

https://dol.org/10.5771/9783495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Helmut Johach

Bereich bildet ein »Streben, eine Tendenz, eine Intention« im Hin-
blick auf eine »Zweckvorstellung« (GS XXIV, 192) den Ausgangs-
punkt. Eine Norm entsteht dadurch, dass »der Zweck alle der Ge-
meinsamkeit Zugehorigen bindet« und so eine Unterordnung des
Einzelnen unter einen »Zweckzusammenhang« entsteht. Vermit-
telnd wirken dabei die »Gefiihlswerte des in der Wirklichkeit Enthal-
tenen« (GS XXIV, 194). Das Gefiihl nimmt — zunichst subjektiv, als
Vorgang in der Psyche des Einzelnen — eine Bewertung des in der
inneren Wahrnehmung Gegebenen vor: »Mir ist schrecklich zumute,
ich bin traurig.« (ebd.) Generell entstehen Werte dadurch, dass »zu
den Wirklichkeitsaussagen eine Wertbestimmung hinzutritt«
(GS XXIV, 195). Die Wertungen lassen einen Zustand oder ein Ob-
jekt als schon oder hasslich, erstrebens- oder tadelnswert, gut oder
schlecht, niitzlich oder schidlich erscheinen, je nachdem, welcher
Wertbereich angesprochen wird. So ergibt sich fiir das Handeln die
Norm, diesen Zustand herbeizufiihren, dieses Objekt zu realisieren
oder diesen Zweck zu erreichen. Damit sind alle drei Klassen von
Sdtzen in den psychischen Funktionen des gegenstindlich Auffas-
sens, des Fithlens und Wollens verankert.

Dilthey macht auf eine wichtige sprachliche Unterscheidung
aufmerksam: Wir beurteilen eine Aussage iiber eine Handlung als
»richtig«, wenn letztere nach einer Regel erfolgt und zweckmafig ist
und/oder nach allgemeinen Wertgesichtspunkten moralischer, ethi-
scher oder dsthetischer Art akzeptiert wird. Wir bezeichnen dagegen
eine Aussage als »wahr«, wenn das, worauf sie sich bezieht, wirklich
zutrifft (vgl. GS XIX, 79). Fiir das Gegenteil verwenden wir in beiden
Fillen das Wort »falsch«. Fiir reine Wertaussagen haben wir jedoch
keine derart qualifizierende Bewertung wie bei wahr/falsch oder rich-
tig/falsch. Allenfalls ldsst sich eine Differenzierung zwischen »posi-
tiv« und »negativ« vertreten, aber das ist nur eine Art Verlegenheits-
lésung, »weil wir keinen generellen Ausdruck fiir alle Modifikationen
des Gefiihls in Lust, Billigung, Gefallen besitzen« (GS XXIX, 261).
Dem entspricht ein besonderer Status der Werte in erkenntnistheo-
retischer oder ontologischer Hinsicht (wenngleich Dilthey nie, wie
Max Scheler und Nicolai Hartmann, im Rahmen einer »Ontologie«
von Werten gesprochen hat): Werte »sind« nicht wie reale Dinge oder
Sachverhalte und sie 16sen auch kein unmittelbares »Sollen« aus wie
Imperative oder allgemeine Normen, sondern sie »gelten«.

Zu dem, was Dilthey »Logik«, »logische Operationen« oder »lo-
gische Grundlegung« (GS XXIV, 1f.) nennt, ist eine Erlduterung not-

28

https://dol.org/10.5771/9783495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Tatsachen, Normen und Werte

wendig, denn sein Verstindnis unterscheidet sich nicht unerheblich
von dem der mathematisch-logischen Wissenschaftstheorie. Nach
Dilthey ist die Logik grundsitzlich im menschlichen Leben fundiert
und ohne dieses Leben gibt es fiir ihn keine Logik. Eine »formale«
Logik, die vom Leben ginzlich abstrahiert, halt Dilthey fiir eine »un-
fruchtbare Abstraktion« (GS XXIV, 70). Auch da, wo Werte ver-
glichen, Ziele festgestellt und Verhiltnisse von Zweck und Mitteln
untersucht werden, ist die »Beziehung auf eine Wirklichkeit mit-
gedacht, innerhalb derer unser Handeln verlduft« (ebd.). Die Abs-
traktion, die zu jeder Art von Begriffs- und Theoriebildung gehort,
hat fiir Dilthey also klare Grenzen.

Als letztes Wort zu diesem — notgedrungen sehr verkiirzten —
Durchgang durch Diltheys Logik der deskriptiven und priskriptiven
Sitze sowie der Werturteile soll eine kurze Passage aus Diltheys Kol-
leg vom Sommersemester 1906, seiner letzten Vorlesung, dienen:

Bei dieser Gelegenheit bemerke ich, daf8 die heute beliebte Betonung der
Normen des menschlichen Geistes als solchen, unabhingig von der Wirk-
lichkeit, die ein h6heres Dasein tiber derselben gleichsam fiihren sollen, dafs
diese Betonung der Normen des Denkens, des Wollens, des dsthetischen
Fiihlens etc. nie losgelost werden darf von der Wirksamkeit des Subjekts,
in welchem diese Normen auftreten, auf welche sie sich beziehen. Es ist
unfruchtbar, eine solche Theorie der Normen zum Ausgangspunkt der Er-
kenntnis machen zu wollen. (GS XXIV, 70; kursiv H. J.)

Nach der Erorterung von Diltheys Aussagen zu »Tatsachen, Theo-
remen, Werturteilen und Regeln« (GS I, 26) und ihrer Verankerung
im psychischen Strukturzusammenhang scheint es angebracht, auch
auf gesellschaftlich-historischer Ebene nach dem »Sitz im Leben« zu
fragen. Die Frage konnte auch lauten: Was ist das treibende Motiv
hinter Diltheys Wissenschaftsphilosophie? Zur Beantwortung dieser
Frage mochte ich das einleitende Kapitel der Ethik-Vorlesung (1890)
heranziehen, dessen Resultate Dilthey spiter, im sog. Berliner Ent-
wurf (ca. 1893), und dann nochmals in der Vorlesung tiber Die Kultur
der Gegenwart und die Philosophie, die er am Anfang des Vor-
lesungszyklus zum System der Philosophie (ab 1897) vorzutragen
pflegte, zusammengefasst hat (vgl. GS XIX, 303{.; VIII, 190ff.).

Der Auftakt der Ethik-Vorlesung bietet m. E. einen Schliisseltext

29

https://dol.org/10.5771/9783495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Helmut Johach

zum Verstindnis Diltheys, weil hier a) eine Bestandsaufnahme der
damaligen wissenschaftlich-geistigen und gesellschaftlichen Lage
aus Diltheys Sicht, b) seine tiefreichende Besorgnis iiber diese Lage
und c¢) eine praktische Funktionsbestimmung fiir Philosophie und
Geisteswissenschaften erkennbar wird.

Diltheys Bestandsaufnahme registriert zunichst ein »Fort-
schreiten des naturwissenschaftlichen Geistes«, vor allem in der Bio-
logie, die den Menschen durch »Zuchtwahl, Vererbung, Anpassungx,
m.a. W. durch die Fakten der Darwinschen Evolutionslehre bestimmt
sieht und iiber diese einen wissenschaftlichen Zugang zur Geschichte
sucht. Darauf griinde sich das »religids-metaphysische Prinzip der
Diesseitigkeit des Lebensideals« (GS X, 14).

Ein zweiter kritischer Punkt ist nach Dilthey das » Auftreten der
sozialen Frage« und die »Richtung der arbeitenden Klasse auf die
Umgestaltung der Gesellschaft« (ebd.). Der Sozialismus bestreite,
dass »Eigentum, Ehe und Familie fortan als unverinderliche Grund-
lagen der Gesellschaft und ihres Handelns« zu betrachten seien
(GS X, 15). Als »Hauptschrift« des Sozialismus nennt Dilthey Das
Kapital von Karl Marx,* dessen Stirke in der »Analysis der politi-
schen Okonomie« (GS X, 16) liege. Als Quintessenz sozialistischer
Auffassungen und Bestrebungen notiert er:

In dieser Gesellschaft herrscht mit naturgesetzlicher Notwendigkeit das Ka-
pital. Die arbeitende Bevolkerung vermehrt sich bestindig in dem Maf3e,
daf8 die drmste ertrdgliche Art von Lebenshaltung bestehen bleibt. Nur die
Verinderung der bestehenden Verhiltnisse von Eigentum, Erbrecht, Ehe
und Familie ermdglicht eine gerechtere Ordnung. (GS X, 16)

Der dritte Punkt betrifft die Auflésung der christlichen Dogmen
durch die liberale Theologie und der vierte die »naturalistische Dar-
stellung« in der Kunst, vor allem im zeitgendssischen franzdsischen
Roman, wodurch die »Idealitit« des Lebens aufgehoben werde (GS X,
161.). Insgesamt ergibt sich fiir Dilthey folgendes Fazit:

So sucht die gegenwiirtige europiische Gesellschaft Prinzipien, welche un-
ter ganz verdnderten Umstinden die Bedeutung des Lebens aufkliren und

2 Zu Marx vgl. auch Diltheys Besprechung des Kapitals (1. Bd., 2. Aufl. 1872) in
Westermanns Monatsheften (G.S. XVII, 186f.) und seine Erwdhnung im Biogra-
phisch-literarischen GrundrifS der allgemeinen Geschichte der Philosophie (1905):
»An das naturwissenschaftliche Denken schlieft sich, obwohl von Hegel mit-
bestimmt, die neue sozialistische politische Okonomie. Marx (Das Kapital 1867 ff.),
Engels.« (GS XX, 153)

30

https://dol.org/10.5771/9783495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Tatsachen, Normen und Werte

ihm sein Ziel bestimmen konnen. Alles Alte ist wie abgenutzt, die natur-
wissenschaftlichen Theorien scheinen die Grundlagen aufgeldst zu haben,
welche bisher den Elementen der Gesellschaft ihre Geltung zuteilten. [...]
Aus dieser ganzen Lage entspringt fiir die Philosophie ein ganz neues Ge-
wicht der ethischen Fragen, ein neues Bediirfnis nach ethischen Prinzipien,
insbesondere aber: das Prinzip mufi eine Auflosung der sozialen Frage er-
moglichen. (GS X, 17; kursiv H. J.)

Dem entsprechend heifSt es im Berliner Entwurf:

So entsteht die Aufgabe eines neuen Aufbaues einer gesellschaftlichen Epo-
che, welcher das Giiltige des Individualismus in eine sozial gedachte gesell-
schaftliche Ordnung heriibernimmt. Eine solche Aufgabe bedarf der Mit-
wirkung einer Philosophie, welche zur Losung solcher Aufgaben die
Befihigung steigert. (GS XIX, 304)

Fritz K. Ringer hat in seiner Studie The Decline of the German Man-
darins (1969) auf das verbreitete Krisenbewusstsein in der deutschen
geistes- und sozialwissenschaftlichen Professorenschaft im letzten
Jahrzehnt des 19. Jahrhunderts hingewiesen.* Diltheys Auflerungen
sind ein eindrucksvoller Beleg fiir diese Krisenstimmung. Aus ihnen
wird aber auch deutlich, dass Dilthey von der Philosophie und den
Geisteswissenschaften einen Beitrag zur Krisenbewiltigung durch
Vermittlung von Werten und das Aufstellen von Regeln fiir die poli-
tisch Handelnden erwartet. Letzteres ldsst sich u.a. an seinen Vor-
schldgen zur Losung der »sozialen Frage« zeigen.

In Deutschland erfolgte in der zweiten Hilfte des 19. Jahrhun-
derts eine rasche Industrialisierung, verstirkt durch den Kapital-
zustrom infolge der franzosischen Reparationen nach dem Deutsch-
Franzosischen Krieg (1870/71), wovon die Industriearbeiterschaft al-
lerdings in keiner Weise profitierte; vielmehr musste sie zur wirt-
schaftlichen noch die politische Unterdriickung durch das Sozialisten-
gesetz (1878-1890) hinnehmen. Die daraus resultierende soziale
Krise, die in der Hauptstadt des Deutschen Reiches besonders spiirbar
war, bildete keineswegs nur ein Thema »radikaler« Theoretiker und
Politiker in den Parteien, sondern auch — gerade in der verharmlosen-
den Benennung als »soziale Frage« — eine Angelegenheit »biirger-
licher« Theoretiker an den Universititen, vor allem unter den Natio-
naldkonomen. Dilthey stand, obwohl die Okonomie sicher nicht seine

%0 Vgl. E K. Ringer: Die Gelehrten. Der Niedergang der deutschen Mandarine 1890—

1933. Stuttgart 1983, 47 ff.

31

https://dol.org/10.5771/9783495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Helmut Johach

wissenschaftliche Doméne war, den Auffassungen Gustav Schmollers
nahe, zu dessen Grundriff der Volkswirtschaftslehre sich in seinem
Nachlass eine wohlwollende Besprechung erhalten hat (GS XI, 254—
258).3 Schmoller vertrat, wie etliche andere Mitglieder im 1872 ge-
griindeten Verein fiir Socialpolitik, den Standpunkt, dass sich der
Staat auch aus ethischen Griinden ins Wirtschaftsleben einmischen
miisse, um die Auswiichse des Kapitalismus abzumildern, die Arbei-
ter in die Gesellschaft zu integrieren und auf diese Weise eine soziale
Revolution zu verhindern. Er selbst und andere Anhinger dieser
Auffassung wurden deshalb von ihren Gegnern als »Kathedersozia-
listen« verspottet. Zu den damals diskutierten Ideen, die auch heute
noch aktuell sind, gehorten u.a. »Sozialversicherungspline, Fabrik-
iiberwachungsgesetze, |...], progressive Steuersitze, eine Festsetzung
von Mindestlohnen [!], begrenzte 6ffentliche Arbeitsprogramme und
Rechtsschutz fiir gewerkschaftliche Lohnverhandlungen«.?

Dilthey hat sich zwar nicht direkt auf der Ebene derartiger sozi-
alpolitischer Vorschlige, die das freie Spiel der Krifte im Wirtschafts-
leben flankieren oder begrenzen sollen, geduflert, aber sowohl seine
Ethik als auch seine Pidagogik — beides »praktische« Disziplinen —
enthalten Aussagen, die auf eine gewisse Nihe zu den sog. Katheder-
sozialisten schlieflen lassen. So heifst es im System der Ethik:

Die Arbeit ist die Grundlage aller gesellschaftlichen Leistungen. Die dau-
ernde Zufriedenheit und die Herrschaft iiber die Leidenschaften ist an die
Arbeit gebunden. [...] Norm auch von da aus: die Ordnung der Gesellschaft
muf eine individuelle Entwicklung fiir alle erméglichen, also darf es keine
Arbeitssklaven geben. Jeder Arbeiter wird ein Glied der Gesellschaft.
(GS X, 89, kursiv H. ].)

Der letzte Satz hat eindeutig normativen Sinn: Weil die Arbeit im
bestehenden Wirtschaftssystem keine individuelle Entwicklung fiir
alle ermoglicht und die Industriearbeiterschaft an den Rand der Ge-

3 Eine freundschaftlich-kollegiale Beziehung zu Gustav Schmoller bestand schon seit
dem Beginn von Diltheys Lehrtitigkeit in Berlin, nachdem Schmoller im Methoden-
streit mit K. Menger dessen Untersuchungen iiber die Methode der Socialwissen-
schaften und der politischen Okonomie insbesondere (1883) kritisch rezensiert und
Diltheys Einleitung in die Geisteswissenschaften als positives Gegenbeispiel ange-
fiihrt hatte (G. Schmoller: Die Schriften von K. Menger und W. Dilthey zur Metho-
dologie der Staats- und Socialwissenschaften, in: Ders.: Zur Literaturgeschichte der
Staats- und Socialwissenschaften. Leipzig 1988, 276-304). Dilthey wird auf Grund
seiner historischen Orientierung als »vollstindiger Antipode« Mengers bezeichnet.
3 FE K. Ringer: Die Gelehrten, a.a.O., 137.

32

https://dol.org/10.5771/9783495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Tatsachen, Normen und Werte

sellschaft gedringt wird, sollen Mafinahmen zur besseren sozialen
Integration ergriffen werden. Die allgemeine Richtung sozialen Fort-
schritts wird von Dilthey mit »Erweiterung von Freiheit, Genuf$ und
Kultur tiber alle Stinde« (GS VII, 373) angegeben. Ein Mittel, dieses
Ziel zu erreichen, sieht Dilthey in der Bildungspolitik:

Auf diese Weise enthalt die Fortbildung des Schulwesens einen Beitrag zur
Losung der sozialen Frage. Diese ist ja in Wirklichkeit ein Biindel von Fra-
gen, und die Auflosung derselben vollzieht sich daher durch ganz verschie-
dene Systeme von MafSregeln. Der Druck, der auf den kérperlich hart ar-
beitenden Klassen lastet, wiirde am edelsten gemindert durch die
Hoffnungen, welche ihnen gestatten, den Kindern jeden ihren Anlagen ent-
sprechenden Beruf nicht nur in abstracto rechtlich offen, sondern tatsich-
lich zugdnglich zu sehen. (GS IX, 199, kursiv H. ].)

Dies mag geniigen, um zu zeigen, dass Dilthey von den Geistes- und
Sozialwissenschaften bzw. deren akademischen Vertretern nicht nur
historische Untersuchungen und empirische Ergebnisse, sondern
auch praktische Vorschldge — z.B. in Form von Empfehlungen fiir
Gesetzesvorhaben — erwartet, nach denen die einzelnen Bereiche des
gesellschaftlichen Lebens gestaltet werden sollen. Mit seiner eigenen
Domine, der Philosophie, verbindet er dagegen weniger direkte
Handlungsempfehlungen, sondern eher eine Stirkung des Wert-
bewusstseins fiir die »héheren Klassen«, wie er in einem Brief an
Yorck vom 29.2.1892 schreibt:

In solchen Zeiten empfindet man doppelt, dafy nur aus philosophischer
Selbstbesinnung Vertiefung der hoheren Klassen kommen kann. Sie wird
bei Thnen [Graf Yorck] mehr der Begriindung religioser Lebensstellung di-
rekt dienen. Bei mir ist sie zundchst darauf gerichtet, die selbstandige Macht
der Geisteswissenschaften zu erhéhen, wodurch dann die selbstindige Gel-
tung der sittlich-religiosen Motive auch mehr zur Anerkennung gebracht
wird.®

Man kann hier zwei Ebenen der Argumentation und der Begrifflich-
keit unterscheiden, die Dilthey allerdings nicht immer klar auseinan-
derhilt: Zum einen die Ebene der Werthaltungen, die, wie der Brief-
wechsel mit Yorck eindringlich zeigt, im Grenzbereich zwischen
individueller Moral, religioser »Lebensstellung« und philosophischer

3 S.v.d. Schulenburg (Hrsg.): Briefwechsel zwischen Wilhelm Dilthey und dem
Grafen Paul Yorck v. Wartenburg 1877-1897. Halle/S. 1923, 139 (Brief Diltheys v.
29.2.1892, kursiv H. J.)

33

https://dol.org/10.5771/9783495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Helmut Johach

»Selbstbesinnung« angesiedelt sind, und zum andern die Ebene kon-
kreter Handlungsnormen, die vor allem fiir den sozialen Bereich
mehr oder minder klare Regelungen enthalten, was zu tun und zu
lassen ist. Auf der Ebene der Werte bilden sich Orientierungen und
es erdffnen sich Handlungsmoglichkeiten, Werte enthalten jedoch
keine direkten Handlungsanweisungen.>*

IV.

Bekanntlich hat Max Weber in seinem Aufsatz iiber Die »Objektivi-
tit« sozialwissenschaftlicher und sozialpolitischer Erkenntnis (1904),
dessen Thematik von ihm wiederholt aufgegriffen wurde,* gefordert,
zwischen empirischer Erkenntnis und normativen Regeln, zwischen
Tatsachenforschung und der Frage, wie man »innerhalb der Kultur-
gemeinschaft und der politischen Verbinde handeln solle«, zwischen
Sozialwissenschaft als »denkender Ordnung der empirischen Wirk-
lichkeit« und Sozialpolitik, in der um die »regulativen Wertmaf3stabe
selbst gestritten werden kann und mufi«,*” scharf zu trennen. Sein
Standpunkt besagt, kurz gefasst, »dafi es niemals Aufgabe einer Erfah-
rungswissenschaft sein kann, bindende Normen und Ideale zu ermit-
teln, um daraus fiir die Praxis Rezepte ableiten zu kénnen. «*

Max Webers Ausgangspunkt waren die Diskussionen im Verein
fiir Socialpolitik, deretwegen ich vorhin Diltheys Nihe zu Gustav
Schmoller erwidhnt habe. Schmoller war im Verein fiir Socialpolitik
der Hauptvertreter einer wertenden, ethisch bestimmten Sozialwis-
senschaft, die Weber fiir iiberholt hielt. Die »Sezession« der Gruppe,
die 1909 die Deutsche Soziologische Gesellschaft griindete, ergab sich
aus dem Protest gegen die Vermischung von empirischer Sozialwis-
senschaft mit Ethik und Politik. Dabei richtete sich Max Webers Kri-
tik keineswegs gegen die Notwendigkeit einer Sozialpolitik, sondern
gegen den Anspruch, normative Forderungen mit wissenschaftlichen

% Vgl. H. Joas: Die Entstehung der Werte. Frankfurt a. M. 1999, 258 f.

% Vgl. M. Weber: Gesammelte Aufsitze zur Wissenschaftslehre. 3. Aufl. Tiibingen
1968, 146 1f., 489 ff., 582 ff.

3 M. Weber: Wissenschaft als Beruf, in: Gesammelte Aufsitze zur Wissenschafts-
lehre, a.a. 0., 602.

¥ M. Weber: Die »Objektivitit« sozialwissenschaftlicher und sozialpolitischer Er-
kenntnis, a.a.O., 153.

3% M. Weber, ebd., 149.

34

https://dol.org/10.5771/9783495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Tatsachen, Normen und Werte

Mitteln begriinden zu kénnen. Er pladierte fiir eine saubere Tren-
nung zwischen Wissenschaft und Politik, wobei letztere fiir ihn vom
Kampf der einzelnen Ordnungen und Werte — Weber spricht sogar
von »Gottern und ihrem Kampf«* — bestimmt war. Webers Thesen
zum héufig missverstandenen Begriff der »Wertfreiheit« in den So-
zialwissenschaften bildeten den Ausgangspunkt fiir eine lang anhal-
tende Kontroverse in den Sozialwissenschaften, die auch heute noch
nicht abgeschlossen ist.*’ Diese Kontroverse hier im Einzelnen nach-
zeichnen zu wollen, wiirde zu weit fithren; im Hinblick auf Diltheys
Theorie der Geisteswissenschaften und die von ihm als bedrohlich
empfundene »Anarchie in allen tieferen Uberzeugungen« (GS VIII,
194) ist es jedoch sinnvoll, auf die »Wertbeziehung« in Webers Wis-
senschaftskonzept ndher einzugehen.

Weber entnimmt dieses Konzept der neukantianischen Wissen-
schaftstheorie Heinrich Rickerts, die Windelbands Trennung zwi-
schen »nomothetischen« und »idiographischen« Wissenschaften in-
sofern weiterfiihrt, als nach ihm die idiographische Methode auf eine
»wertbeziehende Begriffsbildung«*! angewiesen ist. Aus der uniiber-
sehbaren Fiille des Wirklichen sondert die historische Forschung ihre
Gegenstinde unter Wertgesichtspunkten aus, die der jeweiligen Kul-
tur entnommen sind; deshalb zieht Rickert es vor, von »historischen
Kulturwissenschaften«*? anstelle von »Geisteswissenschaften« zu
sprechen. Weber iibernimmt Rickerts Prinzip der Wertbeziehung
zwar fiir die sozialwissenschaftliche Gegenstandskonstitution, d.h.
fiir die Aussonderung dessen, was fiir eine wissenschaftliche Unter-
suchung als hinreichend wichtig erachtet wird, er schlief3t jedoch jeg-
liche Wertung innerhalb des Forschungsprozesses aus. Sozialwissen-
schaftliche Forschung soll sich neben der empirischen Datenerhebung
auf die Abschidtzung von Folgen und Nebenfolgen bei geplanten
Maf$nahmen bzw. auf die Geeignetheit der Mittel bei gegebenen Zie-
len beschrinken, also »technischer« Art sein. Welche Ziele angestrebt
und welche Mafinahmen letztlich getroffen werden, ist allein Sache
der wertenden politischen Entscheidung. Die Wissenschaft hat dabei
nur eine klirende, nicht bestimmende Funktion — soweit Max Weber.

39 M. Weber: Wissenschaft als Beruf, a.a. O., 604.

# Vgl. H. Albert, E. Topitsch (Hrsg.): Werturteilsstreit. Darmstadt 1979; Th. W.
Adorno u.a.: Der Positivismusstreit in der deutschen Soziologie. Neuwied 1969.

4 H. Rickert: Die Grenzen der naturwissenschaftlichen Begriffsbildung. Eine logi-
sche Einleitung in die historischen Wissenschaften. 2. Aufl. Tiibingen 1913, 275.

4 H. Rickert, ebd., 278.

35

https://dol.org/10.5771/9783495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Helmut Johach

Dilthey wie Weber reagieren auf eine gesellschaftliche Situation,
in der ein einheitliches Wertbewusstsein — wenn man tiberhaupt da-
von sprechen kann — nicht mehr vorhanden ist. In der Wilhelmi-
nischen Zeit waren es unter anderem sozialistische Perspektiven, die
den Wertkonsens der Wissenschaftler bedrohten. Dilthey sucht den
Pluralismus der Weltanschauungen mit ihren Wertungen auf drei
Grundformen zuriickzufiithren, wobei insbesondere die »naturalisti-
sche Erkldrung der geistigen Entwicklung« (GS VIII, 107) durch die
biologische Evolutionslehre, die Dilthey in unzutreffender Weise mit
dem historischen Materialismus in Verbindung bringt, die Ableitung
der »hoheren Kultur aus dem 6konomischen Fortschritt« und das
»naturalistische Ideal« (ebd.) des von religidsen Bindungen emanzi-
pierten Menschen seine erklarten Gegner sind. Er halt sich zwar mit
polemischen Auf8erungen zuriick, aber trotz allen Bemiihens um eine
moglichst »werturteilsfreie« Typologie der Weltanschauungen sind
personliche Wertungen bei ihm deutlich spiirbar. Der Sozialismus
als zur damaligen Zeit umstiirzlerisch auftretende Bewegung, die Dil-
they zufolge sogar Eigentum, Ehe und Familie in Frage stellt (was in
Bezug auf Ehe und Familie nicht zutrifft und in Bezug auf das Eigen-
tum genauer differenziert werden miisste) wird von ihm vehement
abgelehnt. Diltheys eigene Werte ergeben sich aus der Tradition des
deutschen Bildungsbiirgertums, wobei hervorzuheben ist, dass die
» Anerkennung der Wiirde und des Wertes in jedem Individuum, an-
gesehen als Mensch« (VII, 262), eine iiber dem Parteienstreit liegende
Wertvorstellung ist, die auch heute noch Giiltigkeit beanspruchen
kann, indem sie u.a. der Menschenrechtserklirung der Vereinten Na-
tionen® und dem Grundgesetz der Bundesrepublik Deutschland zu
Grunde liegt.

Trotz des Ursprungs der Werte im individuellen Gefiihl hegt Dil-
they die Hoffnung, dass sich Werte bis zu einem gewissen Grad ver-
allgemeinern lassen bzw. dass das Wertempfinden des Einzelnen mit
dem seiner Gruppe oder sozialen Klasse — wenn schon nicht mit allen —
weitgehend iibereinstimmt und insofern nicht rein subjektiv bleibt. Da
in der psychischen Struktur des Einzelnen Tatsachen, Normen und
Werte verbunden sind, folgert er, dass dies auch in der Wissenschaft
der Fall sein konne oder miisse. Anders dagegen Max Weber, der Werte
zu Orientierungspunkten eines nur subjektiv vermeinten Sinnes he-

# Vgl. W. Heidelmeyer (Hrsg.): Die Menschenrechte. Erkliarungen, Verfassungsarti-
kel, Internationale Abkommen. 4. Aufl. Paderborn — Miinchen 1997, 209.

36

https://dol.org/10.5771/9783495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Tatsachen, Normen und Werte

rabsetzt und eine radikale Subjektivierung der Werte betreibt, bei de-
nen es »nicht nur um Alternativen, sondern um uniiberbriickbar tod-
lichen Kampf, so wie zwischen >Gott< und >Teufel¢, gehe.** Die Ent-
scheidung fiir konkrete Werte, die letztlich das Handeln bestimmen,
erfolgt nach Weber rein dezisionistisch. Es ergibt sich kein gesell-
schaftlicher Diskurs und kein rationales Verfahren — aufler der Prii-
fung der wahrscheinlich eintretenden Folgen —, das es ermdglichen
konnte, sich begriindet fiir bestimmte Werte zu entscheiden. Wertent-
scheidungen bleiben fiir ihn letztlich irrational. Deshalb haben sie in
den Wissenschaften nichts zu suchen. Wissenschaft und Politik blei-
ben fiir Max Weber zwei fundamental verschiedene Bereiche.

V.

Nach diesem Blick auf die gesellschaftliche Situation, in der Dilthey
und Max Weber ihre Theorien entwickelt haben, mag es angebracht
sein, abschlieBend noch einmal nach Diltheys genuinem Anliegen,
der Begriindung der Geisteswissenschaften, zu fragen. Im Unter-
schied zur bis heute verbreiteten Einschitzung, Dilthey sei »haupt-
sichlich Geisteshistoriker« gewesen, die vor allem auf Heinrich Ri-
ckert® zuriickgeht, wurde hier der Akzent zum einen auf den
erkenntnistheoretischen Systematiker der Geisteswissenschaften,
zum anderen auf seine Uberlegungen zu den erst spiter verselbstin-
digten Sozialwissenschaften gelegt. Dass Diltheys Theorie der Geis-
teswissenschaften die Sozialwissenschaften mit umfasst, wird in der
Regel zu wenig beachtet, weil man meist vom Spatwerk, dem Aufbau
der geschichtlichen Welt in den Geisteswissenschaften (1910), aus-
geht und Diltheys Frithwerk mit dem Ansatz beim »handelnden
Menschen« (GS XVIII, 19) bzw. den »Wissenschaften vom Men-
schen, der Gesellschaft und dem Staat« (GSV, 31) beiseite schiebt
oder als vorldufig abtut. Die Edition der Nachlass-Biande XVIII bis
XX der Gesammelten Schriften hat jedoch die Entwicklung von Dil-
theys Erkenntnis- und Wissenschaftstheorie deutlich gemacht und
erneut den Blick auf seine frithe und mittlere Periode gelenkt.

# M. Weber: Der Sinn der »Wertfreiheit« der soziologischen und 6konomischen
Wissenschaften, in: Ders.: Gesammelte Aufsitze zur Wissenschaftslehre, a.a. O., 507.
4 H. Rickert: Die Philosophie des Lebens. Darstellung und Kritik der philosophischen
Modestréomungen unserer Zeit. Tiibingen 1920, 27.

37

https://dol.org/10.5771/9783495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Helmut Johach

Dilthey sieht sich vor der Aufgabe, »eine erkenntnistheoretische
Grundlegung der Geisteswissenschaften zu entwickeln« (GS I, 116),
wobei ihm die Versuche des Empirismus und Positivismus — d.h.
Comtes und Mills —, Methoden der Naturwissenschaften auf die Geis-
teswissenschaften zu iibertragen, als inaddquat erscheinen. Erfahrung
in den Geisteswissenschaften ist »innere« Erfahrung, d.h. sie erfasst
den »ganzen Menschen« und sie ist »praktische« Erfahrung. Zu ihr
gehort deshalb »neben der Erkenntnis dessen, was ist, das Bewuf3tsein
des Zusammenhangs der Werturteile und Imperative, als in welchen
Werte, Ideale, Regeln, die Richtung auf Gestaltung der Zukunft ver-
bunden sind« (GS I, 27). Dieser Satz ist fiir Diltheys Theorie der Geis-
teswissenschaften von zentraler Bedeutung, denn er besagt, dass
menschliches Leben nicht einer starren Naturgesetzlichkeit unter-
liegt, sondern von Menschen gestaltet wird. Heutzutage bezieht sich
diese Gestaltung vor allem auf die technische Anwendung von Ergeb-
nissen der Naturwissenschaften, wobei Ethik-Kommissionen manch-
mal eingesetzt werden, um zu iiberpriifen, ob das, was technisch ge-
macht werden kann, auch gemacht werden darf oder soll.

Dem Zusammenhang von Tatsachen, Normen und Werten in
Diltheys Theorie der Geistes- und Sozialwissenschaften galt unsere
besondere Aufmerksamkeit, denn hier entscheidet sich, ob es ihm ge-
lingt, diese Wissenschaften in eigenstindiger Weise zu begriinden.
Das besondere Interesse, das Dilthey in diesen Wissenschaften am
Werk sieht, ist ein praktisches: »Die aus dem Willen entsprungenen
Ordnungen werden in diesen Wissenschaften nicht nur erkannt als
das, was sie sind, sondern auch geregelt im Sinne ihrer Zwecke«
(GS XVIII, 65). Dilthey stellt zwar — was bisher nur selten ausdriick-
lich thematisiert wurde — in seinen Bemerkungen zur Wissenschafts-
sprache fest, dass Wirklichkeitsaussagen und Soll-Sitze »in der Wur-
zel gesondert« (GS I, 27) und daher nicht aufeinander riickfithrbar
sind; gleichwohl besteht er darauf, dass Tatsachen und Normen in
den Geisteswissenschaften zusammengehoren, und begriindet dies
anfangs mit dem Rekurs auf die »psychologische«, d.h. bewusst-
seinsphinomenologisch-transzendentale Selbstbesinnung, spiater mit
dem Riickgang auf den psychischen Strukturzusammenhang (vgl.
GS V, 206).

Angesichts der Frage, ob dies ausreicht, um das Verhéltnis von
Tatsachen und Normen in den Geistes- und Sozialwissenschaften zu
bestimmen, muss darauf verwiesen werden, dass soziale Praxis iiber
den Horizont des Einzelnen hinausreicht, indem hier ein Handeln un-

38

https://dol.org/10.5771/9783495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Tatsachen, Normen und Werte

terschiedlicher Subjekte stattfindet, das intersubjektive Verstindi-
gung zwischen ihnen impliziert. Wenn Dilthey von »Selbstbesinnung
der Gesellschaft« (GS XIX, 304) als Aufgabe der Philosophie spricht,
dann scheint er einen solchen Verstindigungsprozess, der tiber indivi-
duelle Selbstbesinnung hinausreicht, ins Auge zu fassen. Es ist ferner
zu fragen, ob diejenigen, die die erforderlichen Erkenntnisse liefern,
auch diejenigen sein sollen, die den Part des Handelns tibernehmen —
grundsitzlich gesprochen: ob Wissenschaft und Politik nicht doch bes-
ser auseinander gehalten werden sollten. Max Weber, der die Probleme
der Sozialwissenschaften spiter und differenzierter als Dilthey durch-
denkt, setzt sich vehement fiir eine solche Trennung ein. Dabei redu-
ziert er allerdings die Politik auf ein dezisionistisches Handlungs-
modell und zwingt die Erfahrungswissenschaften zur »Eliminierung
von Fragen der Lebenspraxis aus dem Horizont der Wissenschaften
iiberhaupt.«* Diltheys Modell, das beide Seiten niher beieinander
sieht und einen rigorosen Dualismus von Erkennen und Entscheiden
vermeidet, scheint demgegeniiber das addquatere zu sein.

Schlieflich wurde der Versuch unternommen, Diltheys Uber-
legungen zur Erkenntnistheorie und Logik der Geistes- und Sozial-
wissenschaften auf ihren »Sitz im Leben« zu beziehen. Hier kristalli-
sierte sich die geistig-gesellschaftliche Krise um die Wende vom 19.
zum 20. Jahrhundert, deren Auswirkungen F. K. Ringer in seiner
Studie tiber den »Niedergang der deutschen Mandarine«* untersucht
hat, als Motivationshintergrund bei Dilthey heraus — jedenfalls gibt
es dafiir einige Indizien. Sowohl der Pluralismus der Weltanschau-
ungen und die drohende »Anarchie der Uberzeugungen« (GS'V, 9),
als auch konkrete gesellschaftliche Herausforderungen — sprich: die
»soziale Frage« mit der Moglichkeit eines sozialen Umsturzes — sind
ein Szenario, vor dessen Hintergrund Dilthey sich einerseits bemiiht,
zusammen mit seinem Freund Yorck die »sittlich-religidsen Mo-
tive«* auf der Ebene der gesellschaftlichen Werte durch seine philo-
sophisch-wissenschaftliche Arbeit stirker zur Geltung zu bringen,
andererseits im Verbund mit anderen Geistes- und Sozialwissen-
schaftlern praktische Vorschlige zu erarbeiten, die geeignet sind, den

4 J. Habermas: Analytische Wissenschaftstheorie und Dialektik, in. Th. W. Adorno
u.a.: Der Positivismusstreit in der deutschen Soziologie, a.a.O., 171.

4 E K. Ringer: Die Gelehrten, a.a.O., 229ff,; zu Dilthey bes. 282 ff.

4 S v.d. Schulenburg (Hrsg.): Briefwechsel zwischen Wilhelm Dilthey und dem
Grafen Paul Yorck v. Wartenburg, a.a.O., 139.

39

https://dol.org/10.5771/9783495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Helmut Johach

befiirchteten Zusammenbruch der herrschenden Sozialordnung zu
verhindern.

Als letztes ist zu fragen, ob Diltheys Theorie der Geisteswissen-
schaften angesichts der scharfsichtigen Beobachtung J. v. Kempskis,
dass der historische Geist aus diesen Wissenschaften lingst gewichen
sei, tiberhaupt noch aktuell ist. Man kann — wie v. Kempski es tut —
den Schluss ziehen, es sei wichtiger, die strukturelle Analyse in den
Vordergrund zu riicken, da die geistesgeschichtliche Betrachtungs-
weise ohnehin nicht das Wesentliche in diesen Wissenschaften aus-
mache; so konne zumindest eine gewisse Anniherung an die »exak-
ten« Wissenschaften erreicht werden.* Ich halte dies jedoch fiir keine
sehr gliickliche Empfehlung und denke, dass eher eine Rehistorisie-
rung not tite. Sicher ist es zutreffend, dass viele hierher gehorige
Wissenschaften heutzutage ganz anders betrieben werden als zur Zeit
Diltheys. Bestes Beispiel ist die Okonomie, die inzwischen weit-
gehend mathematisiert ist und von Geschichte, geschweige denn von
ethischen Uberlegungen nichts mehr wissen will. Ein Vergleich mit
fritheren Stadien der Wirtschaftsentwicklung oder mit anderen Kul-
turen konnte aber sehr wohl den verengten Blick auf die Gegenwart
und deren Fortschreibung in die Zukunft aufbrechen, indem er zeigt,
dass auch andere Ziele und Modelle des Wirtschaftens méglich sind.

Den Abschluss soll ein Zitat aus Diltheys Basler Antrittsrede
(1867) bilden, in dem nochmals die praktische Zielrichtung der Geis-
teswissenschaften hervorgehoben wird:

Wenn der Zweck des Menschen Handeln ist: so wird die Philosophie fiir das
handelnde Leben in seinen verschiedenen grofien Richtungen, in Gesell-
schaft, [...] Erziehung und Recht nur soweit wahrhaft fruchtbare Vorbedin-
gungen gewihren konnen, soweit sie das Innere des Menschen aufschlief3t,
soweit sie lehrt, [...] in der moralischen Welt titig zu sein nach klarer Er-
kenntnis ihres grofSen gesetzlichen Zusammenhangs. (GS V, 27; kursiv H. J.)

Man konnte zwar in dieser Aussage des jungen Basler Professors ein
idealistisches Motiv am Werk sehen, das in Zeiten postmoderner Be-
liebigkeit obsolet erscheint, ich bin mir jedoch sicher, dass die Frage,
wie wir kiinftig leben wollen, fiir die Geisteswissenschaften immer
noch aktuell ist.

# J.v. Kempski: Die Logik der Geisteswissenschaften und die Geschichte, a.a.O.,
96 ff.

40

https://dol.org/10.5771/9783495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»Empirie und nicht Empirismus«.
Dilthey und John Stuart Mill

Hans-Ulrich Lessing

Diltheys Lebensprojekt einer systematischen Grundlegung der Geis-
teswissenschaften ist nicht zu verstehen ohne die Berticksichtigung
der kritischen Auseinandersetzungen, die Dilthey mit diversen his-
torischen wie zeitgendssischen philosophischen Positionen gefiihrt
hat. Diese Auseinandersetzungen gehen offen, aber auch verdeckt in
sein Grundlegungsprojekt ein und bereiten den Boden fiir die Aus-
arbeitung seiner »Kritik der historischen Vernunft«.

Zu diesen Positionen, deren kritische Rezeption bzw. Kritik ins-
besondere in der Formierungsphase der »Kritik der historischen Ver-
nunft« fiir die Erarbeitung seiner eigenen systematischen Position
einer nach-metaphysischen hermeneutischen Philosophie des Lebens
erhebliche Bedeutung besitzt, zihlen vor allem die neuzeitliche Er-
kenntnistheorie (Locke, Hume, Kant), der Idealismus Hegels, der Na-
turalismus bzw. Materialismus und der Positivismus Comtes sowie
der Empirismus Mills.

Dabei kommt der Auseinandersetzung mit John Stuart Mill fiir
die allmihlich Gestalt annehmende Grundlegung der Geisteswissen-
schaften offenbar eine grofiere Bedeutung zu als bislang angenom-
men. Die Betrachtung dieser Konfrontation kann nicht nur Dilthey-
philologisches oder philosophiehistorisches Interesse fiir sich be-
anspruchen, sondern besitzt dariiber hinaus auch — wie im Folgenden
gezeigt werden soll — entschieden systematische Bedeutung, denn
Diltheys Philosophie der Geisteswissenschaften kann ohne die Refle-
xion auf seine durchaus ambivalente Haltung zum Empirismus Mills
nicht angemessen rekonstruiert werden.!

! Zur Beziehung Dilthey-Mill vgl. auch G. Misch: Vorbericht des Herausgebers, in:
GS 'V, LXXIV-LXXVIIL.

41

https//dol.org/10.5771/9763495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Hans-Ulrich Lessing

Dilthey kommt vermutlich Ende der fiinfziger bzw. Anfang der sech-
ziger Jahre des 19. Jahrhunderts erstmals in Beriihrung mit dem fran-
zosisch-englischen Positivismus, und zwar wahrscheinlich vermittelt
durch seinen damaligen Freund Moritz Lazarus,? den Begriinder der
Volkerpsychologie, oder durch den Sohn seines theologischen Leh-
rers August Detlev Christian Twesten, Karl Twesten,® der ein Be-
kannter des mit Dilthey befreundeten Literaturhistorikers Julian
Schmidt war und sich in Berlin als entschiedener Promoter der posi-
tivistischen Ideen betitigte. Lazarus und Twesten rezipieren friih den
Positivismus franzosischer und englischer Provenienz,* der schon
bald fiir die Generation der jungen Berliner Philosophen und Geistes-
wissenschaftler, die sich Mitte der sechziger Jahre im sogenannten
»Selbstmorderclub« der Privatdozenten zusammenfanden,® zu einer
wichtigen Anregung, aber auch zur Herausforderung wird, ihre geis-
teswissenschaftliche Sozialisation, die sie durch die noch aktiven Ver-
treter der historischen Schule erhalten hatten, in Frage zu stellen, zu
revidieren oder zu behaupten und zu verteidigen.®

Diltheys philosophisches Interesse, das schon in seiner Schulzeit
erwachte, war zu Beginn seines Studiums in Heidelberg zunichst
durch den hegelianischen Philosophiehistoriker Kuno Fischer weiter
geweckt worden. (Vgl. GBI, 1, 2{.) Nach seinem Wechsel an die Ber-

2 Vgl. L. Belke: Einleitung zu: Moritz Lazarus und Heymann Steinthal. Die Begriin-
der der Vélkerpsychologie in ihren Briefen. Tiibingen 1971, XLIV, LIII-LVIIL

3 Vgl. E. Rothacker: Einleitung in die Geisteswissenschaften. 2., durch eine ausfiihr-
liche Vorrede erginzte Aufl. Tiibingen 1930, 198f.; vgl. auch Diltheys Rezension von
Twestens nachgelassenem kulturhistorischen Werk (Die religiosen, politischen und
socialen Ideen der asiatischen Culturvélker und der Aegypter in ihrer historischen
Entwickelung. Hrsg. von M. Lazarus. 1. [einziger] Band. Berlin 1872), in: GS XVII,
305-307.

* Schon im September 1852 stellt Heymann Steinthal, Lazarus’ Freund und Mit-
begriinder der Volkerpsychologie, diesem in einem Brief ausfiihrlich Comtes System
der positiven Philosophie vor. Vgl. Lazarus-Steinthal-Briefe, 265-268. — Vgl. K. Twes-
ten: Lehre und Schriften August Comte’s, in: PreufSische Jahrbiicher 4 (1859), 279-
307, und Rudolf Haym und Karl Twesten. Ein Briefwechsel iiber positive Philosophie
und Fortschrittspolitik 1859-63. Mitgeteilt von J. Heyderhoff, in: Preu8ische Jahr-
biicher 161 (Juli-September 1915), 232-256.

5 Vgl. E. Rothacker: Einleitung in die Geisteswissenschaften, a.a.O., 137-140. Vgl.
GB 1, 390 und 439.

¢ Vgl. u.a. E. Rothacker: Einleitung in die Geisteswissenschaften, a.a.O., 190-207.

42

https://dol.org/10.5771/9783495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Dilthey und John Stuart Mill

liner Universitit sieht sich Dilthey einer anderen Problemsituation
gegeniibergestellt, der er am eindrucksvollsten in seinem bekannten
Nachruf auf den Studienfreund Wilhelm Scherer, der eine positivis-
tisch orientierte Literaturwissenschaft vertrat, Ausdruck verliehen
hat und der zu den wenigen wissenschaftsgeschichtlich aufschlussrei-
chen Erinnerungen Diltheys zihlt. In diesem Text, in dem er die phi-
losophie- und wissenschaftsgeschichtliche Konstellation zu schildern
versucht, der sich die junge Generation zu Beginn ihrer akademi-
schen Karriere gegeniiber sah, beschreibt Dilthey prignant die Kon-
frontation der alten Welt der historischen Schule mit der neuen
Macht der westeuropdischen Erfahrungsphilosophie zu Beginn der
sechziger Jahre des 19. Jahrhunderts in Berlin:

An der Berliner Universitét iiberwogen damals [zu Beginn von Scherers
Studium, d.h. um 1860, H.-U. L.] noch von ihrer Griindung her die Geis-
teswissenschaften. Auf Wilhelm von Humboldt, Fr. A. Wolf, Schleierma-
cher, Hegel, Savigny als ihre nichsten Vorfahren blickten die Gelehrten
zuriick. Berlin war noch der Sitz der historischen Schule. Die am meisten
hinreiflenden Vorlesungen waren die von Ritter und Ranke, in denen der
universale erdumspannende Geist empirisch-historischer Betrachtung, wie
er von den Humboldts zuerst vertreten worden war, am reinsten sich aus-
driickte. Indem Trendelenburg durch die Erkenntnis und die Verteidigung
des Aristoteles die Kontinuitit der philosophischen Entwicklung aufzuzei-
gen und zu wahren strebte, erschien seine Richtung mit der historischen
Schule einstimmig. Berlin war aber auch zweifellos der Mittelpunkt der
germanistischen Studien, denen sich Scherer gewidmet hatte. Hier lebte
und arbeitete noch Jakob Grimm [...]. Haupt und Miillenhoff waren auf
der Hohe ihrer Universitidtswirksamkeit. [...]

Aber die Jiingeren, die sich in Berlin in den sechziger Jahren zusam-
menfanden und sich da ganz anders, als es heute in der Reichshauptstadt
moglich wire, aneinanderschlossen, hatten nun auch ihr eigenes Leben.
Ein so sproder und stolzer Zug durch das gelehrte Wirken von Trendelen-
burg, Miillenhoff, Droysen hindurchging: sie haben doch ihre Schiiler nie-
mals einengen wollen. Unter diesen herrschte der Geist einer veranderten
Zeit. Die Erfahrungsphilosophie, wie sie Englander und Franzosen ausgebil-
det haben, wurde ihnen durch Mill, Comte und Buckle nahe gebracht, und
von ihr aus formten sich ihre Uberzeugungen. Die aufstrebenden Natur-
wissenschaften forderten eine Auseinandersetzung mit denselben, wollte
man zu festen Ansichten gelangen. (GS XI, 2421))

Das, was Dilthey hier iiber den jungen Scherer schreibt, trifft auch
auf ihn selbst zu Beginn der sechziger Jahre zu: Auch er befand sich in
einem Spannungsfeld, das gebildet wurde durch die wissenschaftliche

43

https://dol.org/10.5771/9783495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Hans-Ulrich Lessing

Welt seiner Lehrer, die der historischen Schule angehorten, den Geist
der englisch-franzosischen Erfahrungsphilosophie, der die Jungen er-
griff, und die emporstrebenden Naturwissenschaften, die ebenfalls
zur Standortfindung notigten. Diese Gemengelage ist der entschei-
dende Nihrboden seines groflen Vorhabens einer philosophischen
Grundlegung der Geisteswissenschaften.

Wenn man danach fragt, was die Attraktivitit der englisch-fran-
zosischen Erfahrungsphilosophie ausmachte, so wird man mehrere
Aspekte anfithren miissen. Thr Vorteil gegeniiber den traditionellen
wissenschaftlich-philosophischen Michten bestand in den Augen der
jungen Generation nach-hegelscher Philosophen und Geisteswissen-
schaftler darin, dass insbesondere Mill eine strikt Metaphysik-freie
Wissenschaftstheorie bot und den Anspruch erhob, die Geisteswis-
senschaften, genauer: die Wissenschaften des Menschen und der Ge-
sellschaft, zu Wissenschaften im strengen Wortsinn zu gestalten, und
zwar durch Ubernahme der Methoden der erfolgreichen Naturwis-
senschaften, wodurch es moglich werden sollte, auch auf dem Feld
der Wissenschaften der gesellschaftlich-geschichtlichen Wirklichkeit
exakte Tatsachen festzustellen” und zur Aufstellung von Gesetzen zu
kommen. Diltheys friihe Vorliebe fiir den Empirismus, so wird er von
Georg Misch zitiert, findet ihren Grund darin, »weil sich mit ihm
etwas anfangen ldsst«. (GS V, LXXIV)

Um die Bedeutung Mills fiir Diltheys im Entstehen begriffenes Pro-
jekt einer systematischen Begriindung der Geisteswissenschaft ganz
nachvollziehen zu konnen, erscheint es hilfreich, kurz an die wesent-
lichen Thesen zu erinnern, die Mill in seiner Logik der moralischen
Wissenschaften entwickelt.®

Mills Logik erscheint im Friihjahr 1843 und umfasst sechs Bii-
cher, von denen die ersten fiinf sprachphilosophische und logische

7 Vgl. z.B. die Intention des frithen Dilthey, »exakte Untersuchung in philosophi-
scher Absicht« durchzufithren. (GS XVIII, 22, vgl. auch 44 und die »Abhandlung
von 1875«, Uber das Studium der Geschichte der Wissenschaften vom Menschen,
der Gesellschaft und dem Staat, GS V, 31-73).

8 Vgl. auch A. Mohr: Zur Einfiihrung, in: J. St. Mill: Zur Logik der Moralwissen-
schaften. Hrsg. und iibersetzt von A. Mohr. Frankfurt a. M. 1997, 9-33.

44

https://dol.org/10.5771/9783495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Dilthey und John Stuart Mill

Themen sowie methodologische Probleme der Naturwissenschaften
behandeln. Das sechste Buch, »On the Logic of the Moral Sciencesc,
wollte Mill nur als »eine Art von Anhang oder Ergdnzung« der vo-
rangegangenen fiinf Biicher zur Beweislehre und den Methoden der
Forschung verstanden wissen.’

Mills Logik fand verstindlicherweise zuerst Interesse bei Natur-
wissenschaftlern, was sich auch an der Ubersetzungsgeschichte des
Werks ablesen lasst. Eine erste (unvollstindige) deutsche Uberset-
zung durch den Liebig-Schiiler Jacob Heinrich Schiel erscheint
1849, der 186263 eine zweite, erweiterte Auflage folgt,!! die sich
auch in Diltheys Besitz befand und jetzt im Géttinger Dilthey-Nach-
lass liegt.’? Diese Schielsche Ubersetzung ist bekanntlich von grofSer
begriffs- und wissenschaftsgeschichtlicher Bedeutung, da hier Mills
Terminus »moral sciences« — sinnwidrig — mit dem Begriff »Geistes-
wissenschaften« iibersetzt wird, der sich dann — trotz gewisser Beden-
ken — aber rasch durchsetzt.”

Die Absicht, die Mill mit dem 6. Buch seiner Logik verfolgt, ist
es, die Wissenschaften, »die sich auf den Menschen selbst beziehen,
den verwickelsten und schwierigsten Gegenstand der Forschung, mit
welchem der menschliche Geist sich befassen kann«,* als Wissen-
schaften im strengen Wortsinn zu etablieren. Der Weg, den er dazu
einschligt, ist der Versuch einer »Verallgemeinerung« der in den er-
folgreichen Naturwissenschaften angewendeten Methoden und » An-
passung« derselben an die Gegenstinde der moralischen und sozialen
Wissenschaften,'® die auch als die »moralischen oder Social-Wissen-

9 J. St. Mill: Gesammelte Werke. Autorisierte Ubersetzung unter Redaktion von Th.
Gomperz. Band 4: System der deduktiven und induktiven Logik. Eine Darlegung der
Grundsitze der Beweislehre und der Methoden wissenschaftlicher Forschung. Unter
Mitwirkung des Verfassers iibersetzt und mit Anmerkungen versehen von Th.
Gomperz. Band 3. Leipzig 1886, Neudruck: Aalen 1968, 233.

10 7. St. Mill: Die inductive Logik. Eine Darlegung der philosophischen Principien
wissenschaftlicher Forschung, insbesondere der Naturforschung. Braunschweig 1849
(ohne das 6. Buch).

1 J. St. Mill: System der deductiven und inductiven Logik. Eine Darlegung der Prin-
cipien wissenschaftlicher Forschung, insbesondere der Naturforschung. Zweite deut-
sche, nach der fiinften des Originals erweiterte Aufl. In zwei Theilen. Braunschweig
1862-63.

12 Cod. Ms. W. Dilthey 69.

1 Vgl.auch GS I, 51.

4 Mill: System der deduktiven und induktiven Logik, a.a.O., 232.

15 Ebd., 233.

45

https://dol.org/10.5771/9783495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Hans-Ulrich Lessing

schaften«'® oder die »Wissenschaften von der menschlichen Natur
und Gesellschaft«!” bezeichnet werden.

Im Mittelpunkt seiner Uberlegungen, die auf eine Naturalisie-
rung der Psychologie, der Sozialwissenschaften und der Geschichts-
wissenschaft hinauslaufen, steht zunichst das Unternehmen,
»menschliches Verhalten als einen Gegenstand der Wissenschaft zu
behandeln«.'® Dazu erscheint es Mill notwendig zu zeigen, dass auch
menschliches Verhalten Gesetzmiafligkeiten unterliegt. Mill pladiert
im Streit iiber Freiheit oder Notwendigkeit menschlicher Handlun-
gen fiir die »Lehre von der Notwendigkeit«, vermeidet aber den in
seinen Augen unangemessenen Begriff der Notwendigkeit, da dieser
mit Determiniertheit und Fatalismus konnotiert sei' und bezeichnet
die Lehre — um Missverstindnisse zu vermeiden?® — lieber als »Lehre
von der Verursachung menschlicher Handlungen«?! oder als »Lehre
von der ursichlichen Bedingtheit menschlicher Handlungen«,?* der
zufolge »menschliche Willensacte und Handlungen fiir nothwendig
und unvermeidlich« erkldrt werden.? Diese Lehre besagt mit anderen
Worten, dass menschliche Handlungen motiviert sind, d.h., »daf3 der
Wille durch Beweggriinde bestimmt wird«.2* Nach Mills Verstindnis
bedeutet diese Lehre,

daf3, sobald die Beweggriinde gegeben sind, welche dem Geiste eines Indivi-
duums gegenwirtig sind, und ebenso den Charakter und die Stimmung des
Individuums vorausgesetzt, die Art und Weise, in der es handeln wird, un-
fehlbar erschlossen werden kann; dafl wenn wir Jemand vollstindig kennten
und ebenso alle Bestimmungsgriinde wiiflten, die auf ihn einwirken, wir
seine Handlungsweise mit derselben GewifSheit vorhersehen kénnten, mit
der wir irgend ein Naturereignifl vorherbestimmen.?’

Somit gilt nach Mill »das Gesetz der unabénderlichen Urséchlichkeit
auch vom menschlichen Wollen«.?¢ Und nur wenn dieses Gesetz gilt,

16 Ebd., 372.

17 Ebd., 325.

18 Ebd., 234.

19 Vgl. ebd., 238, 241 und 242.
2 Vgl. ebd., 235.

21 Ebd., 242 und 347.
2 Ebd., 241.

2 Ebd., 234.

24 Ebd., 242.

% Ebd., 235.

2 Ebd., 347.

46

https://dol.org/10.5771/9783495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Dilthey und John Stuart Mill

kann der Lauf der Geschichte, als Ergebnis menschlicher Willensakte,
Gegenstand wissenschaftlicher Gesetze sein. Mills Basistheorem, wo-
nach alle menschlichen Handlungen verursacht, d. h. motiviert sind,
besagt sonach, »daf3, wer die Beweggriinde und unsere gewchnliche
Empfinglichkeit fiir dieselben kennte, vorauszusagen wiifSte, wie wir
handeln werden«.?”” Wenn Mill sagt, dass alle menschlichen Handlun-
gen mit Notwendigkeit stattfinden, so meint er blof3, wie er erldutert,
»daf3 sie gewifs eintreten werden, wenn nichts dazwischen tritt«.? Die
seiner Theorie zugrundeliegende Lehre sagt also nur aus, »daf3 die
Handlungen der Menschen das Gesammtergebnif3 sind von den all-
gemeinen Gesetzen und Verhiltnissen der menschlichen Natur und
von ihren individuellen Charakteren«.?

Damit wird es notwendig, die menschliche Natur und die Cha-
rakterbildung zu untersuchen. Dies geschieht Mill zufolge in zwei
Wissenschaften, der Psychologie oder der Wissenschaft der mensch-
lichen Natur, in der die Gesetze des Geistes erforscht werden, und der
Ethologie oder der Wissenschaft von der Bildung des Charakters.
Menschliche Handlungen sind nach Mill folglich bedingt durch den
je spezifischen individuellen Charakter, und der wiederum bildet sich
»aus unserer Organisation, unserer Erziehung und unseren Verhilt-
nissen«, wobei er aber einriumt, dass der Mensch bis zu einem ge-
wissen Punkt in der Lage ist, seinen Charakter zu verandern.*

In einem nichsten Schritt zeigt Mill, dass es eine Wissenschaft
von der menschlichen Natur gibt, die — obgleich durchaus eine Wis-
senschaft — allerdings weit weniger exakt ist als z. B. die Astronomie.
Denn aufgrund der Verschiedenartigkeit und der Zahl der Einfliisse,
die einen Charakter bestimmen, konnen »die Handlungen von Indi-
viduen [...] nicht mit wissenschaftlicher Genauigkeit vorher be-
stimmt werden«, sondern nur in Anndherung, was aber nach Mill
fiir die Zwecke der Staats- und Gesellschaftswissenschaft hinreichend
ist.3!

Damit die Wissenschaft der menschlichen Natur einen »echt
wissenschaftlichen Charakter« erhilt, ist es, so Mill, erforderlich, die
gewonnenen »annihernden Verallgemeinerungen, die an sich be-

7 Ebd., 237.
% Ebd., 238.
2 Ebd., 347.
30 Ebd., 239.
31 Ebd., 247.

47

https://dol.org/10.5771/9783495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Hans-Ulrich Lessing

trachtet auf der niedrigsten Stufe von empirischen Gesetzen stehen,
durch Deduction mit den Naturgesetzen in Verbindung zu bringen,
aus denen sie entspringen, und sie auf die Eigenschaften der Ursachen
zuriickzufithren, von denen die Erscheinungen abhingen«.’? Oder
anders gesagt: »man kann sagen, daf3 die Wissenschaft der mensch-
lichen Natur in dem Mafle vorhanden ist, als die annihernden Wahr-
heiten, welche unser praktisches Wissen von menschlichen Dingen
ausmachen, sich als Corollarien aus den durchgingig allgemeinen
Gesetzen der menschlichen Natur darstellen lassen«.?

Anders als Comte, der die Moglichkeit einer wissenschaftlichen
Psychologie bestritten hatte, erkennt Mill eine von der Physiologie
nicht direkt abhéngige Psychologie oder Geisteswissenschaft [»men-
tal science«] als Wissenschaft an, die die spezifischen Geistesgesetze
durch Versuch und Beobachtung ermittelt.?* Thren Gegenstand bilden
»die Gleichférmigkeiten der Aufeinanderfolge, die Gesetze, sie mo-
gen nun letzte oder abgeleitete sein, denen gemaf3 ein Geisteszustand
einem andern nachfolgt, durch einen andern verursacht oder wenigs-
tens ihm zu folgen veranlaflt wird«.*® Diese Gesetze bilden den »all-
gemeinen oder abstracten Theil der Wissenschaft von der mensch-
lichen Natur«.

Obwohl die Menschheit keinen durchgingigen allgemeinen
Charakter besitzt, gibt es aber »durchgingig allgemeine Gesetze der
Charakter-Bildung«, denen grofie Bedeutung zukommt, »und da
diese Gesetze, in Verbindung mit den Thatsachen jedes besonderen
Falles, die Gesammt-Phidnomene des menschlichen Fiithlens und Han-
delns erzeugen, so sind sie es, auf denen jeder vernunftgemifle Ver-
such beruhen muf3, die Wissenschaft von der menschlichen Natur im
Concreten und fiir praktische Zwecke aufzubauen.«*

Den Hauptgegenstand der wissenschaftlichen Untersuchung der
menschlichen Natur bilden die Gesetze der Charakterbildung. Da der
Charakter und die ihn konstituierenden Umstédnde Tatsachen hochs-
ter Komplexitit darstellen, fragt sich, welche Methoden die geeig-
netsten zu ihrer Erforschung sind. Weil hier die Moglichkeit einer
experimentellen Forschung ausscheidet, erklart Mill als allein an-

32 Ebd., 249

% Ebd.; tiber empirische Gesetze vgl. ebd., 262-264.
3 Vgl. ebd,, 252.

% Ebd., 253.

3 Ebd., 262.

3 Ebd., 267.

48

https://dol.org/10.5771/9783495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Dilthey und John Stuart Mill

wendbare Forschungsmethode die deduktive Methode, »die von all-
gemeinen Gesetzen ausgeht und deren Consequenzen durch speci-
fische Erfahrung bewahrheitet«.

Damit pladiert Mill fiir

jene Art der Forschung, welche ihre Versuche nicht an den zusammenge-
setzten Erscheinungen, sondern an den einfachen anstellt, aus denen diese
zusammengesetzt sind, — die zuvorderst die Gesetze der Ursachen ermittelt,
aus deren Zusammenwirken die zusammengesetzten Phinomene entsprin-
gen, und sich dann die Frage vorlegt, ob diese Gesetze die annidhernden
Verallgemeinerungen erkldren und rechtfertigen werden, welche riicksicht-
lich der Folgeverbindungen jener zusammengesetzten Erscheinungen auf
empirischen Wege gewonnen worden sind.*

Die Gesetze der Charakterbildung sind somit »abgeleitete Gesetze,
die aus den allgemeinen Geistesgesetzen entspringen und durch Ab-
leitung aus ihnen zu gewinnen sind, und zwar in der Weise, daf$ man
irgend einen gegebenen Kreis von Umstdnden voraussetzt und dann
erwigt, was nach den Gesetzen des Geisteslebens der Einfluf3 jener
Umstinde auf die Charakterbildung sein wird«.#

Diese so entstehende Wissenschaft nennt Mill »Ethologie«.
Wiahrend mit dem Begriff Psychologie die »Wissenschaft von den
Elementargesetzen des Geistes« bezeichnet wird, ist die Ethologie
die Wissenschaft, »die da lehrt, welchen Charaktertypus irgend ein
Kreis von physischen oder moralischen Umstinden in GemifSheit je-
ner allgemeinen Gesetze hervorbringt«. Sie ist folglich die Wissen-
schaft, »welche der Kunst der Erziehung im weitesten Sinne des Wor-
tes entspricht, indem sie ebenso sehr auf die Bildung eines nationalen
oder Gesammtcharakters, wie auf jene des individuellen Charakters
Bezug hat«.*!

Die Sicherheit, mit der die Entstehung eines bestimmten Cha-
raktertypus vorherbestimmt werden kann, wird von Mill einge-
schrankt; zu erzielen sind allenfalls Erkenntnisse iiber bestimmte
Wirkungstendenzen, die gewissen Mitteln zukommen.* Gleichwohl
erklirt er die Ethologie zur »exacte[n] Wissenschaft von der mensch-
lichen Natur«, »denn ihre Wahrheiten sind nicht wie die empirischen

3 Ebd.

* Ebd., 271f.
4 Ebd., 272.
4 Ebd.

# Vgl. ebd.

49

https://dol.org/10.5771/9783495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Hans-Ulrich Lessing

Gesetze, die auf ihnen beruhen, annihernde Verallgemeinerungen,
sondern wirkliche Gesetze. Freilich miissen die betreffenden Sitze,
wenn sie als streng wahr gelten sollen, — hier wie bei allen complicir-
ten Erscheinungen — in hypothetischer Gestalt ausgesprochen werden
und Tendenzen, nicht Thatsachen, behaupten.«*

Wihrend die Psychologie eine »Wissenschaft der Beobachtung
und des Versuches« ist,* d. h. auf induktivem Wege zu ihren (empi-
rischen) Gesetzen kommt, ist die Ethologie eine »deductive Wissen-
schaft«:* »Die eine ermittelt die einfachen Gesetze des Geistes im
Allgemeinen, die andere verfolgt ihre Wirksamkeit in zusammen-
gesetzte Combinationen von Umstidnden. «*¢

Die Ethologie als »Wissenschaft der Charakterbildung« ist folg-
lich »ein System von Folgesitzen aus der Psychologie, als der experi-
mentalen Wissenschaft«,¥ deren Annahmen durch Beobachtung,
d.h. a posteriori, verifiziert werden miissen.*

An die Wissenschaft vom Einzelmenschen schlieft sich in Mills
hierarchisch konzipiertem System der moral sciences die »Wissen-
schaft vom Menschen in der Gesellschaft, von den Handlungen der
Gesammtmassen der Menschheit und den verschiedenen Phinome-
nen, deren Inbegriff das gesellschaftliche Leben ausmacht«. Grund-
lage dieser »politischen oder Socialwissenschaft«*’ ist die Annahme,
dass »alle Erscheinungen des gesellschaftlichen Lebens [...] Erschei-
nungen der menschlichen Natur [sind], die durch die Einwirkung du-
Berer Umstinde auf Massen von menschlichen Wesen erzeugt wer-
den«.® Aufgrund seiner Uberlegungen kann Mill daher folgern:
»Wenn daher die Phinomene des menschlichen Denkens, Fiihlens
und Handelns festen Gesetzen unterworfen sind, so miissen jene des
gesellschaftlichen Lebens nothwendigerweise gleichfalls festen Ge-
setzen entsprechen, welche das Ergebnify jener fritheren Gesetze
sind.«’! Aber Mill raumt gleichzeitig auch ein, dass wegen der An-

4

&

Ebd., 273.

# Ebd.

# Ebd., 276.

# Ebd., 273.

# Ebd., 276.

# Vgl. ebd., 278.
Ebd., 279.
Ebd., 281f.
Ebd., 282.

%

4

&

5

@

50

https://dol.org/10.5771/9783495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Dilthey und John Stuart Mill

zahl, der Variabilitit und der Komplexitit der Ursachen gesellschaft-
licher Entwicklungen keine Hoffnung bestehe, uns in die Lage zu ver-
setzen — selbst dann, wenn die Gesetze ebenso vollstandig und sicher
wie astronomische wiren —, die Geschichte der Gesellschaft auf eben-
so lange Distanz vorauszusagen, wie die Astronomie Himmels-
erscheinungen. Gleichwohl muss nach Mill die Gesellschaftswissen-
schaft als ihr Ziel anstreben, uns zu ermdgglichen,

bei irgend einem gegebenen Zustande der Gesellschaft, dem gegenwirtigen
Zustande Europas oder irgend eines europiischen Landes z.B., vollstindig
zu begreifen, durch welche Ursachen derselbe in allen seinen Einzelheiten
zu dem wurde, was er ist; zu erkennen, ob derselbe zu irgend welchen und
zu welchen Verénderungen er hinstrebt, welche Wirkungen jeder einzelne
Bestandtheil desselben wahrscheinlich in Zukunft hervorbringen wird und
durch welche Mittel irgend eine dieser Wirkungen verhindert, modificirt
oder beschleunigt, oder durch welche Mittel ein[e] andere Classe von Wir-
kungen herbeigefiihrt werden kann.>

Die richtige Methode dieser Wissenschaft ist »diejenige, welche — der
Praxis der complicirteren Naturwissenschaften gemidfs — zwar de-
ductiv verfihrt, deren Deductionen aber von vielen, nicht von nur
einer oder einigen wenigen urspriinglichen Primissen ausgehen«.%
Mill bezeichnet diese Methode auch als »physikalische oder concret
deductive Methode«.’* Sie basiert auf dem Gedanken, dass auch bei
hochkomplexen Erscheinungen alle Gesetze ihrer Aufeinanderfolge
und ihres Zusammenbestehens aus den Gesetzen der einzelnen Be-
standteile entspringen. D. h. die Wirkung eines komplexen Ursachen-
verbundes auf soziale Systeme entspricht der Summe der Wirkungen
der Einzelursachen. Die Gesellschaftswissenschaft ist somit nach Mill

eine deductive Wissenschaft, freilich nicht nach dem Muster der Geometrie,
sondern nach jenem der complicirteren Naturwissenschaften. Sie erschlief3t
das Gesetz jeder Wirkung aus den ursichlichen Gesetzen, von denen diesel-
be abhingt, jedoch nicht blos aus dem Gesetze einer Ursache, wie dies die
geometrische Methode thut, sondern indem sie alle Ursachen, die in ihrer
Vereinigung die Wirkung bestimmen, in Betracht zieht und ihre Gesetze
mit einander zusammensetzt.

o
b

2 Ebd., 282f.
° Ebd., 302.
+ Ebd., 303.
5 Ebd.

o

o

51

https://dol.org/10.5771/9783495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Hans-Ulrich Lessing

Die endgiiltige Bewihrung eines durch Deduktion gefolgerten Ergeb-
nisses erfolgt durch Verifikation, d. h. durch aposteriorische Beobach-
tung.>

Die so definierte Gesellschaftswissenschaft, als »ein Ganzes von
apriorischen Deductionenc, ist keine Wissenschaft positiver Vorher-
sagen, sondern nur eine solche von Tendenzen.”” Die durch Deduk-
tion gewonnenen allgemeinen Sétze besitzen nur den Charakter von
Hypothesen: »Sie sind auf irgend einen vorausgesetzten Kreis von
Umstidnden gegriindet und sagen aus, wie irgend eine gegebene Ur-
sache unter jenen Umstinden wirken wiirde, vorausgesetzt, dafi keine
anderen Ursachen mit ihr vereinigt seien.«%

Und auch die geschichtliche Entwicklung beruht nach Mill auf
den psychologischen und ethologischen Gesetzen, »welche die Ein-
wirkung der Verhiltnisse auf die Menschen und der Menschen auf
die Verhaltnisse beherrschen«.”® D.h. auch die geschichtliche Ent-
wicklung unterliegt allgemeinen Gesetzen, »welche die wissenschaft-
liche Forschung moglicher Weise entdecken kann«.%

Damit wendet sich Mill gegen jene franzgdsischen positivisti-
schen Historiker und Philosophen, die den Anspruch erheben, das
Gesetz des historischen Fortschritts durch Analyse der Weltgeschich-
te zu ermitteln, um mit seiner Hilfe kiinftige Ereignisse vorherzu-
sagen. Mill attestiert diesen Forschern eine »grundfalsche[] Auffas-
sung der Methode der Socialwissenschaft«, die in der Voraussetzung
besteht, »daf3 die Folgeordnung, welche wir unter den verschiedenen
Zustinden der Gesellschaft und Gesittung, die uns die Geschichte
darbietet, mogen nachweisen konnen, jemals, selbst wenn jene Ord-
nung eine strengere Gleichmifligkeit aufwiese, als dies noch darge-
than ward, die Geltung eines Naturgesetzes besitzen konnte. Es kann
vielmehr nur ein empirisches Gesetz sein«.®!

% Vgl. ebd., 305 und 321.

7 Ebd., 306.

5 Ebd., 308.

5 Ebd., 327; vgl. 348.

% Ebd., 346. — Hier setzt im Ubrigen Buckle ein, auf den sich Mill in spiteren Auf-
lagen seiner Logik zustimmend bezieht. Vgl. ebd., 347-353.

1 Ebd., 327.

52

https://dol.org/10.5771/9783495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Dilthey und John Stuart Mill
M.

Zu welchem Zeitpunkt Dilthey Mills Logik kennen lernt, ist leider
nicht iiberliefert. Kontakt mit dem modernen englischen Empirismus
hat er spitestens seit 1861. In diesem Jahr erscheint seine Rezension
der 1860 publizierten, von Arnold Ruge besorgten deutschen Uber-
setzung des ersten Bandes von Henry Thomas Buckles, ganz im Geist
von Mills Logik geschriebener Geschichte der Civilisation in Eng-
land,® die sich offenbar als wichtiger Ausléser des Interesses an den
neuen positivistischen Ideen erweist und in der deutschen Ge-
schichtswissenschaft eine lebhafte Debatte auslost, an der sich u.a.
auch Droysen beteiligt.> Eine Rezension der vollstindigen Uberset-
zung von Buckles Geschichte veroffentlicht Dilthey im folgenden
Jahr.6

Die Beschiftigung mit Buckles Werk hat erkennbar auch bei Dil-
they eine lebhafte Anteilnahme an diesem, wie er bemerkt, neuem
Wissensgebiet, der »Wissenschaft der Gesellschaft« (GS XVI, 106),
geweckt, so dass er ab Ende 1862 in steter Folge Entwiirfe zur Wissen-
schaftslehre der Geisteswissenschaften, zur sozialen und moralischen
Natur des Menschen oder zu Untersuchungen iiber den Menschen
und die Geschichte zu Papier bringt. In diesen frithen Entwiirfen
und Fragmenten bildet die Auseinandersetzung mit Mills Logik den
bestindigen — wenn auch nicht immer explizit gemachten — Hinter-
grund von Diltheys Bemithungen um eine Philosophie der Geistes-
wissenschaften.®

In diesen frithen Arbeiten wird aber auch schon seine kritische
Distanz zu Mill deutlich, geht es Dilthey doch u.a. um eine »kon-
sequent[e] Gestaltung des Empirismus« (GS XVIII, 186), d.h. um
eine Philosophie der Erfahrung, die sich auf einen unverkiirzten Er-
fahrungsbegriff stiitzt und die Natur des Menschen sowie Gesell-
schaft und Geschichte in einen nicht reduzierenden bzw. — um eine

¢ GS XVI, 51-56; vgl. auch die Tagebucheintragung vom Mai 1860 (C. Misch
(Hrsg.): Der junge Dilthey. Ein Lebensbild in Briefen und Tagebiichern 1852-1870.
Leipzig 1933, 2. Aufl. Stuttgart und Géttingen 1960, 124).

# Vgl. E. Rothacker: Einleitung in die Geisteswissenschaften, a.a.O. 199, und
H. Liebeschiitz: Von Georg Simmel zu Franz Rosenzweig. Studien zum Jiidischen
Denken im deutschen Kulturbereich. Tiibingen 1970, 15-22.

¢ GS XVI, 100-106.

% Vgl. auch H. Johach, F. Rodi: Vorbericht der Herausgeber, in: GS XVIII, XXI.

53

https://dol.org/10.5771/9783495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Hans-Ulrich Lessing

seiner Lieblingsvokabeln zu bemiihen — »verstimmelnden« Blick
nimmt.

Diese Texte, die im Band XVIII der Gesammelten Schriften erst-
mals zuginglich gemacht wurden, zeigen einen Dilthey, der sich auf
der tastenden Suche nach einer eigenen Position befindet, der viele
Thesen durchspielt und erprobt und den man dabei beobachten kann,
wie sich ihm erst allmahlich Grundiiberzeugungen verfestigen und
eine Konzeption Gestalt gewinnt.

Diese Texte offenbaren auch sein Schwanken zwischen modifi-
zierender Aneignung und kritischer Distanzierung von Millschen Po-
sitionen. Dieses Schwanken kommt z.B. in seiner ambivalenten Ein-
stellung zur Deduktion zum Ausdruck. So hilt er in einem frithen
Text noch ganz im Sinne Mills fest: »Soll es auf dem Gebiet der mora-
lisch-politischen Wissenschaften strengere uneingeschrinkt giiltige
Wahrheiten geben, so miissen sie auf diesem Wege gewonnen wer-
denc, d.h. »deduktiv, apriorisch, spekulativ«. (GS XVIII, 26) Oder er
behauptet im gleichen Sinne: »Diese Anwendung deduktiver Metho-
den ist der schonste Teil menschlicher Wissenschaft. Der Gedanke
und das logische Vermogen herrschen hier in kéniglicher Macht tiber
die Tatsachen. Von Elementen der Tatsachen ausgehend entwickeln
sie sich nach ihrem eigenen Gesetz, gewif}, an einem entfernten
Punkte ihr ganzes Raisonnement durch die nunmehr konstruierte
Wirklichkeit bestatigt zu sehen.« (GS XVIII, 301.)

Spiter dagegen (um 1874) duflert er seine Absicht, »dem Publi-
kum eine einigermafSen abweichende Methode, intellektuelle Phino-
mene zu behandeln, vorzulegen« (GS XVIII, 38), und formuliert sei-
ne Intention, seiner Methode »inmitten verwandter, aber durchaus
verschiedener Bestrebungen, wie der von Comte, Mill, Buckle, Gervi-
nus, der sogenannten Volkerpsychologie, die generellen Grundlagen
aufzuzeigen«. Im selben Zusammenhang macht Dilthey deutlich,
dass er sich von den genannten, »deduktiven Forschern, welche
immer noch nicht griindlich mit den Methoden der alten Philosophie
der Geschichte gebrochen haben«, unterscheidet. (GS XVIII, 39)

Besonders aufschlussreich fiir die durch Nihe und Distanz ge-
prigte Mill-Rezeption des jungen Dilthey ist das Konvolut Uber das
Naturrecht der Sophisten. Einleitung (um 1875; GS XVIII, 42-56). In
diesem Text grenzt sich Dilthey nicht nur mit grofer Entschiedenheit
vom methodologischen Dogmatismus Mills ab,% der einzig im de-

% Vgl. Diltheys Notiz in seinem Handexemplar der Millschen Logik, die Georg Misch

54

https://dol.org/10.5771/9783495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Dilthey und John Stuart Mill

duktiven Vorgehen in den Gesellschaftswissenschaften die Moglich-
keit sieht, zu sicheren Erkenntnissen zu kommen, sondern kritisiert
auch scharf Mills falsche, weil verkiirzte psychologische Annahmen
(»unzureichende[] psychologische[] Erklarungsgriinde«), die dieser
seinem System zugrunde gelegt hatte. Gegen die abstrakte, unhis-
torische Behandlung psychischen Geschehens setzt Dilthey eine breit
ansetzende Psychologie oder Anthropologie, die das gesellschaftlich-
geschichtlich situierte Individuum analysiert:

Deduktiver Gebrauch psychologischer Erkenntnisse, welche noch gar nicht
das handelnde Leben eines Individuums in seinem ganzen Umfange erkld-
ren, mag ein helles Licht auf manches interessante Phinomen der Gesell-
schaft und Geschichte werfen; geistreiche Erorterungen, auch belehrende,
wird er moglich machen; aber als methodisches Mittel zur Erkldrung ir-
gendeines Teils der Vorgénge, welche die Geschichte ausmachen, ist er nicht
nur unzureichend, sondern geradezu schidlich und verwirrend, denn da in
jedem Teil solcher Vorginge der ganze gesetzliche Zusammenhang unserer
Handlungen wirksam ist, so verkiirzt die Erklirung notwendig den Reich-
tum des Vorganges eben um diejenigen Bestandteile, welche die Erkenntnis
von Gesetzen fordern wiirden, die bisher nicht festgestellt sind. (GS XVIII,
51)

Psychologie ist nach Diltheys Uberzeugung ohne Einbeziehung his-
torischer Forschung unfruchtbar, er wendet sich daher entschieden
gegen Mills naiv-mechanistische Kombinationsmethode:

Das Individuum kann nur vollstindig aufgefaSt werden in der Geschichte.
Wir konnen Erfahrungsgegenstinde nicht aus ihren einfachen Bestandtei-
len zusammensetzen, so daf3 wir erst diese studieren, alsdann die zusam-
mengesetzten Formen, und in Folge dieses Sachverhiltnisses konnen wir
nicht psychologische Tatsachen einfach zugrunde legen fiir das Verstindnis
der Bewegungen in der Gesellschaft, vielmehr konnen viele psychologische
Tatsachen nur an dieser Bewegung der Gesellschaft studiert werden.
(GS XVIIL, 52)

mitgeteilt hat: »Nur aus Deutschland kann das wirkliche empirische Verfahren an
Stelle des vorurteilsvollen dogmatischen Empirismus kommen. Mill ist dogmatisch
aus Mangel an historischer Bildung.« (GS V, LXXIV) — Vgl. auch Diltheys Brief an
Lazarus von Ende Dezember oder Anfang Januar 1866: »Mill und Comte fehlt durch-
aus — neben andrem — die strenge historische Schulung, wodurch sie denn gar nicht zu
wirklich fruchtbaren Resultaten gelangt sind.« (GBI, 333f.) — Vgl. auch GS XVIII, 19,
wo Dilthey Mill vorwirft, »in dogmatischer Starrheit eine Methode fiir ein Gebiet als
zu allen Zeiten mustergiiltig aufzustellen«.

55

https://dol.org/10.5771/9783495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Hans-Ulrich Lessing

Daraus leitet Dilthey den Schluss ab,

dafl die Grundlage, welche wir fiir Geschichte und titiges Leben von der
Wissenschaft erwarten, nur in einer Anthropologie gegeben werden kénn-
te, welche eine viel breitere Basis haben miif3te als die unserer Psychologie.
Dieselbe wiirde gar nicht die Abstraktion des Einzelmenschen vollziehen,
sondern ausgehend von dem in Wechselwirkung mit der Aulenwelt und
der Gesellschaft lebenden Individuum aufsteigen zu denjenigen Wahrhei-
ten vom Menschen, welche Menschenkenntnis und ethische Untersuchun-
gen vorbereitet haben. (GS XVIII, 54)

Aufgenommen und weiterentwickelt wird dieses Projekt einer alter-
nativen, rein deskriptiv und nicht konstruktiv-erklarend vorgehen-
den Psychologie, die zur Grundwissenschaft der Geisteswissenschaft
wird, in der Einleitung in die Geisteswissenschaften (vgl. GS 1, 28—
35), die man mit einigem Recht im ganzen auch als Gegenentwurf zu
Mills Logik der moralischen Wissenschaften auffassen kann. Denn
Mills Logik dient Dilthey jetzt — wenn auch nicht immer ausgespro-
chen - als Kontrastfolie, von der er seine eigene Theorie der Geistes-
wissenschaften abhebt.

In der Einleitung findet sich auch eine letzte grofse explizite Aus-
einandersetzung mit der positivistischen Wissenschaftsphilosophie,
in der Dilthey die Kritik an Comte und Mill wieder aufnimmt, die er
schon in der » Abhandlung von 1875«, die, wie von ihm spiter einge-
raumt, die groflte Nihe zum Empirismus erkennen ldsst (vgl.
GS 'V, 4), geiibt hatte. (Vgl. GS V, 42-44, 50-57 und 66{.)

Dilthey erkennt zunichst an, dass Comte »die Grundlage fiir
eine wahre Philosophie der Wissenschaften« geschaffen hat und als
Ziel seiner Arbeit »die Konstitution der Wissenschaften der ge-
schichtlich-gesellschaftlichen Wirklichkeiten betrachtete«. Auf-
genommen wurde »das Problem des Zusammenhangs der geschicht-
lich-gesellschaftlichen Wissenschaften« von Mill, Littré und Spencer.
Thre Arbeiten, so Dilthey, »stellen die Geisteswissenschaften in den
Zusammenhang der Erkenntnis, sie fassen das Problem derselben in
seinem ganzen Umfang, und nehmen die Losung in einer die ganze
geschichtlich-gesellschaftliche Wirklichkeit umfassenden wissen-
schaftlichen Konstruktion in Angriff«. (GS I, 23) Aber Dilthey kriti-
siert, dass die Positivisten mit ihrer Losung das wissenschaftsphiloso-
phische Problem der Geisteswissenschaften verfehlen:

erfiillt von der unter den Englindern und Franzosen heute herrschenden

verwegenen wissenschaftlichen Baulust, ohne das intime Gefiihl der ge-

56

https://dol.org/10.5771/9783495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Dilthey und John Stuart Mill

schichtlichen Wirklichkeit, welches nur aus einer vieljahrigen Beschafti-
gung mit derselben in Einzelforschung sich bildet, haben diese Positivisten
gerade denjenigen Ausgangspunkt fiir ihre Arbeiten nicht gefunden, wel-
cher ihrem Prinzip der Verkniipfung der Einzelwissenschaften entsprochen
hitte. Sie hétten ihre Arbeit damit beginnen miissen, die Architektonik des
ungeheuren, durch Anfiigung bestindig erweiterten, von innen immer wie-
der verinderten, durch Jahrtausende allmihlich entstandenen Gebaudes der
positiven Geisteswissenschaften zu ergriinden, durch Vertiefung in den
Bauplan sich verstindlich zu machen, und so der Vielseitigkeit, in welcher
diese Wissenschaften sich tatsidchlich entwickelt haben, mit gesundem Blick
fir die Vernunft der Geschichte gerecht zu werden. Sie haben einen Notbau
errichtet, der nicht haltbarer ist, als die verwegenen Spekulationen eines
Schelling oder Oken iiber die Natur. (GS I, 231.)

Gegen die positivistische Wissenschaftslehre setzt Dilthey seine eige-
ne Forschungsmaxime, die seine Arbeiten seit den sechziger Jahren
bestimmt hatte: »Die Geisteswissenschaften bilden nicht ein Ganzes
von einer logischen Konstitution, welche der Gliederung des Natur-
erkennens analog wire; ihr Zusammenhang hat sich anders ent-
wickelt und muf$ wie er geschichtlich gewachsen ist [...] betrachtet
werden.« (GS 1, 24)

In einer grofien Polemik, die sich zugleich gegen die deutsche
Geschichtsphilosophie und die englisch-franzosische Soziologie rich-
tet, bestreitet er zunichst deren Wissenschaftscharakter und behaup-
tet die Unlosbarkeit ihrer Aufgabe. (Vgl. GS1, 86-104) Gegen die
»Generalisationswut einiger neueren englischen und franzésischen
Forscher« spielt er die geschichtliche Betrachtung aus und macht
deutlich, dass in der geschichtlichen Wirklichkeit »das Einmalige
und Singulare eine ganz andere Bedeutung [hat] als in der dufleren
Natur. Seine Erfassung ist nicht Mittel, sondern Selbstzweck«. (GS I,
91)

Diltheys Kritik richtet sich dabei auch gegen die positivistische
Methodologie. So wirft er Comte vor, nur eine »naturalistische Me-
taphysik der Geschichte« geschaffen zu haben. Wie Dilthey immer-
hin einrdumt, brach zwar Mill mit »den groberen Irrtiimern Com-
tes«, er hilt aber fest, dass »die feineren« in ihm doch fortwirken.
Mill hat - so Diltheys Kritik — die von Comte postulierte »Unterord-
nung der Methode des Studiums geistiger Tatsachen unter die Me-
thoden der Naturwissenschaft [...] festgehalten und verteidigt«
(GS 1, 105; vgl. 108) Zwar habe er »dem Metaphysischen in Comte
den Riicken« gekehrt, aber in seiner Methode wirke doch »die Unter-

57

https://dol.org/10.5771/9783495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Hans-Ulrich Lessing

ordnung der Geisteswissenschaften unter die der Natur in verhing-
nisvoller Weise nach«. Mill erkenne zwar — im Gegensatz zu Comte —
»die Selbstindigkeit der Erklirungsgriinde der Geisteswissenschaften
vollstindig an«, ordne ihre Methoden aber »zu sehr dem Schema un-
ter, welches er aus dem Studium der Naturwissenschaften entwickelt
hat«. Mit Entschiedenheit lehnt daher Dilthey die von Mill postulier-
te geisteswissenschaftliche Methodologie, die auf einer Anpassung
der Methoden der Geisteswissenschaften an die der Naturwissen-
schaften beruht, als unfruchtbar und verfehlt ab: »Bei Mill besonders
vernimmt man das einférmige und ermiidende Geklapper der Worte
Induktion und Deduktion«. (GS I, 108; vgl. schon GS XIX, 44 und 51)
Gegen die Positivisten macht Dilthey mit grofler Emphase die Grund-
sitze seiner Philosophie der Geisteswissenschaften geltend:

Die ganze Geschichte der Geisteswissenschaften ist ein Gegenbeweis gegen
den Gedanken einer solchen >Anpassungc. Diese Wissenschaften haben eine
ganz andere Grundlage und Struktur als die der Natur. Ihr Objekt setzt sich
aus gegebenen, nicht erschlossenen Einheiten, welche uns von innen ver-
standlich sind, zusammen; wir wissen, verstehen hier zuerst, um allmihlich
zu erkennen. Fortschreitende Analysis eines von uns in unmittelbarem
Wissen und in Verstindnis von vornherein besessenen Ganzen: das ist da-

her der Charakter der Geschichte dieser Wissenschaften. (GS 1, 109)

Die entscheidende Aufgabe muss es daher Dilthey zufolge sein,
»durch eine Erkenntnistheorie die Geisteswissenschaften zu begriin-
den, ihre selbstindige Gestaltung zu rechtfertigen und zu stiitzen so-
wie die Unterordnung ihrer Prinzipien wie ihrer Methoden unter die
der Naturwissenschaften definitiv zu beseitigen«. (ebd.)

Wihrend so im Werk des mittleren Dilthey Mill immer noch —
wenn auch nur als heftig kritisierte Gegenposition — prasent ist, ver-
liert Mill fiir Dilthey seit den neunziger Jahren entschieden an Be-
deutung. Im Spitwerk tritt die Bezugnahme auf Mill fast véllig
zuriick, und Dilthey sieht sich nicht einmal mehr zur kritischen Ab-
grenzung veranlasst. Im Aufbau der geschichtlichen Welt in den
Geisteswissenschaften (1910; GS VII, 79-188) wird Mill nur einmal
sehr beildufig erwdhnt (GS VII, 111), und auch systematisch spielt er
keine Rolle mehr. Dilthey entwickelt seine Thesen zur Bestimmung
der Geisteswissenschaften und der Moglichkeit historischer Erkennt-
nis jetzt ohne erkennbaren Mill-Bezug.

Man kann also festhalten: Diltheys Gesamtprojekt der Einlei-
tung, das sich aus seiner frithen Absicht herausbildet, eine »Erfah-

58

https://dol.org/10.5771/9783495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Dilthey und John Stuart Mill

rungswissenschaft des menschlichen Geistes« (GS V, 27) auszuarbei-
ten, gewinnt erstens nicht zuletzt aus seiner Mill-Kritik entscheiden-
de Konturen, und die Einleitung lasst sich in wichtigen Punkten als
Gegenmodell zu Mills Logik der moralischen Wissenschaften verste-
hen. Die Mill-Kritik fiihrt Dilthey nicht nur zur Entwicklung einer
alternativen Theorie der Geisteswissenschaften, sondern zweitens
vor allem auch zur Konzeption einer anderen Wissenschaft des Men-
schen, die er in der Mitte der sechziger Jahre — angeregt durch Novalis
— zunichst als anthropologisch-historische »Realpsychologie« kon-
zipiert, ab Mitte der siebziger Jahre unter dem Titel einer beschrei-
bende Psychologie ausarbeitet und spiter — unter Einbeziehung des
»Standpunktes des Lebens« (GS V, 136) — in Richtung auf eine Struk-
turpsychologie fortschreibt.

IV.

Hans-Georg Gadamer hat in Wahrheit und Methode die wirkungs-
reiche Behauptung aufgestellt, dass »die logische Selbstbesinnung
der Geisteswissenschaften, die im 19. Jahrhundert ihre tatsdchliche
Ausbildung begleitet, [...] ganz von dem Vorbild der Naturwissen-
schaften beherrscht« sei. Die Geisteswissenschaften, so Gadamer
weiter, »verstehen sich so sichtbar aus der Analogie zu den Natur-
wissenschaften, dafl der idealistische Nachklang, der im Begriff des
Geistes und der Wissenschaft des Geistes gelegen ist, dariiber zu-
riicktritt«.%” Dies gelte auch und in besonderem Mafle fiir Dilthey,
»in dem sich der Einfluf8 der naturwissenschaftlichen Methode und
des Empirismus der Millschen Logik sehr viel stirker geltend macht«
als bei Droysen. Gadamer rdaumt zwar ein, dass »die ganze, jahrzehn-
telange, miihevolle Arbeit, die Dilthey der Grundlegung der Geistes-
wissenschaften gewidmet hat, eine bestindige Auseinandersetzung
mit der logischen Forderung [ist], die Mills beriihmtes Schluf3kapitel
fiir die Geisteswissenschaften aufgestellt hatte«, doch hilt er mit
Nachdruck fest: »Gleichwohl hat sich Dilthey von dem Vorbild der
Naturwissenschaften zutiefst bestimmen lassen, auch wenn er gera-
de die methodische Selbstindigkeit der Geisteswissenschaften recht-

¢ H.-G. Gadamer: Gesammelte Werke. Band 1: Hermeneutik I. Wahrheit und Me-
thode. Grundziige einer philosophischen Hermeneutik. 6. Aufl. Tiibingen 1990, 9.

59

https://dol.org/10.5771/9783495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Hans-Ulrich Lessing

fertigen wollte.«% Es sei, so Gadamer, »das Vorbild der Naturwissen-
schaften, das ihre [d.h. Scherers und Diltheys, H.-U. L.] wissen-
schaftliche Selbstauffassung leitet«: »Mag Dilthey noch so sehr die
erkenntnistheoretische Selbstindigkeit der Geisteswissenschaften
verfochten haben — was man in der modernen Wissenschaft Methode
nennt, ist tiberall ein und dasselbe und prigt sich in den Naturwis-
senschaften nur besonders vorbildlich aus. Es gibt keine eigene Me-
thode der Geisteswissenschaften.«®

Zutreffend und seit Publikation von Band XVIII der Gesammel-
ten Schriften und dem erschliefenden Vorbericht der Herausgeber
fiir jeden erkennbar ist zweifellos, dass Diltheys Auseinandersetzung
mit Mills Logik fiir sein Arbeitsprojekt einer »Kritik der historischen
Vernunft« eine grofle Bedeutung besaf3: Sein Unternehmen einer
philosophischen Begriindung der Geisteswissenschaften zeigt sich in
nicht unerheblichem Maf3e abhingig von der kritischen Auseinander-
setzung mit Mills Logik der moralischen Wissenschaften. Nicht zu-
letzt an Mill entziindet sich offenbar Diltheys Interesse, eine Wissen-
schaftslehre der Gesellschaftswissenschaften zu konzipieren. Von
Mill {ibernimmt er vermutlich den Gedanken, dass psychologische
Gesetze die Basis bilden fiir Gesellschaft und Geschichte. Und Mills
Intention, die Wissenschaften des Menschen und der Gesellschaft zu
»echten« Wissenschaften zu machen, findet ersichtlich Diltheys
Sympathie und Zustimmung.

Aber nicht nur im Weg, wie dieses Ziel zu erreichen sei, weicht
Dilthey entschieden von Mill ab. So kritisiert er Mills unkritische
Adaption naturwissenschaftlicher Methoden fiir die Geisteswissen-
schaften, seinen methodologischen Dogmatismus. Dariiber hinaus
moniert er Mills ungeschichtliches Denken und seine verzerrte Dar-
stellung der Realitdt der Geisteswissenschaften wie ihres Forschungs-
objekts, der gesellschaftlich-geschichtlichen Wirklichkeit. Und
schliefSlich iibt er scharfe Kritik an Mills Wissenschaft des Menschen,
die naiv und unkritisch auf der Assoziationspsychologie u.a. seines
Vaters James Mill aufbaut. Durch die Kritik der in seinen Augen ver-
fehlten Psychologie wird Dilthey zur Suche nach einer haltbareren

% Ebd., 12.

% Ebd., 13; vgl. auch Gadamers Dilthey-Kritik: ebd., 222-246, und seinen spiten Auf-
satz Das Problem Diltheys. Zwischen Romantik und Positivismus (1984), in: Ders.:
Gesammelte Werke. Band 4: Neuere Philosophie II. Probleme — Gestalten. Tiibingen
1987, 406—424.

60

https://dol.org/10.5771/9783495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Dilthey und John Stuart Mill

Alternative gezwungen, die sich ihm in der deskriptiven Psychologie
erdffnet. Mill wird so zum wichtigen Katalysator von Diltheys Phi-
losophie der Geisteswissenschaften, deren Grundprinzipien in Aus-
einandersetzung mit Mills wissenschaftsmonistischem Programm
und unter Rekurs auf die Geschichtsauffassung der historischen
Schule ihre inhaltliche Ausformung gewinnen.

Eine nicht abzuleugnende anfingliche Affinitit zu Mill wandelt
sich so zu einer kritischen Distanz, die sich bis zur strikten Ableh-
nung entwickelt. Dilthey fiihlt sich nicht zuletzt durch Mill heraus-
gefordert, eine realistischere, praxisnihere Theorie der Geistes-
wissenschaften, ihrer Methoden und ihres Forschungsobjekts zu
entwickeln, als dies dem Empirismus-Positivismus, ohne realen Kon-
takt zur Forschungswirklichkeit der Geisteswissenschaften, mit sei-
nem doch eher schlichten, unhistorisch-abstrakten Zugriff gelungen
war.

Gadamer raumt zwar Diltheys scharfe Kritik an der Geschichts-
losigkeit des englischen Empirismus ein, spricht aber andererseits von
seiner »Prdokkupation durch die empiristische Wissenschaftstheo-
rie«.”® Davon kann aber keine Rede sein, und ginzlich abwegig ist es
zu behaupten, dass »sein ganzes Leben lang [...] der Einfluf des em-
piristischen Denkens Englands und insbesondere die >induktive Lo-
gik<J. St. Mills auf ihn ihre Wirkung [iibte]«.”!

In einem anderen Sinne erweist sich die kritische Rezeption
Mills durch Dilthey meines Erachtens aber als durchaus folgenreich.
Einerseits eroffnet sich fiir Dilthey durch die Kritik der Konsequen-
zen des 6. Buches von Mills Logik seine Lebensaufgabe einer »Kritik
der historischen Vernunft«. Indem er eine Alternativposition zu Mill
konzipiert, bleibt er aber der Vorlage insoweit verbunden, dass er mit
Mill fast ausschlieB8lich die moralischen, d.h. die Sozialwissenschaf-
ten in den Fokus seines Interesses riickt und sie mit dem Terminus
»Geisteswissenschaften« bezeichnet. Die Geisteswissenschaften im
engeren Sinn dagegen, d.h. die sinndeutenden, interpretierenden
oder hermeneutischen Wissenschaften, also die philologischen, theo-
logischen und historischen Disziplinen, deren wissenschaftsphiloso-
phische Problematik ihm eigentlich hitte wesentlich niher liegen sol-
len, bleiben merkwiirdigerweise ausgeblendet und spielen — ebenso
wie die Hermeneutik — in seinem Hauptwerk, der Einleitung in die

70 H.-G. Gadamer: Das Problem Diltheys, a.a.O., 423.
71 Ebd., 407 £.

61

https://dol.org/10.5771/9783495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Hans-Ulrich Lessing
Geisteswissenschaften, keine Rolle. Diese alleinige Fokussierung auf
die Wissenschaften der Gesellschaft wird erst im Spitwerk zugunsten

einer Offnung fiir die systematischen Probleme der Hermeneutik
und des historischen Erkennens revidiert.

62

https//dol.org/10.5771/9763495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Gegen die Naturalisierung des Humanen.
Wilhelm Dilthey im Kontext und

als Theoretiker der Naturwissenschaften
seiner Zeit

Helmut Pulte

1. Einleitung

Es ist wohl ein Allgemeinplatz der Philosophiegeschichten, dass es
Wilhelm Diltheys philosophisches Hauptziel war, eine Abgrenzung,
Behauptung und Begriindung der Geisteswissenschaften gegeniiber
den nicht mehr nur aufstrebenden, sondern Dominanz erstrebenden
Naturwissenschaften seiner Zeit zu leisten, und dass es vor allem
seine Einleitung in die Geisteswissenschaften (von 1883) ist, die die-
ses Leitziel dokumentiert. Nun haben ja solche Geschichten nicht
immer Recht — schon Lichtenberg hat (wenn auch mit Blick auf die
Lehrbiicher der Physik) die bekannten Worte aus Shakespeares Ham-
let so ergénzt: Es sei zwar richtig, dass es »eine Menge Dinge im
Himmel und auf der Erde [gebe], wovon nichts in unseren Kompen-
diis steht«, dass aber auch andererseits eine »Menge von Dingen in
unseren Kompendiis [stehen], wovon weder im Himmel noch auf der
Erde etwas vorkommt.«! Es ist daher fiir den Autor eines Beitrags zu
Diltheys Wissenschaftstheorie? beruhigend, den Ausgangspunkt
seiner Uberlegungen durch ausgesprochene Dilthey-Experten best-
tigt zu finden: Frithjof Rodi bemerkt in Morphologie und Hermeneu-
tik, dass »Diltheys Bedeutung vor allem darin liegt, die Geistes-
wissenschaften von der Vorherrschaft der Naturwissenschaft des
19. Jahrhunderts befreit zu haben.«> Und Hans-Ulrich Lessing be-

U G. Chr. Lichtenberg: Aphorismen, Essays, Briefe. Stuttgart 1992, 273.

2 Bei diesem Beitrag handelt es sich um eine iiberarbeitete Fassung meines Beitrags
zum Workshop Dilthey as a Philosopher of Science (Universitit Wien, 3.—4. Juni
2013). Ich danke den Veranstaltern dieser Konferenz, Christian Dambéck und Hans-
Ulrich Lessing, fiir ihre Organisationsarbeit und Gastfreundschaft und allen Beteilig-
ten des Workshops fiir anregende Diskussionen und Kritik.

3 F. Rodi: Morphologie und Hermeneutik. Zur Methode von Diltheys Asthetik.
Stuttgart 1969, 38.

63

https//dol.org/10.5771/9763495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Helmut Pulte

stimmt Diltheys philosophisches Leitproblem folgendermaflen: »Sei-
ne Hauptfrage lautete: »Wie ldsst sich die Objektivitit geisteswissen-
schaftlicher Erkenntnisse sichern, und wie lassen sich die Geisteswis-
senschaften, also die Wissenschaften des Menschen, der Geschichte
und der Gesellschaft [...] als eine [...] von den Naturwissenschaften
unabhingige Wissenschaftsgruppe begriinden? Dieses philosophi-
sche Projekt kann man ohne Einschrinkung als das Lebensprojekt
Diltheys bezeichnen, es ist die einheitsstiftende Mitte seines Werks
und seines Denkens.«*

Die Naturwissenschaften waren fiir Dilthey zweifellos ein wich-
tiger Abstossungspunkt, von dem aus er die Konstitution der Geistes-
wissenschaften entwickelte. Sie hatten eine epistemische und be-
griindungstheoretische Orientierungsfunktion fiir ihn, insofern die
Objektivitit, die Einheit und die Evidenz geisteswissenschaftlicher
gegeniiber naturwissenschaftlicher Erkenntnis nicht nur aufgewie-
sen, sondern auch gerechtfertigt werden sollten.® Diltheys Verstind-
nis der Naturwissenschaften seiner Zeit diirfte daher auch von Inte-
resse fiir diese Konstitution selber sein, vor allem in ihrer frithen
Entwicklung bis hin zur Einleitung. Der vorliegende Beitrag widmet
sich nun den »einfachen« Fragen: Was ist Diltheys Bild von den Na-
turwissenschaften dieser Zeit und wie hat es seine friihe Konstitution
der Geisteswissenschaften beeinflusst? Die Untersuchung dieser Fra-
gen wird auf den Zeitraum von Diltheys Grundrif§ der Logik und des
Systems der philosophischen Wissenschaften (1865) bis zur Einlei-
tung in die Geisteswissenschaften (1883) beschrankt. Leitend ist hier-
bei die Einschdtzung der Herausgeber des Bandes XX der Gesammel-
ten Schriften beziiglich des engen Konnexes dieser Schriften:
»Diesem frithen Grundrif§ kommt innerhalb der ersten Entwick-
lungsphase von Diltheys Denken insoweit eine besondere Bedeutung
zu, als hier erstmals ein System der Geisteswissenschaften vorgestellt
wird; er ist der eigentliche Keim von Diltheys Hauptwerk, der Ein-
leitung in die Geisteswissenschaften, in dem er — nahezu zwanzig
Jahre nach diesem ersten Entwurf — den Versuch unternahm, das hier
skizzierte Grundgeriist auszufiihren.«®

¢ H.-U. Lessing: Wilhelm Dilthey. Eine Einfiihrung. K6ln, Weimar und Wien 2011,
33

5> Vgl. hierzu niher J. Rémelt: Die Kant-Kritik Wilhelm Diltheys und das Problem der
Legitimierung von Erfahrungserkenntnis. Miinchen 1996, 107.

¢ H.-U. Lessing und F. Rodi: Vorbericht der Herausgeber zu GS XX, XVII-XLV,
XXVIL

64

https://dol.org/10.5771/9783495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Gegen die Naturalisierung des Humanen

Vorab aber einige Bemerkungen dazu, warum die gestellten Fra-
gen durch Verweise auf philosophiegeschichtliche Allgemeinplitze
lingst nicht erledigt sind und auch in der Dilthey-Forschung bisher
keine hinreichende Aufmerksamkeit erfahren zu haben scheinen.
Thre Beantwortung fallt eben nicht so leicht, wie es zunichst den An-
schein haben mag, wofiir sich mehrere, fiir die weitere Argumenta-
tion wichtige Griinde benennen lassen: Erstens hat Dilthey sein Ver-
stindnis der Naturwissenschaften aus recht verschiedenen Quellen
bezogen und an recht unterschiedliche persénliche Verbindungen
gekniipft. Zweitens befinden sich die Naturwissenschaften im frag-
lichen Zeitraum nicht nur in einem starken Wachstums- und Aus-
differenzierungsprozess, sondern auch in einer Phase des Grund-
lagenwandels, der ihr Verhiltnis zur Philosophie massiv betrifft. Der
Einfluss Kants und dessen Wandel sind hierbei fiir den deutschen
Sprachraum besonders wichtig. Mit Blick auf die beiden obigen »Ex-
perten-Zitate« mag man das daran festmachen, dass die Rede von
»der Naturwissenschaft« (Rodi) im Singular der Metaphysischen
Anfangsgriinde Kants ebenso begriindet erscheint wie die Rede von
»den Naturwissenschaften« (Lessing) im Plural, den schon der junge
Helmholtz gebraucht, obwohl der noch ein Kantisches Einheits-
programm verfolgt — hierauf wird zuriickzukommen sein. Drittens
scheint, besonders mit Blick auf Diltheys spitere Unterscheidung
von erkldrender und verstehender Psychologie, eine Richtung der da-
maligen Naturwissenschaften, fiir die Kants Grundlegung besonders
wichtig war, starken Einfluss auf ihn genommen zu haben: die Berli-
ner Physiologie im Anschluss an Johannes Miiller, fiir die vor allem
die Namen Briicke, Helmholtz, Ludwig und Emil Du Bois-Reymond
stehen — und auch hierauf wird zurtickzukommen sein.

Wenn diese Punkte in den folgenden Teilen niher beleuchtet
werden, wird besonderes Augenmerk auf die epistemischen Ansprii-
che zu legen sein, die Dilthey auf Seiten der Naturwissenschaften
vertreten sieht, denn es handelt sich hier um Anspriiche, die er —
zumindest bis hin zur Einleitung in die Geisteswissenschaften — of-
fenbar weitestgehend anerkannte und auf sein Projekt einer Grund-
legung der Geisteswissenschaften tibertrug. Sie gehéren einem klas-
sischen Wissenschaftsverstindnis an, das in den Naturwissenschaften
selber wihrend der letzten Jahrzehnte des 19. Jahrhunderts proble-
matisiert und durch ein modernes Wissenschaftsverstindnis abgelst
wurde. Es erscheint sinnvoll, Diltheys Bezugnahmen auf die Natur-
wissenschaften zunéchst in diesem Kontext zu verorten.

65

https://dol.org/10.5771/9783495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Helmut Pulte

2. Naturwissenschaften im Wandel:
Allgemeine Entwicklungsziige

Innerhalb der Naturwissenschaften vollziehen sich im letzten Drittel
des 19. Jahrhunderts starke Wandlungsprozesse, die auch ihr Verhilt-
nis zur akademischen Philosophie nachhaltig beeinflussen. An dieser
Stelle” sollen lediglich drei Entwicklungsziige skizziert werden, die
sich fiir Diltheys Theorie der Wissenschaften als wichtig erweisen
werden:

(1) Wandel des Mechanismus. Ohne Zweifel gilt die Mechanik
nahezu allen Naturwissenschaftlern und Theoretikern der Zeit nicht
nur als inhaltliche Grundlage der Physik und damit der Naturwissen-
schaften, sondern auch als epistemisches Ideal wissenschaftlichen
Wissens iiberhaupt; in der Kantischen Tradition wird dieser traditio-
nelle Mechanismus kodifiziert durch die Metaphysischen Anfangs-
griinde der Naturwissenschaft (1786). Exemplarisch kann man den in
Rede stehenden Wandel u.a. an Wilhelm Wundt studieren: Wundt
verdffentlicht 1866 ein Buch mit dem Titel Die physikalischen Axio-
me und ihre Beziehung zum Kausalprinzip,® das den alten Mechanis-
mus mit seinen certistischen Erkenntnisanspriichen mustergiiltig
reprasentiert. Riickblickend bemerkt er Jahrzehnte spéter in einer
Neubearbeitung seines Werkes zur Entwicklung des Mechanismus
im letzten Drittel des 19. Jahrhunderts:

Zwar galt die mechanische Naturauffassung [...] im wesentlichen noch un-
bestritten. Aber [...] was friiher als Axiom gegolten, begann man als >Hy-
pothese« zu bezeichnen, womit ausgedriickt war, dass auch ein anderes [...]
System von Voraussetzungen, sobald es nur dem Zweck einer Verkniipfung
der zu beschreibenden Erscheinungen geniige, gewihlt werden konne. Mit
Vorliebe wurde daher nun auch nach dem von Kirchhoff in seiner >Mecha-
nik« (1876) gegebenen klassischen Beispiel als Aufgabe der Physik und Me-

7 Fiir eine eingehendere Untersuchung, besonders des Wandels des Mechanismus im
fraglichen Zeitraum, vgl. H. Pulte: Axiomatik und Empirie. Eine wissenschaftstheo-
riegeschichtliche Untersuchung zur Mathematischen Naturphilosophie von Newton
bis Neumann. Darmstadt 2005, 359-438; zum Verhiltnis von Philosophie und Natur-
wissenschaften vgl. auch H. Schnédelbach: Philosophie in Deutschland 1831-1933.
4. Aufl. Frankfurt a. M. 1991, bes. 89 und 137.

8 W. Wundt: Die physikalischen Axiome und ihre Beziehung zum Kausalprinzip.
Heidelberg 1866; zur Kritik vgl. bereits E. Mach: Die Geschichte und die Wurzel des
Satzes von der Erhaltung der Arbeit. Prag 1872, 18 und 27-33.

66

https://dol.org/10.5771/9783495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Gegen die Naturalisierung des Humanen

chanik nicht, wie bis dahin, die >Erklarungs, sondern die >Beschreibung« der
allgemeinsten Naturerscheinungen bezeichnet.

[...] so wurde die hier noch tiefer in die Uberlieferung eingreifende
Frage nahegelegt, ob nicht auf einer ganz anderen Grundlage als der bishe-
rigen der Aufbau der exakten Naturlehre erfolgen konne.”

Was Wundt hier anspricht, ist der Wandel der Mechanik von einer
axiomatisch-certistischen zu einer hypothetisch-falliblen Wissen-
schaft, die zu einer Revision ihrer Grundbegriffe und -gesetze fihig
ist. Damit verbunden ist auch eine erkenntnistheoretische Selbst-
bescheidung des Mechanismus, der ja bei vielen Naturwissenschaft-
lern — die sich selber als metaphysikfeindlich verstanden — als impli-
zite Hintergrundmetaphysik fungierte. Dilthey selber hat, wie sich
zeigen wird, diese Selbstbescheidung im fraglichen Zeitraum nicht
realisiert, sondern bezieht sich weiter auf das traditionelle mechanis-
tische Ideal.

(2) Ein weiterer allgemeiner Entwicklungszug ist fiir Dilthey be-
sonders prekir. Man konnte ihn als zunehmende »Vernaturwissen-
schaftlichung des Humanen« bezeichnen, oder — etwas verkiirzt, und
fiir diesen Beitrag titelgebend — als dessen Naturalisierung. Damit ist
Folgendes gemeint: zum einen die Eingliederung des Menschen in
den Prozess der natiirlichen Evolution durch Darwin und seine An-
hinger, auf die Dilthey offenbar nicht negativ, aber eher zuriickhal-
tend reagiert hat; zum anderen — und vor allem — der Aufstieg der
Physiologie, besonders der Sinnesphysiologie, und ihre Anwendung
auf den Menschen. Hier ist fiir Dilthey besonders die bereits erwihn-
te Schule von Johannes Miiller wichtig, die einen reduktiven Mecha-
nismus vertrat, der seine philosophische Begriindung wesentlich
noch aus Kants Metaphysischen Anfangsgriinden zog. Zu ihrem Pro-
gramm gehorte die Erklarung aller physiologischen Vorgénge aus an-
ziehenden und abstofienden Kriften zwischen kleinsten Teilen orga-
nischer Materie, die explizite Zuriickweisung nichtmechanischer,
vitaler Krifte, sowie die Mathematisierung der Physiologie als Kon-

® W. Wundt: Die Prinzipien der mechanischen Naturlehre. Ein Kapitel aus einer Phi-
losophie der Naturwissenschaften. Stuttgart 1910, 2. Bei diesem Buch handelt es sich
um die »zweite umgearbeitete Auflage« der idlteren Schrift von 1866. Den neuen Titel
erklart Wundt mit der »etwas verdnderten Lage, die seit jener Zeit [1866] eingetreten«
sei: »Diese veridnderte Lage hat zugleich die Verinderung des Titels mit sich gefiihrt,
die mir im Hinblick auf die von so manchen Stellen umstrittene und in der Tat be-
streitbare Bedeutung, die allmihlich der Begriff des Axioms angenommen, erforder-
lich schien« (a.a. 0., X).

67

https://dol.org/10.5771/9783495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Helmut Pulte

stituens ihrer Wissenschaftlichkeit tiberhaupt. Emil Du Bois-Rey-
mond beschreibt dieses Ideal 1848 so:

[Es] lassen sich jedoch die, welche mit mir eines Sinnes sind, in der Uber-
zeugung nicht erschiittern, dafy, wenn nur unsere Methoden ausreichten,
eine analytische Mechanik simtlicher Lebensvorginge moglich wire. [...]
Also auch auf solche einfache Bewegungen miissen auch die Vorginge in
den organischen Wesen am letzten Ende zuriickfiihrbar sein. [...] Man sieht
daher, daf [...] die analytische Mechanik im Grunde reichen wiirde bis zum
Problem der personlichen Freiheit, dessen Erledigung Sache der Abstrak-
tionsgabe jedes einzelnen bleiben muf3."

Kurz gesagt, hatte sich die Berliner Physiologie der Aufgabe ver-
schrieben, Kants Metaphysische Anfangsgriinde auch auf dem Feld
des Organischen zum Durchbruch zu verhelfen. Auch Du Bois-Rey-
monds berithmte Ignorabimus-Rede von 1872, die Dilthey in der Ein-
leitung aufgreift, ist vor diesem Hintergrund zu sehen. Es handelt
sich dabei — dies sei bereits hier bemerkt — um eine immanente Re-
flexion auf die Grenzen des Naturerkennens, d.h. um eine Reflexion
vom Standpunkt eines klassischen Mechanismus, der sich selber noch
auf der »sicheren Seite« der Naturerkenntnis verortet. In der Sprache
der Metaphysischen Anfangsgriinde konnte man sagen: Die Natur
wird zwar nach ihrer materialen Seite hin weiter als eine unendliche
Aufgabe der Naturwissenschaften begriffen, nach ihrer formalen
bzw. nomologischen Seite hin gilt sie jedoch als entschliisselt, als
»epistemisch transparent«, wie insbesondere Du Bois-Reymonds Be-
zugnahme auf den sog. Laplaceschen Ddamon zu erkennen gibt.!

(3) Der dritte Entwicklungszug, der in Hinblick auf Dilthey
wichtig erscheint, hingt mit dem Wandel des Mechanismus wie auch
mit dem Aufstieg evolutioniren Denkens in den Wissenschaften'

10 E. Du Bois-Reymond: Uber Lebenskraft (1848), in: S. Wollgast (Hrsg.): Emil Du
Bois-Reymond: Vortrige iiber Philosophie und Gesellschaft. Berlin 1974, 3-24, 11.

1 E. Du Bois-Reymond: Uber die Grenzen des Naturerkennens (1872), in: S. Woll-
gast (Hrsg.), a.a.0., 54-77; vgl. Dilthey GS I, 9-13 und GS XX, 241. Zur Ignorabi-
mus-Rede im Kontext des Mechanismus der Zeit und zur diesbeziiglichen Rolle des
Laplaceschen Damons vgl. ausfiihrlicher H. Pulte: Emil Du Bois-Reymond in Con-
text: Kantianism and >Mechanical< Limitations of Knowledge in the Second Half of
the 19th Century, in: N. Moro, M. Anacker und T. Schéttler (Hrsg.): Limits of Know-
ledge. Between Philosophy and the Sciences. Monza 2013, 57-73.

12 Zum Einfluss auf die sog. »exakten« Wissenschaften vgl. H. Pulte: Darwin und die
exakten Wissenschaften. Eine vergleichende wissenschaftstheoretische Untersuchung
zur Physik mit einem Ausblick auf die Mathematik, in: E.-M. Engels (Hrsg.): Charles
Darwin und seine Wirkung. Frankfurt a. M. 2009, 139-177.

68

https://dol.org/10.5771/9783495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Gegen die Naturalisierung des Humanen

zusammen, ist aber insgesamt wesentlich komplexer und weitrei-
chender. Schlagwortartig kénnte man ihn als Dynamisierung und
Historisierung der Naturwissenschaften bezeichnen. Er hingt neben
wissenschaftsimmanenten Entwicklungen in Deutschland auch damit
zusammen, dass der Einfluss schulphilosophischer Naturmetaphysik
im naturwissenschaftlichen Denken schwindet. Aber auch der altere
Empirismus bzw. Positivismus eines Comte, Herschel oder Mill, der
letztlich den philosophischen Systemgedanken insofern konserviert,
als er die Mechanik zur Grundlage der empirischen Wissenschaften
macht, ist in dieser Entwicklung nur noch partiell eine philosophische
Option fiir arbeitende Naturwissenschaftler: Systemdenken, Essen-
tialismus und die Suche nach letzten Kausalerklarungen treten ten-
denziell zuriick hinter offene Theoriebildung, Instrumentalismus
und eine Bescheidung auf die Beschreibung von Phinomenen,™ die
Dilthey — wenngleich in der Ausfithrung verschieden — auch als Auf-
gabe der Geisteswissenschaften versteht. Die Ausbildung des Phino-
menalismus durch Mach, Avenarius und andere ist der wissenschafts-
theoretisch vielleicht deutlichste Ausdruck dieses Prozesses. Er fiihrt
dazu, dass wissenschaftliche Theorie selber ihren statischen Charak-
ter verliert und historisch begriffen wird. Ernst Mach schreibt in die-
sem Sinne bereits 1872: »Lassen wir die leitende Hand der Geschichte
nicht los. Die Geschichte hat alles gemacht, die Geschichte kann alles
dndern.«'* Mit diesen Worten spricht er nicht in einem allgemeinen
diltheyschen Sinne das Leben in allen seinen Vollzugsformen an, son-
dern speziell naturwissenschaftliche Theoriebildung und somit die
vorrangige Weise der Moderne, die dufSere Natur iiberhaupt zu be-
greifen. Die wissenschaftlich erkannte Natur selber wird in diesem
Prozess zu Geschichte — sie wird, so konnte man sagen, auf ganz neue
Weise wieder Geschichte. Dilthey hat diese Entwicklung — wie auch
den damit zusammenhingenden Wandel des Mechanismus — nur par-
tiell wahrgenommen; insbesondere scheint er einen Phanomenalis-
mus machscher Prigung nur als eine Spielart des élteren Positivismus
verstanden zu haben. In der Form seiner Absetzung der Geistes- von
den Naturwissenschaften macht sich dies u.a. in einer schematischen

13 Wie Wilhelm Wundt sie im obigen Zitat 9 bei Gustav Robert Kirchhoff exempla-
risch konstatierte. Zur Differenz von naturwissenschaftlicher Beschreibung und geis-
teswissenschaftlicher Beschreibung im Sinne Diltheys vgl. F. Kaulbach: Philosophie
der Beschreibung. Koln 1968, 431-465.

4 Mach: Die Geschichte und die Wurzel, a.a.O., 3.

69

https://dol.org/10.5771/9783495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Helmut Pulte

Gegendiiberstellung von »erkldrenden« Natur- und »beschreibend-
verstehenden« Geisteswissenschaften’® bemerkbar und beeinflusst
seine Grundlegung der Geisteswissenschaften unmittelbar.

Generell ist wohl zu sagen, dass fiir Diltheys Bild der Naturwis-
senschaften seiner Zeit der zweite der hier vorgestellten Entwick-
lungsziige, der verkiirzt die Gefahr einer »Naturalisierung des Hu-
manen« heraufbeschwor, bestimmend war — in Verbindung mit dem
in (1) skizzierten Mechanismus, den er allerdings nur in seiner tradi-
tionellen Form wahrnahm. Seine Begriindung der Geisteswissen-
schaften in Absetzung von den Naturwissenschaften ist demnach
nicht nur als eine allgemeine Reaktion auf den Triumphzug letzterer
in der zweiten Halfte des 19. Jahrhunderts zu verstehen, sondern spe-
zifischer als Reaktion auf eine wissenschaftliche Vereinnahmung des
Menschen durch die Biologie, besonders durch einen bestimmten Ty-
pus reduktionistischer Biologie, der sich am Wissenschaftsideal des
traditionellen Mechanismus festmachte. Es scheint, dass die Ausblen-
dung wichtiger Entwicklungen der Naturwissenschaften in dieser
Zeit — der Modernisierung des Mechanismus und der Historisierung
naturwissenschaftlicher Theoriebildung — eine insgesamt dichoto-
mische Sicht Diltheys auf die Wissenschaften seiner Zeit befordert
und seine Grundlegung der Geisteswissenschaften stark geprigt hat.
Der folgende Durchgang durch seine wissenschaftstheoretischen
Hauptschriften von 1865 bis 1883 dient der Uberpriifung und Aus-
differenzierung dieser These.

3. Die Naturwissenschaften im Grundrif3 (1865)

Der Grundriff von 1865 ist nicht nur bemerkenswert, weil Dilthey
hier erstmals sein System der Geisteswissenschaften vorstellt, son-
dern auch, weil er recht ausfiihrlich Auskunft iiber die Quellen gibt,
aus denen er sein Wissenschaftsverstindnis schopft. Fiir die Natur-
wissenschaften sind hier zum einen wichtige zeitgendssische Arbei-
ten zu nennen, wie etwa die Physiologische Optik von Helmholtz'

15 Vgl. Kaulbach: Philosophie der Beschreibung, a.a.O., 436-442.

16 'W. Dilthey: Grundrif§ der Logik und des Systems der philosophischen Wissen-
schaften, in: GS XX, 19-32, 27. (Helmholtz’ Optik wird hier in Karstens Encyklopddie
der Physik zeitlich mit »1857 ff.« verortet, die erste Lieferung des Handbuchs der
Physiologischen Optik datiert aber von 1856.)

70

https://dol.org/10.5771/9783495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Gegen die Naturalisierung des Humanen

oder die Beitrdge zur Theorie der Sinneswahrnehmung von Wundt."”
Ganz iiberwiegend aber bezieht er sich auch hier auf philosophische
und wissenschaftsgeschichtliche Untersuchungen von Kant iiber
Fries bis hin zu Herschel, Whewell und Mill. Diltheys von Anfang
an stark historischer Zugriff auf die Naturwissenschaften mag mit
seinen friitheren, auf das Jahr 1862 zuriickgehenden Plianen zusam-
menhingen, eine » Art Wissenschaftslehre«® zu verfassen, die er ne-
ben historischen Projekten verfolgt. Im Grundrifs weist er jedenfalls
deutlich auf das Desiderat einer Geschichte der Geisteswissenschaften
fiir eine zu etablierende wissenschaftliche Methodenlehre hin: »Die
Tatsache der Wissenschaften frither als das Studium ihrer Methoden.
— Logische Analyse der Tatsachen, welche die Geschichte der Wissen-
schaften bietet, ist demnach der Gang dieses Studiums.«'* Diltheys
Begriindung der Geisteswissenschaften in Absetzung von den Natur-
wissenschaften erfolgt von Anfang an aus einer historischen Perspek-
tive, die es zum einen erschwert, seine systematischen Anliegen zu
bestimmen, zum anderen aber auch erkldrt, warum er die o.g. natur-
wissenschaftlichen Entwicklungen seiner Zeit kaum wahrgenommen
zu haben scheint. Festzustellen ist jedenfalls, dass nahezu alle Werke,
die Dilthey im Grundriff auffiihrt, auch die des britischen Indukti-
vismus, eine mechanistisch begriindete Naturlehre als Ideal der Na-
turwissenschaften iiberhaupt vertreten; von daher ist gut verstand-
lich, dass Dilthey selber die erkenntnistheoretischen Anspriiche des
traditionellen Mechanismus in seiner diesbeziiglichen Bewertung der
Naturwissenschaften adaptiert.

In inhaltlicher und methodologischer Hinsicht bleiben Diltheys
Versuche im Grundrif, die Geisteswissenschaften als eigenstindige
Wissenschaften zu begriinden, noch recht offen und unbestimmt.
Spezifische Methodenarsenale fiir jede der beiden Wissenschafts-
gruppen werden nicht geltend gemacht, obwohl er die Methodenlehre
als »wichtigsten Abschnitt der Logik«, die es zu entwickeln gilt, an-
spricht.?’ Der Grund dafiir liegt wiederum in Diltheys historisieren-
der Betrachtung: Der Ausgang von der Wissenschaft als historischem
Faktum erdffnet eine Vielzahl methodischer Zuginge, fiir deren sys-

7 Dilthey, a.a.O., 27.

18 C. Misch (Hrsg.): Der junge Dilthey. Ein Lebensbild in Briefen und Tagebiichern
1852-1870. Leipzig/Berlin 1933, 178.

1 Dilthey, GS XX, 24.

2 Ebd., 24.

71

https://dol.org/10.5771/9783495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Helmut Pulte

tematische Behandlung die Grundlage noch nicht gelegt ist: »Die Ge-
schichte der Methoden, deren sich Geschichte, Philologie und Theo-
logie bedienen, ist in streng wissenschaftlicher Weise noch gar nicht
bearbeitet.«*' Der Rekurs auf dieses >historisch-systematische« Defi-
zit erscheint in reflektierter Weise zirkuldr: Ohne wissenschaftliche
Aufarbeitung der Geschichte der wissenschaftlichen Methode keine
systematische Methodologie. Dass eine (kiinftige) Methodologie der
Geisteswissenschaften sich auch fiir die Vielfalt der historisch auf-
weisbaren Methoden dieser Wissenschaften offenzuhalten hat, ist
damit festgestellt. Dilthey kann von dem hier eingenommenen
Standpunkt Mills Logik auch insofern schliissig kritisieren, als dieser
die historische Perspektive fehlt: Dilthey wirft ihr, bereits einige Jahre
vor dem Grundriff, einen verfehlten Methodenabsolutismus »aus
Mangel an historischer Bildung« vor.22

Diltheys Unterscheidung von Natur- und Geisteswissenschaften
im Grundrifl ist denn auch nicht methodologischer Art, sondern we-
sentlich erkenntnistheoretisch motiviert und verlauft unter expliziter
Berufung auf Kant entlang einer Unterscheidung von duflerer und
innerer Wahrnehmung, die Dilthey als »Fundamente der mensch-
lichen Erkenntnis« einfiihrt.?

Dabei sind vor allem drei Aspekte von systematischem Interesse:
(1) Die Naturwissenschaften werden wegen ihrer mathematischen
Grundlegung im Sinne Kants als exakt ausgewiesen, zugleich aber
auch als unfihig, »zu den inneren Zustanden der erscheinenden Din-
ge« vorzustofsen. Umgekehrt haben die »Wissenschaften des Geistes«
gerade solche inneren Zustinde zum Gegenstand, sind aber nicht
exakt.?* (2) Dilthey spricht den Naturwissenschaften ab, eine »Einheit

21 Ebd., 24f.

2 Zitiert nach P. Krausser: Kritik der endlichen Vernunft. Wilhelm Diltheys Revolu-
tion der allgemeinen Wissenschafts- und Handlungstheorie. Frankfurt a. M. 1968, 40.
Krausser bezieht sich auf handschriftliche Notizen auf der Innenseite von Diltheys
eigenem Exemplar der Millschen Logik, die um 1862-1863 geschrieben sein kénnen
und eine vollstindige Wiedergabe verdienen: »Das Grundfalsche Stuart Mills liegt in
der Annahme absoluter Methoden. Die Methoden sind nur Ausdruck der Anpassung
des Denkens an die jedesmalige Lage der Wahrheiten.«

»Ebenso verhilt es sich mit den Grenzen der Erkenntnis.«

»Mill ist dogmatisch aus Mangel an historischer Bildung. Nur aus Deutschland kann
das wirkliche empirische Verfahren anstatt des vorurteilsvollen dogmatischen Empi-
rismus kommen.«

2 Dilthey, GS XX, 21.

2 Ebd., 24.

72

https://dol.org/10.5771/9783495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Gegen die Naturalisierung des Humanen

der Natur« stiften zu konnen, gerade weil sie mechanisch grund-
gelegt sind. »Einheit der Natur« im Sinne eines umfassenden Begrei-
fens der Natur ist fiir ihn im Rahmen eines Mechanismus nicht zu
erlangen, sondern erfordert neben der dufleren notwendig auch die
innere Wahrnehmung, somit auch einen Beitrag der Geisteswissen-
schaften. (3) Der philosophisch wichtigste und nachhaltigste Punkt
diirfte sein, dass Dilthey bereits 1865 die Objektivitit geisteswissen-
schaftlicher Erkenntnis gegeniiber den Naturwissenschaften geltend
macht. Sofern er sich dazu auf die Unterscheidung von duflerer und
innerer Wahrnehmung in der Transzendentalen Asthetik stiitzt, er-
gibt sich fiir ihn ein Hindernis, das er nur durch einen Bruch mit
dieser Asthetik iiberwinden kann. Dabei ist es interessant zu sehen,
wie Dilthey diesen Bruch rekonstruiert, nimlich als Behebung eines
Riickschritts, den er Kant zur Last legt. Dilthey wirft namlich die
Frage auf, ob nicht die innere Wahrnehmung, anders als die aufere,
ihren Gegenstand unmittelbar »an sich« auffassen kénne, und notiert
in diesem Zusammenhang — nach Nennung von Augustinus und
Descartes — das Folgende: »Kant macht den fundamentalen Angriff
gegen die Objektivitit des in der inneren Wahrnehmung Aufgefass-
ten durch seine Theorie von der Idealitit der Zeit. — Wahres Motiv
Kants. — Objektivitat der zeitlichen Sukzession.«?® Dilthey erkauft
diese friithe Verteidigung der Objektivitit — und somit Wissenschaft-
lichkeit — der geisteswissenschaftlichen Erkenntnis dadurch, dass er
Kants Lehre von der Idealitdt der Zeit als reiner Anschauungsform
negiert und ein quasi-ontologisches Verstdndnis innerer Zeit zuriick
ins philosophische Spiel bringt. Seine leitende Absicht dabei ist wohl,
iiber eine empirische Psychologie, die Kant als Lehre (aber eben nicht
als Wissenschaft) anerkennt, hinauszugehen und eine rationale Psy-
chologie als Wissenschaft zu etablieren, die es nach Kant eben nicht
geben kann. Eine solche rationale Seelenlehre als Grundlage der Geis-
teswissenschaft wiirde nach dieser Lesart dadurch aufs Schild ge-
hoben, dass die innere Erfahrung nicht einer Zeit als blof8 formaler
und subjektiver Bedingung unterlige, sondern mit einer realen und
objektiven Zeit korreliert wiirde und so objektive innere Erfahrung

% Ebd., 21; vgl. zu Diltheys friiher Zeit-Kritik an Kant auch H.-U. Lessing: Die Idee
einer Kritik der historischen Vernunft. Freiburg-Miinchen 1984, 55 und 61. Lessing
weist zu Recht darauf hin, dass sich Diltheys Kritik »leitmotivisch durch die ganze
Auseinandersetzung mit Kant zieht« (a.a.O., 51).

73

https://dol.org/10.5771/9783495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Helmut Pulte

begriindete.? Dilthey stellt also Kants Zeit als innerer Anschauungs-
form, die lediglich eine innere Erfahrung zuldsst, wie das Ich sich
»erscheint«, aber nicht wirklich »ist«, eine ontologisierte Zeit gegen-
iiber, die eine unmittelbare und objektive innere Erfahrung des Ich
garantieren soll. Aus Kantischer Perspektive handelt es sich bei einem
solchen Unternehmen gleichsam um den Versuch einer »Verdoppe-
lung« des Wissenschaftskosmos durch »Halbierung« der Transzen-
dentalen Asthetik. Diese Absicht bleibt, wie sich zeigen wird, auch
in Diltheys spiateren Grundlegungsversuchen und Reflexionen auf
die Naturwissenschaften lebendig. Diese stellen sich, zusammen-
fassend, in Diltheys frithem Grundriss als historisch gewordene, ob-
jektive und exakte, dabei methodisch nicht weiter spezifizierte und
metaphysisch defizitdre, der Einheitsbildung nicht fahige Wissens-
bestinde iiber die duflere Natur dar.

4. Vorarbeiten zur Einleitung in die Geisteswissenschaften
(1865 —1883)

Um 1874 bemerkt Dilthey mit Bezug auf die Geisteswissenschaften:
»[...] noch sind diese Wissenschaften in einem Stadium, vergleichbar
der Epoche, in welcher Galilei auftrat fiir die Naturwissenschaften«.?”
Implizit fiihrt dieser Vergleich den Anspruch Diltheys bei sich, so

2% Vgl. hierzu auch H. Ineichen: Erkenntnistheorie und Geschichtlich-Gesellschaft-
liche Welt. Diltheys Logik der Geisteswissenschaften. Frankfurt a. M. 1975, 94-96.

27 W. Dilthey: Einleitungen zu den Untersuchungen iiber die Geschichte des Natur-
rechts (um 1874), Teil 3: Uber das Naturrecht der Sophisten. Einleitung, in: GS XVIII,
38-56, 47. Zuvor spricht Dilthey (im Singular) davon, dass es gelte, »schrittweise eine
wahrhafte Wissenschaft des Geistes« zu begriinden. Zu den »analogisierenden« New-
ton-Bezugnahmen des 18. und 19. Jahrhunderts allgemein vgl. U. Dierse: Der New-
ton der Geschichte, in: Archiv fiir Begriffsgeschichte 30 (1986), 158-182. Dass eine
solche Bezugnahme auch hier nahe liegt, mag folgende Sentenz Diltheys aus den
frithen Berliner Aphorismen (vor 1860) plausibel machen: »Es wird das immer mein
Traum bleiben, daf} die Geschichte noch ebenso in der Kindheit ist, als die Naturwis-
senschaft zur Zeit, als sie noch Naturbeschreibung war. Wie Bewegungsgesetze die
ganze korperliche Natur beherrschen, so ist auch von freilich wesentlich verschiede-
nen Bewegungsgesetzen das geistige Leben beherrscht. [...] Wenigstens begonnen
mufl daher das Unternehmen werden, wenigstens gesucht mufl werden nach den
Denkformen der mythologischen, der pantheistischen usw. Beseelung der Welt, des
Strebens nach Einheit, des plastischen und musikalischen Vorstellens usw. usw. usw.«
(W. Dilthey: Frithe Aphorismen aus der Berliner Zeit (vor 1860), in: GS XVIII, 202—
212, 206.)

74

https://dol.org/10.5771/9783495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Gegen die Naturalisierung des Humanen

etwas wie der »Newton der Geisteswissenschaften« zu werden, denn
Newton wird in dieser Zeit gewohnlich im Anschluss an Galilei, Kep-
ler u.a. als der eigentliche Begriinder der modernen Naturwissen-
schaften gefeiert. Im Ubergang vom Grundriss zur Einleitung von
1883 gibt es eine Reihe von weiteren »Vorarbeiten« Diltheys, die die
Geisteswissenschaften aus ihrer »galileischen Epoche« herausfiihren
sollen und in denen die Naturwissenschaften wiederum als »Ab-
stoflungspunkt« dienen.

In explizit methodischer Hinsicht sieht Dilthey hier einen Vor-
rang der Geistes- gegeniiber den Naturwissenschaften allein in der
»Natur der inneren Wahrnehmung« begriindet, »aus welcher die vol-
le Realitdt der Erkenntnisse dieser Wissenschaft[en] und die Durch-
sichtigkeit ihrer Objekte von den Elementen ab folgt«.?® Namentlich
die Geschichtswissenschaften sieht er auf Grund des (von Kant eben
verkannten) Sachverhaltes, dass unsere Vorstellung innerer An-
schauung nicht nur zeitliche Verianderung reprisentieren kann, son-
dern buchstiblich »eine Folge von Verdnderungen in sich ist«,? als
Wissenschaften an, die einen privilegierten Zugang zu ihren Gegen-
stinden haben. Tatsdchlich handelt es sich hier aber doch eher um
einen erkenntnistheoretischen als einen methodologischen Vergleich,
und tatsdchlich bleibt es auch in der Einleitung und spéter dabei,
dass Dilthey Methodenfragen und methodologische Abgrenzungen
immer Sachfragen und Sachunterschieden nachordnet. In der Einlei-
tung beispielsweise sieht er bei John Stuart Mill ein »Geklapper der
Worte Induktion und Deduktion« am Werke, das dem Gegenstand

2 W. Dilthey: Die Wissenschaft vom handelnden Menschen, in: GS XVIII, 19-37, 23.
2 W. Dilthey: Einleitungen zu den Untersuchungen, GS XVIII, 49. In vollem Wort-
laut lautet dieser bemerkenswerte Passus: »Die Wissenschaften des Menschen und
der Gesellschaft haben vor denen der Natur den Vorteil voraus, daf3 die Phinomene,
welche sie studieren, so sind, wie sie sich in der Auffassung darstellen; denn der Zwei-
fel Kants an der Realitit der zeitlichen Folge in ihnen enthilt einen Widerspruch in
sich selber, welcher ihn auflst. Unser anschauendes Vermggen als Form unseres in-
neren Sinnes vermag nur dann die Vorstellbarkeit der Zeit und der Verinderung
mitzuteilen, wenn es selber eine Folge von Verdnderungen in sich ist; alsdann aber
ist die zeitliche Sukzession an einem Punkte ein Reales in der Welt psychischer Pha-
nomene, welches hier geniigen mag. Daf3 aber die Beschaffenheit der Naturphidnome-
ne im Raume uns unerkennbar ist, verringert die Vollkommenheit der Erkenntnis der
geschichtlichen Welt keineswegs, da fiir den handelnden Menschen all diese Phino-
mene das sind, was sie ihm scheinen. Daher wir hier und hier allein eine objektive
Erkenntnis der realen Faktoren besitzen. Hieraus entspringt ein wichtiger methodi-
scher Vorteil: Wir sind im Begriff der Elemente, welche die geschichtliche Welt aus-
machen, keinem Zweifel preisgegeben.«

75

https://dol.org/10.5771/9783495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Helmut Pulte

der Geisteswissenschaften in keiner Weise gerecht werden konne:
»Thr Objekt setzt sich aus gegebenen, nicht erschlossenen Einheiten,
welche uns von innen verstiandlich sind, zusammen.«3° Es bleibt nach
Dilthey insbesondere auch fiir die sog. »exakten Wissenschaften« da-
bei, dass es die Geschichte ist, die iiber die Methoden bestimmt; kein
Methodenkanon kann umgekehrt deren geschichtliche Entwicklung
bestimmen.>!

Was in der sachlichen Diskussion der Naturwissenschaften in
dieser Zeit offenkundig an Gewicht gewinnt, ist die Sinnesphysio-
logie der Miiller-Schule, die ihn zu einer intensiveren Auseinander-
setzung mit den Voraussetzungen und Grenzen des Mechanismus
bringt. Miiller und wohl auch seiner ganzen Schule wirft Dilthey vor,
Kants » Voreingenommenheit« beziiglich des Mechanismus adaptiert
zu haben.?? In enger Verbindung mit diesen Studien stehen die Er-
kenntnistheoretischen Fragmente von 1874/1879, in denen er sich
stark auf Helmholtz’ sinnesphysiologische Untersuchungen be-
zieht.® Diltheys Auseinandersetzung mit Mechanismus und Physio-
logie in dieser Zeit hat eine weitere Entfernung von Kant zur Folge,
die sich terminologisch an seiner Verwendung des Etiketts »Empiris-
mus« festmachen ldsst. In seiner frithen Philosophie der Erfahrung
lautete die Losung: »Empirie, nicht Empirismus.«?* Jetzt schreibt er:

% W. Dilthey: Einleitung in die Geisteswissenschaften, GS I, 108.

3 W. Dilthey: Manuskript II, in: GS XVIII, 78-111, 110. Dort heif3t es niher: »2. Und
zwar sind die Methoden derselben [d. h. der Klasse der exakten Wissenschaften], wel-
che bisher aufgestellt worden, in Deutschland zu spekulativ, in England zu roh. Lei-
tend muf der Gesichtspunkt sein, daf es iiberhaupt keine Kombination von Metho-
den an sich in einer noch nicht konstituierten Wissenschaft gibt. Geltung des
geschichtlichen Standpunkts. Geschichte der Wissenschaft als reinigende Macht ge-
geniiber dem englischen Methodenaberglauben. Methode aus Leistungsfihigkeit in
Gegenwart und nichster Zukunft.«

3 »Die von Johannes Miiller aufgestellte Lehre von den Sinnesenergien enthilt diese
Wahrheit [iiber unsere Empfindungen] in einer Weise gefafit, welche sie mit dem
Kantschen Idealismus in Verbindung setzt und an der Voreingenommenheit dessel-
ben teilnehmen ldsst.« (W. Dilthey: Manuskript II, a.a. O., 102) Zur Miiller-Rezeption
bei Dilthey siehe H.-U. Lessing: Dilthey und Johannes Miiller. Von der Sinnesphysio-
logie zur deskriptiven Psychologie, in: M. Wagner und B. Warig-Schmidt (Hrsg.):
Johannes Miiller und die Philosophie. Berlin 1992, 239-254.

% Zum »Rezeptions-Schub in Sachen Helmholtz« bei Dilthey ab etwa 1867 bis hin
zur Einleitung von 1883 vgl. H.-U. Lessing: Dilthey und Helmholtz. Aspekte einer
Wirkungsgeschichte, in: Deutsche Zeitschrift fiir Philosophie 5 (1995), 819-833, 821.
3 Vgl. W. Dilthey: Philosophie der Erfahrung: Empirie, nicht Empirismus, in:
GS XIX, 17-25. Vgl. hierzu auch G. Cacciatore: Der Begriff der Empirie von Droysen

76

https://dol.org/10.5771/9783495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Gegen die Naturalisierung des Humanen

»Als die innere Aufgabe der Wissenschaftslehre betrachte ich, in der
Durchfiihrung des empiristischen Standpunktes [sic!] den Objekti-
vismus zu erreichen.«?* Mit »Objektivismus« meint er dabei, wie
der Kontext erhellt,’ die Uberzeugung, dass eine AuBSenwelt exis-
tiert, durch deren wissenschaftliche Fundierung das » hchste Bediirf-
nis des szientifischen Geistes« nach »Objektivitit« der Phinomene
abgesichert wird.?” Gegentiber einem blofSen idealistischen Phinome-
nalismus nach berkeleyschem oder machschem Vorbild geht es ihm
darum, einen Auflenwelt-Realismus vertreten zu konnen, der ihm
fir die Grundlegung der Geisteswissenschaften unverzichtbar er-
scheint: Erkennen und Handeln der Geisteswissenschaften vollzieht
sich an physischen Objekten, erst dort werden die inneren, geistigen
Prozesse objektiviert. Im spiteren Aufbau sagt er dazu, dass hinsicht-
lich der Erscheinungen der »Begriff der Geisteswissenschaften [...]
bestimmt [ist] durch die Objektivationen in der dufleren Welt. Nur
was der Geist geschaffen hat, versteht er. Die Natur, der Gegenstand
der Naturwissenschaft, umfafit die unabhiangig vom Wirken des
Geistes hervorgebrachte Wirklichkeit. Alles, dem der Mensch wir-
kend sein Geprige aufgedriickt hat, bildet den Gegenstand der Geis-
teswissenschaften.«

An Helmholtz kniipft Dilthey in seiner Realismus-Diskussion in
zweifacher Weise an: Einmal sieht er in dessen sinnesphysiologisch
geprigter Raumtheorie eine Moglichkeit, GesetzmafSigkeiten des du-
eren, physikalischen Raumes mit dem inneren, psychischen Gesche-
hen zu parallelisieren.”* Zum anderen sieht er in einer Kritik des
Helmholtzschen Realismus, der Empfindungen mittels eines apriori-
schen Kausalgesetzes auf auflere Gegenstinde zuriickfiihren mochte,
die Moglichkeit, einen giiltigen Realitdtsnachweis zu erbringen, der
Helmholtz’ Intellektualismus beseitigt und letztlich in dem wurzelt,
was Dilthey das dem Denken immer vorgingige Leben und spiter

zu Dilthey, in: Dilthey-Jahrbuch fiir Philosophie und Geschichte der Geisteswissen-
schaften 8 (1992-93), 265-288, 285.

% W. Dilthey: Erkenntnistheoretische Fragmente, in: GS XVIII, 186-193, 186.

3 Verteidigt wird in diesem Abschnitt die These: » Wir sind berechtigt zu der wissen-
schaftlichen Uberzeugung von der Realitiit einer Welt aufer uns.« (Dilthey, a.a.O.,
186)

7 Ebd., 187.

3 W. Dilthey: Der Aufbau der geschichtlichen Welt in den Geisteswissenschaften, in:
GS VII, 77-188, 148; vgl. hierzu auch L. Landgrebe: Wilhelm Diltheys Theorie der
Geisteswissenschaften. Halle 1928, 331.

% Dilthey: Erkenntnistheoretische Fragmente, GS XVIII, 191.

77

https://dol.org/10.5771/9783495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Helmut Pulte

den »Zusammenhang des Lebens« nennt* — den kritischen Helm-
holtz-Bezug findet man implizit auch spiter in der Einleitung thema-
tisiert.

Zusammenfassend kann man zu dieser Phase vielleicht sagen,
dass die zeitgendssischen Diskussionen zur Sinnesphysiologie und
zur physikalischen Geometrie bei Dilthey gleichsam als »Katalysa-
tor« wirkten; sie verhalfen ihm tiberhaupt erst zu einem Realitits-
begriff, der ihm fiir die Objektivierung des inneren geistigen Lebens
und somit fiir die Objektivitit der Geisteswissenschaften unverzicht-
bar erschien.!

5. Einleitung in die Geisteswissenschaften (1883)

Mit der Einleitung von 1883 soll nicht Diltheys AuSenwelt-Realis-
mus weiter verfolgt, sondern der Frage nachgegangen werden, wie
sich bei Dilthey der Mechanismus als Kern (auch) einer kantischen
Theorie der Naturwissenschaft zu der Kritik an Kants Zeittheorie ver-
hilt. Diese Kritik zeigt namlich auch in der Einleitung ihre Spuren,
insofern erst durch sie die Mdglichkeit einer inneren Erfahrung in
einem objektiven und fiir die Geisteswissenschaften konstitutiven
Sinne eroffnet wird. Hier kommt wiederum die Berliner Physiologie
ins Spiel, nun in Gestalt von Emil Du Bois-Reymond.

Der Mechanismus stellt sich fiir Dilthey generell januskopfig
dar: Auf der einen Seite hat er in Bezug auf Kants Metaphysik der
dufleren Natur, die ihn in einer bestimmten Form begriindet, keine
philosophischen Einwinde. Im Gegenteil heif3t es in der Einleitung,
dass die angestrebte neue Logik der Geisteswissenschaften nicht nur
»die Konsequenzen des kritischen Standpunktes zieht«, sondern auch
»die von Kant als transzendentale Asthetik und Analytik bezeichne-
ten Untersuchungen in sich auf[nimmt], d.h. den Zusammenhang
der dem diskursiven Denken zugrunde liegenden Vorginge.«* Der
Mechanismus garantiert die Begreiflichkeit der Natur nach ihrer for-

4 Vgl. W. Dilthey: Beitrige zur Losung der Frage vom Ursprung unseres Glaubens
an die Realitit der Aussenwelt und seinem Recht, in: GS V, 90-138, 95. Siehe auch
H.-U. Lessing: Dilthey und Helmholtz, a.a.O., 829.

4 Ebd., 824.

# W. Dilthey: Einleitung in die Geisteswissenschaften, GS I, 117; vgl. Ineichen: Er-
kenntnistheorie, a.a.O., 88.

78

https://dol.org/10.5771/9783495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Gegen die Naturalisierung des Humanen

malen Seite, und ohne diese Begreiflichkeit wire auch eine Begriin-
dung der Geisteswissenschaften nicht zu haben.

Auf der anderen Seite aber steht der Mechanismus bei Dilthey
auch fiir all das, was er in der Vorrede zur Einleitung metaphorisch so
heftig als das kritisiert, was nicht dem »wirklichen Blut« des Lebens
und Erlebens entspricht, sondern dem »verdiinnte[n] Saft von Ver-
nunft als blofer Denktitigkeit.«* Er steht fiir das Analytische und
Abstrakte der Naturwissenschaften — fiir das, was uns die Natur selber
zu etwas nicht erlebbarem, zu etwas Fremden werden ldsst. Der von
Dilthey immer wieder artikulierte Dualismus von Natur und Ge-
schichte wurzelt, so lassen sich seine Ausfiihrungen verstehen, letzt-
lich in der Anerkennung eines transzendentalphilosophisch fundier-
ten und daher seiner Gestalt nach zeitlosen Mechanismus. Zugespitzt
formuliert: Die Natur bleibt fiir uns deshalb »stumme, weil dieser abs-
trakte Mechanismus ihre Gesetze enthiillt und dabei zugleich ihre le-
bensweltliche Dimension verhiillt. Anders als Geschichte und Gesell-
schaft, deren Gesetze uns im Wesentlichen unbekannt sind, verstehen
wir diese Natur nicht.* Zwar sind, wie Dilthey in den historischen
Ausfiihrungen zur Einleitung sagt, auch mechanistische Begriffe wie
der des Atoms »geschichtliche Erzeugnisse«* — zudem sieht er auch
die Moglichkeit, dass dieser Mechanismus noch weitere Bedingungen
des Naturverstehens explizieren muss, dass er noch theoretisch ver-
feinert werden muss* —, aber entscheidend ist Folgendes:

Man kann die mechanische Naturerklirung [...] nicht gréber mifiverste-
hen, als indem man sie als eine neue Art von Metaphysik, etwa auf induk-
tiver Grundlage, auffaf3t. [Es] sondert sich [...] allmédhlig und langsam von
der Metaphysik das Ideal von erklirender Erkenntnis des Naturzusammen-
hangs ab, und erst die erkenntnistheoretische Forschung kldrt den ganzen
Gegensatz auf, der zwischen dem metaphysischen Geist und der Arbeit der
modernen Naturwissenschaft besteht.*

Der moderne Mechanismus ist von traditioneller Metaphysik ge-
reinigt. Er ist erkenntnistheoretisch fundiert, und zwar durch Kant;

# W. Dilthey: Einleitung in die Geisteswissenschaften, Vorrede, GS I, XVIIL

# Vgl. hierzu E. Rothacker: Einleitung in die Geisteswissenschaften. Tiibingen 1930,
265, der auf eine fast wortlich entsprechende Passage bei Dilthey anspielt.

4 W. Dilthey: Einleitung in die Geisteswissenschaften, GS I, 366.

# A.a.0, 370. (Hier ist sogar von der Moglichkeit einer »ganz anderen Konstruk-
tion« die Rede.)

4 A.a.0., 368.

79

https://dol.org/10.5771/9783495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Helmut Pulte

hieran lasst die Einleitung gar keinen Zweifel. Diltheys eigentliches
Problem mit Blick auf die Geisteswissenschaften ist daher nicht die
Begriindetheit des Mechanismus, sondern seine Reichweite.*® Aus
diesem Grund ist fiir ihn in der Einleitung auch die viel beachtete
Ignorabimus-Rede Du Bois-Reymonds von 1872 wichtig und hoch
willkommen. Sie ist ihm systematisch wichtig, weil nur durch eine
wesentliche Beschrainkung des Mechanismus, wie Du Bois-Reymond
sie vertritt, die Eigenstindigkeit geisteswissenschaftlicher Erkenntnis
gezeigt werden kann. Und sie ist ihm hoch willkommen, weil es sich
bei Du Bois-Reymond um einen Naturwissenschaftler handelt, der
auf der Grundlage eines ebenfalls kantisch fundierten Mechanismus
mit den anderen Mitgliedern der Berliner Gruppe ein weitreichendes
physiologisches Programm vertritt, das sich auch auf eine mecha-
nische Erklirung der sinnesphysiologischen Ausstattung des Men-
schen erstreckt, also die Moglichkeiten duferer Erfahrung unmittel-
bar betrifft.

Hierbei ist interessant zu sehen, wie Dilthey die Ignorabimus-
Rede in der Einleitung aufgreift: Wie fiir Du Bois-Reymond, sind
auch fiir ihn die Grenzen der naturwissenschaftlichen Erkenntnis sol-
che, die — was fiir seine Gesamtargumentation von entscheidender
Bedeutung ist — durch die Voraussetzungen des Mechanismus selber
gezogen werden. Dilthey unterscheidet dabei zwei Perspektiven, die
beide auch bei Du Bois-Reymond anzutreffen sind: Die immanente
Perspektive des Mechanismus weist zundchst nur auf, dass die Ana-
lyse und quantitative Bestimmung von Materie und Bewegung nicht
hinreicht, um Empfindungen und Bewusstsein von inneren Qualitd-
ten zu erkliaren. Du Bois-Reymond hat hier in der Tat das episte-
mische Problem der Erkliarung geistiger durch physische Eigenschaf-
ten klar herausgestellt und negativ entschieden;* Dilthey macht sich
diese negative Antwort zu eigen. Allerdings ldsst sich das Problem
auch auf eine zweite, metaphysische Ebene verlagern, etwa durch An-
nahme eines psychophysischen Parallelismus, der letztlich die Identi-
tit von geistigen und physischen Eigenschaften behauptet, weil er
regelhaft psychische Zustinde mit physischen koordiniert. Dadurch

# Vgl. auch hierzu seine Ausfithrungen am Ende der Einleitung in die Geisteswis-
senschaften, GS 1, 369.

# Vgl. M. Pauen: Die Grenzen des Erkennens: Von Du Bois-Reymond zur aktuellen
Philosophie des Geistes, in: K. Bayertz et al. (Hrsg.): Weltanschauung, Philosophie
und Naturwissenschaft im 19. Jahrhundert. Hamburg 2007, Bd. 3, 151-182, 181.

80

https://dol.org/10.5771/9783495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Gegen die Naturalisierung des Humanen

aber wiirde innere Erfahrung iiberfliissig oder zumindest den mecha-
nischen Naturverhiltnissen nachgeordnet, was fiir Diltheys Grund-
legung der Geisteswissenschaften gleichermafen verheerend wiire.*
Natiirlich ist auch diese metaphysische Auflosung des Problems fiir
Dilthey inakzeptabel, und auch hier — bei der Zuriickweisung eines
psychophysischen Parallelismus - stiitzt er sich auf Du Bois-Rey-
mond: Keine noch so vollkommene Kenntnis eines mechanischen
Systems reicht hin, um (a) die Einheit des menschlichen Bewusst-
seins und (b) die Spontaneitit des menschlichen Willens zu erkldren.
Bemerkenswert ist nun, dass weder Bewusstseinseinheit noch Wil-
lensspontaneitit von Dilthey transzendentalphilosophisch aufgehellt
und abgesichert werden. Vielmehr stellt er sie als unhinterfragbare
Grundtatsachen des Geistes vor und bringt sie gegen den Mechanis-
mus in Stellung. Sie sind letztlich die »Eckpfeiler«, auf die er die Ei-
genstiandigkeit geisteswissenschaftlicher Erkenntnis in der Einleitung
griindet. Sie lgsen fiir Dilthey die Forderung ein, die er zuvor, in
seiner Kritik des psychophysischen Parallelismus, so formuliert hatte:

Erst wenn die Beziehung zwischen den Tatsachen der geistigen Welt sich als
in der Art unvergleichbar mit den Gleichférmigkeiten des Naturlaufs zei-
gen, daf3 eine Unterordnung der geistigen Tatsachen unter die, welche die
mechanische Naturerkenntnis festgestellt hat, ausgeschlossen wird: dann
erst sind nicht immanente Schranken des erfahrenden Erkennens auf-
gezeigt, sondern Grenzen, an denen Naturerkenntnis endigt und eine selb-
stindige, aus ihrem eigenen Mittelpunkte sich gestaltende Geisteswissen-
schaft beginnt.”!

Bewusstseinseinheit und Willensspontaneitdt sind fiir Dilthey genau
die basalen geistigen Tatsachen, die unvereinbar mit allen Tatsachen
der mechanischen Naturerkenntnis und daher auch buchstiblich
grundlegend fiir seine Theorie der Geisteswissenschaften sind.

6. Ausblick auf spatere Schriften und kritische
Zusammenfassung

Ein kurzer Ausblick auf die spiteren Schriften und eine kritische Zu-
sammenfassung sollen diesen Beitrag abschlieflen. Der Ausblick be-

steht tatsdchlich nur aus einer Beobachtung zu den Ideen iiber eine

% Vgl. hierzu ausfiihrlicher Romelt: Kant-Kritik, a.a.O., 95.
51 Dilthey: Einleitung in die Geisteswissenschaften, GS [, 11.

81

https://dol.org/10.5771/9783495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Helmut Pulte

beschreibende und zergliedernde Psychologie (von 1894) und dem
Aufbau (von 1910): Wie gezeigt wurde, erkennt Dilthey bis zur Ein-
leitung (von 1883) die Objektivitit und Sicherheit naturwissenschaft-
licher Erkenntnis an und macht es sich zur Aufgabe, die Geisteswis-
senschaften mit gleich hohen Erkenntnisstandards zu begriinden.
Seine Kritik zielt nicht auf die epistemische Qualitit naturwissen-
schaftlicher Erkenntnis im engeren Sinne, sondern auf ihre Reichwei-
te. In den Ideen hingegen fiithrt Dilthey zu den Naturwissenschaften
eine ausfiihrliche Hypothesendiskussion, die deren Wissen relati-
viert: Hypothesen sind nicht nur wichtige heuristische Instrumente,
sondern auch die unverzichtbaren Endformen von Theorie, um natur-
wissenschaftliches Wissen tiberhaupt in einen Zusammenhang zu
bringen. Hier konnte sich widerspiegeln, dass der spitere Dilthey
den Niedergang des Mechanismus und die Dynamisierung naturwis-
senschaftlicher Theoriebildung doch wahrgenommen und reflektiert
hat. Es konnte sich aber auch um ein blofles Instrument handeln, das
er gegen die erklirende Psychologie einsetzt; ihr wirft er ja unberech-
tigte Hypothesenbildung vor und stellt ihr das unmittelbare Verste-
hen des Seelenlebens seiner beschreibenden Psychologie als iiberlege-
nes Verfahren gegeniiber. Im Aufbau von 1910 taucht dieser Gedanke
wieder auf, wenn er gegentiber dem Erleben und Nachverstehen der
Geisteswissenschaften betont, dass die abstrakten und konstruktiven
Naturwissenschaften ohne hypothetische Fingierungen nicht aus-
kommen konnen:

Der Zusammenhang der Natur ist abstrakt, der seelische und geschichtliche
aber ist lebendig, lebensgesittigt. Die Naturwissenschaften erginzen die
Phénomene durch Hinzugedachtes; und wenn die Eigenschaften des orga-
nischen Korpers und das Prinzip der Individuation in der organischen Welt
bisher solchem Begreifen widerstanden, so ist doch in ihnen das Postulat
eines solchen Begreifens immer lebendig, fiir dessen Verwirklichung ihnen
nur kausale Zwischenglieder fehlen; es bleibt ihr Ideal, daf} sie gefunden
werden miissen [...]. Die Geisteswissenschaften ordnen ein, indem sie um-
gekehrt zu allererst und hauptsichlich die sich unermeflich ausbreitende
menschlich-geschichtlich-gesellschaftliche duflere Wirklichkeit zurtick-
iibersetzen in die geistige Lebendigkeit, aus der sie hervorgegangen ist. Dort
werden fiir die Individuationen hypothetische Erklirungsgriinde aufge-
sucht, hier dagegen werden in der Lebendigkeit die Ursachen derselben er-
fahren.>

52 W. Dilthey: Der Aufbau der geschichtlichen Welt, GS VII, 119f.

82

https://dol.org/10.5771/9783495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Gegen die Naturalisierung des Humanen

Es scheint, als ob nicht nur der friihe Dilthey ein »Newton der Geis-
teswissenschaften« werden wollte, sondern auch, als ob der spite
Dilthey, vom Standpunkt selbstbewusst gewordener Geisteswissen-
schaften, den Naturwissenschaften ein geradezu newtonsches »Hy-
pothesis non fingo« entgegenschleudern méochte. Fiir die zweite der
beiden oben angefiihrten Erklirungsangebote beziiglich dieses Be-
fundes spricht, dass Diltheys Argumentation gegen die sog. »erkla-
rende Psychologie« und somit fiir seine eigene, beschreibende und
verstehende Psychologie stark durch seine »Hypothetisierung der
Naturwissenschaften« bestimmt ist.”

7. Zusammenfassung

Eine kritische Zusammenfassung des hier Dargestellten ist (wieder-
um) nicht ohne Kant zu haben, denn Dilthey selber kritisiert zwar
Kants Intellektualismus, namentlich seine Zeittheorie, 16st sich aber
in seiner Theorie der Naturwissenschaften letztlich nicht von Kant.
In der zeitgendssischen Entwicklung der Wissenschaftstheorie, be-
sonders im Machschen Phinomenalismus, hitte er Ankniipfungs-
punkte fiir eine Theorie der Naturwissenschaften finden kénnen, die
seinem Anliegen — insbesondere seiner Absicht einer Historisierung
aller Wissenschaften — letztlich niher standen. Diltheys halbherziger
Umgang mit Kants Wissenschaftstheorie aber fithrt zu systemati-
schen Problemen, die er offenbar selber nicht gesehen und jedenfalls
nicht aufgeldst hat; auf sie soll abschlieflend eingegangen werden:

Es trifft zwar zu, dass Dilthey in der Einleitung Natur- und Geis-
teswissenschaften nicht dichotomisch gegentiberstellt und auch
spiter keine scharfe Trennung entlang der Unterscheidung von »Er-
kldren und Verstehen« sucht, sondern beide Bereiche abwigend auf-
einander bezieht und eher »weiche« Grenzen zeichnet — Diltheys viel
zitierter Satz: » Tatsachen des Geistes sind die oberste Grenze der Tat-
sachen der Natur, die Tatsachen der Natur bilden die unteren Bedin-
gungen des geistigen Lebens.«** gehort in diesen Zusammenhang.

3 Vgl. hierzu niher U. Feest: sHypotheses, everywhere only hypotheses!<: on some
contexts of Dilthey’s critique of explanatory psychology, in: Studies in the History
and Philosophy of Biology and Biomedical Sciences 38 (2007), 43-62.

> Dilthey: Einleitung in die Geisteswissenschaften, GS I, 17; vgl. hierzu auch Frithjof
Rodis Begriff der »Relevanzschwelle, in: E. Rodi: Das strukturierte Ganze. Studien
zum Werk von Wilhelm Dilthey. Géttingen 2003, 201.

83

https://dol.org/10.5771/9783495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Helmut Pulte

Dieses wohltuende Abwigen im Konkreten dndert aber nichts daran,
dass seine grundsitzliche Argumentation fiir die Eigenstindigkeit
geisteswissenschaftlicher Erkenntnis durchaus dichotomisch angelegt
und in ihren Kant-Beziigen problematisch ist: Dilthey setzt sich von
der Zeit als reiner Anschauungsform ab, um Platz zu machen fiir ein
vorgingiges, unmittelbares, inneres Erleben, auf das sich die Geistes-
wissenschaften (und nur die Geisteswissenschaften) beziehen kon-
nen. Die Bewusstseinseinheit, auf die er sich mit Du Bois-Reymond
stiitzt, ist nicht die eines kantischen Erkenntnissubjekts, sondern
wurzelt in einer intuitiven und zugleich objektiven Zeiterfahrung.
Hier kommt bei ihm eine Vorstellung von Objektivitit ohne Schema-
tisierung ins Spiel, die von einem kantischen Standpunkt aus nicht
gerechtfertigt werden kann.

Man mag entgegnen, dass das Programm einer Begriindung der
Geisteswissenschaften nicht Kants Transzendentalphilosophie ver-
pflichtet ist. Dies ist richtig, verweist allerdings hier auf die Halb-
herzigkeit Diltheys in Bezug auf Kant zuriick: Dilthey bezieht sein
Verstindnis der Naturwissenschaften noch wesentlich aus dem Me-
chanismus seiner Zeit, und dieser wird von ihm — zumindest bis zur
Einleitung von 1883 — in seiner Kantischen Fundierung nicht in Frage
gestellt. Es ist ein »statischer« Mechanismus, der am Ende auch der
Dichotomie von Natur und Geschichte zu Grunde zu liegt: Diltheys
fiir den Menschen »stumme« Natur ist letztlich die Natur in der abs-
trakt-nomologischen Verfasstheit dieses Mechanismus; es ist die for-
male Natur der Metaphysischen Anfangsgriinde. Wesentlich ist nun,
dass Dilthey einen so abgesicherten Mechanismus nicht nur nicht in
Frage stellt, sondern ihm in der Einleitung auch eine mittelbare Be-
griindungsfunktion fir die Geisteswissenschaften beimisst: Mit Du
Bois-Reymond argumentiert er, dass Naturwissenschaften auf seiner
Grundlage weder das epistemische Problem der Erkldrung geistiger
Eigenschaften aus physischen lsen noch eine metaphysische Riick-
fithrung geistiger auf physische Eigenschaften stiitzen kénnen. So
erst werden die Grundtatsachen der Geisteswissenschaften zu den-
jenigen, die der Mechanismus selbst fiir Dilthey nicht erkliren kann:
Einheit des Bewusstseins, Spontaneitit des Willens. Das systemati-
sche Problem liegt darin, dass man nicht Kants Zeittheorie kritisieren
und sich zugleich auf einen Mechanismus, der als durch Kant er-
kenntnistheoretisch begriindet ausgewiesen wird, beziehen kann:
Kants Grundlegung des Mechanismus hingt selber an seiner Theorie
der Zeit als reiner Anschauungsform, wie das Schematismus-Kapitel

84

https://dol.org/10.5771/9783495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Gegen die Naturalisierung des Humanen

und die Analogien der Erfahrung der »Transzendentalen Analytik«
besonders klar vor Augen fiihren. Es ist, kurz gesagt, inkonsistent,
einen »kantisch begriindeten« Mechanismus zum Ausgangs- und
Abstoflungspunkt der eigenen Theoriebildung der Naturwissenschaf-
ten zu machen und zugleich ein unmittelbares inneres Erleben, das
jeder transzendental-idealen Zeiterfahrung vorausgeht, zur Grund-
lage der eigenen Theoriebildung der Geisteswissenschaften zu er-
heben.

Ein hiermit zusammenhingender und systematisch ebenfalls be-
denklicher Punkt zielt auf Diltheys Realismus: Die dufSere natiirliche
Wirklichkeit wird von ihm immer wieder vorgestellt als das von un-
serem Geist Unabhangige, das ihm Widerstehende. Nach Diltheys
Ankniipfung an Kants Metaphysik der dufleren Natur handelt es sich
dabei aber doch um eine durch uns erst erkannte Natur, die den
Strukturen des Verstandes und den Anschauungsformen unterliegt.
Diese Natur ist durchaus abhingig von unserem Geist; sie immer
weiter aufzuklaren hiele somit auch, uns iiber unseren Geist immer
weiter aufzukliren — und nicht, einem Naturalismus anheim zu fal-
len, wie ihn Dilthey stets zu vermeiden sucht.

85

https://dol.org/10.5771/9783495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Epistemische Ideale bei Dilthey und Cohen'

Christian Dambéck

Wilhelm Diltheys empirische und Hermann Cohens apriorische Auf-
fassung von Philosophie werden als die komplementiren Bestandteile
eines fiir die Philosophie in Deutschland im neunzehnten Jahrhun-
dert charakteristischen Empirismus identifiziert. Anders als der auf
Sinnesdaten gestiitzte britische und franzésische Empirismus stiitzt
sich die deutsche Variante, zusitzlich zu diesem dufleren empirischen
Anker in der raumzeitlichen Wirklichkeit, auf die innere empirische
Welt, also die »geistigen Gegenstinde«, die Ideen, die »Fakten der
Kultur«. Eine so vor einem empirischen Hintergrund bestimmte Phi-
losophie hat dann zwei Seiten, eine im engeren Sinn empirische —also
Philosophie als Geisteswissenschaft, wie bei Dilthey — und eine in
einem dazu komplementiren Sinn apriorische — also Philosophie als
Bestimmung des »Ursprungs« der »Fakten der Kultur«, wie bei
Cohen.

1. Warum Dilthey und Cohen?

Wilhelm Dilthey und Hermann Cohen sind zwei Philosophen, die
selten in einem Atemzug genannt werden. Wihrend es zwischen Dil-
they und der sogenannten Stidwestdeutschen Schule des Neukantia-
nismus klassische Konfrontationen gab,? finden sich kaum Beriih-

! Fiir Kommentare und Hinweise zu fritheren Fassungen dieses Manuskripts bedanke
ich mich bei den Teilnehmern der Wiener Dilthey-Tagung sowie bei den Teilnehmern
des Tiibinger Wissenschaftsphilosophischen Kolloquiums. Fiir weiterfithrende Kom-
mentare und Diskussionen bedanke ich mich besondere bei Richard Dawid, Josef
Ehrenmiiller, Pierfrancesco Fiorato, Gottfried Gabriel, Marco Giovanelli, Michael
Heidelberger, Helmut Holzhey, Helmut Johach, Hans-Ulrich Lessing, Christoph Lim-
beck-Lilienau, Rudolf Makkreel, Matthias Neuber, Andrea Poma, Helmut Pulte,
Frithjof Rodi, Bastian Stoppelkamp und Hartwig Wiedebach.

2 Vgl. den Beitrag von Sebastian Luft zu diesem Band sowie die klassischen Passagen

86

https://dol.org/10.5771/9783495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Epistemische Ideale bei Dilthey und Cohen

rungspunkte zwischen Dilthey und der um Cohen gebildeten Mar-
burger Schule. Zwar gab es (durchwegs freundliche) Interaktionen
zwischen Dilthey, Natorp und Cassirer und eine dokumentierte (eher
unfreundliche) Interaktion zwischen Cohen und Dilthey selbst,’ aber
es finden sich weder in den Schriften Cohens noch in denen Diltheys
substanzielle Hinweise auf die Philosophie des jeweils anderen. Die-
ser Umstand hat zunédchst wenig zu bedeuten. Es war im neunzehn-
ten Jahrhundert durchaus tiblich, auf andere philosophische »Schu-
len« nicht zu verweisen, selbst dann, wenn es zwischen den Schulen
offensichtliche Verwandtschaften oder auch interessante Gegensitze
zu konstatieren gegeben hitte.* Wenn also derartige Vergleiche, aus
Griinden der Schulraison oder auch aus nobler akademischer Zurtick-
haltung, ausgeblieben sind, dann sind dies aus heutiger Sicht nur gute
Griinde, diese Vergleiche als Desiderata zu betrachten und nachzulie-
fern, was hier fiir den Fall Cohen und Dilthey versucht werden soll.
Gemeinsamkeiten zwischen Dilthey und Cohen lassen sich zu-

in Diltheys Abhandlung Uber vergleichende Psychologie von 1895 (GS V, 241-266)
und W. Windelband: Priludien. Aufsitze und Reden zur Philosophie und ihrer Ge-
schichte. 8. Aufl. Tiibingen. 1921, II, 136-160. Grob gesprochen besteht die entschei-
dende Differenz zwischen Dilthey und Windelband bzw. Rickert darin, dass diese eine
starre Trennung zwischen Natur- und »Kultur«-wissenschaften einfordern, der Dil-
theys Auffassung iiber Natur- und Geisteswissenschaften gerade entgegenlauft. Der
empirische Standpunkt der Philosophie, die bei Dilthey, wie wir sehen werden, als
Geisteswissenschaft aufgefasst wird, fehlt bei Windelband und Rickert génzlich (nicht
aber, wie sich ebenfalls unten zeigen wird, bei Cohen).

3 Der Briefwechsel zwischen Dilthey und Natorp ist (teilweise) in H.-U. Lessing:
Briefe an Dilthey anldsslich der Veréffentlichung seiner »Ideen iiber eine beschrei-
bende und zergliedernde Psychologie, in: Dilthey-Jahrbuch fiir Philosophie und Ge-
schichte der Geisteswissenschaften 3 (1985), 193-232 dokumentiert. Zu den Beziigen
zwischen Dilthey und Cassirer dufSern sich in diesem Band Ernst Wolfgang Orth und
Rudolf Makkreel. Zum personlichen Verhiltnis zwischen Dilthey und Cohen gibt es
wenig zu sagen. Zwar unterstiitzte Dilthey Cohen bereits 1875 mit einem Gutachten
(und bevorzugte ihn darin klar gegeniiber Windelband). (Vgl. GB I, 769) Dem steht
jedoch die briiske Reaktion Cohens gegeniiber, der Dilthey (aus gekrankter Eitelkeit?)
nach einem Besuch im Jahr 1895 als »Hallunken« bezeichnete. Vgl. H. Holzhey:
Cohen und Natorp. Basel 1986, II, 237.

*+ Ein Paradebeispiel fiir ein solches aus heutiger Sicht eher iiberraschendes Nicht-
Erwihnen stellen die beiden grofSen Schulen des »Neukantianismus« selbst dar. Zwar
findet man in der zweiten und dritten Generation durchaus Beziige aufeinander (etwa
von Cassirer auf Rickert in E. Cassirer: Substanzbegriff und Funktionsbegriff. Unter-
suchungen iiber die Grundfragen der Erkenntniskritik. 7. Aufl. Darmstadt. 1994,
292-313), aber die Schuloberhéupter Cohen und Windelband zeichneten sich in ihren
Arbeiten dadurch aus, dass sie Hinweise auf Vertreter der jeweils anderen Schule
aussparten.

87

https://dol.org/10.5771/9783495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Christian Dambdck

nichst sehr leicht auf der Grundlage von biografischen Parallelen
festmachen. Beide Philosophen erlebten ihre philosophische Soziali-
sation in jenem geistigen Klima der 1860er Jahre, das Thomas Nip-
perdey als »Neue Ara« bezeichnet hat.’ Beide haben (wenn auch zeit-
versetzt und offenbar ohne direkten Kontakt zueinander) in dieser
Zeit in Berlin studiert, unter anderem bei Adolf Trendelenburg und
August Boeckh.® Beide waren stark (und lebenslang) von dem »posi-
tivistischen Klima« der Epoche der »Neuen Ara« beeinflusst. Beide
haben ihre ersten akademischen Gehversuche im Umfeld der Vilker-
psychologie von Moritz Lazarus und Heyman Steinthal gemacht.”
Diesen auf eine innere Verwandtschaft hindeutenden Parallelen steht
aber der ginzliche Mangel an echten Interaktionen gegeniiber. Auch
erscheinen Dilthey und Cohen, trotz aller Parallelen und Kompatibi-
litdten, in inhaltlicher Hinsicht zunichst doch vorwiegend als Anti-
poden. In pointierter Formulierung: wo der eine (Dilthey) alles empi-
risch sieht, versucht der andere (Cohen) alles a priori aufzufassen.

Unsere Strategie wird nun nicht etwa darin bestehen, diesen
fundamentalen Gegensatz weg zu deuten. Vielmehr wollen wir ihn
herausarbeiten und akzentuieren, allerdings vor dem Hintergrund
der Arbeitshypothese, dass es sich dabei nicht um die Dichotomie
zweier inkompatibler philosophischer Ansitze handelt, sondern um
zwei zentrale Gesichtspunkte einer fiir die »Neue Ara« charakteristi-
schen Philosophieauffassung, die letztlich nicht ohne einander exis-
tieren konnen, sich also als komplementir erweisen.

Was aber zeichnet, um diese vorbereitenden Uberlegungen wei-
ter zu konkretisieren, die »Neue Ara« in philosophischer Hinsicht
aus, was sind die Alleinstellungsmerkmale dieser Epoche? Zum einen
ist klar, dass die »Neue Ara« der Zeit um 1860 insofern keine ent-

5> Vgl. T. Nipperdey: Deutsche Geschichte: 1800-1866. Biirgerwelt und starker Staat.
Miinchen. 1983, 697 ff. Nipperdey meint die Epoche der deutschen Geschichte nach
der Restauration und vor der Herausbildung des Nationalstaates, also etwa die Zeit
zwischen 1859 und 1867: »Man nimmt diese Periode oft nicht ernst genug; zwischen
den Alternativen von 1848 und der Reichsgriindung von oben gerit sie in den Schat-
ten, aber auch sie war eine Alternative, und wir konnen daran die Méglichkeiten und
Weichenstellungen der deutschen Geschichte besonders gut erkennen.«

¢ Vgl. G. van Kerckhoven, H.-U. Lessing, A. Ossenkop: Wilhelm Dilthey. Leben und
Werk in Bildern. Freiburg/Miinchen 2008, 13-19 sowie H. Cohen: Kleinere Schriften
I. 1865-1869. Hildesheim 2012, VII-XVIII.

7 Vgl. dazu die aufschlussreichen biografischen Bemerkungen zu Dilthey und Cohen
in der Einleitung zu M. Lazarus, H. Steinthal, I. Belke: Moritz Lazarus und Heyman
Steinthal: die Begriinder der Vélkerpsychologie in ihren Briefen. Tiibingen 1971.

88

https://dol.org/10.5771/9783495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Epistemische Ideale bei Dilthey und Cohen

scheidend neuen philosophischen Aspekte bietet, als sie der dann
schon gut drei Jahrzehnte dominanten Tendenz einer Abkehr vom
deutschen Idealismus zuzurechnen ist. Auch kann man zwischen
den Reprisentanten der »Neuen Ara« (also Philosophen wie Dilthey,
Cohen, Lazarus, Steinthal, Friedrich Albert Lange, Friedrich Ueber-
weg) und ihren Lehrern (also intellektuellen Personlichkeiten wie
Trendelenburg, Boeckh, Friedrich Eduard Beneke) kaum fundamen-
tale Briiche konstatieren. Das Neue an der »Neuen Ara« besteht, phi-
losophisch gesehen, zunichst darin, dass man sich (stirker als davor
und danach) an rezenten Entwicklungen aufSerhalb Deutschlands, wie
dem franzosischen Positivismus (Auguste Comte) und dem briti-
schen Empirismus (John Stuart Mill, Thomas Henry Buckle), orien-
tiert. Der so entstehende »Empirismus« erhilt jedoch eine spezifische
Pragung dadurch, dass er (Motive des deutschen Idealismus aufneh-
mend) die Autonomie »geistiger Gegenstiande« wahrt und also diese
nicht auf raumzeitliche Phinomene reduziert, sondern die im Raum-
zeitlichen ansetzende Empirie auf das Geistige ausdehnt. Diese neue
Auffassung von Empirie fithrt, im Gegenzug, zur Ausarbeitung von
Varianten des Idealismus, die ihrerseits zwar die Eigenstidndigkeit
abstrakten philosophischen Denkens verteidigen, jedoch gleichzeitig
den empiristischen Idealen der »Neuen Ara« verpflichtet sind. Der
deutsche Empirismus (als Gegenmodell zum deutschen Idealismus)®
der »Neuen Ara« bildet somit ein Gegengewicht zu den hausgemach-
ten, ganz aus der deutschen Philosophietradition hervorgehenden
postidealistischen Entwicklungen der Jahrzehnte nach 1830,° aber er
hebt sich auch ab von den spiteren Tendenzen einer erneut von den
Wissenschaften losgeldst funktionierenden Philosophie, wie sie etwa

§ Zum Begriff »deutscher Empirismus« vgl. auch C. Dambock: Rudolf Carnap and
Wilhelm Dilthey. »German« Empiricism in the Aufbau, in: Richard Creath (ed.): Car-
nap and the Legacy of Logical Empiricism, in: Institute Vienna Circle Yearbook
(2012), 75-96.

% Vgl. K.-C. Kohnke: Entstehung und Aufstieg des Neukantianismus. Die deutsche
Universitdtsphilosophie zwischen Idealismus und Positivismus. Frankfurt a. M. 1986,
81: »In Deutschland bedurfte es keines Comte oder Mill, einen Begriff von positiver
Philosophie zu fassen.« So richtig diese Bemerkung, in ihrem Kontext, mit Bezug auf
Friedrich Eduard Beneke ist, so ist ihr doch auch hinzuzufiigen, dass man die von
spiteren Philosophen wie Dilthey und Cohen entwickelten »Begriffe von positiver
Philosophie« eben durchaus vor dem Hintergrund von deren jeweils intensiver Re-
zeption der Schriften des franzosischen Positivismus und des britischen Empirismus
sehen muss.

89

https://dol.org/10.5771/9783495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Christian Dambdck

in der Stidwestdeutschen Schule des Neukantianismus oder in der
Phianomenologie zu konstatieren sind.

Die »externen« Griinde fiir die hier zu beschreibenden philoso-
phischen Phanomene konnen an dieser Stelle allerdings nur angedeu-
tet werden. Es scheint so, als hitte es in der Zeit um 1860 in der
deutschen Geschichte eine Art liberales Fenster gegeben, eine Zeit
der Offenheit, des Aufbruchs, der Freiheit, die eine kurze Atempause
markiert zwischen der davor liegenden Epoche der absolutistischen
Monarchie und dem danach entstehenden imperialistischen Natio-
nalstaat, wobei die Ubergiinge eher nahtlos gewesen sind. Namentlich
waren die Trager des Nationalismus der Zeit nach 1870 teils eben
dieselben Personlichkeiten, die zuvor die »Neue Ara« geprigt hat-
ten.!® Wir halten uns hier aber bewusst an zwei Personlichkeiten, die
man insofern als Lichtgestalten der »Neuen Ara« identifizieren kann,
als sie zwar auch in den Entwicklungen nach 1870 auf ihre je eigene
Weise eine tragende Rolle gespielt haben, jedoch ohne deshalb eine
inhaltliche Wende zu vollziehen: Cohen und Dilthey haben ihre phi-
losophischen Positionen (in einer hier nicht niher zu erlduternden
Weise) an die neuen Gegebenheiten angepasst, ohne dabei jedoch
von ihren der »Neuen Ara« verpflichteten philosophischen Idealen
abzuriicken. Diese Tatsache, dass Dilthey und Cohen zeitlebens die
»Empiristen« und »Positivisten« geblieben sind, zu denen sie um
1860 geworden waren, wurde in der deutschen Philosophietradition
sehr lange als Schwiche ausgelegt; hier soll sie, im Gegenteil, als ent-
scheidende Stirke dieser beiden Intellektuellen interpretiert wer-
den.™ Es geht hier nicht darum, zu zeigen, dass und inwieweit Dil-

10 Als Beispiel fiir diesen Ubergang wird oft die Zeitschrift Preupische Jahrbiicher
erwihnt, die zundchst von Rudolf Haym, spiter von Heinrich von Treitschke, also
von zwei Freunden Diltheys herausgegeben worden war. Wihrend Haym (wie im
Ubrigen auch Dilthey) auch nach 1867 im Wesentlichen seine liberalen Grundhaltun-
gen beibehielt, driftete Treitschke in eine nationalistische und offen antisemitische
Haltung. Vgl. den Vorbericht von Ulrich Herrmann zu GS XVI sowie die Dokumente
zum sogenannten Berliner Antisemitismusstreit in W. Boehlich: Der Berliner Anti-
semitismusstreit. Frankfurt a. M. 1965.

1 Als typisch fir die (anti-)positivistische Deutung kann, im Rahmen der Dilthey-
Schule, die klassische Interpretation Georg Mischs gesehen werden, die vor allem im
Vorwort zu GS V entwickelt wurde. Vgl. dort insbesondere die Seiten XIII-XVII, wo
Misch Diltheys intellektuelle Entwicklung als Emanzipation und schlielliche Abkehr
von den positivistischen Wurzeln der »60er Jahre« beschreibt. Vgl. auflerdem die
klassischen Interpretationen bei H.-G. Gadamer: Wahrheit und Methode. Tiibingen
1990, 1, 222-246, 11, 227-236 und J. Habermas: Erkenntnis und Interesse. Frankfurt

90

https://dol.org/10.5771/9783495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Epistemische Ideale bei Dilthey und Cohen

they und Cohen, trotz ihrer empiristischen Wurzeln, risonable phi-
losophische Positionen entwickelt haben, sondern den Nachweis zu
bringen, dass diese Positionen gerade wegen der spezifischen empiri-
schen Einstellung, die ihnen zugrunde liegt, auch heute noch von
Interesse sind: es ist die Balance zwischen empirischer Einstellung,
also dem Aufbau auf dem Aufleren, und dem Aufbau auf dem Inne-
ren, also den Ideen, den »geistigen Gegenstandenc, den »Fakten der
Kultur«, die die philosophischen Entwiirfe von Dilthey und Cohen
auch heute noch als Desiderata erscheinen lassen.

2. Diltheys empirische Auffassung von Philosophie

Dilthey war der Philosoph der Geisteswissenschaften, in einem dop-
pelten Sinn: Einmal hat er eine philosophische Grundlegung der
Geisteswissenschaften geliefert; seine Hauptwerke, etwa die Einlei-
tung in die Geisteswissenschaften (GS1) und der Aufbau der ge-
schichtlichen Welt in den Geisteswissenschaften (GS VII), gelten bis
heute als Klassiker der Theorie der Geisteswissenschaften (humani-
ties). Dilthey hat aber auch — und nur dieser zweite Gesichtspunkt
wird uns hier interessieren — Philosophie selbst als eine Geisteswis-
senschaft verstanden und sie so auf ein neues Fundament gestellt."?

a.M. 1973, 178-233, wo Diltheys philosophische Positionen als »positivistisch« bzw.
»historistisch« kritisiert und zuriickgewiesen werden. Im Fall Cohens ist diese (anti-)
positivistische Deutung zwar in der neueren Literatur kaum zu finden. Der Grund
dafiir scheint aber darin zu liegen, dass man Cohen im Besonderen und die »Neu-
kantianer« im Allgemeinen als Inbegriff einer verfehlten, weil zutiefst positivistisch-
wissenschaftsglaubigen Philosophieauffassung verstanden hat, die in den zusehends
anti-wissenschaftlichen Konzeptionen bei Heidegger, Gadamer und der Frankfurter
Schule als tiberwunden (und daher als eigentlich nicht mehr erwihnenswert) gegolten
haben mag. Allerdings gibt es bislang kaum eine schliissige Untersuchung, die das in
Kohnkes Entstehung und Aufstieg analysierte Phinomen des »Aufstiegs« des Neu-
kantianismus durch eine Analyse seines mehr oder weniger spurlosen Verschwindens
erginzen wiirde. Vgl. U. Sieg: Aufstieg und Niedergang des Marburger Neukantia-
nismus. Die Geschichte einer philosophischen Schulgemeinschaft. Wiirzburg 1994,
469, wo das Phianomen, dass »seit Natorps Tod 1924 [...] die Philosophie des Marbur-
ger Neukantianismus als Relikt der Vergangenheit [galt], mit dem sich eine ernsthafte
Auseinandersetzung nicht lohne« zwar konstatiert, aber leider nicht weiter begriindet
wird.

12 Vgl. auch die ausfiihrlichere Darstellung in C. Dambéock: Wilhelm Diltheys empi-
rische Philosophie und der rezente Methodenstreit in der analytischen Philosophie,
in: Grazer Philosophische Studien (85), 151-185.

91

https://dol.org/10.5771/9783495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Christian Dambdck

Ausgangspunkt Diltheys war eine Auffassung der »geistigen Welt,
die sich deutlich sowohl von der idealistischen Tradition und von Kant
als auch von der empiristischen Tradition abgrenzte. Das »mecha-
nische Geklapper von Induktion und Deduktion bei Comte, Mill,
Spencer« (GS XIX, 44) wurde von Dilthey als die Auffassung zurtick-
gewiesen, wonach alle geistigen Inhalte nur als »induktive Verall-
gemeinerungen« von Sinneseindriicken zu verstehen sind. Dilthey
folgte hier der auf Goethe und Johannes Miiller zuriickgehenden
deutschen Psychologietradition® und vertrat die Auffassung, dass
»geistige Gegenstinde« zwar sehr wohl aus Sinneseindriicken her-
vorgehen, aber nicht blo3 in der Gestalt einfacher Verallgemeinerun-
gen und Assoziationen, sondern auf der Grundlage komplexer Ver-
dnderungen, die die urspriinglich von den Sinnen konstruierten
»Bilder« erfahren, bis sie zu den abstrakteren Inhalten unseres See-
lenlebens modifiziert worden sind. Die von Dilthey zunichst im Rah-
men seiner Poetik (GS VI, 90-241) entwickelte Psychologie trat mit
dem Ziel auf, die Mingel der empiristischen Assoziationspsychologie
zu beheben, die, so Diltheys Uberzeugung, nicht in der Lage war,
diese komplexen Prozesse, die zur Herausbildung abstrakter geistiger
Inhalte fiihren, zu erfassen. Indem aber — hier folgte Dilthey der Sa-
che nach den Empiristen — die abstrakte Ebene des Geistes letztlich,
wenn auch anhand komplexer Bildungsgesetze statt einfacher Asso-
ziationsgesetze, auf Sinnesdaten zuriickgefiihrt werden konnte und
musste, war fiir Dilthey die Idee eines von empirischen Gegeben-
heiten unabhingigen a priori zuriick zu weisen.

Das a priori Kants ist starr und tot; aber die wirklichen Bedingungen des
Bewufltseins und seine Voraussetzungen, wie ich sie begreife, sind lebendi-
ger geschichtlicher Prozef, sind Entwicklung, sie haben ihre Geschichte,
und der Verlauf dieser Geschichte ist ihre Anpassung an die immer genauer
induktiv erkannte Mannigfaltigkeit der Empfindungsinhalte. (GS XIX, 44)

1 Vgl. F. Rodi: Morphologie und Hermeneutik. Kéln 1969, 58-79, R. Makkreel: Dil-
they. Philosoph der Geisteswissenschaften. Frankfurt a.M. 1991, 117-156 sowie
H.-U. Lessing: Dilthey und Johannes Miiller. Von der Sinnesphysiologie zur deskrip-
tiven Psychologie, in: M. Hagner, B. Wahrig-Schmidt (Hrsg.): Johannes Miiller und
die Philosophie. Berlin 1992, 239-254. Ich verdanke den Diskussionen mit Frithjof
Rodi, Hans-Ulrich Lessing (miindlich, am 26.9.2013, in Bochum) und Rudolf Makk-
reel (in Emails vom 19.7., 12.9. und 3.10.2013) wertvolle Anregungen zur Einschit-
zung der Psychologieauffassung bei Dilthey sowie zum Verhiltnis zwischen Dilthey
und Kant (vgl. die folgende Fuinote).

92

https://dol.org/10.5771/9783495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Epistemische Ideale bei Dilthey und Cohen

Das ahistorische, statische a priori Kants war also fiir Dilthey durch
ein dynamisches, historisches a priori zu ersetzen, dessen Apriorizitdt
sich aber letztlich darauf beschrinkte, dass es sich dabei um Begriffe
handelte, die Voraussetzungen bildeten (fiir die Erfahrung, fiir die
Herausbildung anderer Begriffe).* Diese Voraussetzungen aber wa-
ren fiir Dilthey nicht zeitlos und ewig gegeben, sondern die Produkte
eines lebendigen historischen Prozesses (der Anpassung an die raum-
zeitlichen empirischen Gegebenheiten). Sie zu studieren erforderte
nicht so sehr die Kenntnis einer »transzendentalen Logik« als die Fa-
higkeit im Umgang mit den Methoden der Geschichte, der Psycho-
logie und der Soziologie. Genauer gesagt war die Logik fiir Dilthey
wie jede andere wissenschaftliche Methode dem historischen Wandel
ausgesetzt und daher ihrerseits mit allen anderen Bestandteilen der
Wissenschaft zu historisieren (GS V, 74-89). Es ging Dilthey also
nicht darum, eine traditionelle philosophische Methode wie die Logik
durch Geisteswissenschaften zu ersetzen. Dilthey stellte nicht die tra-
ditionellen Methoden der Philosophie als solche infrage, sondern er
relativierte sie, indem er sie historisierte. Indem aber die Methoden
(und Inhalte!) der Philosophie als historisch-relativ identifiziert wa-
ren, als in ihrer jeweiligen Struktur abhingig vom Kontext ihrer Ent-

14 Vgl. H.-U. Lessing: Die Idee einer Kritik der historischen Vernunft. Freiburg/Miin-
chen 1984, 26: »Diltheys Kritik an Kants Apriorismus, seine Radikalisierung des Er-
fahrungsstandpunktes — ohne dadurch einem Empirismus zu verfallen — stellt den
Ansatz der kritischen Philosophie letztlich radikal in Frage. >Kritik der historischen
Vernunft« meint dann nicht nur den Versuch des Aufweisens der Bedingungen der
Méglichkeit historischen Erkennens, sondern eine Vergeschichtlichung und Totalisie-
rung der Vernunft selbst.« Wir folgen hier dieser Auffassung, nicht aber dem Ansatz
von Rudolf Makkreel, der Diltheys »Kritik der historischen Vernunft« im Sinne einer
blofen Kritik des historischen Erkennens versteht. Vgl. dazu etwa Makkreel: Dilthey,
382f.: »Die Kritik der reinen Vernunft wird von Dilthey nur so weit in Frage gestellt,
dafl Raum fiir seine Theorie der Geisteswissenschaften geschaffen werden kann. [...]
Was seine allgemeineren Erwidgungen zu Kants Erkenntnistheorie anbetrifft, filhren
sie im Grunde den von Kant selbst in seiner Kritik der Urteilskraft begonnenen Pro-
ze des Uberdenkens fort.« Hier ist jedoch auch zu beriicksichtigen, dass Makkreels
Interesse die Asthetik und Poetik Diltheys ist und weniger Diltheys Theorie der Er-
kenntnis und der Wissenschaften. Man muss Makkreels Bemerkungen also so ver-
stehen, dass sie sich auf diejenigen Modifikationen von Kants Erkenntnistheorie be-
ziehen, die Dilthey vornehmen muss, um seine Poetik entwerfen zu kénnen. Dies
erklart weitgehend die Diskrepanz zwischen dem von Lessing bzw. von uns einge-
nommenen Standpunkt (der sich in der Theorie der Geisteswissenschaften festmacht)
und Makkreels Standpunkt (der sich in der Poetik lokalisiert). Ich beziehe mich hier
auf Einsichten aus den in der vorigen Fufinote erwihnten Diskussionen mit Rodi,
Lessing und Makkreel.

93

https://dol.org/10.5771/9783495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Christian Dambdck

stehung, musste ihr Studium durch eine geisteswissenschaftliche Per-
spektive erginzt werden, die dann, weil sie den letzten, obersten
Standpunkt der Betrachtung markierte, zur eigentlichen Perspektive
der Philosophie wurde. Eben weil alles, was traditionell an Methoden
und Inhalten der Philosophie diskutiert wurde, sich als historisch-re-
lativ erwiesen hatte, wurden die Geisteswissenschaften zu dem ent-
scheidenden Anker des Philosophierens, der diese vom »Relativis-
mus« (im Sinne von Beliebigkeit, Subjektivitit) bewahren konnte.
Die geisteswissenschaftliche Perspektive war die einzige verbliebene
absolute Messlatte. Die traditionellen Methoden und Inhalte blieben
zwar erhalten, aber sie waren, als historisch relativiert, der geistes-
wissenschaftlichen Perspektive untergeordnet. So ist auch Diltheys
Ablehnung der Metaphysik zu verstehen. Er lehnte mit ihr nicht die
traditionellen philosophischen Methoden und Inhalte (der Logik,
Ethik, Asthetik) als solche ab, sondern blof3 die Auffassung, dass ir-
gendeine solche Methode, irgendein solcher Inhalt jemals als absolut
giiltig identifiziert werden konnte. Indem Kant (insofern ganz in der
metaphysischen Tradition stehend) »ein Verfahren blofSer Analysis
des Subjektes und seines wissenschaftlichen Denkens« eingeschlagen
hatte, mit dem er die Probleme der Philosophie »definitiv lsen«
wollte, war »die philosophische Operation« fiir ihn »von den positi-
ven Wissenschaften des Geistes abgesondert« (GS XIX, 89). Indem
umgekehrt fiir Dilthey keine solche Absonderung mehr moglich war,
also alle philosophischen Konzepte stets als Antworten auf bestimmte
empirische, historische Gegebenheiten verstanden werden mussten,
sank »[die] Scheidewand zwischen Philosophie und positiver Wissen-
schaft [...] hin so gut als sie in bezug auf die Prinzipien der Naturwis-
senschaft sich nicht hat halten lassen [...]; es gibt keine absolute Phi-
losophie« (GS XIX, 90).

Waren die Geisteswissenschaften also die Strategie Diltheys, die
Philosophie auf eine solide (und, wenn man so will, absolute, weil
definitiv gegebene) empirische Basis zu stellen, so korrespondierte
dieser Verankerungsstrategie die von Dilthey vertretene Auffassung,
wonach Wissenschaft (unter Einschluss der Philosophie und der Geis-
teswissenschaften) ihre Legitimation nur durch die Mgglichkeit von
Objektivitit erhilt.

Was aber bedeutete Objektivitit fiir Dilthey genau? Betrachtet
man die Definition von Lorraine Daston und Peter Galison, wonach
objektiv sein bedeutet, »auf ein Wissen auszusein, das keine Spuren
des Wissenden trigt — ein von Vorurteil und Geschicklichkeit, Phan-

94

https://dol.org/10.5771/9783495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Epistemische Ideale bei Dilthey und Cohen

tasievorstellungen oder Urteil, Wiinschen oder Ambitionen unbe-
rithrtes Wissen«,!® dann konnte man zu dem Schluss kommen, Ob-
jektivitit miisse stets bedeuten, dass ein mit dieser epistemischen Tu-
gend behaftetes Wissen von allen Einfliissen des menschlichen
Geistes unabhiingig bzw. in keiner Weise theoretisch aufgeladen zu
sein habe. Eine derartige Vorstellung von Objektivitit mag in be-
stimmten Spielarten einer radikal »materialistischen« oder »positi-
vistischen« Wissenschaftsauffassung eine Rolle gespielt haben (viel-
leicht auch und gerade in der zweiten Hilfte des neunzehnten
Jahrhunderts). Diltheys Objektivititsauffassung hingegen muss eher
als Antithese zu einer solchen Konzeption gesehen werden.

Zwar bedeutet fiir Dilthey Objektivitit (insofern in Uberein-
stimmung mit der zitierten Definition von Daston und Galison) das
Gegenteil von Subjektivitit. Objektive Erkenntnis muss auch fiir Dil-
they frei von subjektiver Willkiir sein; eine Erkenntnis ist auch fiir
Dilthey nur dann objektiv, wenn sie die Welt so zeigt, wie sie wirklich
ist.s Allerdings ist hier ein subtiler Unterschied zu beriicksichtigen,
der sich als fiir Diltheys Objektivititsverstindnis zentral erweisen
wird, der jedoch in der Definition von Daston und Galison keine Rolle
zu spielen scheint. Eine Erkenntnis mag auf zwei Ebenen als objektiv
identifiziert werden: einmal in der Weise, dass sie die Welt so dar-
stellt, wie sie wirklich ist; dann in der Weise, dass sie vollig frei von
Perspektive ist, dass sie sich keiner begrifflichen Konstrukte u. dgl.
bedient, die nicht ihrerseits direkt (also perspektivfrei) aus der ab-
zubildenden Wirklichkeit entnommen sind. Es iiberrascht, dass diese
Differenzierung bei Daston und Galison fehlt, weil Dilthey (und zwar
sicher nicht als einziger Philosoph des neunzehnten Jahrhunderts)
Objektivitit ausschliefilich in dem ersten Sinn aufgefasst und jede
Moglichkeit von Objektivitit im zweiten Sinn in Abrede gestellt hat.

Wichtig ist fiir ein Verstindnis dieser Objektivititsauffassung

15 L. Daston und P. Galison: Objektivitdt. Frankfurt a. M. 2007, 17.

16 Es ist wichtig, in diesem Zusammenhang darauf hinzuweisen, dass dieser Gegen-
satz zwischen Objektivitit und Subjektivitit nicht in allen Auffassungen von Objek-
tivitdt als verbindlich betrachtet wird. Auch und gerade im Rahmen der Dilthey-
Schule wurden nach Diltheys Tod subjektivistische Konzeptionen von Objektivitit
entwickelt, wie das Beispiel O. E. Bollnow: Zur Frage nach der Objektivitit der Geis-
teswissenschaften, in: Zeitschrift fiir die gesamte Staatswissenschaft (97), 335-363
zeigt, der in seiner Abhandlung »Raum fiir die Moglichkeit [freilegt], daf3 es eine
wahre und objektive Erkenntnis geben kann, die darum noch nicht allgemeingiiltig
zu sein braucht, sondern die auf einen bestimmten begrenzten Umkreis von Men-
schen eingeschrinkt ist, fiir die sie besteht«. (343)

95

https://dol.org/10.5771/9783495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Christian Dambdck

Diltheys — Objektivitit als perspektivische Ubereinstimmung mit der
abzubildenden Wirklichkeit —, dass Dilthey diesen Objektivitits-
begriff auf zwei sehr unterschiedliche, aber einander erginzende Be-
reiche angewendet hat: (1) die sinnlich wahrnehmbare Auflenwelt
und (2) die geistige Welt.

Ad (1): Diltheys AuSenweltrealismus wurde vor allem in dessen
Aufsatz Beitrige zur Losung der Frage vom Ursprung unseres Glau-
bens an die Realitit der Aufienwelt und seinem Recht (GS V, 90-138)
entwickelt. Darin wertet Dilthey zahlreiche rezente empirische Stu-
dien aus dem Grenzbereich von Psychologie und Medizin aus, um so
auf der Grundlage der Naturwissenschaften ein realistisches Argu-
ment zu entwickeln. Ausgangspunkt dieses Argumentes ist der »Satz
der Phianomenalitit«, wonach »alles, was fiir mich da ist, unter der
allgemeinsten Bedingung, Tatsache meines BewufStseins zu sein
[steht]« (GS V, 90). Dieser Satz fiihrt in seiner »intellektualistischen
Ausdeutung« zu der These des »Phinomenalismus«, wonach wir es
in der Wissenschaft iiberhaupt nur mit Erscheinungen zu tun haben
und nicht in der Lage sind, iiber Objekte aufler uns zu sprechen
(GSV, 91f.). Als typische Vertreter dieser Position fiihrt Dilthey
David Hume, Anne Robert Jacques Turgot, Jean-Baptiste le Rond
D’Alembert, Comte, Kant, Salomon Maimon, Jacob Sigismund Beck
und die »neueren Vertreter der Transzendentalphilosophiec, also die
sogenannten Neukantianer an (GS V, 91). All diesen Philosophen und
den mit ihnen im Zusammenhang stehenden Stromungen vom Ra-
tionalismus {iber den Kantianismus bis zum Empirismus und Idealis-
mus wirft Dilthey vor, den Phinomenalismus entweder offen zu ver-
treten oder zumindest keine schlagenden Argumente dagegen
vorweisen zu konnen. Die Uberwindung des Phinomenalismus kann
fir Dilthey nicht auf der Grundlage einer logischen (also syllogisti-
schen) Argumentation in der Gestalt eines rein rational gefiihrten
Beweises erfolgen, sondern nur auf empirischem Weg, indem die ein-
zelnen Menschen, aber auch die Wissenschaften nach und nach die
kausalen Zusammenhinge zwischen der Welt der Phdanomene und
der ihre Voraussetzung bildenden raumzeitlichen Auflenwelt er-
schlieflen. Je stirker und je weiter in die Tiefe gehend die Befunde
der einschligigen Bereiche der Naturwissenschaften (also hier: der
Physiologie, der Psychiatrie)' sind, desto besser wird auch der Pha-
nomenalismus entkriftet bzw. der Aulenweltrealismus gestiitzt:

17 Autoren, die Dilthey in diesem Zusammenhang, in seiner Realismus-Abhandlung,

96

https://dol.org/10.5771/9783495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Epistemische Ideale bei Dilthey und Cohen

Das Denken stellt zundchst zwischen den Verdnderungen im Sinnesorgan,
dem unabhingigen dufieren Objekt, den Bewegungsantrieben und willkiir-
lichen Bewegungen des eigenen Korpers einen Kausalzusammenhang her.
Dieser hat zu seiner ganz allgemeinen Voraussetzung die Realitit der Au-
Benwelt. An diesem Kausalzusammenhang weben alle Induktionen des tig-
lichen Lebens und der Wissenschaft. Alle unsere Handlungen sind Experi-
menten zu vergleichen, die diesem induktiven Zusammenhang angehéren.
So ist schliefilich das ganze Leben, ja das Leben aller miteinander verkette-
ten Generationen ein System von Induktionen, die unter der Vorausset-
zung der Existenz dufSerer Objekte stehen und unter ihr eine widerspruchs-
lose Erkenntnis des Kausalzusammenhanges aller Erscheinungen erwirken.
Da diese Voraussetzung durch keine andere ersetzt werden kann, so voll-
zieht sich hier ein immer neuer, in der Kraft der Verkettung seiner Glieder
stets wachsender Erweis der Realitdt der Aulenwelt. (GS V, 115)

Wir lernen also Kausalitit, Induktion und die Realitit der Auflenwelt
gemeinsam begreifen auf einer rein empirischen, vor-abstrakten Ebe-
ne, indem wir handelnd experimentieren. Im Leben, das bei Dilthey
als umfassende (holistische) Form der Empirie expliziert wird,™ er-

zitiert, sind die Mediziner Alfred Goldscheider und Maurice Krishaber, der Psychiater
Wilhelm Griesinger, die Physiologen Alfred Wilhelm Volkmann und Emil Harlefs, der
Psychologe Immanuel David Mauchart und der Chemiker Ernst von Bibra.

18 Diltheys Auffassung des Begriffs »Leben« deckt sich nur bedingt, wenn tiberhaupt,
mit spéteren Spielarten der »Lebensphilosophie« und des »Existenzialismus«. Viel-
mehr reprisentiert dieser Begriff bei Dilthey eine Tradition des 19. Jahrhunderts, die
sich bis auf Beneke zuriick verfolgen ldsst, mit der jedoch in den philosophischen
Stromungen im Umfeld der »Lebensphilosophie« der 1920er-Jahre gebrochen worden
ist. »Leben« ist fiir Dilthey also keine Antithese zur naturwissenschaftlichen Empirie,
sondern ein umfassender, die Naturwissenschaften und die Geisteswissenschaften
einbeziehender Empiriebegriff. Vgl. F. E. Beneke: Die Philosophie in ihrem Verhalt-
nisse zur Erfahrung, zur Spekulation und zum Leben. Berlin 1833, 121 £.: »Und so l6st
sich denn jener Gegensatz zwischen den philosophischen und den historischen Wis-
senschaften in eine stitige Abstufung auf; auch fiir diese letzteren wird tiberall die
héchste Klarheit nur durch die Philosophie zu gewinnen sein, und auch von dieser
Seite her erweist sich dieselbe als die universelle Wissenschaft. [...] Damit sie sich
aber als solche erweisen konne, muf3 sie mit den historischen Wissenschaften und
mit dem Leben in seiner vollen Besonderheit stets genau verbunden bleiben. Hebt
sie auch ihren Gipfel hoch zum Himmel empor: ihre Wurzeln miissen sich weit hin
durch das Erdreich ausbreiten. Sie muf, da es ihre Entwicklungsverhaltnisse endlich
erlauben, die unfruchtbare Isolation in allgemeinen Begriffen verlassen. Auch das
Allgemeine kann nur aus dem Besonderen mit angemessener Bestimmtheit und Aus-
dehnung gefunden werden. [...] Schon in materialer Beziehung, damit sie einen an-
gemessenen Reichthum des Inhaltes gewinne, mufi sie immer wieder von Neuem aus
dem Leben Nahrung ziehn. Allerdings, wie wir gesehn, ist die Philosophie abstrakter
Konstruktion fihig; aber durch diese wird sie nicht tiber die Combination der schon

97

https://dol.org/10.5771/9783495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Christian Dambdck

arbeiten wir uns die Grundlagen der abstrakten Erkenntnisse solcher
Dinge wie der Realitdt der AuSenwelt, der Kausalitit, des Induktions-
prinzips. Diese Empirie bildet fiir Dilthey die einzige und unbedingte
Voraussetzung aller Erkenntnis, weshalb er in der zitierten Abhand-
lung etwa auch die Auffassung Helmholtz’ zuriickweist, wonach wir
uns in der physiologischen Erklarung der Erkenntnis der AufSenwelt
auf die (a priori zu fixierende) transzendentale Voraussetzung des
Kausalgesetzes zu stiitzen hitten: dieses und alle anderen abstrakten
Erkenntnisse sind fiir Dilthey Resultate der Erfahrung, kénnen also
erst am Ende eines begriffsbildenden Prozesses deren Voraussetzung
bilden. Alle abstrakten Begriffe existieren oder vielmehr sind erkenn-
bar nur als Abstraktionen von der umfassenden Lebenserfahrung, die
im einzelnen Individuum, aber auch in unterschiedlichen Gesell-
schaften oder in unterschiedlichen Stadien der Entwicklung der Wis-
senschaft, naturgemif3 ganz unterschiedliche Grade an Intensitit ent-
wickeln konnen oder, wie Dilthey sich ausdriickt, unterschiedliche
»Energien der Realitdt« (GS V, 110).

Ad (2): Entwickeln also die Erfahrungen der einzelnen Men-
schen, vor allem aber die von diesen getragenen (Natur-)Wissen-
schaften fiir Dilthey einen Modus der Objektivitit, der mit dem
Nachweis der Realitit der (raumzeitlich wahrnehmbaren) Auflenwelt
konvergiert, so spielt in seiner philosophischen Konzeption eine
zweite Form von Objektivitit eine zentrale Rolle, die auf einer ande-
ren Ebene angesiedelt ist als der Aullenweltrealismus. Diese zweite
Form der Objektivitit bildet die Grundlage der Geisteswissenschaften
(und der ihrerseits diesen Wissenschaftsbereich fundierenden Her-
meneutik) sowie der Unterscheidung zwischen Natur- und Geistes-
wissenschaften.

Die Objektivitit des Wissens, die hier [in den Geisteswissenschaften, C. D.]
angestrebt wird, hat einen anderen Sinn; die Methoden, sich dem Ideal der
Objektivitit des Wissens hier anzunihern, zeigen wesentliche Verschieden-
heiten von denen, durch welche wir der Naturerkenntnis uns nihern. So
bildet diese Gruppe von Wissenschaften ein eigenes Reich, das unter eige-
nen Gesetzen steht, die in der Natur des Erlebbaren, Ausdriickbaren und
Verstehbaren begriindet sind. (GS VII, 71)

erworbenen Elemente hinausgefiihrt; und will sie weiter kommen, so muf3 sie wieder
zum Besonderen zuriickgehn. Von ausgezeichneten Selbstbiographen, Dichtern, Ge-
schichtschreibern etc. ist daher, bei der Diirftigkeit und Unbestimmtheit der bisheri-
gen Wissenschaft, noch immer mehr fiir die Philosophie zu lernen, als von allen
bisherigen Philosophen [...]«

98

https://dol.org/10.5771/9783495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Epistemische Ideale bei Dilthey und Cohen

Objektivitit in den Geisteswissenschaften ist fiir Dilthey deshalb von
anderer Natur als Objektivitit in den Naturwissenschaften, weil hier
jeweils von anderen Objekten die Rede ist, zwar nicht in einem sub-
stanziellen Sinn, wohl aber in dem Sinn, dass es sich (quasi) um
Objekte handelt, die in den unterschiedlichen Kontexten ganz unter-
schiedliche Funktionen aufweisen: Dilthey ist ein Gegner des Sub-
stanz-Dualismus, aber ein Anhédnger des Eigenschaften-Dualismus
gewesen.' Sind die Naturwissenschaften darauf aus, die gesetzlichen
Zusammenhinge der raumzeitlichen Welt zu beschreiben, so ist der
Bereich der Geisteswissenschaften die geistige Welt, die die Men-
schen in ihren Kopfen erstehen lassen und in der Gestalt von Texten
(aber auch von Kunstwerken und anderen Artefakten) dokumentie-
ren. Die Hermeneutik als die Methode der Geisteswissenschaften?
hat nun fiir Dilthey die Aufgabe, die jeweils in einem bestimmten
Text kondensierte geistige Welt neu erstehen zu lassen.

Unser Handeln setzt das Verstehen anderer Personen iiberall voraus; ein
grofSer Teil menschlichen Gliickes entspringt aus dem Nachfiihlen fremder
Seelenzustinde; die ganze philologische und geschichtliche Wissenschaft ist
auf die Voraussetzung gegriindet, dafl dies Nachverstindnis des Singuldren
zur Objektivitit erhoben werden konne. Das hierauf gebaute historische
Bewuftsein ermdglicht dem modernen Menschen, die ganze Vergangenheit
der Menschheit in sich gegenwirtig zu haben: iiber alle Schranken der ei-
genen Zeit blickt er hinaus in die vergangenen Kulturen, deren Kraft nimmt
er in sich auf und genief3t ihren Zauber nach: ein grofSer Zuwachs von Gliick
entspringt ihm hieraus. (GS V, 317)

Was Dilthey hier mit poetischer Emphase einfordert, ist also die
Moglichkeit der Objektivitit des »Nachverstehens« als der Grundlage
aller Geisteswissenschaften. Diese »Objektivitidt« wird von Dilthey,
wie auch im Fall seines AuSenweltrealismus, wortlich und ungebro-
chen aufgefasst. Wenn wir verstehen, wenn es uns gelingt, das
»Nachverstidndnis des Singuldren zur Objektivitit« zu erheben, dann
bedeutet dies, dass wir den geistigen Gehalt eines bestimmten Textes
erneut erschlieen und nicht blof diesem Text einen unserer eigenen
geistigen Welt geschuldeten Gehalt unterschieben. Wie im Fall der

19 Zu Diltheys Auffassung des Leib-Seele-Problems vgl. die einschligigen Passagen
der Einleitung (GS 1, 4-21) die Ideen (GS V, 139-240), vor allem aber die in GS XXII
versammelten Schriften, insbesondere GS XXII, 12-16, 81-86, 148-157.

2 Zu Diltheys Hermeneutik vgl. die hervorragende Studie J. Riitsche: Das Leben aus
der Schrift verstehen. Wilhelm Diltheys Hermeneutik. Berlin 1999.

99

https://dol.org/10.5771/9783495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Christian Dambdck

Erkenntnis der AufSenwelt so ist auch hier die Unterscheidung zwi-
schen Objekt und Perspektive entscheidend. Zwar ist die Perspektive,
die wir auf das Objekt einnehmen, die je eigene, also etwas, das nicht
unmittelbar aus dem Objekt selbst erschlossen werden kann. Die
Begriffe, die das Sehen von Farben und das Horen von Ténen ermog-
lichen, sind ebenso die Produkte des menschlichen Geistes bzw. der
jeweiligen menschlichen und wissenschaftlichen Kultur des Sehens
und Horens, wie die Begriffe, die historische Erkenntnis ermdglichen,
die Produkte eines bestimmten historischen Zustandes sind und nicht
etwas, das wir in dem Objekt der Untersuchung schon vorfinden. Das
dndert aber nichts daran, dass das Objekt nicht blof$ von den dieses
Objekt erschlieflenden Begriffen getrennt werden muss, sondern dass
diese Begriffe die objektive Erkenntnis, die Erschliefung einer be-
wusstseinsunabhingigen Aufienwelt in ihrem Sosein nicht nur nicht
behindern, sondern tiberhaupt erst méglich machen.

Wenn wir also den Verfasser eines Textes »besser noch verste-
hen [...] als er sich selbst«,?! dann liegt dies daran, dass die Moglich-
keit der Identitit unserer Empfindungen mit denen des Verfassers
zwar ein Aspekt, aber eben nur ein Aspekt des Verstehens ist. Wie
im Fall der sinnlichen Wahrnehmung und der darauf aufbauenden
Naturwissenschaft geht es im Fall des Lesens und der darauf aufbau-
enden Geisteswissenschaft nicht bloff darum, das jeweilige Objekt zu
sehen bzw. die jeweilige Empfindung nachzufiihlen, sondern die hin-
ter dem Objekt bzw. hinter der Empfindung stehenden natiirlichen
bzw. historischen Zusammenhinge zu erfassen. Die Perspektive, die
begriffliche Erfassung, ist also eigentlich das, worauf es ankommt. Es
wire genau so absurd, zu behaupten, dass unsere historischen Theo-
rien das Verstehen von Texten storen, wie es absurd wire, zu behaup-
ten, dass unsere physikalischen Theorien uns am Sehen der Natur
hindern. Als »Hauptaufgabe« der Hermeneutik bezeichnet Dilthey
daher folgendes:

[...] sie soll gegeniiber dem bestindigen Einbruch romantischer Willkiir
und skeptischer Subjektivitit in das Gebiet der Geschichte die Allgemein-
giiltigkeit der Interpretation theoretisch begriinden, auf welcher alle Sicher-
heit der Geschichte beruht. Aufgenommen in den Zusammenhang von Er-
kenntnistheorie, Logik und Methodenlehre der Geisteswissenschaften, wird

2 Vgl. A. Boeckh: Encyklopadie und Methodologie der Philologischen Wissenschaf-
ten. Hrsg. von E. Bratuscheck. Zweite Auflage besorgt von R. Klussmann. Leipzig
1886, 1, 87.

100

https://dol.org/10.5771/9783495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Epistemische Ideale bei Dilthey und Cohen

diese Lehre von der Interpretation ein wichtiges Verbindungsglied zwischen
der Philosophie und den geschichtlichen Wissenschaften, ein Haupt-
bestandteil der Grundlegung der Geisteswissenschaften. (GS V, 331)

Dieser zweifachen Auffassung von Objektivitit korrespondiert Dil-
theys Uberzeugung, dass Natur- und Geisteswissenschaften zwar
aufgrund ihrer unterschiedlichen Objektbereiche einer klaren Unter-
scheidung — jenseits von »materialistischen« Auffassungen von der
Méglichkeit, den Geist auf die Natur zu reduzieren — unterliegen,
dass aber diese beiden Bereiche der Wissenschaften dennoch auf-
einander angewiesen sind. Der Geist ist zunéchst, so Diltheys in der
Einleitung in die Geisteswissenschaften formulierte Uberzeugung,
nur »durch Abstraktion« von der Natur »loslésbar«:

In Wirklichkeit entsteht ein Individuum, wird erhalten und entwickelt sich
auf Grund der Funktionen des tierischen Organismus und ihrer Beziehun-
gen zu dem umgebenden Naturlauf; sein Lebensgefiihl ist wenigstens teil-
weise in diesen Funktionen gegriindet; seine Eindriicke sind von den Sin-
nesorganen und ihren Affektionen seitens der AufSenwelt bedingt; den
Reichtum und die Beweglichkeit seiner Vorstellungen und die Stirke sowie
die Richtung seiner Willensakte finden wir vielfach von Verinderungen in
seinem Nervensystem abhiingig. [...] So ist das geistige Leben eines Men-
schen ein nur durch Abstraktion loslésbarer Teil der psycho-physischen
Lebenseinheit, als welche ein Menschendasein und Menschenleben sich
darstellt. Das System dieser Lebenseinheiten ist die Wirklichkeit, welche
den Gegenstand der geschichtlich-gesellschaftlichen Wirklichkeit aus-
macht. (GS I, 14f.)

Dieser Tatsache korrespondiert aber der Umstand, dass die jeweilige
begriffliche Perspektive, die wir in den Natur- oder Geisteswissen-
schaften in Bezug auf die Welt einnehmen, ihrerseits ein Produkt
menschlichen Denkens und also eine historische geistige Tatsache
darstellt, die im Rahmen der Geisteswissenschaften zu thematisieren
und zu kontextualisieren ist. Alle Wissenschaften sind auf der hochs-
ten Abstraktionsstufe des Geistes angesiedelt und sind somit als Teile
der »geistigen Welt« der »inneren Erfahrung« zuginglich. Die Lo-
sungen der Probleme der Wissenschaft sind »dem grenzenlosen Fort-
schritt des positiven Wissens anheimgegeben — die Grenzen sind nur
die unserer Epoche, in denen wir uns halten; es gibt keine absolute
Philosophie.« (GS XIX, 90)

Ist die Philosophie also die hichste Stufe wissenschaftlicher Abs-
traktion, so dndert dies fiir Dilthey nichts daran, dass sie »dem gren-
zenlosen Fortschritt des positiven Wissens anheimgegeben« ist. Die

101

https://dol.org/10.5771/9783495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Christian Dambdck

Unmoglichkeit einer »absoluten Philosophie« fiihrt jedoch fiir Dil-
they nicht zu der Konsequenz, dass die Produkte philosophischen
Denkens willkiirlich oder subjektiv seien. Indem Diltheys Relativis-
mus die Philosophie empirisiert, ist er nicht weiter entfernt von den
Wissenschaften als der alte Absolutismus. Im Gegenteil, erst durch
die Empirisierung wird Philosophie iiberhaupt zu einer mdoglichen
Option auf dem Boden der Wissenschaft. Die Philosophie verliert
ihren Absolutheitscharakter ja dadurch, dass sie sich nicht auf reines
Denken, auf »blofle Analysis des Subjektes und seines wissenschaft-
lichen Denkens« (GS XIX, 89) stiitzen kann, sondern darauf angewie-
sen ist, sich auf die jeweiligen natur- und geisteswissenschaftlichen
Hintergriinde des Denkens zu beziehen. Im Grunde streicht Dilthey
hier also lediglich das »blof3«: »Analysis des Subjektes und seines
wissenschaftlichen Denkens« ist nicht méglich als das Geschiift einer
»reinen« oder »transzendentalen« Logik, sondern nur als eine kom-
plexe, sich aus den empirischen Befunden der Natur- und Geistes-
wissenschaften informierende Diskussion.

Die traditionellen Methoden und Inhalte der Philosophie werden
von Dilthey, wie oben bereits ausgefiihrt, nicht verworfen, sondern es
wird lediglich eine zusitzliche (und also hochste und einzig verbind-
liche) Ebene der Rechtfertigung eingezogen: Egal wie die Methoden
und Argumente der Philosophie in sich strukturiert sind, ihre Recht-
fertigung kann nur aus dem historischen Kontext heraus erfolgen.
Und eben diese neue Ebene der Rechtfertigung versucht Dilthey in
einem Grofteil seines Gesamtwerks herauszuarbeiten und fiir die
Philosophie urbar zu machen. Die Bestimmung des eigenen Aus-
gangspunktes anhand von historischen Detailstudien, wie sie Dilthey
in seinem monumentalen und gleich mehrfach unvollendet gebliebe-
nen Projekt zur »deutschen Bewegung« vorgelegt hat,?? aber auch im
Rahmen von eher ganzheitlich orientierten universalgeschichtlichen
Studien,? sollte fiir Dilthey die neue Grundlage allen Philosophie-
rens bilden. Deshalb und insofern war sein Philosophieverstindnis
ein empirisches, dem Slogan folgend, mit dem Dilthey sowohl die

2 Vgl. Diltheys Antrittsvorlesung in Basel Die dichterische und philosophische Be-
wegung in Deutschland 1770 bis 1800 (GS V, 12-30). Das in dieser Antrittsvorlesung
présentierte historische Projekt beschiftigte Dilthey zeitlebens. Explizit zuzurechnen
sind ihm die Schleiermacher-Biografie (GS XIII, XIV) sowie die zahlreichen Studien
zur deutschen Geistesgeschichte, die sich in GS II-1V, XI-XII, XV-XVII verstreut
finden.

» Vgl. dazu die einschldgigen Passagen in GS VII-VIII sowie GS XI, 104-163.

102

https://dol.org/10.5771/9783495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Epistemische Ideale bei Dilthey und Cohen

Nihe als auch die Distanz zur empiristischen und positivistischen
Tradition zum Ausdruck gebracht hat: »Empirie, nicht Empirismus!«
(GS XIX, 44)

3. Cohens apriorische Auffassung von Philosophie

Vor dem Hintergrund des eben Gesagten sticht schon bei fliichtigem
Blick auf Hermann Cohens Philosophie der Gegensatz zu Dilthey ins
Auge. So beginnt Cohens frithes Hauptwerk Kants Theorie der Er-
fahrung mit dem Anspruch, »die Kantische Apriorititslehre von
Neuem zu begriinden«.? Philosophie als eine a priori funktionieren-
de Wissenschaft zu re-etablieren kann als das zentrale Motiv der Phi-
losophie Cohens bestimmt werden — keine Rede also von Diltheys
empirischem Anspruch.

Und doch dhnelt Cohens theoretischer Ausgangspunkt demjeni-
gen Diltheys. Auch fiir Cohen sind selbst die hochsten Abstraktionen
der Wissenschaft historisch wandelbar. Auch wenn Philosophie a
priori funktioniert, so funktioniert sie fiir Cohen doch nie ohne em-
pirischen Hintergrund. Die theoretische Philosophie stiitzt sich auf
die »transzendentale Methode, deren Prinzip und Norm der schlichte
Gedanke ist: solche Elemente des Bewusstseins seien Elemente des
erkennenden Bewusstseins, welche hinreichend und notwendig sind,
das Faktum der Wissenschaft zu begriinden und zu festigen«.?> Auch
die praktische Philosophie und die Ethik funktionieren nur vor einem
empirischen Hintergrund; wie sich die theoretische Philosophie auf
das Faktum der (Natur-)Wissenschaft stiitzt, so die praktische auf
folgende weitere Bestandteile des Faktums der Kultur: die Rechtswis-
senschaft (Ethik), die Kunst (Asthetik) und die Religion. Jede Form
der »Kritik« hat fiir Cohen somit den Charakter des auf den histori-
schen Kontext des »Faktums der Kultur« Zuriick-Verwiesen-Seins.
Wo Dilthey Anti-Kantianer, ist liefert Cohen eine Umdeutung von
Grundkonzepten der Philosophie Kants, die, diesen affirmativ be-
handelnd, doch im Resultat keine geringere Distanz als bei Dilthey
erkennen ldsst. Zwar ist Cohen dort, wo Dilthey (gestiitzt auf die
Geisteswissenschaften) Empiriker ist, Idealist und, wo Dilthey Geis-
teswissenschaftler ist, Transzendentalphilosoph, aber dieser Idealis-

# Vgl. H. Cohen: Kants Theorie der Erfahrung. 3. Aufl. Berlin 1918, IX.
% Vgl. ebd., 108.

103

https://dol.org/10.5771/9783495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Christian Dambdck

mus und diese Transzendentalphilosophie sind in einer dem dilthey-
schen Ausmaf entsprechenden Weise an die relativistischen Voraus-
setzungen des wissenschaftlichen Zeitalters angepasst.

Aber indem Cohen Idealist ist, wo Dilthey Empiriker ist, und
Transzendentalphilosoph, wo dieser Geisteswissenschaftler ist, baut
er zwar auf denselben Voraussetzungen auf wie Dilthey, aber dessen
Endpunkt ist sein Ausgangspunkt. Das Faktum der Kultur (bzw. der
Wissenschaft), dessen objektiven Gehalt Dilthey empirisch auf den
beiden im vorigen Abschnitt herausgearbeiteten Ebenen erschliefst,
ist fiir Cohen stets die Voraussetzung, in der er sich bewegt. Es geht
dann bei Cohen nicht um die duflere Rekonstruktion dieses Faktums,
sondern um die Analyse seiner inneren (formalen) Bedingungen, sei-
ner »Urspriinge«. Dilthey nihert sich demselben Kulturfaktum von
auflen empirisch, dem sich Cohen von innen rational nihert. So war
Cohen nicht zufillig durch dieselbe Schule wie Dilthey gegangen und
hatte bei Boeckh, Ranke und Trendelenburg, vor allem aber bei Stein-
thal das empirische Werkzeug des Philologen, des Historikers und des
Volkerpsychologen kennen gelernt.?® Zwar war sein Thema nicht die
Anwendung dieses Werkzeugs (bzw. die Herausarbeitung von deren
Bedingungen), aber die von Cohen angewandte (und von ihm »trans-
zendental« oder »kritisch« genannte) Methode setzte zwangsliufig
das empirische Studium voraus: um die formalen Bedingungen des
Faktums der Wissenschaft oder der Kultur fest machen zu kénnen,
musste man sich erst empirisch mit diesem Faktum vertraut machen;
man musste also, bevor man die Methode Cohens anwenden konnte,
bereits die Diltheys angewandt haben. Zwar wurde die Schaffung
dieser empirischen Voraussetzungen von Cohen nicht grof3 themati-
siert, aber der permanente Verweis auf die Abhingigkeit vom Faktum
der Wissenschaft und der Kultur kann nur so gelesen werden, dass
diese empirischen Préliminarien von Cohen als Selbstverstindlichkeit
angenommen worden sind. (Wenn die historischen Ausfiihrungen
iiber Kant, Platon und andere Philosophen, die sich bei Cohen finden,
teils problematisch sind, dann weniger deshalb, weil ihnen ein un-
zuléngliches historisches Studium zugrunde lag — Cohen kannte die
Schriften Kants wie kaum ein anderer! —, sondern viel eher deshalb,

% Vgl. Cohen: Kleinere Schriften I, VII-XVIII sowie D. Adelmann: »Reinige dein
Denken«. Uber den jiidischen Hintergrund der Philosophie von Hermann Cohen.
Aus dem Nachlass hrsg., erginzt und mit einem einleitenden Vorwort versehen von
G. K. Hasselhoff. Wiirzburg. 2010, 191-211, 231-314.

104

https://dol.org/10.5771/9783495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Epistemische Ideale bei Dilthey und Cohen

weil auch die historische Rekonstruktion fiir Cohen immer den Cha-
rakter der Anwendung der »transzendentalen Methode« haben
musste. Es ging also darum, Platon und Kant weiter zu denken und
ihre »Gedanken« und »Entdeckungen« in einer an die verdnderten
historischen Bedingungen und die weiter entwickelte Wissenschaft
angepassten Weise zu verstehen. Cohen und Natorp sind als Philo-
logen problematisch, weil ihre Ausfithrungen nie blof3 den philo-
logischen, sondern stets primir den »kritischen« Anspruch einlgsen
wollen.?)

Ebenso selbstverstidndlich, wie fiir Cohen Philosophie, auch
wenn sie a priori funktionieren sollte, nur vor dem Hintergrund ex-
tensiver philologischer und historischer Studien betrieben werden
konnte, ist dann, dass der von Cohen eingenommene idealistische
(und apriorische) Standpunkt nicht einfach auf iiberlieferte Spiel-
arten des »Idealismus« herunter gebrochen werden konnte, da diesen
eben die von Cohen geforderte Orientierung am Faktum abging.
Cohens Idealismus, den er in exemplarischer Weise in einer seiner
Platon-Abhandlungen herausgearbeitet hat, grenzt sich nach zwei
Seiten hin von traditionellen Spielarten ab. Er ist kein naiver »Plato-
nismus«: Ideen hausen nicht »[jenseits] der sinnlichen Welt der Din-
ge und im poetisch hartnickigen Gegensatze zu ihr«.?® Aber ebenso
klar, wie Cohen diese klassische Vorstellung, die Ideen in eine be-
wusstseinsunabhingige (bzw. in jeder Hinsicht kontextunabhingige)
Transzendenz verweist, ablehnt, grenzt er sich auch vom »subjekti-
ven Idealismus« ab: Wenn die Idee »als durch das Denken bedingt zu
bezeichnen ist, so ist diese Bedingtheit nicht so zu verstehen, dass die
Idee damit zum Hirngespinst des Skeptizismus wiirde«.?’

Diese dialektische Positionierung von Cohens Idealismus in der
Mitte zwischen naivem Platonismus und subjektivem Idealismus zu
verstehen, ist entscheidend fiir eine addquate Auffassung seines phi-
losophischen Grundstandpunktes. Ist die Idee fiir Cohen weder trans-
zendent noch rein subjektiv, so bedeutet dies, dass sie zwar tatsichlich
als Resultat der geistigen Aktivititen der Menschen existiert, aber

77 Vgl. dazu die ausfiihrliche Studie K.-H. Lembeck: Platon in Marburg. Platon-Re-
zeption und Philosophiegeschichtsphilosophie bei Cohen und Natorp. Wiirzburg
1994.

2 H. Cohen: Platons Ideenlehre und die Mathematik. (Separat-Abdruck aus dem
Rectorats-Programm der Universitit Marburg vom Jahre 1878). Marburg 1879, 9.

» Ebd., 10.

105

https://dol.org/10.5771/9783495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Christian Dambdck

dennoch nicht identisch ist mit Gedanken oder subjektiven Empfin-
dungen. Eine Idee (als Gedanke verstanden) wie die »platonische Ide-
enlehre« ist, wie Cohen in seinem frithen Aufsatz Die platonische
Ideenlehre (1866) ausfiihrt,

eine Entdeckung. Entdeckung nenne ich diejenige Erweiterung des wissen-
schaftlichen Bewuftseins, welche vermége einer bedeutsamen apriorischen
Combination den aposteriorischen Wissensstoff umgestaltet, und neuen
Bahnen der Forschung zuginglich macht. Denn nicht darin allein besteht
das Wesen einer Entdeckung, daf$ sie unmittelbar einen neuen Schatz an
Wahrheit hebt, sondern zugleich und zumeist darin, daf8 sie neue frucht-
bare Quellen der Erkenntnif3 6ffnet. [...] Die erste Bedingung fiir den His-
toriker der Philosophie mufl demnach die sein, dafi er jede Theorie, die er als
eine Entdeckung anerkennen muf, in den ihr eigenen, aber allgemein
menschlichen, apriorischen Elementen nachentdecke, und als einen psy-
chischen Prozef3 nach psychologischen Gesetzen entwickle und darstelle.?

Auch wenn bei Cohen spiter die Bedeutung der Psychologie in die-
sem Zusammenhang in den Hintergrund trat,' so blieb doch immer
der Gedanke zentral, dass »die apriorischen Elemente« einer »Ent-
deckung« erst »nachentdeckt« werden miissen, das heifst, es muss
untersucht werden, was aus der von der Entdeckung gedffneten
sneuen fruchtbaren Quelle der Erkenntnifl« alles, vom erhohten
Standpunkt des Historikers gesehen, heraus flieflen kann, was auch
eine Uberwindung der urspriinglichen Gedanken des Entdeckers be-
deuten kann, da, wie Cohen Kant zitierend bemerkt,

es gar nichts Ungewdhnliches sei, sowohl im gemeinen Gespriche, als in
Schriften, durch die Vergleichung der Gedanken, welche ein Verfasser iiber
seinen Gegenstand dufSert, ihn sogar besser zu verstehen, als er sich selbst

30 Cohen: Kleinere Schriften I, 104 f.

31 Zweifellos hitte der spitere Cohen keine Arbeit mehr geschrieben, die Platons
Ideenlehre »psychologisch entwickelt«. Andererseits hat Cohen, anders etwa als Win-
delband und Rickert, eine dezidiert geisteswissenschaftliche Psychologie stets als
einen zentralen Teil der Philosophie angesehen und sein unvollendet gebliebenes Sys-
tem auch dementsprechend konzipiert. Vgl. H. Cohen: Logik der reinen Erkenntnis.
2. Aufl. Berlin 1914, 609 ff. In der neueren Cohen-Literatur wird die Kontinuitit zum
Frithwerk und also zur Vélkerpsychologie erstmals betont. Vgl. D. Adelmann: Einheit
des Bewusstseins als Grundproblem der Philosophie Hermann Cohens. Vorbereitende
Untersuchung fiir eine historisch-verifizierende Konfrontation der Fundamental-
ontologie Martin Heideggers mit Hermann Cohens »System der Philosophie«. Aus
dem Nachlass hrsg., ergéinzt und mit einem einleitenden Vorwort versehen von G. K.
Hasselhoff und B. U. La Sala. Potsdam 2012, 154-161.

106

https://dol.org/10.5771/9783495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Epistemische Ideale bei Dilthey und Cohen

verstand, indem er seinen Begriff nicht genugsam bestimmte, und dadurch
bisweilen seiner eigenen Absicht entgegenredete, oder auch dachte.?

Dieses den Verfasser »besser zu verstehen, als er sich selbst verstand«
wurde bei Cohen also in einer signifikant anderen (weil radikaleren)
Weise interpretiert als bei den einem hermeneutischen Objektivis-
mus verpflichteten Dilthey und Boeckh. Wihrend fiir Dilthey und
Boeckh die Hermeneutik stets mit dem Anspruch auftrat, die (objek-
tive) historische Wahrheit herauszufinden und also die Tatsachen und
Gedanken der Geschichte so herauszuarbeiten, wie sie wirklich gewe-
sen sind, war diese historische und philologische »Karrnerarbeit« (um
einen von Cohen im Zusammenhang seiner Arbeit durchaus affirma-
tiv verwendeten Terminus zu zitieren?) fiir Cohen zwar die Voraus-
setzung seiner Arbeit, aber eben nicht das worauf es ihm ankam.
Wenn Dilthey und Boeckh also den Verfasser eines Textes besser ver-
standen haben, als dieser sich selber verstanden hatte, dann war dies
immer im Rahmen einer objektivistisch konzipierten Geschichts-
betrachtung zu sehen: es ging um den Standpunkt des Historikers
oder des Philologen, der die Aussage einer historischen Personlichkeit
in jener vollen historischen Perspektive zu sehen versuchte, die der
historischen Personlichkeit selbst oft nicht vorliegen konnte. Bei
Cohen jedoch ging das »besser verstehen« viel weiter bzw. in eine
andere Richtung. Es ging nicht nur darum, eine punktuelle Auerung
dadurch (in einer iiber das Verstindnis des Urhebers der Aulerung
hinausgehenden Weise) verstindlich zu machen, dass man sie in das
ganze Netzwerk historischer Beziige einband, sondern es ging bei
Cohen um ein Verstindnis, das dadurch besser wurde, dass es gerade
aus den historischen Beziigen hinaus und iiber sie hinweg ging. Die
Beispiele Platons und Kants lieferten hier die immer und immer wie-
der demonstrierten Fallstudien, in denen sich fiir Cohen zeigte, dass
grofSe »Entdeckungen« von ihren Urhebern selbst oft nicht in ihrer
ganzen Tragweite verstanden werden, weil sie ihre eigene historische
Situation daran hindert. Man musste also Cohen zufolge diese »Ent-
deckungen« (nachdem man sie sich in der historischen »Kirrner-
arbeit« in ihrer urspriinglichen Gestalt erschlossen hatte) geradezu
gegen ihren historischen Kontext lesen, sie aus diesem heraus reifSen

32 Cohen: Kleinere Schriften I, 108, zitiert aus: . Kant: Kritik der reinen Vernunft.
Nach der ersten und zweiten Originalausgabe hrsg. von J. Timmermann. Hamburg
1998, A 314/B 370.

3 Vgl. Cohen: Kants Theorie der Erfahrung, a.a.O., X.

107

https://dol.org/10.5771/9783495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Christian Dambdck

und vor dem Hintergrund des rezenten Wissens auswerten, um sie
moglichst weit hinsichtlich all derjenigen (logischen) Konsequenzen
und Moglichkeiten zu verstehen, die ihren Urhebern in ihrer histori-
schen Beschrinktheit nicht erschlieflbar gewesen waren. Diese »Psy-
chologie« war fiir Cohen der Inbegriff (bzw. die hochste Ebene) aller
philosophischen Methode.

Ein wichtiges Beispiel fiir die Anwendung, zugleich aber auch
die inhaltliche Prazisierung dieser Methode liefert Cohens spezifische
(Um-)Deutung von Kants Begriff des Dinges an sich, das er nicht
etwa im Sinne der Objekte der raumzeitlichen Auflenwelt interpre-
tiert, sondern als identisch mit seinem, Cohens, Ideenbegriff ansetzt
(also gewissermaflen in die Innenwelt verlagert). In letzter Kon-
sequenz spricht Cohen von der

Aquipollenz [also etwa der Gleichgeltung, C.D.] der folgenden Begrif-
fe [...]; des Ding an sich, des Unbedingten, der Idee, des Grenzbegriffs, der
systematischen Einheit. Alle diese Begriffe sollen transszendentale Geltung
haben, die ihnen nur nach ihrer Leistung fiir die wissenschaftliche Erkennt-
nis gebiihren kann.%

Wie der Terminus des »Grenzbegriffs« hier zum Tragen kommt, er-
gibt sich aus dem oben Gesagten. Es handelt sich nicht etwa um eine
einfache Anwendung des mathematischen Begriffs des Limes. Das
Ding an sich als »Grenzbegriff« ist nicht zu verwechseln mit Cohens
Interpretation der Infinitesimalmethode, die er in seiner einschlagi-
gen Abhandlung von 1883% liefert, auch oder gerade weil es hier
einen Zusammenhang gibt. Cohen wendet in der Abhandlung von
1883 das iibergeordnete und insofern unabhingig von jeder Inter-
pretation der Mathematik und der Naturwissenschaften funktionie-
rende Konzept des »Ding an sich als Grenzbegriff« auf die Natur-
wissenschaften an. In dhnlicher Weise wie Cassirer vertritt Cohen
im Rahmen dieser Anwendung die Auffassung, dass die Naturwis-
senschaften in der Bildung idealisierter Grenzbegriffe (mittels Infini-
tesimalrechnung) nur scheinbar (wie von Rickert kritisiert) eine » Ab-
kehr von der Wirklichkeit« vollziehen, sondern »ihr vielmehr auf
einem neuen Wege zu[streben]«.* Die Infinitesimalrechnung ist, so

3 Ebd., 652.

% H. Cohen: Das Princip der Infinitesimal-Methode und seine Geschichte. Ein Kapi-
tel zur Grundlegung der Erkenntniskritik. Berlin 1883.

3% Vgl. Cassirer: Substanzbegriff, 304.

108

https://dol.org/10.5771/9783495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Epistemische Ideale bei Dilthey und Cohen

gesehen, ein Beispiel, einer von vielen Anwendungsfillen fiir das
tibergeordnete Konzept des »Grenzbegriffs«. Was diese Zusammen-
hinge zusitzlich komplex macht, ist aber Cohens Auffassung, dass
das mit dem Konzept des »Grenzbegriffs« in unmittelbarem Zusam-
menhang stehende (wenn nicht mit diesem identische) »Urteil des
Ursprungs« historisch erst auf der Grundlage der Entdeckung der In-
finitesimalrechnung im achtzehnten Jahrhundert zum Thema gewor-
den ist. Cohen betrachtet die Infinitesimalrechnung als den »Hebel
der Kritik,?” durch den der iibergeordnete philosophische Problem-
komplex »Grenzbegriff«-»Ursprung« iiberhaupt erst zum Thema
werden konnte.

Nicht darauf also beschrinkt sich die Bedeutung der neuen Rechnung fiir
die Logik, daf3 an diesem Musterbeispiel der Infinitesimal-Rechnung der
Triumph des reinen Denkens zu demonstrieren wire; sondern die prizise
Frage und die erlésende Antwort auf eine unerldfliche und unersetzliche
Bedeutung des Denkens, als Erzeugung, ist aus der Analyse des Unend-
lichen zu gewinnen. Es ist das Problem des Ursprungs, welches die neue
Rechnung aufgerichtet, und welches zugleich das Denken, als Erzeugung,
zur Klarheit und zur Genauigkeit bringt.?

Die Infinitesimalrechnung ist also (1) Beispiel und (2) der »Hebel der
Kritik«, wodurch historisch das »Problem des Ursprungs« (bzw. des
»Grenzbegriffs«) »aufgerichtet« worden ist. Nichtsdestotrotz ist das
philosophische Problem des »Ursprungs« und des »Grenzbegriffs«
klar von dem mathematischen Anlass- und Beispielfall zu trennen.*

Fassen wir also den »Grenzbegriff« in seiner abstrakten, philoso-
phischen Bedeutung ins Auge. Es geht hier um die Vorstellung, dass
die Idee etwas ist, das in dem konkreten Gedanken der »Entdeckungg,
in dem die Idee zutage tritt, stets nur vorldufig und unvollkommen
ausgedriickt ist, an das man sich also nur sukzessive annihern kann

37 Vgl. Cohen: Logik, 35.

3 Ebd.

* In den Beziigen zur »Marburger Schule« bei Wissenschaftsphilosophen wie Mi-
chael Friedman und Alan Richardson hingegen scheint diese abstraktere, iibergeord-
nete philosophische Bedeutung des »Grenzbegriffs« zugunsten der rein mathema-
tischen Auffassung ausgeblendet. Vgl. A. Richardson: »The Fact of Science« and
Critique of Knowledge: Exact Science as Problem and Resource in Marburg Neo-Kan-
tianism, in: M. Friedman and A. Nordmann (Hrsg.): The Kantian Legacy in Nine-
teenth-Century Science. Cambridge 2006, 211-226, hier: 218-223 sowie M. Fried-
man: Reconsidering Logical Positivism. Cambridge 1999, 1581.

109

https://dol.org/10.5771/9783495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Christian Dambdck

und dessen Erschlieung stets neue Gesichtspunkte aufdeckbar ma-
chen kann. »So ist das Ding an sich endlos, in jedem Gegenstande sich
neu erzeugend. All unser Wissen ist Stiickwerk, ganz ist allein das
Ding an sich; denn die Aufgabe der Forschung ist unendlich.«* Das
Ding an sich ist also fiir Cohen wohl erkennbar, aber nur im Sinne
einer »unendlichen Anniherungg, jede neue Erschliefung einer Idee
liefert potentiell neue Aspekte, die wiederum in einem geinderten
Umfeld eine weitere, noch tiefer gehende ErschlieBung moglich ma-
chen kénnen:

Das Ding an sich ist somit der Inbegriff der wissenschaftlichen Erkenntnis-
se. Aber damit ist mehr gesagt. Die Erkenntnisse bilden nicht eine abge-
schlossene Reihe, ein Kapitel toter Hand; sie sind nur, indem sie zeugen,
dies ist der Charakter alles Idealen. Sie enthalten daher nicht nur das, was
ermittelt ist, sondern in sich zugleich das, was fraglich bleibt. Dies ist der
Charakter aller Begriffe: dass sie, indem sie Denkforderungen befriedigen,
neue stellen. Es gibt hier keinen definitiven Abschluss. Jeder richtige Begriff
ist eine neue Frage, keiner eine letzte Antwort. Das Ding an sich muss daher
zugleich der Ausdruck der Fragen sein, welche in jenen Antworten der Er-
kenntnisse eingeschlossen sind. Diese fernere Bedeutung des Dinges an sich
bezeichnet ein anderer Ausdruck, durch welchen Kant das x, als welches er
wiederholentlich das transszendentale Objekt bezeichnet, bestimmt und
vertieft hat. Das Ding an sich ist »Aufgabe«.*

Die hier im Zusammenhang der zweiten Auflage von Kants Theorie
der Erfahrung von 1885 formulierte »unendliche Aufgabe« der Phi-
losophie: die Schaffung einer »systematischen Einheit«, die keine
»letzten Antworten«, nur »neue Fragen« liefert, findet in der Logik
der reinen Erkenntnis ihren erneuten Ausdruck und ihre Radikalisie-
rung, und zwar im Rahmen des dortigen »Ursprungsdenkens«.*2 Das
»Denken des Ursprungs«, die zentrale Aufgabe der theoretischen
Philosophie, ist »reines Denken«, dem »nichts gegeben sein [darf]«.*
»Reines Denken« bedeutet fiir Cohen eine »Erzeugung von Seing, die
sich auf keine Form der Transzendenz, des bewusstseinsunabhingi-
gen Seins beruft:

Nur das Denken selbst kann erzeugen, was als Sein gelten darf. Und wofern
das Denken nicht in sich selbst den letzten Grund des Seins zu graben ver-

4 Cohen: Kants Theorie der Erfahrung, 662.
4 Ebd., 6601£.

# Vgl. Cohen: Logik, 34-38, 79-93.

# Ebd., 36.

110

https://dol.org/10.5771/9783495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Epistemische Ideale bei Dilthey und Cohen

mag, kann kein Mittel der Empfindung die Liicke ausfiillen. Alle Streitig-
keiten der Standpunkte erkliren sich aus der fundamentalen Bedeutung
dieses Gedankens. Man miisse dem Denken die Existenz hinzufiigen. Man
miisse dem Begriffe die Existenz beilegen. Woher aber sie nehmen, so daf3
sie verwendet werden kann? Dem Denken, als reinem Denken, muf3 solches
Hinzufiigen und Beilegen als unerlaubt gelten. So konnen wir aus dem
Gesichtspunkte des Ursprungs in das Innerste auch der neueren Metaphy-
sik hineinsehen, und die Schwichen der Lésungen, wie ihrer Thesen durch-
schauen.*

»Dem Denken darf nur dasjenige als gegeben gelten, was es selbst
aufzufinden vermag.« (ebd., 82) Diese und verwandte Aussagen Co-
hens sollte man wdrtlich verstehen. Zwar existiert die raumzeitliche
Welt auch fiir Cohen auflerhalb des Denkens. Aber darum geht es
ihm eben nicht. Sondern es geht ihm, Cohen, darum, zu erldutern,
wie diese empirische Welt schliefslich in das Denken gelangt, wie wir
die empirische Welt (und jeden anderen Gesichtspunkt der Welt)
denken. Sich hier auf die sinnliche Wahrnehmung zu berufen wire
fiir Cohen kein Zeichen einer empirischen Einstellung, sondern ein
Kategorienfehler.

Dadurch aber, dass das Denken nur auf sich selbst zuriick greifen
kann, ist es, wie Cohen im Rahmen seiner Platon-Rezeption am Be-
griff der Idee deutlich gemacht hatte, immer nur »Hypothesis«; eben
diese »Idee der Hypothesis« bildet das »methodische Zentrume, das
Cohen »zum Urteil und zur Logik des Ursprungs« entwickelt.** Der
Ursprung, den das Denken erfasst, ist nicht etwas Feststehendes,
etwas aufSerhalb des Denkens Liegendes: er ist nur »Hypothesis«, also
etwas, das uns im Denken selbst begegnet.

Wie aber gelangen wir zu dieser »Hypothesis«? Wie konnen wir
den Ursprung iiberhaupt fest machen, auch bzw. gerade dann wenn er
nicht etwas Feststehendes ist? Wie kann uns im Denken (als Denken)
tiberhaupt etwas begegnen? Entscheidend ist hier, dass das Denken
des Ursprungs, in dieser fiir Cohen charakteristischen Prizisierung
der transzendentalen Frage, die sich als Radikalisierung entpuppt,

“ Ebd., 81.

# Vgl. ebd., 601. Dieses Grundmotiv der Idee als »Hypothesis« wird exemplarisch in
G. Edel: Von der Vernunftkritik zur Erkenntnislogik. Die Entwicklung der theoreti-
schen Philosophie Hermann Cohens. Freiburg 1988, anhand der drei erwihnten Ar-
beiten — der zweiten Auflage von Kants Theorie der Erfahrung, der Platon-Abhand-
lung von 1878 und der Logik der reinen Erkenntnis — herausgearbeitet.

111

https://dol.org/10.5771/9783495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Christian Dambdck

auf nichts anderes verwiesen werden kann als wieder das Denken
selbst. Das Denken ist fiir Cohen in einer dem oben angesprochenen
hermeneutischen Zirkel (jede Antwort ist eine Frage) analogen Weise
in sich selbst gefangen. Natiirlich wiirde auch Cohen nicht bestreiten,
dass die Inhalte des Denkens irgendwann empirisch in das Denken
geraten miissen. Es gibt also immer eine (psychologische, physiologi-
sche, soziologische, historische) Erkldrung der Bereicherungen des
Denkens um neue Inhalte. Aber diese Erklarung liegt (siehe die obige
Bemerkung zum Kategorienfehler) auflerhalb des Denkens. Es muss
daher fiir Cohen eine diesem empirisch erkldrbaren Aufkommen des
Neuen im Denken entsprechende interne und also apriorische Mog-
lichkeit geben, eben dieses Neue zu erfassen. Der Schliissel zu dieser
Erfassung aber besteht fiir Cohen darin, dass diese Erfassung inner-
halb des Denkens, eben weil das Denken keine Verantwortung trigt
fiir das nur extern erklirbare Aufkommen des Neuen, immer nur ex
post erfolgen kann, aus dem Riickgriff, aus der Tradition heraus. »Ur-
sprungx ist also buchstablich in einem chronologischen Sinn zu ver-
stehen als ein sich Riickbeziehen auf einen Anfang: »Der abenteuer-
liche Weg zur Entdeckung des Ursprungs bedarf eines Kompasses«.
Dieser Kompass aber ist fiir Cohen das »Denkgesetz« der Logik, das
somit das methodologische Zentrum seiner Philosophie darstellt,
nimlich das der »Kontinuitit«.*

Diese Berufung auf »Kontinuitit« ist das Alleinstellungsmerk-
mal von Cohens Apriorismus. Der »Ursprung« springt uns nicht wie
spiter bei Heidegger aus dem Nichts heraus an, er ist nicht Sprung
aus dem Nichts in ein Etwas.*” Vielmehr ist fiir Cohen das Denken des
Ursprungs das Gegenteil der metaphysischen bzw. ontologistischen
Vorstellung des »Sprungs« (und insofern das Gegenteil von Heid-
eggers Denken): es ist ein Denken (kultureller) Kontinuitit, also ein
Denken, das seine Grundlage und seinen Inhalt einzig aus der Uber-
lieferung bezieht.

Diese Kontinuitit aber muss man mit Cohen in zwei Richtungen

# Vgl. Cohen: Logik, 90f.

¥ Vgl. dazu auch die im Kontext obiger Zitate angestellten Uberlegungen Cohens zu
den Begriffen »Sein« und »Nichts«, die wir hier jedoch nicht weiter kommentieren
wollen. Ebd., 81-93. Zur Auseinandersetzung mit der Heideggerschen Metapher des
»Sprungs« und der Herausstreichung von Cohens Philosophie als Antithese dazu vgl.
Adelmann: Einheit des Bewusstseins. Heideggers Sprung-Metapher wird in der »Vor-
bemerkung« (15-17) eingefiihrt und bildet so die Grundlage der »verifizierenden
Konfrontation« Heideggers mit Cohen, die Adelmann in dieser Arbeit anreifit.

112

https://dol.org/10.5771/9783495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Epistemische Ideale bei Dilthey und Cohen

interpretieren. Einerseits impliziert sie, wie die Metapher des »Grenz-
begriffs« klar gemacht hat, den Aspekt der Unabgeschlossenheit der
Philosophie und der Wissenschaft: die »systematischen Einheit« kann
nur angestrebt, erarbeitet, nie aber (endgiiltig) erreicht werden. Die-
sem Gesichtspunkt der Kontinuitit als Unabgeschlossenheit steht
aber bei Cohen als Gegengewicht der Aspekt der Kontinuitit als Kon-
stanz gegeniiber. Nur in diesem zweiten Gesichtspunkt kann »das
Denkgesetz der Kontinuitdt« als Grundlage der »Logik des Ur-
sprungs« fungieren. Wissenschaft und Kultur sind fiir Cohen bei aller
Unabgeschlossenheit, dennoch (oder — qua Kontinuitit — gerade des-
halb) in der Lage, bestimmte Konstanten zu entwickeln, bestimmte
Standards also, die, einmal erreicht, tiberall gleich sind und auch kei-
ner Revision bediirfen. Diese Konstanten sind keine »letzten Antwor-
ten«, weil sie Kernkonstrukte reprisentieren, die von jederzeit modi-
fikationsfihigen offenen Rindern umgeben sind. Aber sie sind als
Konstanten auch etwas, das, einmal erreicht, zwar verloren gehen
kann (wir konnen die Kontinuitit abbrechen, wir miissen sie nicht
aufrecht erhalten), aber doch stets verfiighar bleibt (so lange wir nicht
alle Biicher verbrennen und alle Erinnerungen ausléschen und also
ganz neu beginnen miissen).

Resultat der Kontinuitit ist fiir Cohen die Vernunft. Kultur (als
das eigentliche historische Merkmal der Kontinuitit) und Vernunft
hingen fiir ihn zusammen; der Verlust der einen bedeutet den Ver-
lust der anderen; umgekehrt impliziert die vorhandene Kontinuitit
(und Vernunft), dass Wissenschaft (und mit ihr Wahrheit) existiert
bzw. »kein Mérchen« ist:

Weil eben und sofern die Wissenschaft kein Mirchen ist, daher gelingt es,
in ihren Grundbegriffen, die der literarische Nachweis ermittelt, jene kei-
neswegs wunderbare Ubereinstimmung zu finden mit den allgemeinsten
Wahrheiten der Logik, die von jeher die spekulierende Vernunft aus dem
Gewirr des Denkens herausgezogen hat. Nein — nicht aus dem Gewirr des
Denkens, sondern aus den jeweiligen Gedanken hat die Logik ihre All-
gemeinheiten abstrahiert. Diese wissenschaftlichen Gedanken fiihren von
den Griechen, letztlich von Archimedes, iiber die Kluft des Mittelalters hin-
weg zu der Renaissance der Wissenschaften. Es ist sonach kein Wunder,
dass in Galilei und Newton dieselben Grundgedanken arbeiten und Friichte
bringen, die schon die Griechen bewegten und ihre Anfinge von Mechanik
und Mathematik hervortrieben.

Und endlich, ist es nicht wirklich der Menschengeist und die allgemei-
ne Vernunft, die da, wie dort, in dem Extrakt der Logik, wie in der Mutter-

113

https://dol.org/10.5771/9783495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Christian Dambdck

lauge der Wissenschaft, dasselbe und einzige Ferment sind? Nur darf er
nicht im personlichen Gehaben bestimmt werden, sondern in seiner vor-
ziiglichen Bezeugung, in Vernunft und Wissenschaft.*

Der »unendlichen Aufgabe« der »systematischen Einheit«, der ewi-
gen Unabgeschlossenheit der Wissenschaft insgesamt steht somit
»die Vernunft« als »das Ferment«, »die Mutterlauge« der Wissen-
schaft gegeniiber. Die Vernunft hat nicht den Charakter der Unabge-
schlossenheit, sondern sie ist zu allen Zeiten einer hochentwickelten
Zivilisation, iiberall dort also, wo sie instanziiert wird, wo Kontinuitit
existiert, dieselbe und insofern unwandelbar. Dieter Adelmann stra-
paziert in diesem Zusammenhang unter (nicht unproblematischer)
Berufung auf Kant*’ die Metapher der Vernunft als einer Insel:

Die menschenvernﬁnftige Ordnung ist nicht Abglanz, Wiederholung oder
Spiegelung einer Ordnung der Welt, die dieser von ihr selbst her und im die
Menschen umgreifenden Ganzen zukime: sondern »durch die Natur selbst
in unverinderliche Grenzen eingeschlossen« ist die Menschenvernunft eine
Insel.

Diese, der Kritik der reinen Vernunft zugrunde liegende Ansicht, dass
die Ordnung der Vernunft nicht »natiirlich« sei, setzt die Erfahrung dessen
voraus, dass, mit Cohens Worten geredet, die Welt etwas anderes sein miis-
se, oder sein konnte, als etwas von der Art eines »metaphysischen Konti-
nuum.>’

Vernunft ist also, wo und so lange iiberhaupt Kultur existiert, kon-
stant, so wie sie von Kurd Laf3witz in dessen Science-Fiction-Roman

# Cohen: Kants Theorie der Erfahrung, 109.

# Kant bezieht sich in der von Adelmann unten zitierten Stelle (Kant, Kritik der
reinen Vernunft, A 235£./B 294{.) nicht, wie Adelmann mit Bezug auf Cohen auf die
»Vernunft«, sondern auf den »reinen Verstand«. Die von Adelmann in seiner Dis-
sertation letztlich als Kernelement von Cohens Religionsauffassung bestimmte Insel-
haftigkeit der Vernunft — vgl. vor allem die Schliisselpassage: Adelmann: Einheit des
Bewusstseins, 291 f. — bedeutet bei diesem etwas, das wir den feindlichen Stromungen
der Antiaufklirung gegeniiber behaupten miissen, fiir die im Zusammenhang der
Situation Cohens exemplarisch der Antisemitismus zu sehen ist, wihrend es bei Kant
eher technisch um die Behauptung des »reinen Verstandesc, also der »Noumenac, in
einer triigerischen Welt des »Scheins«, der »Phaenomena« geht, also nicht um eine
Frage der »Kultur« im Cohenschen Sinn. Die suggestive Insel-Metapher wird hier
also von Adelmann offenbar in einer nicht den urspriinglichen Intentionen Kants
entsprechenden Weise eingesetzt. Auf diese (letztlich auch fiir ein Verstindnis des
Verhiltnisses zwischen Cohen und Kant) wichtige Diskrepanz haben mich Helmut
Holzhey und Hartwig Wiedebach in einer Diskussion in Ziirich am 20.11.2013 hin-
gewiesen.

50 Adelmann: Einheit des Bewusstseins, 157.

114

https://dol.org/10.5771/9783495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Epistemische Ideale bei Dilthey und Cohen

Auf zwei Planeten ganz im Sinne Cohens als etwas bestimmt wird,
das die Menschen und die (auf einer hoheren Stufe der Kultur leben-
den) Marsianer teilen, obwohl die Kulturen dieser beiden Planeten-
volker ohne jeden wechselseitigen Kontakt entstanden sind.** Umge-
kehrt aber bedeutet das nicht, dass auch alle Mitglieder einer Kultur
zwangsldufig den Idealen der Vernunft gemifl handeln bzw. »Kon-
tinuitdt« wahren; es bedeutet nicht, dass eine einmal erreichte Kultur
auch erhalten bleibt, dass ein vorhandenes »Faktum der Kultur« auch
bestehen bleibt. Kultur kann fiir Cohen auch verschwinden.

Der so als zwar konstant, aber durchaus instabil bestimmte Sta-
tus der Vernunft als Grundlage aller Kultur und der dazu konvers
bestimmte Satus der Abwesenheit der Vernunft als Grundlage aller
Unkultur fithrt Cohen — und zwar offenbar unter dem Eindruck der
politischen Entwicklungen in Deutschland nach 1878% — zu einer Ein-
beziehung der Religion als einem substanziellen Bestandteil des Sys-
tems der Philosophie.’® Nur die Religion, und in letzter Konsequenz
nur das Judentum, kann fiir Cohen sicherstellen, dass wir die Ver-
nunft nicht verlieren und die Kultur nicht vernichten. Die »Religion
der Vernunft aus den Quellen des Judentums«®* ist Cohens Kon-
sequenz aus der erkannten Zerbrechlichkeit des »Faktums der Kul-
tur«. Die Religion, genauer: das Judentum, in seiner von Cohen ge-
gen den Zionismus bestimmten, auf die »Einheit der Menschheit«
gerichteten Natur wird von ihm als einzige Chance gesehen, die Ver-
nichtung von Kultur und Vernunft zu verhindern.

Vergleichen wir Cohens Ansatz kurz mit Diltheys (spdter) Reli-
gionsauffassung, die sich in Ankniipfung an William James auf eine
»Psychologie der religiosen Erfahrung« stiitzt.® Dilthey sieht im

51 Vgl. K. Laflwitz: Auf zwei Planeten. Roman in zwei Biichern. Weimar 1897.

2 Vgl. Adelmann: Einheit des Bewusstseins, 83-107 sowie Boehlich: Der Berliner
Antisemitismusstreit.

5 Zur Bestimmung der Rolle der Religion im System der Philosophie vgl. H. Cohen:
Der Begriff der Religion im System der Philosophie. Giessen 1915. Die klassische
Darstellung der politischen Motive hinter Cohens System ist Adelmann: Einheit des
Bewusstseins, 73-109, 253-309. Vertiefend aufgenommen werden Adelmanns Uber-
legungen in H. Wiedebach: Die Bedeutung der Nationalitit fiir Hermann Cohen. Hil-
desheim 1997.

5 Vgl. H. Cohen: Religion der Vernunft aus den Quellen des Judentums. 2. Aufl.
Frankfurt a. M. 1929.

% Vgl. GS VI, 288-305, einen der letzten Texte, den Dilthey verfasst hat. Dilthey
beruft sich dort (GS VI, 293, Fn. 1) explizit auf W. James: The Varieties of Religious
Experience. A Study in Human Nature. Auckland 1902 und fiigt hinzu: »Der deutsche

115

https://dol.org/10.5771/9783495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Christian Dambdck

»Verstand« den »natiirlichen Feind« der Religion (GS VI, 289), und
er sieht das »religiose Erlebnis«, das »einen iiber den sinnlichen vom
Verstand erfaflbaren Nexus der Dinge erfaflbaren Zusammenhang
[erfa3t]« (GS VI, 301) als einzige Moglichkeit, Religion in einer ent-
zauberten Welt zu erforschen, in der die »Kultur« gerade dazu ge-
fihrt hat, »die irrationale Tiefe der Religiositit, aus der ihre méchti-
gen Wirkungen hervorgehen, [...] als Tauschung, als Aberglaube, als
Uberrest dunkler Zeiten [auszuscheiden].« (GS VI, 290) Diese sub-
jektive (und damit fiir die Psychologie relevante) Seite der Religiosi-
tit wird von Dilthey als eine Art heilsam wirkende Droge, ein Psy-
chopharmakon ohne schddliche Nebenwirkungen bestimmt und
akklamiert.

[Das] religiose Erlebnis [...] ist das Ergebnis einer inneren Folge von See-
lenzustéinden, welche nach ihrem Zusammenhang auf das Erlebnis hin-
dringen und in ihm den Hoéhepunkt und Abschluf8 haben durch die Ruhe
mit der sie die bediirftige, unter der Welt leidende Seele erfiillen; und: das
Erlebnis ruft eine dauernde Umgestaltung des seelischen Lebens hervor.
(GS VI, 301)

Die hier angesprochene, an psychoanalytische Konzeptionen er-
innernde Seite der Religiositit, spielt bei Cohen kaum eine Rolle.
Vielmehr beruft sich Cohen auf genau jene »abstrakte Vernunftreli-
giong, die die Aufklirung »der positiven Religion gegeniibersetzt«
(GS VI, 290). Wihrend Dilthey vor einem aufgeklirten Hintergrund
die psychopharmakologische Wirkung der emotionalen Seite eben je-
ner »positiven Religion« hervorhebt, deren theoretische Botschaften
natiirlich Dilthey wie Cohen als obsolet betrachten, stiitzt sich Cohen
vor dem selben aufgeklirten Hintergrund wie Dilthey auf die Frage,
wie die »abstrakte Vernunftreligion«, die in Kants System zu einem
bloflen technokratischen Derivat der alten »positiven Religion« ver-
kommen war, in einer Weise aufgefasst werden kann, dass sie immer
noch echte Religion bleibt, also etwas, das wir nicht einfach heraus-
kiirzen konnen, ohne dass das System der Philosophie in sich zusam-
menstirzt.

Einerseits haben wir es hier also erneut mit einer interessanten
Komplementaritit zwischen Dilthey und Cohen zu tun, indem diese

Leser wird viel Gelegenheit zum Kopfschiitteln haben, wenn er hier eine Erklarung
des religiésen Prozesses findet, die mit dem in Amerika so verbreiteten Spiritismus in
engem Zusammenhang steht. Aber viel 6fter wird er durch das psychologische Genie
von James in dem Verstindnis der religiosen Erlebnisse sich gefordert finden.«

116

https://dol.org/10.5771/9783495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Epistemische Ideale bei Dilthey und Cohen

auf unterschiedlichen Ebenen versuchen, der Religion im Zeitalter
ihrer Entzauberung weiter giiltige Bestandteile zu entlocken. Dieser
Komplementaritit ist aber die Tatsache entgegen zu halten, dass das
Schwergewicht, das die Religion in den Philosophien von Dilthey und
Cohen hat, extrem verschieden ist. Wihrend man bei Dilthey eher
von einer Liebhaberei sprechen konnte, einem Nebeninteresse, das
keine substanzielle Rolle in seiner geisteswissenschaftlichen Gesamt-
konzeption einnimmt, ist fiir Cohen die Religion am Ende geradezu
das entscheidende Element des Systems der Philosophie, da nur eine,
allerdings strikt aufklirerisch verstandene, den Gedanken des onto-
logischen Beweises und jeden Prioritidtsanspruch der Religion gegen-
iiber den Wissenschaften verwerfende Religion® fiir Cohen in der
Lage ist, zu verhindern, dass die Kultur als fragile Grundlage des
Systems zerstort wird. »[Die Religion] ergéinzt so auch die Probleme
der menschlichen Kultur, die liickenhaft und schadhaft bleibt ohne die
Beziehung aller ihrer Probleme auf die Einzigkeit Gottes.«*’

4. Zur Komplementaritit der epistemischen ldeale von
Dilthey und Cohen

Die innovative Gemeinsamkeit von Dilthey und Cohen ist, dass sie
ihre philosophischen Konzeptionen nicht auf eine dem »reinen Den-
ken« erschliefSbare Welt von »ewigen Ideen« oder »transzendentalen
Voraussetzungen« (im urspriinglichen, ahistorischen Sinn Kants)
stiitzen, sondern auf die stets nur empirisch gegebene »geistige
Welt, das »Faktum der Kultur«. Wihrend ihre Vorginger, also etwa
Trendelenburg, Beneke, Lazarus und Steinthal, zwar auch die Mog-
lichkeit einer absoluten, aus dem »reinen Denken« gespeisten Phi-

3 Gegen den ontologischen Beweis wendet sich Cohen etwa in der Logik, 80f. Vgl.
dazu auch die Bemerkungen iiber die »Nicht-Existenz« Gottes bei Cohen in P. Fiorato:
Geschichtliche Ewigkeit. Ursprung und Zeitlichkeit in der Philosophie Hermann Co-
hens. Wiirzburg 1993, 24: » Aufgrund der Unterscheidung zwischen Sein und Dasein
wird so gerade die Nicht-Existenz (Gottes) von der Cohenschen Philosophie des Ur-
sprungs gegen den >positiven< Geist des Ontologismus als hochstes Prinzip und letzter
Seinsgrund aufgestellt.« Ich bedanke mich bei Herrn Fiorato fiir wichtige Erlduterun-
gen zu dieser Frage in einer Diskussion in Genua am 18.11.2013. Gegen den Priori-
titsanspruch der Religion gegeniiber den Wissenschaften ist das gesamte »System«
Cohens konzipiert, in dem die Religion eben deshalb den letzten Teil darstellt, weil
diese alle anderen Teile voraussetzt (und nicht etwa umgekehrt).

57 Vgl. Cohen: Der Begriff der Religion, 137.

117

https://dol.org/10.5771/9783495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Christian Dambdck

losophie ablehnen, jedoch die Alternative dazu eher unbestimmt las-
sen, explizieren sowohl Dilthey als auch Cohen den historischen
Kontext als den verbindlichen Ansatzpunkt jeder philosophischen
Methode. So wird die historische (bzw. psychologische, soziologische)
Analyse zur unabdingbaren Voraussetzung allen Philosophierens.
Wir miissen stets schon im Besitz des »Faktums der Kultur« sein,
um mit dem Philosophieren tiberhaupt beginnen zu konnen. Wah-
rend sich Dilthey jedoch in seinen methodologischen und inhaltlichen
Arbeiten darauf konzentriert, die Aneignung dieses »Kulturfaktums«
bzw., wie er es nennt, dieser »geistigen Welt« zu demonstrieren und
zu praktizieren, versucht Cohen zu zeigen, wie eine philosophische
Methode funktionieren kann, die auf dem schon angeeigneten Kul-
turfaktum aufbaut. Dies bedeutet den Unterschied zwischen der em-
pirischen Philosophie Diltheys und der apriorischen Philosophie
Cohens. Das heifit: am Ende ist Philosophie sowohl fiir Cohen als
auch fiir Dilthey sowohl empirisch als auch a priori, aber der eine
kehrt die empirische Seite hervor, der andere die apriorische.

Auch wenn man so Cohen und Dilthey einfach zu einem Ganzen
zusammenfiigen kann, wie zwei Puzzle-Steine oder zwei Hilften
eines Bildes, so ist doch der Hinweis wichtig, dass offenbar nur das
ganze Bild wirklich Sinn ergibt. Eine ausschliefilich die Kontextuali-
sierung anstrebende, rein geisteswissenschaftlich konzipierte Phi-
losophie wiire, um diese Metapher Kants zu strapazieren,*® blind,
genauso wie eine rein a priori aufbauende Philosophie (ohne voran-
gehende empirische Untersuchungen) leer wire.

3 Vgl. Kant: Kritik der reinen Vernunft, A 51/B 75: »Gedanken ohne Inhalt sind leer,
Anschauungen ohne Begriffe sind blind.« Die Analogie zu Kants Metapher ist eine
direkte. Die »Gedanken« Kants werden bei Cohen durch einen historischen »Inhalt«
versorgt, den uns die Geisteswissenschaften im Sinne Diltheys zuginglich machen.
Die » Anschauungen« Kants werden bei Dilthey durch a priori konstruierte »Begriffe«
gefiillt, die uns die »transzendentale Methode« im Sinne Cohens zuginglich macht.

118

https://dol.org/10.5771/9783495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Dilthey, Carnap, Metaphysikkritik und
das Problem der Realitit der AuBenwelt

Gottfried Gabriel

Das Folgende ist ein Beitrag zur Wirkungsgeschichte Diltheys, und
zwar zu einer Wirkungsgeschichte, die schon recht frith wahrgenom-
men, aber nicht weiter verfolgt wurde. Sie erschien so tiberraschend,
dass selbst der Betroffene, nimlich Rudolf Carnap, sie zunichst nicht
wahrhaben wollte. Vor der Erérterung des speziellen Problems der
Realitit der Aulenwelt wird ein allgemeiner lebensphilosophischer
Rahmen mit besonderem Blick auf den Status der Metaphysik abge-
steckt, der auch einen Seitenblick auf das Verhltnis von Carnap zu
Heidegger erlaubt. Die Ergebnisse belegen einmal mehr, dass die Ge-
geniiberstellung von kontinentaler und analytischer Philosophie
schon aus historischen Griinden unzutreffend ist.

Giinther Patzig vermutet in seinem Nachwort zur Neuausgabe
von Carnaps Scheinproblemen in der Philosophie »eine iiberraschen-
de Verbindung« zwischen der Lebensphilosophie Diltheys und der
»Uberwindung der Metaphysik< der logischen Empiristen«.! Den
Anlass zu seiner Vermutung lieferte Patzig die zentrale Verwendung
des Ausdrucks »Lebensgefiihl« in Carnaps radikaler Metaphysikkri-
tik in Uberwindung der Metaphysik durch logische Analyse der
Sprache. Patzig beliefd es bei seiner Vermutung, benennt aber auch
den Mittelsmann einer moglichen Verbindung, namlich Herman
Nohl, bei dem Carnap als Student in Jena Veranstaltungen besuchte.

Nohl war ein Schiiler Diltheys und als solcher ein Repréasentant
der Lebensphilosophie, die zu Beginn des 20. Jahrhunderts in Kon-
kurrenz zu dem bis dahin in Deutschland vorherrschenden Neukan-
tianismus trat. Der Einfluss der Lebensphilosophie auf Carnap wurde
lange Zeit nicht beachtet. Dabei sind einige Besonderheiten von Car-
naps Metaphysikkritik nur vor diesem Hintergrund verstehbar. Ver-
mutlich hat die Aufbauschung des Gegensatzes zwischen analyti-

I R. Carnap: Scheinprobleme in der Philosophie. Das Fremdpsychische und der Rea-
lismusstreit. Frankfurt a. M. 1966, 100.

119

https//dol.org/10.5771/9763495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Gottfried Gabriel

scher und kontinentaler Philosophie den Gedanken gar nicht erst auf-
kommen lassen, dass ein Klassiker der analytischen Tradition wie
Carnap von einem Klassiker der kontinentalen Tradition wie Dilthey
beeinflusst sein konnte. Selbst ein Kenner wie Michael Friedman, der
die kontinentalen Einfliisse auf Carnap mafsgeblich herausgearbeitet
hat, musste erst auf die Beziige zur Lebensphilosophie hingewiesen
werden.?

Carnaps frithe Philosophie stellt sich dar als eine >Kreuzung«
zwischen moderner Logik, neukantianischer Konstitutionstheorie
und lebensphilosophischer Metaphysikkritik. Es sind diese Elemente,
die Carnap selbst in seiner Autobiographie benennt. In die moderne
Logik wurde er von deren Begriinder Gottlob Frege unmittelbar ein-
gefiihrt. Die Philosophie Kants wurde ihm durch den Neukantianer
Bruno Bauch vermittelt, bei dem er dann mit der Schrift Der Raum
im Jahre 1921 promovierte,® und fiir den Einfluss der Lebensphiloso-
phie steht Nohl. Entsprach Carnaps Verhiltnis zu Frege und Bauch
den iiblichen (distanzierten) akademischen Gepflogenheiten der Zeit,
so macht seine Erwdahnung von Nohl deutlich, dass hier eine engere
Beziehung bestand:

Mit besonderem Vergniigen und Dankbarkeit erinnere ich mich an die Se-
minare von Hermann [richtig: Herman, G. G.] Nohl (damals junger Dozent
in Jena) tber Philosophie, Pidagogik und Psychologie, selbst wenn der
Stoff, beispielsweise Hegels Rechtsphilosophie, oft weitab von meinen ei-
gentlichen Interessen lag. Meine Freunde und ich waren von Nohl darum
besonders angezogen, weil er sich fiir das Leben und die Gedanken seiner
Studenten, im Unterschied zu den meisten Professoren im damaligen
Deutschland, personlich interessierte und uns in seinen Seminaren wie in
privaten Gesprichen ein tieferes Verstindnis fiir die grofSen Philosophen zu
vermitteln suchte, indem er von ihrer Einstellung zum Leben, ihrem »Le-
bensgefiihl«, und deren kulturellem Milieu ausging.*

Das personliche Moment, das hier angesprochen ist, hat seinen Sitz
im Leben Carnaps selbst. Die »Freunde« (wie insbesondere der spite-
re Pidagoge Wilhelm Flitner) waren engagierte Mitglieder der deut-
schen Jugendbewegung, mit denen Carnap durch die Jenaer Wilder

2 Inzwischen hat er diesem Einfluss auch zugestimmt: M. Friedman: A Parting of the
Ways. Carnap, Cassirer, and Heidegger. Chicago/La Salle, IL 2000, 152, Anm. 208.

> R. Carnap: Der Raum. Ein Beitrag zur Wissenschaftslehre. Berlin 1922 (= Kant-
Studien, Ergdnzungshefte, Nr. 56).

¢ R. Carnap: Mein Weg in die Philosophie. Ubersetzt und mit einem Nachwort sowie
einem Interview hrsg. von W. Hochkeppel. Stuttgart 1993, 6f.

120

https://dol.org/10.5771/9783495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Dilthey, Carnap, Metaphysikkritik und das Problem der Realitit der AuBenwelt

sprang. Die Bedeutung dieser Erfahrungen unterstreichen die gerade-
zu melancholischen Erinnerungen des alten Carnap in den bislang
nicht versffentlichten Teilen seiner Autobiographie. Sie lassen durch-
blicken, wie sehr Carnap die Atmosphire dieses Freundeskreises in
Wien vermisst hat, so dass er sich im Wiener Kreis, zu dessen fiih-
renden Reprisentanten er doch zihlt, geradezu entfremdet fiihlte.

Bestimmend fiir die Aktivititen in Jena war der von dem Ver-
leger Eugen Diederichs geforderte Sera-Kreis.> Das durch Nohl ver-
mittelte »tiefere Verstindnis fiir die groflen Philosophen« besagt,
dass als Triebfeder von deren unterschiedlichen Metaphysiken ihr je-
weiliges Lebensgefiihl freigelegt wurde. Grundlage einer solchen Ein-
schitzung, die Carnap von Nohl iibernimmt, ist Diltheys Welt-
anschauungslehre.

Dilthey bestimmt Metaphysik als »wissenschaftliche Welt-
anschauung«.6 Vor dem »geschichtlichen BewufStsein«, das in seiner
vergleichenden historischen Betrachtung zur Einsicht in das Gewor-
densein der unterschiedlichen metaphysischen Systeme fiihrt, erwei-
sen diese Systeme sich ungeachtet ihres eigenen Anspruchs auf Ob-
jektivitdt als relativ. Dilthey spricht hier von einer »Antinomie«
zwischen dem Anspruch wissenschaftlicher Weltanschauungen auf
»Allgemeingiiltigkeit« und dem geschichtlichen Bewusstsein.” Auf-
gelost werden soll diese Antinomie dadurch, dass die Philosophie sich
bewusst macht, dass die »Mannigfaltigkeit ihrer Systeme« aus der
Vielfalt des Lebens selbst erwachsen ist. Entstanden seien die Wider-
spriiche, weil unterschiedliche Lebensanschauungen sich im wissen-
schaftlichen Bewusstsein zu metaphysischen Weltbildern mit Objek-
tivitdts- und demgemif3 Ausschliefllichkeitsanspruch verselbstandigt
haben.® Die unter Geltungsgesichtspunkten bestehende Wider-
spriichlichkeit zwischen einander bekdmpfenden Systemen wird von
Dilthey nicht einfach durch einen theoretischen Relativismus ersetzt,
sondern auf zugrunde liegende gegensitzliche Lebensgefiihle zuriick-
gefiihrt und damit einer praktischen Deutung zugefiihrt: »Die letzte
Waurzel der Weltanschauung ist das Leben.«°

5 Vgl. dazu den sehr aufschlussreichen Bericht W. Flitners: Erinnerungen 1889-1945
(= Gesammelte Schriften. Bd. 11). Paderborn u.a. 1986; ferner M. G. Werner: Moder-
ne in der Provinz. Kulturelle Experimente im Fin de Siécle Jena. Géttingen 2003.

¢ W. Dilthey: GS VIII, 3.

7 Ebd.

§ Ebd., 8.

° Ebd., 78.

121

https://dol.org/10.5771/9783495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Gottfried Gabriel

Eine solche Verlagerung der Inhalte der Metaphysik findet sich
bereits bei Kant, fiir den das metaphysische Bediirfnis, die »Metaphy-
sik als Naturanlage«, erst in der praktischen Philosophie seine an-
gemessene Erfiillung findet, wihrend den metaphysischen Ideen von
Freiheit, Gott und Unsterblichkeit innerhalb der theoretischen Phi-
losophie nur eine regulative Funktion zukommt. Diese praktische
Philosophie bleibt aber fiir Kant — ihrem Anspruch nach — nicht auf
den Ausdruck von Lebenseinstellungen beschriankt, sondern diskur-
siv darstellbar. Akzeptiert man dagegen die Analyse Diltheys, dann
stellt sich die Frage, ob die Metaphysik durch ihre Darstellungsform
nicht vorgibt, etwas zu sein, was sie inhaltlich nicht einzuldsen ver-
mag. Dilthey wendet gegen den Theorieanspruch der Weltanschau-
ungen ein, diese seien keine »Erzeugnisse des Denkens«,'® und be-
tont, dass die Metaphysiker »die in ihnen wirksame personliche
Lebensverfassung in giiltigkeitsheischenden, begrifflichen Systemen
ausgedriickt haben«.!! Genau diese Diagnose iibernimmt und radika-
lisiert Carnap in seiner Metaphysikkritik.

Kants Frage, wie Metaphysik als Wissenschaft moglich ist, wird
von Dilthey bereits im Ansatz zuriickgewiesen. Die Philosophie als
Weltanschauung wird mit Kunst und Religion auf eine Stufe ge-
stellt.’> Andererseits erkennt Dilthey die unterschiedlichen metaphy-
sischen Systeme in historischer Perspektive als genuine und authen-
tische Ausdrucksformen des Lebensgefiihls an. Die Wahrheit der
Metaphysik wird durch die Wahrhaftigkeit der Metaphysiker ersetzt.
Dies bedeutet, dass Metaphysik nicht mehr unter Geltungsgesichts-
punkten als »wahr« oder »falsch« beurteilt werden kann, sondern
dass die metaphysischen Systeme wie die Stile in der Kunst Aus-
drucksformen von Lebensgefiihlen sind. Die Philosophie nimmt da-
nach bei Dilthey nicht mehr eine fundierende Sonderstellung ein,
sondern wird zum Gegenstand (neben anderen) der Geisteswissen-
schaft. Diltheys Position lauft letztlich, wie Christian Dambéck dar-
gelegt hat, auf eine »Naturalisierung im Rahmen der Geschichte«
hinaus.?® Diese Beschreibung trifft genau das, was sonst auch »His-
torismus« heifst. Wenn Dambéck in der »konsequente[n] Unterord-

10 Ebd., 86.

1 Ebd., 98.

12 Vgl. bereits die Uberschrift ebd., 26.

3 C. Dambock: Wilhelm Diltheys empirische Philosophie und der rezente Metho-
denstreit in der analytischen Philosophie, in: Grazer Philosophische Studien 85
(2012), 151185, 163.

122

https://dol.org/10.5771/9783495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Dilthey, Carnap, Metaphysikkritik und das Problem der Realitit der AuBenwelt

nung der philosophischen Analyse unter die Methoden der empiri-
schen Geisteswissenschaften« die Besonderheit von Diltheys Ansatz
sieht, 14 so wird daran freilich auch das Problem eines solchen Ansat-
zes deutlich, indem die Philosophie ihres systematischen Anspruchs
verlustig geht. Soweit geht Carnap gerade nicht. Dilthey lost den
Geltungsanspruch der Philosophie hermeneutisch in ein Verstehen
von deren Genese auf der Grundlage des Sitzes der Philosopheme im
Leben auf. Carnap folgt dem lebensphilosophischen genealogischen
Verstehensprogramm nur soweit, wie die Metaphysik (unter Ein-
schluss der Wertphilosophie) betroffen ist. Er selbst hilt aber an dem
Geltungsanspruch der Philosophie fest. Da sich der Theorieanspruch
der Metaphysik Carnap zufolge als darstellungslogisch fehlgeleiteter
Ausdruck von Lebensgefiihlen erweist, reduziert sich fiir ihn der
Geltungsanspruch der Philosophie auf »Wissenschaftslogik, also
auf die heute so genannten Logik und Wissenschaftstheorie, unter
Einschluss der Wissenschaftstheorie der Geisteswissenschaften. Die
Ausfiihrungen Carnaps zur Geisteswissenschaft stehen dabei eben-
falls ganz in der Tradition Diltheys.?

Carnaps Konstitutionsprogramm in Der Logische Aufbau der
Welt bleibt keineswegs auf den Aufbau der physischen und psy-
chischen Welt beschrinkt, sondern schliefit den Aufbau »geistiger
Gegenstande« ein. Nach Dilthey gehen die »hoheren Bewuf3tseins-
phinomene [...] ohne Zweifel aus den niederen hervorg, lassen sich
aber nicht auf diese reduzieren.' In diesem Sinne betont Carnap mit
namentlichem Bezug auf Dilthey die »Selbstandigkeit der Gegen-
standsart des Geistigen« und erkennt damit »die methodische und
gegenstandstheoretische Eigenart des Gebietes der Geisteswissen-
schaften« an: »Das besagt, daf3 kein geistiger Gegenstand in eine Aus-
sage iiber einen physischen oder einen psychischen Gegenstand mit
Sinn eingesetzt werden kann.«!7 Dies zu tun wiirde auf einen Kate-
gorienfehler, eine »Sphirenvermengung«'® hinauslaufen. Von dem

4 Ebd., 172.

5 Vgl. auch dazu Dambésck: Wilhelm Diltheys empirische Philosophie.

16 'W. Dilthey: GS XXII, 12.

17 R. Carnap: Der logische Aufbau der Welt. Berlin-Schlachtensee 1928, §23. Vgl.
auch die Tabelle der »vier wichtigsten Gegenstandsarten« in Scheinprobleme, §6.
Die Ubereinstimmungen reichen bis zu terminologischen Ubernahmen. So finden
sich zu Carnaps Ausdruck »Manifestationen des Geistigen« (Der logische Aufbau,
§24) Entsprechungen bei Dilthey.

18 Vgl. Carnap: Aufbau, §30.

123

https://dol.org/10.5771/9783495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Gottfried Gabriel

spiteren physikalistischen Reduktionismus, den man mit Carnap
meist in Verbindung bringt, ist der frithe Carnap also weit entfernt.
Mit seinem systematischen Anspruch steht Carnap den Neukantia-
nern niher, wenn er auch den Bereich sinnvoller Geltungsanspriiche
auf Logik und Wissenschaftstheorie beschrinkt. So war es gemeint,
wenn Carnaps Position zuvor als >Kreuzung« aus Lebensphilosophie,
moderner Logik und Neukantianismus charakterisiert worden ist.

Indem die Geltungspriifung der metaphysischen Systeme bei
Dilthey durch die Genealogie ihres Ursprungs und ihrer Entwicklung
als Weltanschauung ersetzt wird, lasst sich Metaphysik zwar nicht
mehr begriinden, aber doch noch verstehen. Verstehen setzt voraus,
dass metaphysische Aussagen sinnvoll sind. Hier geht Carnap im An-
schluss an Wittgensteins Tractatus noch einen Schritt weiter, indem
er metaphysische Probleme als sinnlose Scheinprobleme zu entlarven
versucht. Diese Sinnlosigkeit betrifft allerdings nur die propositionale
Formulierung von Geltungsanspriichen, nicht deren dahinter stehen-
de Motive, die auch Carnap nachzuvollzichen vermag. Insofern stim-
men Dilthey und Carnap im Grunde darin iiberein, dass meta-
physische Aussagen keine kognitive Bedeutung haben, so dass die
metaphysischen Systeme den verfehlten Versuch darstellen, eine auf
Lebensgefiihlen basierende Weltanschauung in ein pseudo-wissen-
schaftliches System zu zwingen, wodurch sie gerade des Zusammen-
hangs mit dem Leben selbst verlustig gehen.

Das Bemiihen des Dilthey-Schiilers Nohl um ein »tieferes Ver-
stindnis fiir die groflen Philosophen«, das Carnap so nachdriicklich
hervorhebt, diirfte demgemifd darauf gerichtet gewesen sein, statt
einer logischen Geltungspriifung eine psychologische Genese der
Systeme aus dem jeweiligen Lebensgefiihl der Autoren vorzuneh-
men, sowie die unterschiedlichen Lebensgefiihle als die treibenden
Krifte bei der Ausbildung der unterschiedlichen metaphysischen
Systeme freizulegen und in diesem Sinne verstehbar zu machen. Im
Unterschied zu diesen hermeneutischen Verstehensbemiihungen fal-
len Carnaps Konsequenzen aus Diltheys Weltanschauungslehre radi-
kaler aus. Die »historische Rolle der Metaphysik« sieht Carnap darin,
als »Ersatz fiir die Theologie auf der Stufe des systematischen, be-
grifflichen Denkens« zu dienen.” Hierin folgt er (zumindest der Sa-

19 R. Carnap: Uberwindung der Metaphysik durch logische Analyse der Sprache, in:
Erkenntnis 2 (1931), 220-241, 239.

124

https://dol.org/10.5771/9783495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Dilthey, Carnap, Metaphysikkritik und das Problem der Realitit der AuBenwelt

che nach) einer Deutung Friedrich Albert Langes,? der als einer der
Begriinder des Neukantianismus ebenfalls in diesem Zusammenhang
zu nennen ist. Lange hatte (bereits vor Dilthey) Kants Auffassung,
dass das metaphysische Bediirfnis eine anthropologische Konstante
sei, dahingehend gedeutet, dass der Mensch mit Blick auf seine Be-
diirfnisse des Gemiits »einer Erganzung der Wirklichkeit durch eine
von ihm selbst geschaffene Idealwelt bedarf«.?! Die metaphysische
»Spekulation« habe hier ihren Ursprung. Lange bezeichnet sie als
»Begriffsdichtung«?? und charakterisiert sie damit als ein Zwitterge-
bilde zwischen einem Denken in Begriffen und einer poetischen »Er-
hebung des Gemiites«.? Gleichzeitig fragt er kritisch an, ob die Be-
friedigung der Bediirfnisse des Gemiits »immer und immer wieder
die Truggestalt einer beweisenden Wissenschaft« annehmen solle,
und bestimmt stattdessen die Dichtung, insbesondere diejenige Schil-
lers, als die angemessene Ausdrucksform.?* Die Rede von den »Be-
diirfnissen des Gemiits« geht auf Hermann Lotze zuriick, der bereits
betont: »Zwischen den Bediirfnissen des Gemiithes und den Ergeb-
nissen menschlicher Wissenschaft ist ein alter nie geschlichteter
Zwist.«® Im Laufe des 19. Jahrhunderts wurde Lotzes Formulierung
geradezu zu einem Topos der Verteidigung des Anliegens einer in-
duktiven Metaphysik? bzw. einer eigenstindigen Wertwissenschaft,
die im stidwestdeutschen Neukantianismus die Stelle der wissen-
schaftlichen Weltanschauung einnahm.?” Carnap bezieht sich in einer

2 E A. Lange: Geschichte des Materialismus und Kritik seiner Bedeutung in der Ge-
genwart. 2 Biande. Hrsg. von A. Schmidt. Frankfurt a. M. 1974, 992.

21 Ebd., 987.

2 Ebd., 982. Vgl. bereits F. E. Beneke: Kant und die philosophische Aufgabe unserer
Zeit. Eine Jubeldenkschrift auf die Kritik der reinen Vernunft. Berlin 1832, 41. Dort
heifit es, dass »wir in Kant’s Theorie den psychischen Kréften und den psychischen
Erfolgen duflerlich bleiben, in Bildern reden, wo wir eigentlich reden, uns eines
Gleichnisses bedienen, wo wir die Sache selber darstellen sollten. Aber die Sache sel-
ber vermégen wir nur durch Erfahrung, nicht durch ein blofes Dichten mit Begriffen
oder durch Spekulation zu erkennen; und sobald also Kant jener den Riicken wandte,
konnte er eben keine wahrhaft wissenschaftliche Erkenntnif§ geben, sondern mufSte
sich mit Bildern und Gleichnissen begniigen.« Den Hinweis auf Beneke verdanke ich
Christian Dambock.

¥ Lange: Geschichte des Materialismus, 988.

2 Ebd., 987.

» H. Lotze: Mikrokosmus. Ideen zur Naturgeschichte und Geschichte der Mensch-
heit. 3. Auflage. Bd. 1. Leipzig 1876, V.

2% Vgl. W. Wundt: System der Philosophie. Bd. 1. Leipzig 1889, 2.

7 H. Rickert: Vom Begriff der Philosophie, in: Logos 1 (1910/11), 1-34, 9.

125

https://dol.org/10.5771/9783495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Gottfried Gabriel

zentralen Passage, ndmlich am Ende des Vorworts zum Logischen
Aufbau der Welt, kritisch auf diese Tradition, wobei er das metaphy-
sische Motiv charakteristischerweise durch ein methodologisches er-
setzt:

Auch wir haben »Bediirfnisse des Gemiites« in der Philosophie; aber die
gehen auf Klarheit der Begriffe, Sauberkeit der Methoden, Verantwortlich-
keit der Thesen, Leistung durch Zusammenarbeit, in die das Individuum
sich einordnet.?

In dem abschlieflenden emphatischen Absatz hebt Carnap hervor, der
hier angesprochene »Stil des Denkens« komme auch »in Stromungen
der Kunst, besonders der Architektur, und in den Bewegungen, die
sich um eine sinnvolle Gestaltung des menschlichen Lebens be-
mithen« zum Ausdruck.? Gemeint ist hier insbesondere die Neue
Sachlichkeit in der Architektur. Carnap hat mehrfach am Bauhaus in
Dessau vorgetragen, darunter auch eine Fassung von Uberwindung
der Metaphysik durch logische Analyse der Sprache.®

Indem Carnap die Metaphysik dem Verdikt der propositionalen
Sinnlosigkeit unterwirft, radikalisiert er die Positionen Langes und
Diltheys und zieht die Konsequenzen aus deren Problematisierung
der Darstellungsform der Metaphysik. Diltheys Analysen ermdog-
lichen es ihm einerseits, sich einen Rest von nachvollziehendem Ver-
stehen zu bewahren. Andererseits ersetzt er letztlich das Diltheysche
wohlwollende Verstehensprogramm durch ein aufklérerisches Erkla-
rungsprogramm, das der »Uberwindung der Metaphysik« gilt.

Dabei verkennt Carnap keineswegs, dass der Metaphysik ein be-
rechtigtes Bediirfnis zugrunde liege. Dieses komme aber in unange-
messener Form zur Sprache. Der adiquate Ausdruck des Lebens-
gefiihls sei nicht die Metaphysik, sondern die Kunst.

Bei der Metaphysik liegt [...] die Sache so, daf sie durch die Form ihrer
Werke etwas vortduscht, was sie nicht ist. Diese Form ist die eines Systems
von Sitzen, die in (scheinbarem) Begriindungsverhiltnis zueinander ste-
hen, also die Form einer Theorie. [...] Der Metaphysiker glaubt sich in
dem Gebiet zu bewegen, in dem es um wahr oder falsch geht. In Wirklich-

2 Carnap: Der logische Aufbau der Welt. 2. Auflage Hamburg 1961, XX.

» Ebd.

% Vgl. H.-J. Dahms: Neue Sachlichkeit in der Architektur und Philosophie der zwan-
ziger Jahre, in: Arch® Zeitschrift fiir Architektur und Stidtebau 34 (2001), Heft 156,
82-87, 831.

126

https://dol.org/10.5771/9783495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Dilthey, Carnap, Metaphysikkritik und das Problem der Realitit der AuBenwelt

keit hat er jedoch nichts ausgesagt, sondern nur etwas zum Ausdruck ge-
bracht, wie ein Kiinstler.3!

Als historischen Beleg fiir seine These fiihrt Carnap Nietzsche an,
denjenigen Metaphysiker, »der vielleicht die stdrkste kiinstlerische
Begabung besaf3« und daher fihig war, das Lebensgefiihl in der Form
der Dichtung (im Zarathustra) zum Ausdruck zu bringen.?

An dieser Stelle zeigt sich eine iiberraschende Beriihrung zwi-
schen den Positionen von Carnap und Heidegger. Erklarbar wird diese
dadurch, dass Heidegger demselben philosophischen Kontext ent-
stammt wie Carnap, namlich der Auseinandersetzung zwischen Neu-
kantianismus und Lebensphilosophie. Wihrend fiir Carnap dariiber
hinaus die Fregesche Logik bestimmend wurde, war es fiir Heidegger
die Husserlsche Phianomenologie. Aber selbst hier gibt es Teiliiber-
einstimmungen. So hat sich der frithe Heidegger im Ausgang von
der Logik Lotzes auch mit Frege befasst, und der Einfluss Husserls
auf den frithen Carnap ist inzwischen nachgewiesen. Ist der histori-
sche Kontext fiir beide Autoren auch derselbe, so endete die Be-
ziehung zwischen Carnap und Heidegger doch in wechselseitigen
Polemiken, die Anlass bieten, auf die Frage moglicher Darstellungs-
formen der Philosophie einzugehen, da deren Beantwortung wesent-
lich fiir die Beurteilung des Status der Metaphysik ist. In den
Vergleich zwischen Carnap und Dilthey ldsst sich Heidegger gewis-
sermafSen als tertium comparationis einbeziehen.

Wenn wir den historischen Bestand der philosophischen Darstel-
lungsformen betrachten, so finden wir das ganze Spektrum zwischen
den Polen Wissenschaft und Poesie. Die Frage ist stets, woran man
sich orientiert. Carnap orientiert sich methodisch an der Wissen-
schaft, d.h. an der Begriindung von Aussagen. Bei ihm geht die Phi-
losophie in Wissenschaftslogik auf. Eigene Inhalte hat sie nicht mehr.

3 Carnap: Uberwindung der Metaphysik, 239f. Carnap hat seine Beziehung zur Le-
bensphilosophie auch in die Programmschrift des Wiener Kreises eingebracht: Wis-
senschaftliche Weltauffassung — Der Wiener Kreis. Hrsg. vom Verein Ernst Mach.
Wien 1929, 16. Gekiirzter Wiederabdruck in H. Schleichert (Hrsg.): Logischer Empi-
rismus — Der Wiener Kreis. Miinchen 1975, 201-222, 208: »Der Metaphysiker und
der Theologe glauben, sich selbst mifSverstehend, mit ihren Sitzen etwas auszusagen,
einen Sachverhalt darzustellen. Die Analyse zeigt jedoch, daf8 diese Sitze nichts be-
sagen, sondern nur Ausdruck etwa eines Lebensgefiihls sind. Ein solches zum Aus-
druck zu bringen, kann sicherlich eine bedeutsame Aufgabe im Leben sein. Aber das
adidquate Ausdrucksmittel hierfiir ist die Kunst, zum Beispiel Lyrik und Musik.«

32 Carnap: Uberwindung, 241.

127

https://dol.org/10.5771/9783495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Gottfried Gabriel

Diese werden an die Dichtung weitergegeben, wo sie ihre angemesse-
ne Form finden. Bei Carnap liegt sozusagen Freges Begriffsschrift auf
dem Schreibtisch und Nietzsches Zarathustra auf dem Nachttisch.
Fiir die Zwischenform einer »Begriffsdichtung« ist auf beiden Ti-
schen kein Platz. Das Ergebnis ist eine problematische Dichotomie
von Erkenntnis und Gefiihl. Abgesehen von dieser dichotomischen
Zuspitzung scheint Heidegger von demselben Befund eines Wider-
streits zwischen Form und Inhalt der Metaphysik auszugehen. Da
ihm aber an den Inhalten liegt, verlisst er die wissenschaftliche Form
und nihert sich (wie Nietzsche) konsequenterweise der Form der
Dichtung an: »Philosophie entsteht nie aus und nie durch Wissen-
schaft. Philosophie 13t sich nie den Wissenschaften gleichordnen.
[...] In derselben Ordnung ist die Philosophie und ihr Denken nur
mit der Dichtung.«* Carnap und Heidegger sowie die von beiden
begriindeten Traditionen der so genannten »analytischen« und der
»kontinentalen« Philosophie haben einen gemeinsamen Ausgangs-
punkt, gehen von da aus aber in entgegengesetzte Richtungen und
kommen so zu polar kontriren Darstellungsformen der Philoso-
phie.®* (Nebenbei gesagt ist die Gegensatzbildung »analytisch-kon-
tinental« schon terminologisch >schief«. Kommen doch mafigebliche
Klassiker der analytischen Philosophie wie Frege, Wittgenstein und
Carnap gerade vom Kontinent.) In unserem Zusammenhang ist be-
merkenswert, dass die polemische Auseinandersetzung erst mit Car-
naps Kritik an Heideggers Freiburger Antrittsvorlesung beginnt, der
sprachlich ein neuer Stil eigen ist. Der Heidegger von Sein und Zeit
scheint Carnap durchaus beeindruckt zu haben. Die Beurteilungen
des hier im Fokus stehenden Auflenweltproblems in den nahezu
gleichzeitig erschienenen Schriften Sein und Zeit (1927) und Schein-
probleme in der Philosophie (1928) stimmen denn auch noch in we-
sentlichen Punkten iiberein. Bevor ich darauf zu sprechen komme, sei

% So Heidegger in Reaktion auf Carnaps Kritik in: Einfilhrung in die Metaphysik
(1953), in: Ders.: Gesamtausgabe. Bd. 40. Frankfurt a. M. 1983, 28.

3 Vgl. ausfiihrlicher G. Gabriel: Carnap und Heidegger. Zum Verhiltnis von analyti-
scher und kontinentaler Philosophie, in: Deutsche Zeitschrift fiir Philosophie 48
(2000), 487-497. Die vorausgegangenen Textpassagen greifen auf diesen Beitrag zu-
riick. Parallelen zwischen Carnap und Heidegger haben bereits F. Kambartel (Erfah-
rung und Struktur. Bausteine zu einer Kritik des Empirismus und Formalismus.
Frankfurt a.M. 1968) und Th. Rentsch (Heidegger und Wittgenstein. Existential-
und Sprachanalysen zu den Grundlagen philosophischer Anthropologie. Stuttgart
1985) benannt.

128

https://dol.org/10.5771/9783495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Dilthey, Carnap, Metaphysikkritik und das Problem der Realitit der AuBenwelt

noch der Nachweis erbracht, dass der lebensphilosophische Einfluss
Nohls auf Carnap nicht nur von allgemeiner Art ist, sondern sich
auch in Details zeigt.

Nachweisen lasst sich dieser Einfluss z. B. an Hand von Carnaps
Bemerkungen zur Musik in Uberwindung der Metaphysik. Im An-
schluss an das allgemeine Zugestindnis »Wie sich in Stil und Art des
Kunstwerkes das Lebensgefiihl kundgibt, ist von verschiedenen schon
klargelegt worden (z.B. von Dilthey und seinen Schiilern)« fiigt Car-
nap kritisch hinzu, dass hierbei hidufig der Ausdruck »Weltanschau-
ung« verwendet werde, der aber den »Unterschied zwischen Lebens-
gefiihl und Theorie« verwische.® Dies ist der Grund, warum man im
Wiener Kreis statt von »wissenschaftlicher Weltanschauung« pro-
grammatisch von »wissenschaftlicher Weltauffassung« sprach. Die
Verbindung von »Stil« und »Weltanschauung« ist in Nohls Stil und
Weltanschauung bereits im Titel angesprochen.?¢ Neben Nohls Habi-
litationsschrift bringt dieses Buch den Vortrag Typische Kunststile in
Dichtung und Musik zum Wiederabdruck. Was Dilthey fiir die Inhal-
te (von Dichtung, Kunst und Philosophie) im Rahmen seiner Typo-
logie der Weltanschauungen zu zeigen versuchte, dass sie letztlich
Ausdruck von Lebensgefiihlen sind, iibertrigt sein Schiiler Nohl hier
auf die Formen, verstanden als »Stile«. Einen solchen Ubergang von
den Inhalten zu den Formen legt besonders die eher >inhaltslose«
Musik nahe. Allgemein spricht Nohl (unter Berufung auf Schiller)
davon, dass dem »kiinstlerischen Gegensatz« ein »allgemeinmensch-
licher« zugrunde liege, indem »die verschiedene Stellung des Men-
schen zur Welt« die »kiinstlerische Form« bestimme.?” Daher meint
er, den Gegensatz zwischen verschiedenen miteinander im Wider-
streit liegenden Kunstformen in eine Komplementaritit einander
notwendig erginzender Ausdrucksformen des Menschen iiberfithren
zu miissen. In seiner lebensphilosophischen Typologie der Musikstile
unterscheidet Nohl insbesondere ein »pantheistisches« Lebensgefiihl,
das sich in »harmonischen Verhiltnissen« ausdriickt,® und ein »dua-
listisches« Lebensgefiihl, das durch »eine unausgesetzte innere An-
spannung auf ein Ziel zu« charakterisiert wird.** Zur Verdeutlichung

% Carnap: Uberwindung der Metaphysik, 239.

36 H. Nohl: Stil und Weltanschauung. Jena 1920. Fiir Hinweise auf die angefiihrten
Textdetails habe ich Dr. Sven Schlotter zu danken.

%7 H. Nohl: Typische Kunststile in Dichtung und Musik. Jena 1915, 4.

3 Ebd., 21.

¥ Ebd., 18, 26.

129

https://dol.org/10.5771/9783495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Gottfried Gabriel

der Unterschiede zwischen diesen beiden Grundtypen werden als Bei-
spiele Mozart und Beethoven angefiihrt.* Nohls Unterscheidung
macht sich Carnap zu Nutze, um im Sinne der Reinheit der Aus-
drucksformen die Musik gegen die Metaphysik als deren Surrogat
auszuspielen, wobei er lediglich eine >sidkularisierende, sachlich aber
durchaus zutreffende terminologische Umbenennung von »pantheis-
tisch« in »monistisch« vornimmt:

Das harmonische Lebensgefiihl, das der Metaphysiker in einem monisti-
schen System zum Ausdruck bringen will, kommt klarer in Mozartscher
Musik zum Ausdruck. Und wenn der Metaphysiker sein dualistisch-he-
roisches Lebensgefiihl in einem dualistischen System ausspricht, tut er es
nicht vielleicht nur deshalb, weil ihm die Fihigkeit Beethovens fehlt, dieses
Lebensgefiihl im adidquaten Medium auszudriicken? Metaphysiker sind
Musiker ohne musikalische Fahigkeit.*!

Wie sich durch einen genauen Textvergleich zeigen lasst, reichen die
Ubereinstimmungen zwischen Nohl und Carnap noch weiter. So be-
tonen beide etwa den leib-seelischen Zusammenhang zwischen dem
Lebensgefiihl und der korperlicher Haltung eines Menschen.®

Sein eigenes jugendliches Lebensgefiihl beschreibt Carnap in
seiner Autobiographie selbst noch als »eine Art Pantheismus«. Dabei
betont er, dass dieser Pantheismus weniger aus den Werken Spinozas
als vielmehr aus denjenigen Goethes stammt, »also mehr von dichte-
rischen als von philosophischen Werken beeinflufst wurde« und
smehr ethischer als theoretischer Art« war, nimlich »eine Sache der
Einstellung zur Welt und zu den Mitmenschen, eine »gefiihlsmafsi-
ge, ethische Haltung, die »nicht wissenschaftlich begriindbar war«.*
Diese Tendenz, Metaphysik durch Dichtung (und andere Formen der
Kunst) zu ersetzen, ist ein Charakteristikum des Carnapschen Den-
kens, das aufler den logischen, wissenschaftstheoretischen und se-
mantischen Aspekten seines Werkes Beachtung verdient. An anderer
Stelle habe ich, sozusagen Diltheys Methode des Verstehens auf Car-
nap anwendend, dargelegt, wie Carnaps Lebenseinstellung aus seiner
pietistischen Erziehung erwachsen ist, in den lebensreformerischen

4 Ebd., 11, 18, 26, 36.

41 Carnap: Uberwindung der Metaphysik, 240.

# Nohl: Typische Kunststile, 9; Carnap: Uberwindung der Metaphysik, 239 (»Hal-
tung seines Ganges«).

# Carnap: Mein Weg in die Philosophie, 12.

130

https://dol.org/10.5771/9783495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Dilthey, Carnap, Metaphysikkritik und das Problem der Realitit der AuBenwelt

Bemiihungen seine sidkulare Auspriagung erfahren hat, und schliefi-
lich in der Lebensphilosophie ihre theoretische Untermauerung
fand.** Aus einer diltheyschen Perspektive konnte man daher sagen,
dass Carnaps wissenschaftliche Weltauffassung ihrerseits Ausdruck
eines Lebensgefiihls und insofern eine Weltanschauung ist oder zu-
mindest weltanschauliche Wurzeln hat.

Die grofie Ubereinstimmung Carnaps mit Ansitzen der Lebens-
philosophie hat Nohl auf einer im Carnap-Nachlass befindlichen
Postkarte nachtriglich bestitig.*> So bedankt er sich fiir die Zusen-
dung von Uberwindung der Metaphysik durch logische Analyse der
Sprache mit den Worten: »Danach stehen Sie uns gar nicht so fern,
wie es zundchst scheint. Richtig gerithrt hat mich der Schluf}, in dem
so Nachkldnge unserer alten Beziehungen motivisch auftauchen.«
Dieser Schluss ist genau der hier ausgewertete Abschnitt mit der
Uberschrift »Metaphysik als Ausdruck des Lebensgefiihls«. Nohl
fiigt dann noch hinzu: »Daf Sie den Heideggeraufsatz ganz richtig
interpretieren, glaube ich aber nicht und deswegen trifft Thre Kritik
ihn wohl auch nicht, ganz so wenig wie die Hilberts.«*

In diesem Nachsatz kommt eine Distanzierung von Carnaps
Konsequenzen zum Ausdruck. Was Dilthey selbst anbelangt, so ver-
wendet auch er Langes Ausdruck »Begriffsdichtung« in kritischer
Absicht,¥ die Sitze der Metaphysik dem Verdikt der Sinnlosigkeit
zu unterwerfen, ist ihm allerdings fremd. Carnap hat diese Auffas-
sung erst in der Umgebung des Wiener Kreises, beeinflusst durch
Wittgensteins Tractatus, entwickelt. (Einschriankend ist anzumerken,
dass es sich letztlich um eine Sinnlosigkeit im Bereich des Theoreti-
schen handelt.) Festzuhalten bleibt, dass in Carnaps Metaphysikkritik
Dilthey und seine Schule nicht nur >schonend< behandelt, sondern
geradezu belegend herangezogen werden. Gleichwohl ist es doch zwi-
schenzeitlich zu einer Abkiithlung der Freundschaft mit Flitner ge-

# G. Gabriel: Introduction: Carnap Brought Home, in: S. Awodey, C. Klein (Hrsg.):
Carnap Brought Home. The View From Jena. Chicago/La Salle, IL 2004, 3-23, 17-20.
Der vorliegende Text ist teilweise eine deutschsprachige Fassung des genannten Bei-
trags.

# Signatur: RC 029-21-02, Postkarte ohne Datum. Alle Quellen aus dem Carnap-
Nachlass werden mit freundlicher Erlaubnis des Special Collection Departments der
Universitit Pittsburgh zitiert. Alle Rechte vorbehalten.

# Die Erwdhnung des Mathematikers David Hilbert bezieht sich auf dessen in Uber-
windung der Metaphysik (241) angefiihrten Aufsatz.

4GS VIII, 201.

131

https://dol.org/10.5771/9783495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Gottfried Gabriel

kommen. Aufschluss hieriiber geben zwei Briefe* aus der Zeit von
Uberwindung der Metaphysik:

Lieber Flitner!

Ich freue mich, im Januar nach langer Zeit wieder von Euch zu héren.
Nach Davos konnte ich aber nicht kommen, wenn ich mich auch gefreut
hitte, Euch wiederzusehen. Uebrigens hitte ich mich unter den vielen Me-
taphysikern dort kaum wohlgefiihlt. Frither einmal habe ich ja in Davos
auch versucht, mit ihnen zu diskutieren. Aber allmihlich komme ich durch
Erfahrung immer mehr zu der Einsicht, dass meine Freunde hier [in Wien,
G. G.] doch vielleicht nicht ganz Unrecht haben, wenn sie sagen, dass das
Sprechen mit den Gegnern blosse Zeitvergeudung ist. Ich tue es ja immer
noch oft, in dem sokratischen Irrwahn, ein Mensch miisse doch durch klare
Verstandesgriinde beeindruckt werden kénnen. Wenn ich dann immer wie-
der die Erfahrung mache, dass die Metaphysiker dabei ausweichen oder in
tonenden Phrasen daherreden, muss ich mir wieder klar machen, wie sehr
alles Tun der Menschen und so auch oder erst recht das Philosophieren,
hauptsichlich durch Gefiihle und unbewusste Tendenzen bestimmt wird.
Lies mal den Beitrag von Dietrich im Februarheft der »Deutschen Rund-
schau«! der scharf gegen uns und fiir Heidegger Stellung nimmt. Ich meine,
jeder, dem Echtheit und Soliditit lieb sind, miisste, auch wenn er von den
erorterten Fragen gar nichts versteht, sich durch diese hohle Sprache schon
rein menschlich abgestossen fiihlen.

Du verstehst, dass ich betriibt bin, dass auch Du geneigt bist, fiir die
Metaphysiker und gegen uns Stellung zu nehmen. Ich muss es mir so er-
kldren, dass irgendwelche Gefiihlsbediirfnisse Dich dorthin treiben, dass der
Verzicht auf liebgewordene und gefithlbehangene Vorstellungen Dir als zu
schweres Opfer erscheint. Da aber in Dir neben dem Kiinstler, der Du
hauptsichlich und auch als Piddagoge bist, doch auch noch ein Erkenntnis-
wollender steckt, so meine ich immer wieder, Du miisstest es auch mal fer-
tig bringen, die Dinge niichtern und klar anzuschauen, losgelgst von dem
Gefiihlsbehang. Aber vielleicht stecke ich da schon wieder im genannten
Irrwahn.

Vielleicht wire uns ein menschliches Fithlungnehmen moglich, unter
Beiseitelassen der wissenschaftlichen Kidmpfe. Die Schwierigkeit liegt aber
darin, dass diese Gegensitze nicht nur im Theoretischen liegen, sondern auf
viele andere Lebensgebiete hiniibergreifen. Die theoretische Frage: Meta-
physik oder nicht, ist ja an sich selbst gar nicht so wichtig. Aber die
Stellungnahme des Einzelnen in diesem Punkt ist ein aufschlussreiches
Symptom. Und so wird bei einem Gegensatz hier auch die menschliche Ver-

8 Brief Carnap an Flitner, Wien, 9. April 1931 (RC 102-29-30) und Brief Flitner an
Carnap, Hamburg-KI. Flottbeck, 1. Mai 1931 (RC 102-29-29, fiir die freundliche Ge-
nehmigung zum Abdruck danke ich Professor Andreas Flitner).

132

https://dol.org/10.5771/9783495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Dilthey, Carnap, Metaphysikkritik und das Problem der Realitit der AuBenwelt

standigung erschwert. Dies ist aber nicht gemeint als Ablehnung Deiner
Aufforderung, wieder Fithlung zu nehmen; ich méchte nur, dass wir uns
nicht iiber die Schwierigkeit tiuschen.

Ja, ich gebe mit Reichenbach die »Erkenntnis« heraus. Ich liess Dir im
September das erste Heft schicken.

Ich freue mich, dass es Euch und den Kindern gut geht. Dir u[nd] Lisi
herzliche Griisse

Dein C.

Der von Carnap erwihnte Beitrag von Albert Dietrich, einem rechts-
gerichteten Anhinger Diltheys, der sich spdter unter dem Einfluss
von Alfred Baeumler der Nationalsozialistischen Bewegung an-
schloss, ist iiberaus aufschlussreich fiir die Einschidtzung der philoso-
phischen Situation im deutschsprachigen Raum zu Beginn der 30er
Jahre. Er liefert einen Beleg fiir die These von M. Friedman, dass in
der Auseinandersetzung zwischen Carnap und Heidegger auch poli-
tisch-ideologische Differenzen im Spiel waren.* Dietrich schligt sich
emphatisch auf die Seite der »weltanschaulichen Philosophie«,* als
deren Reprisentanten er u.a. Dilthey und seine Schiiler hervorhebt.
In seiner Kritik am »Positivismus« bezieht er sich auf das erste Heft
der Zeitschrift Erkenntnis und spricht — unter namentlicher Erwih-
nung von Carnap — davon, dass hier »die Logik zum Agitationsmittel
der Ideologie« werde.’! Heidegger bescheinigt er dagegen »die Wiirde
eines Meisterdenkers«®?> und hebt besonders dessen Freiburger An-
trittsvorlesung Was ist Metaphysik? mit den Worten hervor: »Alle
Entscheidungen der gegenwirtigen Philosophie geschehen auf blo-
Ben Verlust, wenn sie nicht in der Tiefe dieser Philosophie wur-
zeln.«% Flitner beantwortet Carnaps Brief in dem Bemiihen, die
Freundschaft trotz der philosophischen Unterschiede zu bewahren:

Lieber Carnap!

Deinen Brief bekam ich nach Davos. Es waren schone Tage, die mir
besonders durch die neue Bekanntschaft mit Gi[e]dion® wertvoll waren.
Dass Du mir wieder ein Zeichen gegeben hast, war mir eine grosse Freunde,

4 M. Friedman: A Parting of the Ways, XIIL

50 A. Dietrich: Philosophische Rundschau, in: Deutsche Rundschau 226 (1931), 166—
169, 166.

51 Ebd., 167.

52 Ebd., 168.

5 Ebd., 169.

> Der Kunsthistoriker Sigfried Giedion (1888-1968), Mitbegriinder der Internatio-
nalen Kongresse fiir Neues Bauen (CIAM) und deren langjahriger Generalsekretr.

133

https://dol.org/10.5771/9783495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Gottfried Gabriel

wenn auch Dein Brief etwas traurig klingt. Ich fiirchte, dass Dich Dein Po-
sitivismus in einer lebenswichtigen Frage im Stich lassen konnte® und
mochte doch etwas auf Deinen Brief eingehen: Natiirlich nehme ich in Dei-
nem Kampfe mit der Gefiihlsbehangenheit gegen Dich Stellung. Ich finde
im Unterschied zu Dir, dass die wissenschaftlichen Kiampfe mit Freund-
schaft und Liebe gar nichts zu tun haben, wenn man die Fahigkeit gewinnt,
sie einzuklammern und mit Humor sie zu ertragen. Ich will nicht sagen,
dass ich diese Fahigkeit in hinreichendem Masse besitze, aber ich besitze
wenigstens keine Theorie, die mir die Einklammerung und den Humor zu
vernichten strebt.* Siehst Du, das ist ein Fehler Eurer im iibrigen von mir
respektierten und vielleicht von mir dank mathematischer Unverstanden-
heit auch nur halb verstandenen Philosophie. Kommst Du nicht einmal
wieder ins nordliche Reich, dass man sich unter giinstigeren Umstidnden
wie seinerzeit in Garmisch einmal besprechen und aushéren konnte? Ich
habe die »Erkenntnis« erhalten und durchgesehen und wiinsche Euch einen
guten Fortgang.

Mit herzlichen Griissen Dein

Flitner

Deutlich wird in Carnaps Brief und an seinen Anstreichungen in
Flitners Brief, wie zentral die Artikulation von Gefiihlen und deren
Thematisierung fiir ihn waren. Dies belegen auch iiberdeutlich seine
(unverdffentlichten) Tagebiicher. Andererseits scheint er einen dis-
kursiv-argumentativen Umgang mit Gefiihlen fiir ausgeschlossen zu
halten. Die gegenwiirtig viel diskutierte kognitive Funktion von Ge-
fiihlen diirfte Carnap entschieden zuriickgewiesen haben. So kommt
es zu der bereits angesprochenen Dichotomie zwischen Kognition
und Emotion mit der Konsequenz einer behavioristischen Behand-
lung des Fremdpsychischen (in Scheinprobleme in der Philosophie)
und schliefllich der extremen Position einer physikalistischen Ein-
heitswissenschaft. Oberflachlich betrachtet kénnte man den Eindruck
gewinnen, und viele haben diesen Eindruck gewonnen, dass Carnap
die Gefiihle nicht ernst nimmt. Das Gegenteil ist der Fall. Er nimmt
sie so ernst, dass er nicht einmal bereit ist, ihnen als Gegenstand der
Wissenschaft einen Platz einzurdumen.

Eingangs wurde bemerkt, dass Carnap der Einfluss der Lebens-
philosophie auf sein Denken selbst gar nicht bewusst gewesen ist und
dass er diesen zunichst auch nicht wahrhaben wollte. Dartiber gibt

5 Dieser Satz ist von Carnap unterstrichen worden.
% Dieser Satz ist von Carnap unterstrichen und mit einem »?!« versehen worden.

134

https://dol.org/10.5771/9783495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Dilthey, Carnap, Metaphysikkritik und das Problem der Realitit der AuBenwelt

ein Brief Carnaps an Flitner und seine Frau Elisabeth®” Auskunft, der
Bezug auf die eingangs erwiihnte Beobachtung Patzigs nimmt:

Jetzt faellt mir noch etwas ein[,] was Euch vielleicht interessieren koennte,
besonders Dich, Wilhelm. Vorigen Sommer traf ich in Hamburg den jungen
Philosophen Guenther Patzig aus Goettingen. Er hat einige aeltere Sachen
aus den zwanziger Jahren von mir im Suhrkamp Verlag herausgegeben, mit
ausfuehrlicher Einleitung. Darunter auch den Aufsatz »Die Ueberwindung
der Metaphysik«.” Patzig sagt dort, dass meine Auffassung, dass die Meta-
physik nicht Erkenntnisgehalt bringe[,] sondern nur ein Ausdruck des Le-
bensgefuehls sei, offenbar sehr stark von Dilthey beeinflusst sei. Ich sagte
ihm[,] das schiene mir sehr zweifelhaft, denn ich habe soweit ich mich er-
innern kann selbst nichts von Dilthey gelesen, sondern nur bei Nohl ge-
legentlich Hinweise auf Dilthey gehoert. Kuerzlich war nun mein Freund
Arne Naess aus Oslo, Norwegen, hier und brachte mir sein neues Buch
»Vier Philosophen«. Eines der vier Teile des Buches ist ueber mich (die
anderen sind ueber Wittgenstein, Heidegger und Sartre), da bin ich in etwas
seltsamer Umgebung.

Naess bringt da Zitate von Nohl und von Dilthey, und hieraus ersah
ich mit Erstaunen wie stark wirklich der Einfluss von Dilthey, ueber Nohl,
auf mich in diesem besonderen Punkt gewesen ist. (Der ganze Unterschied
liegt natuerlich aber darin, dass Dilthey und Nohl aus dieser Einsicht nicht
die Konsequenz zogen, dass die Metaphysik unwesentlich sei.)

Naess hebt vor allem hervor, dass Carnap und Dilthey trotz der le-
bensphilosophischen Umdeutung des Anliegens der Metaphysik mit
den metaphysischen Systemen eines gemeinsam haben: »They are
stotalizing« views of reality, in Dilthey’s sense; they >set« certain valu-
es and represent decisions.«* Bemerkenswert ist in diesem Zusam-
menhang eine Anmerkung zur englischen Ubersetzung von Uber-
windung der Metaphysik, in der Carnap betont, er gebrauche den
Ausdruck >Metaphysik¢ »for the field of alleged knowledge of the
essence of things which transcends the realm of empirically founded,
inductive science. Metaphysics in this sense includes systems like
those of Fichte, Schelling, Hegel, Bergson, Heidegger. But it does not
include endeavors towards a synthesis and generalization of the re-

57 Brief Carnap an Wilhelm und Elisabeth Flitner, Los Angeles, 11. Dezember 1968
(RC 102-28-07). Den Hinweis auf diesen Brief, von dem hier nur ein Auszug wieder-
gegeben ist, und auf weitere Dokumente aus dem Carnap-Nachlass verdanke ich Dr.
Brigitte Parakenings (Philosophisches Archiv der Universitit Konstanz).

58 Tatsédchlich kam nur Scheinprobleme in der Philosophie zum Abdruck.

% A. Naess: Four Modern Philosophers. Carnap, Wittgenstein, Heidegger, Sartre.
Chicago/London 1968, 46, Anm. 48.

135

https://dol.org/10.5771/9783495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Gottfried Gabriel

sults of the various sciences.«® Mit dem Zusatz (im letzten Satz) ist
offensichtlich das (im Kantischen Sinne) erkenntnisregulative (und
nicht konstitutive) Moment angesprochen, insbesondere das Prinzip
der reflektierenden Urteilskraft, »die Natur a priori als qualifiziert zu
einem logischen System ihrer Mannigfaltigkeit unter empirischen
Gesetzen anzusehen«.®! Zuriickzuweisen versucht Carnap damit an-
scheinend den moglichen Verdacht einer Nihe zwischen der Idee der
Einheits-Wissenschaft und der Idee des metaphysischen Systems. Die
von Naess angesprochene »Totalisierung« kommt in dem Programm
der »Wissenschaftlichen Weltauffassung« schon sprachlich zum Aus-
druck, indem auch hier — wie in Diltheys Rede von »Weltanschau-
ung« — die Welt als ganze in den Blick genommen wird. Die Er-
setzung von »Weltanschauung« durch »Weltauffassung« ist denn
auch vor allem eine wortpolitische MafSnahme, um sich von der welt-
anschaulichen Philosophie abzusetzen.5

In dem abschlieflenden Satz des zuletzt zitierten Briefes Carnaps
ist die eigentliche Differenz zwischen Carnap und der Dilthey-Schule
angesprochen. Fiir Dilthey bleibt die Metaphysik ein legitimer Aus-
druck von Lebensgefiihlen, fiir Carnap dagegen ist sie der Versuch,
legitime Lebensgefiihle in der unangemessenen Darstellungsform
einer Theorie begriinden zu wollen. Diese Einstellung nimmt Carnap
auch in der Beurteilung des klassischen erkenntnistheoretischen Pro-
blems der Realitit der AuSenwelt in Scheinprobleme in der Philoso-
phie ein. Nach den bisher aufgewiesenen Parallelen zwischen Carnap
und der Lebensphilosophie in der Tradition Diltheys liegt es nahe,
Carnaps Text mit Diltheys Schrift Beitrige zur Losung der Frage
vom Ursprung unseres Glauben an die Realitit der Auflenwelt und
seinem Recht zu vergleichen.®

Dilthey versucht den Glauben an die Realitdt der AuBSenwelt
voluntaristisch »aus einem in Trieb, Wille und Gefiihl gegebenen Zu-

¢ Carnap: The Elimination of Metaphysics through Logical Analysis of Language, in:
A.T. Ayer (Hrsg.): Logical Positivism. Glencoe, IL 1959, 60-81, 80.

¢ 1. Kant: Erste Einleitung in die Kritik der Urteilskraft. Hrsg. von G. Lehmann.
2. Aufl. Hamburg 1970, 20.

@ F. Stadler zufolge geht diese Mafinahme wahrscheinlich auf O. Neurath zuriick:
Studien zum Wiener Kreis. Ursprung, Entwicklung und Wirkung des Logischen Em-
pirismus im Kontext. Frankfurt a.M. 1997, 372. Wie oben bereits erwihnt, betont
allerdings auch Carnap (Uberwindung der Metaphysik, 239), dass der Ausdruck
»Weltanschauung« zu vermeiden sei, und zwar »wegen seiner Zweideutigkeit, durch
die der Unterschied zwischen Lebensgefiihl und Theorie verwischt wird«.

0 GS'V, 90-138.

136

https://dol.org/10.5771/9783495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Dilthey, Carnap, Metaphysikkritik und das Problem der Realitit der AuBenwelt

sammenhang des Lebens«® zu erkldren und fiihrt ihn auf die »Erfah-
rungen von Impuls und Widerstand«® zuriick, wobei in Umkehrung
der sonst in der Erkenntnistheorie iiblichen Hierarchie dem Tastsinn
der Vorrang vor dem Sehsinn eingerdumt wird.* Diese Erklarung der
Genese des Glaubens liefert noch keine Begriindung (Rechtfertigung)
von dessen Geltung. Diesen Unterschied macht auch Dilthey, indem
bereits im Titel einerseits vom »Ursprung« und andererseits vom
»Recht« die Rede ist. Dilthey widerspricht allerdings allen intellek-
tualistischen Versuchen, die Realitit der Auflenwelt »durch Schliisse
zwingender Art« beweisen zu wollen.#” Ohne dass er ein solches An-
sinnen explizit als Scheinproblem charakterisiert, verwirft er es doch,
»indem das BewufStsein von der Realitit der Aufienwelt den Tat-
sachen des Willens, der Triebe und Gefiihle eingeordnet wird, welche
das Leben selber ausmachen«.®® Damit lauft Diltheys Position zwar
nicht auf eine naturalisierte Erkenntnistheorie im Sinne W. V. O.
Quines, aber doch auf einen Naturalismus des Lebens hinaus. Wie
steht es nun mit Indizien, die auch in der Frage des Realititsproblems
fiir einen Einfluss Diltheys auf Carnap sprechen?

Nur am Rande sei vermerkt, dass sich bei Carnap derselbe aus-
gefallene terminologische Gebrauch des Ausdrucks »Phinomena-
lismus« findet wie bei Dilthey, indem darunter auch die Kantische
Position mit ihrer Unterscheidung zwischen Ding an sich und Er-
scheinung subsumiert wird.®” Normalerweise dient dieser Ausdruck
als Bezeichnung fiir Positionen wie diejenige Ernst Machs, der das
Ding an sich gerade ablehnt und eine Beschrankung auf die Phéino-
mene fordert.

Bezogen auf empirische Aussagen gibt Carnap als Kriterium fiir
sinnvolle Aussagen deren »Sachhaltigkeit« an.”® Mit Blick auf die
Realititsfrage heift dies zu priifen, ob Realismus und Idealismus un-

¢ Ebd., 95.

¢ Ebd., 98.

% Ebd., 105.

¢ Ebd., 128.

 Ebd., 133.

% Ebd., 92; Carnap: Der logische Aufbau, §175: »Der Phinomenalismus lehrt wie der
Realismus die Existenz von Wirklichem auflerhalb des Eigenpsychischen, spricht aber
wie der Idealismus dem Physischen diese Wirklichkeit ab; sie kommt nach dieser
Lehre den unerkennbaren »Dingen an sich« zu, deren Erscheinungen die physischen
Gegenstinde sind.« Die Position Machs nennt Carnap »Positivismus« (ebd., §176, in
den ersten Angaben zur Literatur).

70 Carnap: Scheinprobleme, §7.

137

https://dol.org/10.5771/9783495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Gottfried Gabriel

terschiedliche »Sachverhalte« aussprechen, deren Wahrheit oder
Falschheit zwar nicht unbedingt faktisch, aber prinzipiell nachpriifbar
ist. Carnap stellt sodann fest, dass beide Positionen im genannten
Sinne nicht sachhaltig sind. Erlautert wird dies an folgendem Beispiel:
Zwei Geographen, ein Realist und ein Idealist, ziehen aus, um zu
priifen, ob ein an einem bestimmten Ort in einem fernen Land ver-
muteter Berg »wirklich existiere«.”* Beide werden nach den iiblichen
empirisch-wissenschaftlichen Kriterien zu demselben Ergebnis kom-
men, dass dieser Berg entweder wirklich existiert oder nicht existiert.
Ein iiber die Anerkennung eines solchen sinternen< Wirklichkeits-
begriffs — Carnap spricht von »empirischer Wirklichkeit« — hinaus-
gehender Streit fiir oder wider die Anerkennung einer >externenc
Wirklichkeit an sich sei dagegen sinnlos, weil keine Sachverhalte be-
nannt werden konnen, deren Bestehen oder Nichtbestehen diese Fra-
ge entscheiden konnte. Bemerkenswert ist hier eine Ubereinstim-
mung zwischen Carnap und Heidegger, der ebenfalls betont, dass die
Realitdtsfrage »ohne Sinn« ist. Das »Reale« sei »wesenhaft nur als
innerweltliches Seiendes zuginglich«,” also im Sinne des >internenc
Wirklichkeitsbegriffs zu verstehen, wobei die Anerkennung eines
solchen Realen — freilich nicht in seiner Vor-, sondern Zuhandenheit
— die selbstverstindliche Voraussetzung unseres »In-der-Welt-seins«
und mit diesem unauflgslich verwoben ist: »Mit dem Dasein als In-
der-Welt-sein ist innerweltliches Seiendes je schon erschlossen.«”
Ich denke, Carnap und Heidegger haben beide — jeder auf seine
Weise — darin Recht, das Realitdtsproblem als Scheinproblem zu beur-
teilen. Uber die Anerkennung einer phinomenalen oder empirischen
Wirklichkeit hinauszugehen und fiir oder wider die Maglichkeit eines
sexternen< Bezugs auf eine Welt an sich zu argumentieren, ist aus
kategorialen Griinden unmdglich. Festzuhalten ist aber gegen jede
Form des Panfiktionalismus am Begriff der innerweltlichen Wirklich-
keit und damit an einem innerweltlichen Begriff der Referenz und der
»internen< Unterscheidung zwischen Fakten und Fiktionen. Im »inter-
nen« Sinne ist jeder empirische Wissenschaftler Vertreter eines em-
pirischen Realismus im Sinne Kants, ungeachtet der Frage, ob er im
sexternen¢, metaphysischen Sinne an einer unabhingig vom erken-
nenden Subjekt bestehenden Realitit an sich festhilt oder nicht. Ein

1 Ebd., §10.
72 M. Heidegger: Sein und Zeit. 15. Aufl. Tiibingen 1979, 202.
7> Ebd., 207.

138

https://dol.org/10.5771/9783495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Dilthey, Carnap, Metaphysikkritik und das Problem der Realitit der AuBenwelt

solcher empirischer (interner) Realismus ist, was hdufig iibersehen
wird (und auch von Kant tibersehen wurde), selbst dem Idealismus
des guten Bischofs Berkeley zuzugestehen.”

Ein iiber den empirischen Wirklichkeitsbegriff hinausgehender
Anspruch in Sachen Realismus oder Idealismus ist nicht einlgsbar,
und damit ist das Realitdtsproblem insofern als sinnlos zu beurteilen.
Diese Beurteilung setzt freilich das géingige Verstdndnis voraus, dass
beide Positionen einander propositional widersprechen. Carnap deu-
tet an, »daf} die Aufstellung der theoretisch sinnlosen These« des
Realismus »eine begleitende Gegenstandsvorstellung«, namlich eine,
wie man heute sagen wiirde, emotive Konnotation »zum Ausdruck«
bringe: »Man konnte etwa bei der realistischen These an gewisse
emotionale Begleitmomente denken, z.B. an das Fremdheitsgefiihl
gegeniiber dem Berge, an das Gefiihl, dafi er sich in vielem meinem
Willen entzieht oder gar ihm widersteht, und Ahnliches.«”> Hier ist
das von Dilthey hervorgehobene Moment des Widerstandserlebnis-
ses explizit angesprochen. In dessen Bewertung lassen sich wiederum
Parallelen zwischen Carnap und Heidegger ausmachen. Heidegger
betont mit Bezug auf Diltheys Beitrige, dass das »Wider« und das
»Gegen« bereits »das erschlossene In-der-Welt-sein« voraussetzen’
und »Trieb« und »Wille« ihrerseits »Modifikationen der Sorge« sei-
en.”” Damit unterstreicht er in daseinsanalytischer Sprache, was auch
Carnap im empiristischen Sinne meint, dass namlich Widerstands-
erlebnisse keine Entscheidung in der Realitdtsfrage herbeizufiihren
vermogen. Als Phinomene gehoren sie (wie andere), geradezu im
Sinne von Diltheys »Satz der Phianomenalitit«” zu den Erfahrungen
einer internen empirischen Wirklichkeit, und als emotionale Be-
gleitmomente beschreiben sie keine Sachverhalte in ihrem Sosein,
sondern charakterisieren unsere Einstellungen zu ihnen. Sie liefern
keinen wahrheitswertrelevanten Beitrag fiir die Entscheidung der

7+ Die Rede von »internem Realismus« geht wohl auf H. Putnam zuriick, der ihn dem
(externen) »metaphysischen Realismus« gegeniiberstellt (vgl. z.B. Von einem reali-
stischen Standpunkt. Schriften zu Sprache und Wirklichkeit. Hrsg., eingeleitet und
iibersetzt von V. C. Miiller. Reinbek bei Hamburg 1993, 156-173). Die Unterschei-
dung ergibt sich aus der Ubertragung von Carnaps Unterscheidung zwischen internen
und externen Existenzfragen auf das Realitdtsproblem.

75 Carnap: Scheinprobleme, §10.

76 Heidegger: Sein und Zeit, 110.

77 Ebd., 111.

s GSV, 90f.

139

https://dol.org/10.5771/9783495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Gottfried Gabriel

Wahrheit oder Falschheit einer Aussage oder These und sind daher
theoretisch sinnlos. Sie sind allerdings nicht sinnlos in dem Sinne,
dass wir sie nicht verstehen konnten. Wiren sie dieses, so lief3e sich
ja ihre Funktion gar nicht benennen. Wenn der Gegensatz zwischen
Idealismus und Realismus in unterschiedlichen emotionalen Begleit-
momenten besteht, dann ist dieser Gegensatz nicht sinnvoll in Form
gegensitzlicher propositionaler Thesen mit Wahrheitsanspruch for-
mulierbar, sondern einzig als Unterschied nicht-propositionaler Ein-
stellungen zur Welt beschreibbar. Die theoretischen Formulierungen
und die Begriindungsversuche der Thesen des Idealismus und des
Realismus beruhen daher fiir Carnap auf dem fiir die Metaphysik
charakteristischen Missverstindnis, den Ausdruck eines Lebens-
gefiihls in eine Theorie tiberfithren zu wollen. Demnach betrifft die
Differenz gar nicht innerweltliche Sachverhalte, sondern ist Aus-
druck unterschiedlicher Lebensgefiihle, die filschlicherweise in dis-
kursiver Form gegeneinander antreten.

Dies mag eine zu einseitige emotivistische Sicht sein, zumal Car-
nap die Frage damit praktischer Dezision im Rahmen eines wissen-
schaftlichen Instrumentalismus tiberantwortet. Zu bedenken ist aber,
dass dieser Instrumentalismus nicht fiir sich steht, sondern seiner-
seits noch einmal lebensphilosophisch in dem Bemiihen »um eine
sinnvolle Gestaltung des menschlichen Lebens« verortet wird.” Diese
Sicht hat Carnap auch in die Programmschrift des Wiener Kreises
eingebracht, deren emphatischer Schlusssatz (des Haupttextes) lau-
tet: »Die wissenschaftliche Weltauffassung dient dem Leben und das
Leben nimmt sie auf.«*® Daher gilt auch fiir Carnap letztlich ein »In-
strumentalismus des Lebens«, wie ihn etwa C. F. Gethmann fiir Dil-
they benennt und als Hintergrund fiir Heideggers »pragmatische
Umformulierung des Realitdtsproblems« ausweist.®' Freilich wird
der Instrumentalismus des Lebens bei Heidegger durch einen Herois-
mus des Lebens — durch »Entschlossenheit« und »Eigentlichkeit« —

iiberhoht.

79 Carnap: Der Logische Aufbau, Vorwort (Schluss).

8 Wissenschaftliche Weltauffassung, 30.

81 C. F. Gethmann: Das Realititsproblem: ein Skandal der Philosophie? Uberlegungen
im Anschluf8 an §43 von Sein und Zeit, in: Philosophie und Poesie. Otto Poggeler zum
60. Geburtstag. Hrsg. von A. Gethmann-Siefert. Stuttgart-Bad Cannstatt 1988, 45—
79, 52f.; Gethmann weist auch bereits auf die Ubereinstimmung zwischen Heidegger
und Carnap hin, dass beide das Realitdtsproblem als Scheinproblem einstufen (a.a.O.,
45).

140

https://dol.org/10.5771/9783495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Dilthey, Carnap, Metaphysikkritik und das Problem der Realitit der AuBenwelt

AbschlieBend erlaube ich mir eine Beurteilung der Diskussion
um die Realitit der AufSenwelt, die die Auffassungen Diltheys und
Carnaps iiber die erorterten Parallelen hinaus in systematischer Per-
spektive noch ein Stiick niher bringt. Der letztlich nicht-proposi-
tionale Charakter der Positionen des Realismus und Idealismus im-
pliziert nicht, dass jeder kognitive Zugang zu ihnen versperrt ist.
Vielmehr lassen sich Idealismus und Realismus als Einstellungen
deuten (oder umdeuten), die sich nicht auf Sachverhalte in der Welt
erstrecken, sondern fiir Sichtweisen von Welt stehen, von Sichtwei-
sen, welche die Welt als Ganzes betreffen. Die Frage ist dann nicht
mehr, ob der Realismus oder der Idealismus Recht hat. Vielmehr kon-
nen beide als Sichtweisen nebeneinander bestehen, ohne sich aus-
zuschliefen: als einander erginzende Aspekte der conditio humana,
etwa als komplementire Einstellungen von realistisch-pragmati-
schem >In-der-Welt-sein< und idealistisch-kontemplativem >Aus-der-
Welt-sein«. Dilthey deutet die idealistisch-kontemplative Einstellung
in seinem Beispiel der Eisenbahnfahrt an:

Das Verhiltnis, nach welchem erst das Zusammenwirken mehrerer Sinne
und der von ihnen stammenden Vorstellungen den Objekten volle Realitit
verleiht, ldf3t sich auch an anderen einfachen Fillen beobachten. Selbst
wenn wir vom Eisenbahnwagen aus die Bilder fremder Gegenstinde auf-
fassen, finden wir, dafy diese wie Kulissen an uns voriiberziehen; hier wer-
den die Gesichtseindriicke weniger von Erinnerungen an Tastempfindun-
gen, Widerstand und sinnliches GeniefSen unterstiitzt. Ferne Berge, Seen,
die sich vorherrschend nur optisch geniefSen lassen, bezeichnen wir als blo-
e Dekoration.8?

Der Ausdruck »blofle Dekoration« ist vielleicht nicht ganz passend,
obwohl Dilthey ihn vermutlich gar nicht negativ meint, sondern die
Ungegenstindlichkeit hervorheben will. Ich wiirde die kontemplative
Einstellung wihrend der Zugfahrt eher so beschreiben, dass man die
Landschaft phinomenalistisch ohne Widerstandserlebnis wie einen
impressionalen Film betrachtet.

Eine besondere Aufgabe der Philosophie besteht darin, diese und
andere Einstellungen in einer Phinomenologie der Sichtweisen — un-
ter Einschluss besonderer »Stimmungen«® — kognitiv zu vergegen-
wirtigen und damit im Sinne Diltheys verstehbar zu machen. Der

82 GSV, 118.
8 Zur Phinomenologie der »Stimmungen« verweise ich auf die grundlegende Studie
von O. F. Bollnow: Das Wesen der Stimmungen. 8. Aufl. Frankfurt a. M. 1995.

141

https://dol.org/10.5771/9783495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Gottfried Gabriel

Sprachmodus der Vergegenwiirtigung ist freilich ein ganz anderer als
derjenige propositionaler Diskursivitdt. Insofern kognitive Vergegen-
wirtigungsleistungen der Literatur eigen sind, wire dann auch fiir
die Philosophie aufler der argumentativ beweisenden Darstellung
eine >Begriffsdichtungc im Modus aufweisender Rede eine legitime
Sprachform. Dies weiter auszufiihren, ist hier allerdings nicht der
Ort.%

8 Vgl. dazu G. Gabriel: Erkenntnis. Berlin/Boston 2015, besonders Kap. 10.

142

https://dol.org/10.5771/9783495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Vom Obijektiven Idealismus zur Hermeneutik.
Trendelenburg und Dilthey

Kurt Walter Zeidler

Trendelenburg skizziert im Vorwort zur 2. Auflage seiner Logischen
Untersuchungen (1862) den Zeitgeist mit den Worten: »Da man sich
an Hegel tibersittigt hat und Herbart zu niichtern oder in der Meta-
physik zu kiinstlich und zu arm findet, ergreift man Schopenhauer«
(LU I, IX).! Die Worte charakterisieren trefflich die philosophische
Grundkonstellation in Deutschland Mitte des 19. Jahrhunderts und
erkldren zudem, warum uns heute die akademische Philosophie aus
dem zweiten Drittel des 19. Jahrhunderts so weit entriickt ist: mit der
Erinnerung an den Philosophen Johann Friedrich Herbart ist auch die
Erinnerung an all jene verblasst, die von den 30er bis in die 60er Jahre
des 19. Jahrhunderts ihren Weg zwischen Hegelschem Idealismus
und Herbartschem Realismus suchten. Dem Philosophen Trendelen-
burg geht es in dieser Hinsicht nicht besser als seinen iibrigen Fach-
kollegen. Man kennt zwar dem Namen nach den Aristotelesforscher
und Hegelkritiker Trendelenburg, kennt aber kaum den Philosophen,
obwohl die Philosophie Trendelenburgs fiir den Denkweg seiner bei-
den Meisterschiiler Hermann Cohen und Wilhelm Dilthey von
schwerlich zu tiberschitzender Bedeutung ist.

Dilthey selbst hat in der Rede zum 70. Geburtstag (1903) im
Riickblick auf seine Studienzeit in Berlin Mitte des 19. Jahrhunderts
die Bedeutung Trendelenburgs fiir seinen Denkweg mit den Worten
gewtlirdigt:

Und hier ist mir nun mein Lehrer und Freund Trendelenburg vor allen
gegenwirtig, der auf mich den gréfiten Einflufl gewann. Von seiner Macht-
stellung damals macht man sich heute keine Vorstellung mehr. Sie lag da-
rin, wie er die sorgfiltig erforschten Tatsachen der Geschichte der Philoso-
phie zu einem Ganzen verkniipfte, das dann als lebendige Kraft in seinen
Zuhorern wirkte. Er verkérperte in sich die Uberzeugung, daf3 die gesamte

! E A. Trendelenburg: Logische Untersuchungen. 2 Bde. 2. erginzte Aufl. Leipzig
1862.

143

https//dol.org/10.5771/9763495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kurt Walter Zeidler

Geschichte der Philosophie dasei und fortgehe, um das Bewuftsein vom
idealen Zusammenhang der Dinge zu begriinden. Aristoteles und Plato
waren hiervon die Grundlage. Die Unerschiitterlichkeit dieser Uberzeu-
gung, die ruhige gediegene Begriindung gaben ihm etwas Herrscherliches.
(GS V, 7)

Die in »Aristoteles und Plato« gegriindete »Uberzeugung, daf3 die
gesamte Geschichte der Philosophie dasei und fortgehe, um das Be-
wufdtsein vom idealen Zusammenhang der Dinge zu begriindenc,
wurde Friedrich Adolf Trendelenburg (1802 — 1872) schon friih ver-
mittelt. Trendelenburg, der neben seinem Hauptstudium, der Philo-
logie, auch Philosophie studierte, erfuhr die philosophisch prigenden
Anregungen bereits in den ersten Semestern in Kiel (1822/23) durch
Carl Leonhard Reinhold (1757 — 1823) und Johann Erich v. Berger
(1772 - 1833). Beide vermittelten Trendelenburg einen religios ge-
stimmten und philologisch orientierten kritischen Realismus und ob-
jektiven Idealismus. Durch Carl Leonhard Reinhold trat Trendelen-
burg, wie Ernst Bratuschek in seinem ausfiihrlichen biographischen
Nachruf betont,? »die Philosophie als Religion der Wissenschaft ent-
gegen; sie ist dies fiir ihn bis an sein Ende geblieben. Das Resultat, zu
welchem Reinhold durch seine Forschungen gefiihrt war, hielt auch
er als Wahrheit fest: das Ziel der Philosophie blieb fiir ihn, das Ideale
im Realen fest zu begriinden und thatkriftig zu verwirklichen« (Bra-
tuscheck, 308). Dieses Ziel, »das Ideale im Realen fest zu begriindenc,
das man ja auch Kant und den spekulativen Idealisten nicht wird ab-
sprechen konnen, gewinnt schirfere Konturen, wenn man bertick-
sichtigt, dass Reinholds Spétphilosophie durch den »rationalen Rea-
lismus« Christoph Gottfried Bardilis und die Glaubensphilosophie
Friedrich Heinrich Jacobis beeinflusst ist, die iibereinstimmend den
Subjektivismus der Kantischen Philosophie und des spekulativen
Idealismus kritisierten. Die realistische Weltlogik Bardilis und die
Glaubensphilosophie und Idealismuskritik Jacobis haben solcherart,
vermittelt iiber den sprachphilosophischen Ansatz des spiten Rein-
hold, den Denkweg Trendelenburgs mitbestimmt und insofern geht,
wie Bratuscheck in seiner Wiirdigung Trendelenburgs festhilt, »der
positive Grund seiner verneinenden Stellung gegen Kant und Hegel
[...] bis auf Reinhold zuriick« (Bratuscheck, 395). Einen noch bestim-
menderen Einfluss als Reinhold hatte Johann Erich von Berger, seit

2 E. Bratuscheck: Adolf Trendelenburg, in: Philosophische Monatshefte 8 (1872), 1-
14, 305-510.

144

https://dol.org/10.5771/9783495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Vom Objektiven Idealismus zur Hermeneutik. Trendelenburg und Dilthey

1814 Prof. der Astronomie und seit 1816 Prof. der Philosophie in Kiel.
Der dinische Offizier und holsteinische Gutsbesitzer v. Berger hatte
in Jena Reinhold, Fichte und Schelling gehort, sich dann unter dem
Einfluss Schellings sowie seines Landsmannes und Freundes, des
Schellingianers Henrik Steffens (1773 — 1845), den Naturwissen-
schaften zugewandt und bei Gauf$ in Géttingen Astronomie studiert.
Berger formuliert »Gedanken, an welchen Tr. stets festgehalten hat
und welche die Keime seiner ganzen spiteren Weltanschauung ent-
halten; nur vertiefte er dieselben«, wie Bratuscheck nahezu entschul-
digend hinzufiigt, »dadurch, dass er sie auf ihre eigentliche Quelle,
die Philosophie des Alterthums, zuriickfithrte« (Bratuscheck, 311;
vgl. 395).

Die entscheidenden Anregungen empfing Trendelenburg durch
v. Bergers Vorlesung Uber das Princip des Wissens, sein Colleg iiber
das Weltsystem und den zweiten Teil seiner Allgemeinen Grundziige
zur Wissenschaft (1821). In dieser Vorlesung »stellte Berger die Phi-
losophie als >das gemeinsame Band aller Einzel-Wissenschaften«< dar
insofern sie die >Wissenschaft der Principienc ist. Alle Principien der
einzelnen Disziplinen soll die Philosophie in ihrem Zusammenhange
erkennen, und so schliefllich auf ein Princip zuriickfiihren« (Bratu-
scheck, 309). Die Frage, was unter diesem Einen Prinzip aller Prinzi-
pien der Einzelwissenschaften zu verstehen sei, beantwortet eine ety-
mologischen Betrachtung. Ebenso wie der spite Reinhold,® misst
auch v. Berger der Erforschung der Sprache besondere Wichtigkeit
bei. Die Sprache ist fiir ihn ein sinnliches Gegenbild des iibersinn-
lichen Gedankens, das sich gesetzmiflig entwickelt und iiber dessen
bildlichen Charakter sich der Geist durch Vergleichung zu dem un-
bildlichen Begriff zu erheben hat. Die etymologische Untersuchung
des Begriffs »Prinzip« ergibt, dass unter dem gemeinsamen Prinzip
allen Wissens »das allem zeitlichen Werden zu Grunde Liegende« zu
verstehen sei. Das allem zeitlichen Werden zu Grunde Liegende kon-
ne jedoch kein ruhendes oder totes Substantielles oder Materielles
sein, vielmehr sei selbst der entschiedenste Materialist genétigt, eine
»urspriingliche Bewegung« anzunehmen. Diese Annahme einer ur-
spriinglichen Bewegung miindet bei Johann Erich von Berger in eine
Entwicklungsgeschichte des Weltganzen, in ein Stufenreich der phy-
sikalischen Krifte, des Lebens und der Intelligenz, und da

3 C. L. Reinhold: Grundlegung einer Synonymik fiir den allgemeinen Sprachge-
brauch in den philosophischen Wissenschaften. Kiel 1812.

145

https://dol.org/10.5771/9783495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kurt Walter Zeidler

die Erkenntniss selbst ein Werdendes ist, selbst als ein Phianomen in den
unendlichen Cyclus der Entwickelung des Universums gehért, so kann Sein
und Denken nicht absolut gesondert sein. Die grosse Aufgabe der Wissen-
schaft ist es, den Zusammenhang zwischen dem natiirlichen Werden und
dem idealen Werden innerlich anzuschauen, das erste Werden der Dinge
mit dem hochsten Endziel der Geisterwelt in Gedanken zu verkniipfen. So
erkennt man in der gesammten Welt mehr und mehr das Gegenbild des
gottlichen Gedankens und néhert sich dadurch bestindig der Erkenntniss
des der ganzen Entwickelung zu Grunde liegenden Ewigen. [...] So verklart
sich durch den logischen Blick die ganze Natur; der Geist schaut in ihr das
Allgemeine, die ewigen Begriffe, das unveridnderliche Gesetz der Dinge, und
diese erscheinen ihm, wie Plato es ausgesprochen, als Gegenbild von Ur-
bildern, die im eigenen Geiste schlummerten. (Bratuscheck, 309f.)

Trendelenburg blieb diesen Grundgedanken eines objektiven Idealis-
mus um so mehr verpflichtet, als er die — wie er in der Sprache des
19. Jahrhunderts sagt — »organische Weltanschauung« durch seine
historischen Untersuchungen in der Philosophie Platons und Aristo-
teles’ bestitigt fand. Darum wendet er sich im Vorwort zur 2. Auflage
seiner Logischen Untersuchungen (1862) nachdriicklich gegen

das Vorurtheil [...], als ob fiir die Philosophie der Zukunft noch ein neu
formulirtes Princip miisse gefunden werden. Das Prinzip ist gefunden; es
liegt in der organischen Weltanschauung, welche sich in Plato und Aristo-
teles griindete, sich von ihnen her fortsetzte und sich in tieferer Unter-
suchung der Grundbegriffe sowie der einzelnen Seiten und in Wechselwir-
kung mit den realen Wissenschaften ausbilden und nach und nach
vollenden muf8 (LU I, IX).

Die Logischen Untersuchungen sind genau diesen Aufgaben gewid-
met, sie wollen — der Anregung v. Bergers folgend, die »ohne Zweifel
seit seinen Kieler Studien die ganze Gedankenarbeit Tr.’s [...] be-
herrschte« (Bratuscheck, 396) — die Bewegung als das allen Wissen-
schaften gemeinsame, weil dem Denken und dem Sein gemeinsame,
Prinzip zur Darstellung bringen. Die Logischen Untersuchungen zie-
len auf eine »Wissenschaft, welche die Betrachtung des Denkens und
des Seienden als solchen einigt« und »mit Plato Dialektik genannt«
werden kénnte, wenn der Terminus Dialektik nicht all zu sehr an
Hegel erinnerte, weshalb Trendelenburg den Hilfsbegriff einer »Lo-
gik im weitern Sinne« vorzieht (LU I, 11£,; vgl. LU II, 489). Der Titel
Logische Untersuchungen erkléart sich somit aus einer terminologi-
schen Verlegenheit; er verdankt sich dem Bemiihen, jede Andeutung
einer Verwandtschaft mit der Dialektik Hegels zu vermeiden, denn

146

https://dol.org/10.5771/9783495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Vom Objektiven Idealismus zur Hermeneutik. Trendelenburg und Dilthey

die Logischen Untersuchungen haben zwar ebenso wie Hegels Wis-
senschaft der Logik eine Onto-Logik, d.i. die Einheit von Logik und
Metaphysik zum Thema, sie erstreben aber nicht eine spekulativ-
logische Vermittlung von Logik und Metaphysik, sondern wollen
ihre Einheit mit Blick auf den Zusammenhang zwischen den Gegen-
standen und den Methoden der Wissenschaften herstellen. Trende-
lenburg versteht »Logik und Metaphysik als grundlegende Wissen-
schaft« (LU I, 4-14), weil sich der »besondere Gegenstand jeder
Wissenschaft [...] als die Verzweigung eines allgemeinen Seins und
die eigenthiimliche Methode [...] als eine besondere Richtung des
erkennenden Denkens [kundthut]. Jene Beziehung fiihrt von jeder
Wissenschaft aus zur Metaphysik und diese Beziehung zur Logik.«
(LU, 6) M.a.W., weil die besonderen Gegenstinde und die besonde-
ren Methoden der Einzelwissenschaften zu ihrer Vollendung der Me-
taphysik und der Logik bediirfen, da mithin »alle Wissenschaften ins-
gesammt hier auf die Logik, dort auf die Metaphysik hinweisen, [...]
so wird diejenige Erkenntniss, welche die Wissenschaft in ihrem We-
sen begreifen und Theorie der Wissenschaft sein will, die Metaphysik
und die Logik gemeinsam umfassen miissen.« (LU I, 10)

Der Forderung nach einer »Theorie der Wissenschaft«, welche
»die Metaphysik und die Logik gemeinsam« umfasst, widerspricht
allerdings nach Trendelenburgs Auffassung die formale Logik (LU I,
15-35), die mit Kant »steht und fillt«, weil sich »erst in Kant’s kriti-
scher Philosophie, in welcher die Unterscheidung von Form und Ma-
terie durchgreift, [...] die formale Logik scharf heraus[bildet]« (LU I,
15). Die formale Logik — und mit ihr Kants Philosophie — reprdsen-
tiert fiir Trendelenburg ein isolierendes und statisches Denken, das
Denken und Sein trennt und die Natur nur insoweit akzeptiert, als
ihr das Denken das »Gesetz vorschreibt«. Nach Trendelenburg kén-
nen die logischen Formen aber nicht isoliert, sondern immer nur mit
Bezug auf den Gegenstand entwickelt werden, bestehe doch »die erste
That unseres Denkens« darin, »dass es sich in eine Anschauung klei-
det« (LU, 335). Da somit »das menschliche Denken kein reines Den-
ken« ist (ibid.), verwirft Trendelenburg auch Hegels dialektische Me-
thode (LU 1, 36-129), die darzustellen versucht, wie »das sich selbst
entfaltende Denken aus eigener Macht die innerste Natur der Dinge
entfaltet«. Da aus dem »blossen Denken« kein Fortschritt erfolgen
kann, konne nicht aus »dem reinen Sein, einer zugestandenen Abs-
traktion, und aus dem Nichts, ebenfalls einer zugestandenen Abstrak-
tion, [...] urplétzlich das Werden entstehen, diese concrete, Leben

147

https://dol.org/10.5771/9783495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kurt Walter Zeidler

und Tod beherrschende, Anschauung«; vielmehr werde die »An-
schauung des Werdens« und somit »die Bewegung von der Dialektik,
die nichts voraussetzen will, unerdrtert vorausgesetzt.« (LU I, 381))

Wihrend also die formale Logik »den fertigen Begriff auf sich
beschrankt und nur sich selbst gleichsetzt, damit aber jede Entwicke-
lung und Begriindung abschneidet«, verfehlt die dialektische Metho-
de ihren Anspruch, die Vermittlung von Denken und Sein zu leisten,
weil »sie nichts empfangen, sondern alle Wahrheit aus sich selbst
schopfen will und das Denken gleichsam sich selbst bebriiten lasst«
(LU I, 130). Mit Blick auf die formale Logik, die »leer bleibt«, und die
dialektische Methode, die »anschauungslos und unbestimmt« bleibt,
formuliert Trendelenburg daher die Aufgabe, »ein Princip zu su-
chen [...], das als eine Grundthitigkeit des lebendigen Denkens un-
mittelbar in die Anschauung fiihrt«, wobei er etwaigen Zweifeln an
der Durchfiihrbarkeit dieser Aufgabe mit dem Hinweis auf die »That-
sache der Wissenschaften« begegnet, die »der Skepsis ein Factum
[...], dem bedenklichen Zweifel eine wachsende, schopferische That«
entgegenstellen und, indem sie »allenthalben nach den Griinden« fra-
gen, auch nach ihren eigenen Griinden fragen und solcherart die »lo-
gische Aufgabe« legitimieren. Da die Logik, im Unterschied zur Psy-
chologie, nicht »nur die subjectiven Bedingungen«, sondern die
»reale Bedeutung des Denkens« darzustellen und »das Erkennen in
seinen objektiven Anspriichen« aufzufassen sucht (LU I, 130£.), be-
steht ihre vornehmste Aufgabe darin, den im Erkennen hervortreten-
den (LU I, 132), wenn auch in jeder Erkenntnis immer schon aus-
geglichenen »Gegensatz zwischen Denken und Sein zu vermitteln«
(LU 1, 136). Die Aufgabe der Logik bestimmt Trendelenburg darum
niherhin als Suche nach »etwas [...], das sich in beiden Gliedern des
Gegensatzes findet, damit dieses Gemeinsame die Verbindung bildex,
zumal ein »solches Gemeinsame« bereits »in den frithesten Ver-
suchen, das Erkennen zu begreifen, stillschweigend vorausgesetzt«
worden sei und »die Griechen« genau in diesem Sinne »den Grund-
satz aus[gesprochen hitten], dass Aehnliches durch Aehnliches er-
kannt werde.« (LU I, 136) Das Gemeinsame, Denken und Sein Ver-
mittelnde, konne freilich »keine ruhende Eigenschaft sein«, sondern
eine »dem Denken und dem Sein gemeinsame Thitigkeit« (LU I,
138), die als »elementare Vermittelung« drei Bedingungen zu ge-
niigen hat: sie mufs eine urspriingliche, eine allgemeinste und eine
einfache Titigkeit sein (LU 1, 139).

Trendelenburg nennt diese urspriingliche, allgemeinste und ein-

148

https://dol.org/10.5771/9783495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Vom Objektiven Idealismus zur Hermeneutik. Trendelenburg und Dilthey

fache Tatigkeit, die Denken und Sein vermittelt, im Anschluss an
Johann Erich von Berger — wir ahnen es bereits — die Bewegung (LU
I, 141-154). Er koordiniert der Bewegung in der Natur die »construk-
tive Bewegung« des Denkens, indem er behauptet, dass die Bewegung
»im innern Denken der Art nach dieselbe Bewegung [ist], wie in der
dussern Natur« (LU I, 1421.), und versucht nun im Einzelnen dar-
zustellen, inwiefern die Bewegung den drei genannten Bedingungen
der Urspriinglichkeit, der Allgemeinheit und der Einfachheit gentigt.
Seine Ausfiithrungen sind freilich weniger argumentativer als be-
hauptender und beschreibender Natur, da Trendelenburg den grund-
legenden Mangel seiner Uberlegungen anscheinend als Vorzug auf-
fasst: er versucht, die Vermittlung von Denken und Sein als Prinzip
zu denken und zugleich als »etwas [...], das sich in beiden Gliedern
des Gegensatzes findet«, vorzustellen, macht sich aber keine Gedan-
ken dariiber, wie beides zugleich méglich sein soll. Trendelenburg
stellt keine spekulativ-logische oder transzendentallogische Unter-
suchung an: weder fragt er mit Hegel, wie Vermittlung als solche
gedacht werden kann, noch fragt er mit Kant, wie ein vorfindbares
Etwas zustande kommen konnte. Nachdem er sich die Aufgabe ge-
stellt hat, »ein Princip zu suchen [...], das als eine Grundthitigkeit
des lebendigen Denkens unmittelbar in die Anschauung fiihrt« (LU
I, 130), stehen seine prinzipientheoretischen Uberlegungen von vorn-
herein unter dem Anspruch der Unmittelbarkeit und Anschaulichkeit
einer »elementaren« Vermittlung, die vor allem den Bedingungen der
Urspriinglichkeit und Einfachheit zu gentigen hat. Da er somit keine
Theorie der Vermittlung von Denken und Sein entwickelt, bleibt die
von Trendelenburg behauptete Identitit der inneren Denkbewegung
und der Bewegung in der dufSeren Natur denn auch eine blofle Be-
hauptung. In einem nicht blof8 metaphorischen Sinne kann Trende-
lenburg von der »construktiven Bewegung« nur mit Bezug auf ein
Sein sprechen, das sich einer bewussten Konstruktion verdankt: Nur
mit Bezug auf die Gegenstinde der Mathematik kann er darum die
Frage beantworten, wie das Denken der »Wahrheit« und damit der
»Uebereinstimmung des Denkens mit dem Sein [...] gewiss wird«
(LU 1, 135). Spricht er zu Beginn der Logischen Untersuchungen in
Andeutungen von der »Nothwendigkeit, welche das gemeinsame
Rithsel der Logik und Metaphysik ist« (LU I, 11) und von der »Kraft
des Denkens«, die allein »das Wirkliche zum Nothwendigen« er-
heben kann (LU I, 13), so nimmt er spiter unter Hinweis auf die
»mathematische Wissenschaft, die »ihre Gegenstinde aus der Con-

149

https://dol.org/10.5771/9783495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kurt Walter Zeidler

struction« bildet, ausdriicklich das »Recht« in Anspruch, »die mathe-
matischen und physikalischen Grundbegriffe, inwiefern sie in der Be-
wegung wurzeln, in eins zu fassen« (LU I, 332).

Soweit Trendelenburg die konstruktive Bewegung als »ur-
spriinglich erzeugende Thitigkeit« (LU I, 233) auffasst, sind die Be-
ziige zum kantischen und neukantianischen Kritizismus mit Hinden
zu greifen. Seine Auffassung riickt Kants Anschauungslehre in
grofste Nahe zur Methodenlehre und weist damit voraus auf die Ur-
sprungslogik Hermann Cohens. Trendelenburg betont jedoch nicht
nur die methodische Urspriinglichkeit, sondern stirker noch die
sachliche Urspriinglichkeit und Einfachheit der Bewegung und ver-
langt dementsprechende Modifikationen an Kants Anschauungsleh-
re. Ist die Bewegung »eine einfache Thitigkeit«, dann diirfen wir
nicht »die Bewegung in zwei Momente, Raum und Zeit, [...] zerfil-
len« und sie hernach aus Raum und Zeit zusammensetzen (LU I,
1481.). Werden namlich Raum und Zeit zu Voraussetzungen der Be-
wegung erkldrt, dann kann sie nur als Ortsveranderung oder »Be-
wegung eines Objekts im Raume« und somit, wie Kant zurecht fest-
stellt, »nur durch Erfahrung erkannt werden«. An eben dieser Stelle,
im §24 der B-Deduktion, spricht Kant allerdings auch noch in ganz
anderer Bedeutung von Bewegung: »Aber Bewegung als Beschrei-
bung eines Raumes ist ein reiner Actus der successiven Synthesis
des Mannigfaltigen in der dufleren Anschauung iiberhaupt durch
productive Einbildungskraft und gehort nicht allein zur Geometrie,
sondern sogar zur Transscendentalphilosophie« (KrV B 155, Anm.).
In letzterer Bedeutung, so Trendelenburg, geht »fiir das Bewusstsein
die Bewegung dem Raum und der Zeit voran. Die Consequenz dieser
Anschauung fiihrt tiber Kant hinaus, indem sie die Bewegung zum
Frithern, zum Urspriinglichen macht« (LU I, 165f.). Diese Kon-
sequenz fiihrt freilich nicht nur tiber Kant hinaus, sie fihrt laut
Trendelenburg auch wieder zu ihm zuriick, denn sofern »Raum und
Zeit als das nichste Erzeugniss aus der Bewegung entstehen, so fal-
len sie der Anschauung anheim, fiir die sie entstanden sind, und
Kant hat Recht, sie [sc. die Anschauung] von der Weise des Begriffs
zu trennen« (LU I, 167).

Sofern Raum und Zeit aus der »Bewegung« entstehen, die als
urspriingliche Titigkeit den Gegensatz zwischen Denken und Sein
vermittelt, kann sich Trendelenburg jedoch keineswegs damit einver-
standen erkliren, dass Raum und Zeit subjektive Formen der An-
schauung seien. In diesem Punkt muss er nicht allein Kant, sondern

150

https://dol.org/10.5771/9783495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Vom Objektiven Idealismus zur Hermeneutik. Trendelenburg und Dilthey

auch Aristoteles widersprechen, der »die Zeit fiir nichts anderes
[hielt] als fiir die Zahl an der Bewegung und die Zahl fiir nichts ohne
die zihlende Seele« (LU I, 156; vgl. Aristoteles: Physica IV 14). Fiir
Trendelenburg sind beide Auffassungen, die Kants und die des Aris-
toteles, vollig unannehmbar, da er im Sinne eines handfesten Realis-
mus daran festhilt, dass wir »in allem Erkennen [...] das Ding er-
reichen wollen, wie es ist«; wenn aber »Raum und Zeit nur und
ausschliessend Subjektives sind, so [...] erkennen [wir] nichts an
sich«, ja es wiirde sogar die Gewissheit der Naturwissenschaften
zweifelhaft (LU I, 160£.). Genau diese »ausschliessende« Subjektivitat
von Raum und Zeit, habe Kant jedoch gar nicht begriindet (LU I, 162),
denn auch wenn man zugesteht, dass seine Argumente »den Raum
und die Zeit als subjektive Bedingungen darthun, die in uns dem
Wahrnehmen und Erfahren vorangehen: so ist doch mit keinem Wor-
te bewiesen, dass sie nicht zugleich auch objektive Formen sein kon-
nen« (LU I, 163). Die Tatsachen in Raum und Zeit seien »darum nicht
zu einer Erscheinung herabzusetzen, die lediglich von der mensch-
lichen Auffassung abhinge, weil Raum und Zeit auch die nothwendi-
gen Formen des Denkens sind«, vielmehr sei die Moglichkeit, dass
diese »Formen objektiv und subjektiv zugleich seien, in der kanti-
schen Beweisfiihrung schlechthin iibersehen.« (LU I, 163f.)
Trendelenburgs Kantkritik hat durch Kuno Fischer eine beredte,
den Sachproblemen aber wenig angemessene Gegenkritik erfahren.
Die von 1865 bis 1870 zunehmend hitziger ausgetragene Kontroverse
zwischen Trendelenburg und Kuno Fischer erscheint riickblickend als
Streit um die richtige Kantinterpretation, genauer, als Streit um die
richtige Interpretation von Kants transzendentaler Aesthetik, ist aber
im Kern eine unter idealistischen Vorzeichen gefiihrte Idealismus-
Realismus-Debatte bzw. eine Kontroverse zwischen objektivem und
subjektivem Idealismus: Wihrend der objektive Idealist Trendelen-
burg auf »eine Liicke in Kants Beweis von der ausschlieSenden Sub-
jektivitit des Raumes und der Zeit« hinweist und vor den skeptizisti-
schen Konsequenzen des Subjektivismus warnt,* tritt Kuno Fischer
als Reprisentant eines subjektiven Idealismus auf, der Fichtesche,
Hegelsche und Schopenhauerische Motive amalgamiert und in seine
Interpretation und Verteidigung der Kantischen Anschauungslehre

* F. A. Trendelenburg: Ueber eine Liicke in Kants Beweis von der ausschliefenden
Subjektivitit des Raumes und der Zeit, in: ders.: Historische Beitrige zur Philosophie.
3. Bd. Berlin 1867, 215-276.

151

https://dol.org/10.5771/9783495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kurt Walter Zeidler

hineintrdgt. Trendelenburg wies auf die daraus resultierenden litera-
rischen Freiziigigkeiten mit den Worten hin, »Kuno Fischer’s Darstel-
lung ist keine eigentlich historische, keine durch und durch urkund-
liche« (ibid., S. 258), wogegen Fischer das Recht des »philosophischen
Geschichtsschreibers« in Anspruch nahm, der »in jedem Satze den
Philosophen ganz vor Augen [hat], und [...] defShalb aus dem be-
wegenden Grundgedanken heraus die Entwicklung des Philosophen
zu geben [vermag]«.® Insofern hat die Fischer-Trendelenburg-Debatte
in der Formationsphase des Neukantianismus nicht nur Kants An-
schauungslehre, sondern auch die Frage nach der systematischen Be-
deutung der Philosophiegeschichte ins Zentrum des aktuellen phi-
losophischen Interesses gertickt.

Genau diese beiden Interessen dokumentiert Hermann Cohens
Aufsatz Zur Controverse zwischen Trendelenburg und Kuno Fischer
(1871), wobei sich Cohen sowohl der Kritik Trendelenburgs an der
»frei nachbildenden Methode« Fischers anschliefdt (S I, 269£f.),¢ wie
auch seine Bemiihung um eine Objektivitit unterstiitzt, die »von un-
serer Subjektivitit nicht abhingig sei« (S 1, 235). Hermann Cohen
argumentiert hier weitgehend zugunsten seines Lehrers Trendelen-
burg und er hat denn auch in der Folge seine eigene systematische
Position — und damit die Grunddoktrin der Marburger Schule — an
dem Leitfaden einer Kantinterpretation entwickelt, die Trendelen-
burgs latenten Platonismus, seine Lehre von der urspriinglichen
Tatigkeit und konstruktiven Bewegung sowie den wissenschafts-
theoretischen Ansatz seiner Logischen Untersuchungen gleichsam
als Hebel einsetzt, um Kants Lehre von allen Anmutungen eines
empirischen oder subjektiven Idealismus zu befreien.

Wihrend Hermann Cohen im Jahre 1871 6ffentlich Bilanz zog
und durch die »Controverse zwischen Trendelenburg und Kuno Fi-
scher« zu eindringlicher Analyse und tiefgreifender Umgestaltung
der Kantischen Lehre motiviert wurde, war Dilthey, der andere Meis-
terschiiler Trendelenburgs, von Anbeginn — offenbar unter dem Sie-
gel der Verschwiegenheit — an der Seite Trendelenburgs in die Kon-
troverse mit Kuno Fischer verstrickt. In einem Brief an seinen Bruder
Karl schreibt Wilhelm Dilthey zu Weihnachten 1866:

5 K. Fischer: Kant’s Vernunftkritik und deren Entstehung. Heidelberg 1869, XV.

¢ H. Cohen: Zur Controverse zwischen Trendelenburg und Kuno Fischer, in: Ders.:
Schriften zur Philosophie und Zeitgeschichte. Hrsg. v. A. Gérland u. E. Cassirer. Ber-
lin 1928, 1229-275.

152

https://dol.org/10.5771/9783495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Vom Objektiven Idealismus zur Hermeneutik. Trendelenburg und Dilthey

Inzwischen hatte mich Trendelenburg noch naher kennengelernt. (Von dem
Folgenden darfst Du unbedingt niemand ein Wort sagen.) Er giebt einen
neuen Band historischer Beitridge heraus. Die beiden groflen Abhandlungen
drin sind iiber Kants Raum- und Zeittheorie [sieche oben Anm. 4] und iiber
Spinoza. Er hatte mir schon lange davon gesagt daf3 er sie mir vor dem
Druck vorlegen méchte, um mein Urtheil und meine Bemerkungen zu
horen. Es lag ihm offenbar viel daran daf3 der erste Aufsatz (und der zweite
zum Theil) mit Kuno Fischer so anbinde daf3 dieser antworten muf3, wenn
er seine Reputation retten will. Sie sind beide methodisch wundervoll ge-
arbeitet, wie er ja hierin fiir kritische Geschichte der Philosophie seit Schlei-
ermacher der anerkannteste Meister ist. Er war sichtlich tiberrascht, als ich
ihm zeigte daf$ er in einigen schwierigen Punkten Versehen begangen, die
ich zur Evidenz zu bringen im Stande war, und ihm hie und da Zusitze gab.”

Gleichwohl wurde die Fischer-Trendelenburg-Debatte fiir Dilthey
nicht zum Ausgangspunkt fiir eine eingehendere Analyse der Kanti-
schen Anschauungslehre; denn zwar lehnt er ebenso wie Trendelen-
burg und Cohen eine blof3 subjektivistische Auffassung der Zeit ab,
doch verhirtet sich bei ihm diese Ablehnung zu einer pauschalen
Kritik der Anschauungslehre Kants:

Sollte die Realitit der geistigen Welt gerechtfertigt werden, so bedurfte es
dazu vor allem einer Kritik der Lehre Kants, welche die Zeit zu einer blo3en
Erscheinung machte und damit das Leben selbst. [...] Mit der Kritik dieser
Lehre setzte ich ein. So entstand der Satz: hinter das Leben kann das Den-
ken nicht zuriickgehen. (GS V, 5)

Dilthey bezieht sich an dieser prominenten Stelle — der nachgelasse-
nen »Vorrede« (1911) zum V. Band seiner Gesammelten Schriften —
bezeichnenderweise nicht auf die einschldgige Fischer-Trendelen-
burg-Kontroverse, sondern auf Rudolf Hermann Lotze, seinen Vor-
ginger auf dem Berliner Lehrstuhl, dessen »éltere Lehre [...] auf die-
ser [sc. Kantischen] Lehre von der Zeit« beruhe und »so deutlich als
moglich die Konsequenz« der Kantischen Zeitlehre demonstriert ha-
be (GS 'V, 5). Die »Konsequenzc, die Lotze in seiner »dlteren Lehre«
gezogen hatte,® verdankte sich freilich weniger einem intensiven
Kant-Studium als vielmehr metaphysischen Uberlegungen im Hori-
zont des Spekulativen Theismus, meint Lotze doch vor allem mit

7 W. Dilthey: Briefwechsel 1852-1911. Band I: 1852-1882. Géttingen 2011, 381.

8 Zum Wandel der Lotzeschen Zeitauffassung siehe R. Falckenberg: Die Entwicklung
der Lotzeschen Zeitlehre, in: Zeitschrift fiir Philosophie und philosophische Kritik 105
(1895), 178-210.

153

https://dol.org/10.5771/9783495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kurt Walter Zeidler

Riicksicht auf die christliche Schopfungslehre, den bloflen »Schein
einer Succession der Dinge in der Zeit«® und mithin die alleinige
Realitit einer »unzeitlichen Wirklichkeit«'® behaupten zu miissen.
Diese »iltere Lehre« Lotzes, die sich zwar ausdriicklich auf Kants
Lehre von der »Idealitit« der Anschauungsformen Raum und Zeit
bezieht, die »transzendentale« Idealitit jedoch in vorkritischer Ma-
nier in eine »metaphysische« umdeutet, bot Dilthey offenkundig
den willkommenen Argumentationshintergrund, vor dem er sich
von den gleichermaflen philologisch wie systematisch orientierten
Untersuchungen Trendelenburgs emanzipieren und sein eigenes Pro-
jekt einer »Hermeneutik des Lebens« in Angriff nehmen konnte. So
setzt Dilthey im Zeichen seines hermeneutischen Interesses »[m]it
der Kritik dieser [sc. Lotzeschen] Lehre [...] ein« (GS V, 5) und betont
dementsprechend an den Stellen, an denen er eine systematische Kli-
rung des Zeitbegriffs ins Auge fasst, dass

die Lehre von der blofSen Idealitdt der Zeit iiberhaupt keinen Sinn in den
Geisteswissenschaften hat. Denn sie konnte nur besagen, daf8 hinter dem
Leben [...] ein schattenhaftes Reich der Zeitlosigkeit liege, ein Etwas, das
nicht gelebt wird. In diesem unserem Leben aber liegt die Realitit, von
welcher die Geisteswissenschaften wissen. (GS VII, 194; vgl. GS XIX, 215f;
GS XX, 153f., 1881., 289).

Riickblickend bleibt mithin festzuhalten, dass Trendelenburg nicht
allein biographisch, sondern auch systematisch gleichsam auf halbem
Wege zwischen Kant und dem Deutschem Idealismus und seinen bei-
den Meisterschiilern Cohen und Dilthey steht: weist seine Konzep-
tion einer ontologischen Logik auf den Deutschen Idealismus zuriick,
so weist der wissenschaftstheoretische Ansatz seiner Logischen Un-
tersuchungen auf den wissenschaftslogischen Neukantianismus der
Marburger voraus; insoweit die Verschrinkung von Logik und Onto-
logie und Wissenschaftstheorie systematische Probleme anspricht, die
weder anhand wissenschaftslogischer Rekonstruktionen des Apriori,
noch im Rahmen kulturphilosophischer Erweiterungen des Kantia-
nismus zu bewiltigen sind, weisen die Logischen Untersuchungen
aber auch neben und iiber den Neukantianismus hinaus auf Problem-
dimensionen, die auf vielfaltigste Weise die Interessen Wilhelm Dil-

° R. H. Lotze: Metaphysik. Leipzig 1841, 161.
10 R. H. Lotze: Grundziige der Metaphysik. Dictate aus den Vorlesungen. Leipzig
1883, 54.

154

https://dol.org/10.5771/9783495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Vom Objektiven Idealismus zur Hermeneutik. Trendelenburg und Dilthey
theys berithren und die im Ausgang des Neukantianismus unter
lebensphilosophischen, metaphysischen, phanomenologischen und

realistischen Vorzeichen in das Zentrum der aktuellen Diskussionen
riickten.

155

https://dol.org/10.5771/9783495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

The syntax, pragmatics and semantics of life.

Dilthey’s hermeneutics of life in light of
contemporary biosemiotics’

Jos de Mul

Seitdem ich aber in der Struktur des Lebens die Grund-
lage der Psychologie erkannte, muf3te ich den psycho-
logischen Standpunkt zu dem biologischen erweitern
und vertiefen.

Wilhelm Dilthey (1995/96)

Introduction

Does Dilthey’s hermeneutics of life (Lebensphilosophie) have any re-
levance for contemporary discussions in the philosophy of biology?
In this contribution, I will argue that it does. In order to substantiate
this claim, T will relate Dilthey’s hermeneutic philosophy of life to
contemporary developments in biosemiotics. In this context, I will
focus in particular on the specific space the life sciences (Lebenswis-
senschaften) occupy in-between the natural sciences (Naturwis-
senschaften) and the human sciences (Geisteswissenschaften).
Unlike most other contributions to this volume, I will approach
my subject from a systematic rather than a historical perspective. In
connecting Dilthey’s philosophy to contemporary developments in
the life sciences and biosemiotics my approach resembles the one
Christian Dambéck takes in his recent analysis of Dilthey’s empirical
philosophy in relation to recent methodological and ontological dis-
putes in analytical philosophy on the role of philosophy vis-a-vis the

! This article has been written as part of the research project Hermes’ Hormones.
Biomics and Biohermeneutics, which is attached to the program What Can the Hu-
manities Contribute to Our Practical Self-Understanding?, funded by the Nether-
lands Organisation for Scientific Research (NWO-grant 317-20-010). It continues a
line of argument which I began in J. de Mul: Understanding nature. Dilthey, Plessner,
and biohermeneutics, in: G. D’Anna/H. Johach/E. S. Nelson (Hrsg.): Dilthey, Anthro-
pologie, und Geschichte. Wiirzburg 2013, 459-78.

156

https://dol.org/10.5771/9783495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

The syntax, pragmatics and semantics of life

natural sciences.?> The debates in the contemporary life sciences and
biosemiotics which I will address are connected with methodological
and ontological issues and the relationship between philosophy and
the natural sciences too.

Mainstream Neo-Darwinian biology is characterized by a »gree-
dy reductionism«® and a mechanistic naturalism, but in the past few
decades Neo-Darwinist orthodoxy has been criticized increasingly
from various sides.* Partly, this critique was formulated within the
prevailing reductionist and mechanistic paradigm. In those cases, it
primarily aims at a broadening of this paradigm. We may think, for
example, of the debates on top-down causation in systems biology.’
However, oftentimes the critique is more radical, aiming at nothing
less than a paradigm shift in the life sciences, which would lead these
sciences beyond orthodox Neo-Darwinism. Examples of this critique
can be found, for example, in (the recent re-emergence of) emergent-
ism in the so-called sciences of complexity, such as chaos theory, net-
work theory, nonlinear systems, self-organizing and —constructing
systems theory® and also in the fast expanding field of epigenetics,
which studies non-genetic systems and processes of inheritance,
which has given rise to a remarkable rehabilitation of Lamarck in the
life sciences.” Finally, orthodox Neo-Darwinism has been criticized by
biosemiotics, which analyzes the role codes, signals, signs and their

2 Chr. Dambock: Wilhelm Diltheys empirische Philosophie und der rezente Metho-
denstreit in der analytischen Philosophie, in: Grazer Philosophische Studien 85
(2012), 151-185.

3 The phrase is taken from D. C. Dennett: Darwin’s Dangerous Idea. Evolution and
the Meanings of Life. London 1995, 82. Although reductionism is a fruitful scientific
method, in the case of Neo-Darwinism this reductionism has an ontological character
as well. This strong form of reductionism is characterized by »the assertion that the
whole really is, in the final analysis, nothing but the sum of the parts, and that the
formulation of concepts, theories, and experimental procedures in terms of higher-
level concepts is merely a convenience«. Ph. Clayton/P. C. W. Davies: The Re-Emer-
gence of Emergence: The Emergentist Hypothesis from Science to Religion. Oxford
2006, xii.

* See for a more detailed account of this critique: J. de Mul: Philosophical anthropol-
ogy 2.0. Reading Plessner in the age of converging technologies, in: J. de Mul (ed.):
Plessner’s Philosophical Anthropology: Perspectives and Prospects. Amsterdam/Chi-
cago 2014, 457-475.

> D. Noble: The Music of Life. Biology Beyond the Genome. Oxford 2006; P. Davies:
The Epigenome and Top-Down Causation, in Interface Focus 2 (2012), 42—48.

¢ Ph. Clayton/P. C. W. Davies, The Re-Emergence of Emergence, xii.

7 J. Maynard Smith: Models of a Dual Inheritance System, Journal of theoretical biol-

157

https://dol.org/10.5771/9783495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Jos de Mul

interpretation play in living matter.® Although these approaches
point to various differences, they all share the fundamental claim that
the mechanistic principles that govern the micro-level are inadequate
in their ability to take account of the behavior and activity of living
matter.

Although these different critiques are connected in several ways,
in the following I will focus in particular on biosemiotics, because this
field presents striking similarities with Dilthey’s empirical philoso-
phy. Let me begin with a short overview of my paper. In the first part
I will elucidate the similarities between recent biosemiotics and Dil-
they’s philosophy of life, as expressed in the Berliner Entwurf for the
second Volume of the Critique of Historical Reason (1893), especially
in the fragment entitled Leben und Erkennen. Within this context I
will also discuss some recent contributions to Dilthey Studies. Besides
the aforementioned article of Christian Dambdck’s on the empirical
character of Dilthey’s philosophy, I will refer to Matthias Jung’s inter-
pretation of Dilthey’s philosophy of life in his article »Das Leben
artikuliert sich«. Diltheys performativer Begriff der Bedeutung Arti-
kulation als Fokus hermeneutischen Denkens® and his book Der be-
wusste Ausdruck. Anthropologie der Artikulation.’® T will defend the
thesis that both Dilthey and biosemiotics defend an emergent evolu-
tionary theory proclaiming that life develops itself through a series of
qualitatively different stages characterized by increasingly complex
forms of semiosis.

In the second and final part I will analyze these stages in more
detail, with the help of the semiotic distinction between syntax, prag-
matics and semantics. Furthermore, I will elucidate Dilthey’s devel-
opmental model of life by referring to Marcello Barbieri, one of the
leading biosemioticians. The resulting layered biohermeneutics func-
tions as a »ladder of understanding«, which helps us to better fathom

ogy 143 (1990), 41-53; ]. Maynard Smith/Eors Szathmary: The Major Transitions in
Evolution. Oxford 1995; N. Cabej: Epigenetic Principles of Evolution. London 2012.

8 M. Barbieri: Introduction to Biosemiotics: The New Biological Synthesis. Dordrecht
2007.

® M. Jung: »Das Leben artikuliert sich«. Diltheys performativer Begriff der Bedeu-
tung Artikulation als Fokus hermeneutischen Denkens, in: Revue internationale de
philosophie (2003/4), 439-54.

10 M. Jung: Der Bewusste Ausdruck: Anthropologie der Artikulation. Berlin/New
York 2009.

158

https://dol.org/10.5771/9783495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

The syntax, pragmatics and semantics of life

the subsequent stages in the process in which life understands life,
»Leben erfaf3t hier Leben«.!!

Three postulates Dilthey and biosemiotics share

Although the word »biosemiotics« was introduced at the beginning of
the 1960s, only quite recently has it become an umbrella term that
refers to a number of related, partly overlapping and partly comple-
mentary approaches at the border of the natural sciences (the life
sciences in particular) and the humanities (semiotics and hermeneu-
tics in particular), such as Darwinian semiotics'?, zoosemiotics'?, se-
mantic biology, and biohermeneutics.’

Although the theoretical background and sources of inspiration
vary — ranging from Peirce, Von Uexkiill, Schrédinger, Von Neumann
and Bateson to Aristotle, Heidegger, and Merleau-Ponty, most biose-
mioticians share at least three'¢ postulates:

1. The first postulate is that all life forms are characterized by semio-
sis, that is: processes, activities or conduct which involve the produc-

1 W. Dilthey: Der Aufbau der geschichtlichen Welt in den Geisteswissenschaften, GS
VII, 136.

12 T. W. Deacon: The Symbolic Species: The Co-Evolution of Language and the Brain.
New York 1997.

3 T. A. Sebeok: Zoosemiotics, in: American Speech 43 (1968), 142-44.

4 M. Barbieri: The Organic Codes: An Introduction to Semantic Biology. Cambridge,
UK 2003.

15 S. V. Chebanov: Biohermeneutics and Hermeneutics of Biology, in: Semiotica 127
(1999), 215-26; A. Markos: Readers of the Book of Life: Contextualizing Develop-
mental Evolutionary Biology. New York 2002.

16 The first two postulates were taken from Marcello Barbieri: What Is Biosemiotics?,
in Biosemiotics 1 (2008), 1-3. The third postulate expresses the evolutionary emer-
gentism that not only characterizes Barbieri’s biosemiotics, but that can also be found
in the following programmatic article of five prominent representatives of biosemio-
tics, in which they articulate a set of eight assumptions — including, in a slightly
different formulation, Barbieri’s two postulates — which are shared among most re-
searchers in the field: K. Kull, T. W. Deacon, C. Emmeche, J. Hoffmeyer, & F. Stjern-
felt: Theses on Biosemiotics — Prolegomena to a Theoretical Biology, in: Biological
Theory 4 (2009), 167-173. The decision to restrict myself to these three postulates is
not only that they are the most fundamental ones, but also that they are the most
relevant for the comparison with Dilthey’s philosophy of life.

159

https://dol.org/10.5771/9783495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Jos de Mul

tion and interpretation of codes, signals and signs.”” In other words,
semiosis is a defining characteristic of life. In the words of theoretical
biologist Howard Pattee: »Life is matter controlled by symbols«.1®
The basic unit of life is the sign, not the molecule.” Semiosis is clo-
sely intertwined with functionality and interrelated notions such as
organization, agency, teleology, inheritance, the creation of Umwelt
and normativity (semiosis can succeed or fail, e.g. in cases of mis-
interpretation or disfunction). The presupposition that semiosis is a
defining characteristic of life, which cannot be found in inanimate
matter, distinguishes biosemiotics from both pansemiotics and reduc-
tionist physicalism. As Barbieri puts it:

The first postulate [...] sharply differentiates biosemiotics from pansemio-
tics?; the doctrine that accepts the existence of semiosis even in the physical
world. And it also differentiates it from physicalism, the doctrine that de-
nies the existence of semiosis both in the physical world and in the organic
world.?!

2. The second postulate is that semiotic elements, such as codes, sig-
nals, signs, their decoding, reading and interpretation are natural
phenomena. Although biosemiotics is a strongly interdisciplinary
school that draws upon the insights of quite different fields, varying
from physics and biochemistry to zoology, systems theory, philoso-
phy, and cultural studies — they share a strong empirical and at the
same time anti-reductionist orientation. Although biosemiotics op-
poses the physicalism of orthodox Neo-Darwinism, it is no less criti-
cal of metaphysical speculations with regard to the phenomenon of
life, as found, for example, in 19" century vitalism, or, more recently,
in creationism. As Barbieri puts it: »This [second postulate — JdM]

17 Cf. the formulation of this first postulate by Kull et al.: »The semiosic-non-semio-
sic distinction is coextensive with the life—nonlife distinction, i.e., with the domain of
general biology« Ibid., 168.

'8 H. H. Pattee: The Physical Basis of Coding and Reliability in Biological Evolution,
in: C. H. Waddington: Towards a Theoretical Biology 1. Prolegomena. Edinburgh
1968, 67-93; H. H. Pattee: Physical and Functional Conditions for Symbols, Codes,
and Languages, in: Biosemiotics 1 (2008), 147-68.

19 J. Hoffmeyer: Signs of Meaning in the Universe. Advances in Semiotics. Blooming-
ton 1996.

20 At present, pansemiotics in particular seems to be flourishing in so-called object
oriented ontology. See for example: G. Harman: Tool-Being: Heidegger and the Me-
taphysics of Objects. Chicago 2002.

21 M. Barbieri: What Is Biosemiotics?, in: Biosemiotics 1 (2008), 1-3.

160

https://dol.org/10.5771/9783495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

The syntax, pragmatics and semantics of life

sharply divides biosemiotics from the doctrine of >intelligent designs,
and from all other doctrines that maintain that the origin of life on
earth was necessarily the product of a supernatural agency«.?> For
that reason, when biosemioticians talk about life in teleological terms,
they use this concept in a Kantian sense, referring to an immanent
form of self-organization in organisms. As Kull, Deacon, Emmeche,
Hoffmeyer, and Stjernfelt have expressed in their programmatic arti-
cle >Theses on Biosemiotics — Prolegomena to a Theoretical Biology«:

Kant’s Kritik der Urteilskraft, one of the early masterpieces of theoretical
biology, provides some interesting definitions of teleology in biology. Kant
has described organisms as possessing a >formative power< to construct
themselves as an >organized and self-organized being« in which >every part
is reciprocally both ends and means<.?

It is important to underline that in making these definitions of tele-
ology, Kant is, as so often, criticizing naive metaphysics where the
idea of a telos is treated as something external to nature, which by
means of strange, unknown powers affects natural processes. By con-
trast, his definition of telos is functional and thus internal to nature
and characterizes a specific class of natural processes. It is a concept of
telos that does not refer to unknown vitalistic forces but rather de-
fines telos by a specific class of causal processes«.?* In other words, the
ambition of biosemioticians is to become the >Newtons of the gras
halm«.?

3. The third postulate of biosemiotics is that life is characterized by
an emergent evolutionary history, in which the semiosis becomes
increasingly more differentiated and more complex. The first of these
emergent phenomena is life itself, in the manner in which it develops
out of inanimate nature. Often the emergence of life is seen as a
sudden transition where the many properties defining life (like cellu-
larity, reproduction and metabolism) arise together or are tightly in-
terconnected. However, in accordance with present research into the

22 Tbid.

% 1. Kant: Kritik der Urteilskraft. Werkausgabe Band X, Frankfurt 1968, B295-296.
Quoted after the English translation by J. C. Meredith: I. Kant: The Critique of Judge-
ment. Oxford 1952.

2 K. Kull, T. W. Deacon, C. Emmeche, J. Hoffmeyer, & F. Stjernfelt: Theses on Biose-
miotics. Prolegomena to a Theoretical Biology, 170.

%5 [, Kant: Kritik der Urteilskraft, B338.

161

https://dol.org/10.5771/9783495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Jos de Mul

origins of life, biosemioticians regard emergence as a heterogeneous
and gradual process.?s Referring to the idea of a sudden transition,
Kull et al state:

However, this appears to be both too simple and implausible. There is no
simple dividing line where all the interconnected properties of living sys-
tems, as we know them, emerge. Instead we observe what we call a thresh-
old zone, probably involving incremental stages in which different compo-
nent processes emerge.”’

But also the subsequent transformations in which semiosis gradually
differentiate, and phenomena like consciousness and self-conscious-
ness emerge, are taking place in what biosemioticians refer to as
threshold zones rather than single events. >Mind« is not a single
homogeneous phenomenon, but a complex, embodied phenomenon,
which is enacted, embedded in and extended to its environment. Our
mind expresses itself in a variety of functions, such as memory,
awareness, feelings, language etc. And in each stage in this develop-
ment the foregoing elements are being integrated into a more com-
plex whole.

Let me, following this concise description of the three main postulates
of biosemiotics, compare these postulates with comparable elements
in Dilthey’s philosophy of life. That human life is inherently con-
nected with signs — expressions that have a meaning and can be inter-
preted — is a postulate that evidently connects biosemiotics with
Dilthey’s hermeneutics. However, there seems to be an important
difference. Whereas according to biosemiotics semiosis begins with
the emergence of life in the first primitive cells, Dilthey often seems
to restrict understanding and interpretation to the human world. Un-
like Plessner, who expanded Dilthey’s view in such a way that expres-
sivity appears as a characteristic of life as such, Dilthey was reluctant
to extend his hermeneutics to non-human life.
Thus we read in the Einleitung in die Geisteswissenschaften:

Die Tatbestinde in der Gesellschaft sind uns von innen verstandlich, wir
konnen sie in uns, auf Grund der Wahrnehmung unserer eigenen Zustinde,
bis auf einen gewissen Punkt nachbilden, und mit Liebe und Haf3, mit lei-

% R. M. Hazen: Genesis: The Scientific Quest for Life’s Origin. Washington DC 2005.
27 K. Kull, T. W. Deacon, C. Emmeche, ]. Hoffmeyer, & F. Stjernfelt: Theses on Biose-
miotics — Prolegomena to a Theoretical Biology, 168.

162

https://dol.org/10.5771/9783495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

The syntax, pragmatics and semantics of life

denschaftlicher Freude, mit dem ganzen Spiel unserer Affekte begleiten wir
anschauend die Vorstellung der geschichtlichen Welt. Die Natur ist uns
stumm.?

And also in a late work such as Der Aufbau, Dilthey still explicitly
denies the possibility of a human understanding of plant life: »Bedeu-
tung oder Wert kann etwas nicht haben, von dem es kein Verstehen
gibt. Ein Baum kann niemals Bedeutung haben«.?” The possibility of
understanding or interpretation by non-human agents such as ani-
mals, plants, tissues or cells is not even considered by Dilthey.?

In the last quote, concerning the tree that lacks meaning, Dilthey
seems to have mainly higher expressions of human life (Erlebnisaus-
driicke) in mind. However, when we think of what Dilthey in his later
Entwiirfe zu einer Kritik der historischen Vernunft calls technical
understanding, the situation seems to be more nuanced. Technical
understanding, Dilthey argues, does not contain the whole nexus of
life in which an action takes place but only the purposive system,
which lies embodied in the action.’! The purposive nature of the be-
havior of a person who picks up a hammer and knocks a nail into the
wall can be understood irrespective of that person’s feelings and mo-
tives. The »inner« that is understood here concerns the internal rela-
tion between the different acts that constitute this action (cf. Heideg-
ger’s analysis of tools in Sein und Zeit®?). This kind of pragmatic
understanding, if we may call it thus, we can also have of animals. I
can perfectly understand the behavior of my dog when he invites me
to play. I do not so much reconstruct or re-experience what is going
on in its head, but I grasp his embodied intention in our >second entity
perspective« interaction.*?

Moreover, in the middle period of his development, and espe-
cially in The Berliner Entwurf and some related texts, Dilthey seems
to be more open to the idea of an evolutionary continuity of meaning.
In Leben und Erkennen (1892/93), for example, we read:

% GS1, 36.

2GS VII, 259.

% Cf. J.de Mul: Understanding Nature. Dilthey, Plessner and Biohermeneutics,
468 ff.

31 GS VII, 206; cf. J. de Mul: The Tragedy of Finitude. Dilthey’s Hermeneutics of Life.
New Haven 2004, 250f.

2 M. Heidegger: Sein und Zeit. Tiibingen 1979, 63 ff.

% (f. ]. de Mul: Understanding Nature. Dilthey, Plessner and Biohermeneutics.

163

https://dol.org/10.5771/9783495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Jos de Mul

Die Struktur und Artikulation des Lebens iiberall, wo psychisches Innen
auftritt, sonach in der ganzen Tier- und Menschenwelt dieselbe. [...] Die
Entwicklung der Lebewesen zu hsheren Formen ist also nach der Innenseite
angesehen eine Artikulation; das Leben artikuliert sich. Und dieser inneren
Artikulation entspricht die dufSere des tierischen, organischen Korpers in
einer Reihe von Stufen.*

In this quote, the articulation of life, which implies both self-expres-
sion and the possibility of understanding these expressions, seems not
to be restricted to human life.

With the remark on the »Reihe von Stufen« we already enter the
territory of the third postulate concerning the evolution of life. How-
ever, before discussing this in more detail, I will first discuss the sec-
ond postulate concerning the empirical and anti-metaphysical stance
in Dilthey. Here it seems to be evident that Dilthey and biosemiotics
are in accordance with each other. I only have to call to mind Dilthey’s
famous dictum »Empirie, nicht Empirismus«.*® Just like the biose-
mioticians, Dilthey advocates an empirical approach, both as a histor-
ian and as a philosopher. The affinity goes even deeper, since both
Dilthey and biosemiotics explicitly reject empiricism when it quasi—
a priori and dogmatically declared one specific form of experience
(namely the outer, which is characteristic of the reductionist natural
sciences) to be the only possible form thereof.

In his aforementioned article on Dilthey’s empirical philosophy,
Christian Dambdock also emphasizes the non-reductionist character of
Dilthey empirical approach:

Die logischen Formen, die Begriffe, die Werte, kurz: die »geistigen Gegen-
stinde« sind empirisch, aber weder in dem naiv platonischen Sinn der em-
pirischen Wahrnehmung von Ideen noch im Sinne einer materialistischen
Theorie, die diese Dinge letztlich physiologisch zu analysieren versucht.?

In his philosophy of life Dilthey — not without reason referred to by
Habermas as the first post-metaphysical philosopher in modern phi-
losophy — is utmost critical of metaphysical explanations. After all,
the second book of the Einleitung in die Geiseswissenschaften (and
as such an integral part of the planned Kritik der historischen Ver-
nunft) is even devoted to what Dilthey — using an interesting biolo-

3 GS XIX, 345.
¥ GS XIX, 17.
% Chr. Dambéck: Wilhelm Diltheys empirische Philosophie, 162.

164

https://dol.org/10.5771/9783495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

The syntax, pragmatics and semantics of life

gical metaphor! — calls an »Euthanasie der Metaphysik«.?” Finally,
with regard to the Kant-inspired notion of immanent teleology, Dil-
they’s position is close to the position of the biosemioticians too. In
the context of his descriptive psychology, but also in his ethical writ-
ings and in the later Aufbau, Dilthey emphasizes again and again the
immanent character of »dem teleologischen Charakter des Seelenle-
bens«.3®

This brings us back to the crucial third postulate on the emergent
evolution of life. Here, too, the affinity between Dilthey’s historicized
Kantianism, which foreshadows developments in evolutionary epis-
temology and psychology, and the biosemioticians is remarkable.

Das a priori Kants ist starr und tot; aber die wirklichen Bedingungen des
Bewuftseins und seine Voraussetzungen, wie ich sie begreife, sind lebendi-
ger geschichtlicher Prozef3, sind Entwicklung, sie haben ihre Geschichte,
und der Verlauf dieser Geschichte ist ihre Anpassung an die immer genauer
induktiv erkannte Mannigfaltigkeit der Empfindungsinhalte.®

Discussing Dilthey’s historization of the Kantian a priori, Christian
Dambéck also emphasizes the developmental dimension in Dilthey’s
thinking: »In Wahrheit sind die logischen Formen keine naturgege-
benen ewigen Vorgaben, die Logik ist nicht analytisch oder transzen-
dental, sondern die logischen Formen sind das Produkt >blofler An-
passung< [...] (XVIII, 199)«.*

However, according to Dambéck, we should not understand this
adaption (Anpassung) as an evolutionary phenomenon. The just
quoted passage continues: »eine Anpassung, die bei Dilthey jedoch
nicht evolutionsbiologisch gedacht ist, sondern soziologisch-psycho-
logisch-historisch, als das Produkt unserer (iiber Jahrtausende gehen-
den) Erfahrungen des Denkens bzw. der Geschichte unserer Sprache
und Kultur«.*

Although it is certainly true that the sociological, psychological
and historical dimension of life received most attention in the pub-
lished works of Dilthey, in my view Dambéck underestimates the
importance Dilthey ascribes to the role of biological evolution and to
biology as part of the planned Kritik der historischen Vernunft. Espe-

7 GS 1, 405.

¥ GS IX, 185, cf. GS VII, 57.

¥ GS XIX, 44, cf. 51.

4 Chr. Dambock: Wilhelm Diltheys empirische Philosophie, 162.
4 Tbid.

165

https://dol.org/10.5771/9783495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Jos de Mul

cially in the middle period, Dilthey frequently refers to biological
evolution in a Darwinian sense. Dambock himself quotes several pas-
sages from the Nachlass in which Dilthey explicitly uses the word
»evolution«. For example, in one of the prepatory texts for the Ideen
Dilthey remarks: »Die Ausdriicke Entwicklung, Evolution, Entfal-
tung spechen zutreffend die Art von Kausalitit aus, welche hier wal-
tet«.??
Furthermore, in the Berliner Entwurf Dilthey explains:

[3.] Die Wechselwirkung zwischen dem Selbst, das gleichsam von einem
Korper umschlossen ist, und den Objekten hat ihren Ausdruck in der Struk-
tur alles inneren Lebens. Diese erfahren wir in uns, und wir finden sie wie-
der in anderen Lebewesen. Sie beruht darin, daf3 inmitten der Reize, welche
aus dem Milieu auf ein Lebewesen eindringen, dieses entsprechend der Be-
friedigung seines Trieb-und Gefiihlssystems in Reaktion auf diese Objekte
dieselben seinen Erfordernissen anpaflt, beziiglich sich dem Unveridnder-
lichen anpafit.

Diese Struktur finden wir in jedem Lebewesen verwirklicht. Sie voll-
zieht aber die Aufgabe, welche subjektiv als Triebbefriedigung und Gefiihls-
gleichgewicht, objektiv als individuelle Erhaltung und Fortpflanzung be-
zeichnet werden kann, in verschiedenen Graden von Vollkommenheit der
Anpassung vermittelst verschiedener Stufen der Differenzierung der Funk-
tionen und ihrer Verbindung.

Dies ist das grofle Gesetz alles Lebens, welches die ganze tierische Welt
durchwaltet. Dieses ist dasselbe, ob man ihm die Erklirung von Aristoteles
oder Cuvier, Goethe, Lamarck oder Darwin unterlegt. Es selbst unterliegt
keinem Streit und ist keinem Zweifel ausgesetzt.*

In the Berliner Entwurf, Dilthey even explicitly states that he wishes
to expand his psychology with a complementary aspect of biology,
since the biological constitution of man is the foundation of the hu-
man mind: »Seitdem ich aber in der Struktur des Lebens die Grund-
lage der Psychologie erkannte, muf3te ich den psychologischen Stand-
punkt zu dem biologischen erweitern und vertiefen«.** Now, one
could object that these quoted statements belong to the period in
which Dilthey still intended to make psychology the foundation of
the humanities, but that after his hermeneutic turn of around 1900
he rejected the biological dimension together with his earlier descrip-

# GS XXII, 12. Quoted in Chr. Dambock: Wilhelm Diltheys empirische Philosophie,
155.

# GS XIX 309.

# GS XIX, 345.

166

https://dol.org/10.5771/9783495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

The syntax, pragmatics and semantics of life

tive psychology. However, for several reasons this objection is ques-
tionable. As most Dilthey scholars seem to agree nowadays, Dilthey’s
shermeneutic turn< does not so much imply a complete abandonment
of his descriptive psychology, but rather an integration of its findings
into a broader hermeneutic framework. One obvious indication for
this continuity is that Dilthey included many passages of earlier de-
scriptive-psychological writings ad verbum in his later writings.
Moreover, Dilthey continues to refer to the role of evolution in later
writings, such as the Aufbau: »Auf dem Boden des Physischen tritt
das geistige Leben auf; es ist der Evolution als deren hichste Stufe auf
der Erde eingeordnet«.*

In »Das Leben artikuliert sich«. Diltheys performativer Begriff
der Bedeutung Artikulation als Fokus hermeneutischen Denkens,
Matthias Jung proposes an interesting explanation for theses persis-
tant references to biological evolution. Since the subsequent stages of
the evolution of life can be comprehended as an integration and trans-
formation of earlier structures on a new emergent level, the herme-
neutic trias of Erlebnis, Ausdruck and Verstehen should, according to
Jung, be understood as a transformation of an earlier biological struc-
ture: »Diese Basisstruktur, wie sie im Aufbau der geschichtlichen
Welt in den Geiseswissenschaften immer wieder variiert und er-
ldutert wird, kann man als eine Riickiibertragung des Reflexbogen-
schemas Reiz-Verarbeitung-Reaktion auf die kulturelle Spahre ver-
stehen«.*

Given the developmental and differential character of Dilthey’s
concept of life, this does not surprise. After all, as we have already
seen, Dilthey claims in the Berliner Entwurf that the structure of life
realizes itself »in verschiedenen Graden von Vollkommenheit der
Anpassung vermittelst verschiedener Stufen der Differenzierung der
Funktionen und ihrer Verbindung«.#

In order to elucidate this transformational model of the evolu-
tion of life I will return to semiotics and more particularly to a basic
distinction that is generally made between the syntactical, pragmatic
and semantic dimension of the sign.*

4GS VII, 196.

# M. Jung: »Das Leben artikuliert sich«, 447.

47 GS XIX 309.

4 In his article, and — in more detail — in his book Der bewusste Ausdruck: Anthro-
pologie der Artikulation, published in 2009, Jung argues that in the proces of articula-
tion »dem nichtmethodische individuelle Erfahrung in einen symbolischen Ausdruck

167

https://dol.org/10.5771/9783495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Jos de Mul
The syntax, pragmatics and semantics of life

The distinction, commonly made in semiotics, between syntax, prag-
matics and semantics, refers to three different though structurally
related dimensions of the process of semiosis. The syntactic dimen-
sion concerns the formal relationships within and between the signs
being used; the pragmatic dimension concerns the relationship be-
tween the sign and the user, and the semantic dimension concerns
the meaning (sense and reference) of the sign. Their structural rela-
tionship can be made clear by defining semiosis as a process that
a) occurs with a certain probability or frequency within a sequence
or arrangement of physical events, b) contains the potential to modify
the mental and/or physical actions or behavior of the recipient in a
particular way, and to which c) a specific reference and meaning is
ascribed by a recipient.*” A simple example: when during my stay in
Vienna I read in the newspaper that there will probably be rain in the
capital tomorrow. This relates to the specific arrangements of the let-
ters printed in the newspaper (syntax), the effect these signs have on
my behavior, for example resulting in me taking my umbrella with
me when [ go outside (the pragmatic dimension) and this presupposes
that I know what the words »rain« »probably« and »tomorrow« refer
to (semantics).®® Moreover, all kinds of connotations may be con-
nected with this, depending on my horizon of experience, for example
reading the weather forecast I may realize that the boat to Bratislava
will probably not depart due to the heavy rainfall and the resulting
rise of the water level of the Donau.

In biosemiotics the same distinction can be made — sometimes

transformiert wird, dessen Verstindlichkeit sich intersubjektiv geltenden und eben
deshalb immer explizierbaren Erzeugungsregeln verdankt«. M. Jung, »Das Leben ar-
tikuliert sich«, 441. >Bedeutung« fiir Dilthey bekanntlich »die umfassende Kategorie,
unter welcher das Leben auffassbar wird« (GS VII, 232), ist Resultat von leiblichen
Artikulationen endlicher Menschen, die sich lebensweltlich zumeist aus der Teilneh-
merperspektive sozialer Werte auf die objektive Welt beziehen«. M. Jung, »Das Leben
artikuliert sich«, 442. »Verstindlich ist das Leben, insofern es objektive Ausdrucks-
gestalten erzeugt. Deren Sinn wird erschlossen im Zusammenwirken semantischer,
syntaktischer und pragmatischer Regeln«. Ibid. 452.

4 J.de Mul: The Informatization of the Worldview, in: Information, Communica-
tion & Society, 2 (1999), 604-29.

50 Because of the semantic composability of human language, the syntax also has its
influence on the (semantic) meaning. »Mary hits John« does not have the same mean-
ing as »John hits Mary«.

168

https://dol.org/10.5771/9783495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

The syntax, pragmatics and semantics of life

named biosyntax, biopragmatics and biosemantics. A dog, for exam-
ple, may understand the specific behavior of another dog, e. g. bearing
its teeth, as a sign of aggression and may act accordingly. Cells and
organs produce many different transmitters and hormones which en-
able the communication between the different parts of the body.
However, it is clear that the dog’s interpretation or the communica-
tion between organs is of a different order than a human person inter-
preting the weather forecast in the newspaper. In order to understand
the differences in these various kinds of semiosis, both a precision and
a historization of the phenomenon semiosis is necessary.

The definition I gave of semiosis was a very general one, making
it possible to apply it to a wide variety of phenomena. The definition
of the pragmatic dimension, for example, may refer to a human
being, an animal, a plant or a machine. After all, the thermostat,
which on the basis of temperature switches the central heating on or
off is also changing its behavior because of the signals it gets from the
environment. In this respect, even this simple device is involved in
semiosis, in contrast to, for example, the thermometer, which reads
the temperature but does nothing with that >information<«. And this
even applies to simple molecules, the so-called replicators, which with
the assistance of smaller molecules in their vicinity make copies of
themselves.”!

However, with regard to the semantic dimension, important dis-
tinctions must be made. Per definition, a sign refers to something
outside itself. However this reference can take place in different ways.
It can, as in the case of the indexical sign, be determined causally (for
example, when a catalyst causes a chemical reaction in an organ), but
it can also take place iconically on the basis of an analogy (the dog
recognizing certain movements as playful behavior and interpreting
them as an invitation to play) or symbolically, based on conventional
signs. In order to distinguish between these different kinds of semio-
sis, often different words are used, for example codes, signals and
signs in a more restricted sense (understood as arbitrary symbols).

In general, three basic types of semiosis can be distinguished. As
Marcello Barbieri aptly expresses it:

Life is essentially about three things: (1) it is about manufacturing objects,
(2) it is about assembling objects into functioning structures and (3) it is
about interpreting the world. The discovery that these are all semiotic pro-

51 R. Dawkins: The Selfish Gene. Oxford 1976.

169

https://dol.org/10.5771/9783495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Jos de Mul

cesses, tells us that life depends on semiosis much more deeply and exten-
sively than we thought on the basis of the interpretive semiotics of Peirce.
This approach, in other words, is not wrong, but too limited, too restrictive.
There are three distinct types of semiosis in Nature and interpretive semio-
sis is only one of them.*

It’s not difficult to recognize the semiotic division between the syn-
tax, pragmatics and semantic dimension of semiosis in the three di-
mensions mentioned by Barbieri.

It is important to keep these differences in mind, as in the cryp-
to-semiotic terminology of Neo-Darwinism semiotic terms are often
used in a very loose way, which easily causes considerable conceptual
confusion. In genetics, for example, it is common to use semiotic
terms like »information,« »adaptation«, »signal«, »cue«, »codec,
»messenger«, »fidelity«, and »cross talk«. However, »these uses are
seldom well defined and are often applied in an allegedly metaphoric
way, with the implicit assumption that they can be reduced to mere
chemical accounts if necessary«.* Barbieri gives a concrete example
of this confusion:

The genetic code is often compared to the Morse code because both can be
described by a set of >transformation rules¢, but in reality this is only a
superficial analogy. For one thing, the Morse code is perfectly reversible,
or invertible. It transforms the letters of the alphabet into dots and dashes
and, vice versa, dots and dashes into letters of the alphabet, whereas nothing
of the kind takes place in the cell. The genetic code is absolutely irreversible,
or non-invertible. Tt goes from genes to proteins and absolutely not vice
versa. The reverse transformation is not just avoided, it is physically im-
possible. Another major difference is that the messages written in Morse
are perfectly equivalent to those of the Alphabet world. They carry exactly
the same information and are simply two different ways of expressing the
same reality. The Morse code, in short, transforms a world of entities into a
world of equivalent entities. In the case of the genetic code, instead, the
situation is totally different. Genes and proteins are not at all equivalent
objects, they belong to completely different worlds. This is because protein
synthesis is not just a semiosis, but a manufacturing semiosis, i.e., a type of
semiosis whose function is to produce objects that cannot come into exis-
tence in any other way (the manufacturing processes of the cell should not

2 M. Barbieri: A Short History of Biosemiotics, in: Biosemiotics 2 (2009), 234.
5 K. Kull, T. W. Deacon, C. Emmeche, ]. Hoffmeyer, & F. Stjernfelt: Theses on Biose-
miotics — Prolegomena to a Theoretical Biology, 169.

170

https://dol.org/10.5771/9783495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

The syntax, pragmatics and semantics of life

be assimilated to those of our machines because cells have an internal code-
maker, whereas in our machines the codemaker is outside them).**

Signaling semiosis plays another role; it is not about generating ob-
jects, but it organizes them into functional wholes. Interpretive
semiosis has yet another function, as it plays a crucial role in the
self-maintenance of an organism. And just as in the case of manufac-
turing and signaling semiosis there are distinct forms. The way an
amoeba interacts with its Umwelt is quite different from the way a
chimpanzee interprets its Umwelt, and in the case of human beings
endowed with language yet another layer of semantics comes into
existence, changing the Umwelt of the animal into a Welt. The on-
going process of differentiation, which characterizes the evolution of
semiosis, here results in a gradual transcending of the pragmatic di-
mension by the semantic one. In >Diesseits der Pragmatik. Semio-
tische und hermeneutische Aspekte der Reflexivitit des Lebensc
Frithjof Rodi offers an interesting analysis of what he calls the »trans-
funktionale Realisation«, a term which refers to the phenomenon
»dafs innerhalb des handelndes Lebens immer wieder der Ablauf ziel-
gerichteter, zweckrationaler Vorgénge transzendiert wird auf Bedeut-
samkeit hin.«> Here we enter the domain of what Dilthey terms the
Erlebnisausdruck, and which — at least for human beings — can be
regarded as the final stage of semiosis.

If we consider the history of semiosis, there seems to be a certain
order in which the three dimensions of semiosis appear. There is no
semiosis without the material stuff needed for the spatial and tempor-
al arrangement of the signs: the atoms and molecules, which appeared
after the Big Bang, 13.8 billion years ago. The pragmatic dimension is
connected with the origin of life, about 3.8 billion years ago, whereas
in the case of human beings the semantic function developed itself in
various sub stages, ranging from the implicit understanding of the
intentions of others to the explicit interpretation of the meaning of
thoughts expressed with the help of arbitrary symbols. And each new
stage is characterized by a reconfiguration of the whole structure of
life. The territorial attitude of animals, for example, finds its expres-

> M. Barbieri: A Short History of Biosemiotics, 233.

% F. Rodi: Diesseits der Pragmatik. Semiotische und hermeneutische Aspekte der Re-
flexivitit des LebensBblockakf3’8blockakss, in: Ders.: Erkenntnis des Erkannten. Zur
Hermeneutik des 19. Und 20. Jahrhunderts. Frankfurt a. M. 1990, 68-87.

171

https://dol.org/10.5771/9783495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Jos de Mul

sion in the higher semantic domains as patents and copyrights on
ideas.

Each of the dimensions of semiosis seems to be connected with a
particular type of experience. The syntax of life — as studied in the
natural sciences — is experienced from a third-person perspective
(what Dilthey calls outer experience, dussere Erfahrung). The prag-
matic dimension of life is predominantly experienced from a second-
person perspective, which we could call interactive experience (inter-
aktive Erfahrung). The semantics of life, finally, is experienced when
we take a first-person perspective (innere Erfahrung). In human com-
munication we often combine these perspectives, for example when
we try to understand the inner life of another person (inner experi-
ence) via his expressions (given in outer experience) or interactions
with us (interactive experience).

In the first part of this chapter I discussed the objections semio-
ticians have raised against the reductionistic method and mechanistic
ontology of Neo-Darwinism, in which there is no place for semiosis.
However, within the biosemiotic movement there is also a tension
between the position Barbieri defends and the biohermeneutics of
authors like Anton Markos. In his book Readers of the Book of Life:
Contextualizing Developmental Evolutionary Biology, Markos, in-
spired by the philosophical hermeneutics of Heidegger and Gadamer,
and motivated by a similar critique of orthodox Neo-Darwinism, as
found in Barbieri’s work, develops a framework for a general bioher-
meneutics that emphasizes the role of interpretation in living nature
and in which he proposes studying the history of life as a >narrative,
just as we study the history of culture.*

However, according to Barbieri, Marko3 overstretches the role of
symbolic interpretation by claiming that even single cells are capable
of interpretation. In reality, says Barbieri, manufacturing semiosis
only requires coding and decoding,

and there is no need to assume anything more complicated than that in
single cells. Hermeneutic biosemiotics, in conclusion, wants to turn biology
into a field of the humanities, whereas code biosemiotics wants to keep it
within science, because meaning is a natural entity and we must introduce it
in science just as we have introduced the concepts of energy and informa-
tion. And this is not because science is superior to the humanities. It is

% A. Markos: Readers of the Book of Life: Contextualizing Developmental Evolution-
ary Biology. New York 2002.

172

https://dol.org/10.5771/9783495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

The syntax, pragmatics and semantics of life

because organic meaning exists in the organic world just as cultural mean-
ing exists in the cultural world.”

Although Barbieri — trained as a natural scientist and working as an
embryologist at the University of Ferrara, Italy — sometimes seems to
be inclined to comprehend biosemiotics on the whole as an objectivist
science — he certainly has a point in his critique of Marko$ over-
stretching the role of symbolic interpretation in nature.>® The ques-
tion remains, however, how in the interdisciplinary project of biose-
miotics the relationship between the different disciplines involved
should be conceptualized. Herein lies an important task for biosemio-
tics, including biohermeneutics. Biohermeneutics and biosemiotics
are not only methods within the life sciences and humanities to inter-
pret concrete expressions of life (as occurs for example in zoosemio-
tics, neurosciences and the human sciences), but they can also play a
role as an auxiliary science for each of the three classes of sciences in
the study of life. By explicating the basic semiotic and hermeneutic
structures and processes that characterize life, they not only help to
establish the basic vocabulary for life sciences and human sciences,
but they can also help to reconstruct the emergence of the subsequent
stages in the evolution of life and to conceptualize the relationship
between the three classes of sciences.

In this context, Dilthey’s remark on the relationship between the
natural sciences, life sciences and human sciences in his essay >Die
Entstehung der Hermeneutik< (1900) is highly relevant. In the >Zu-
sitzen aus den Handschriften< we read:

Es sind selbstverstindlich [...] dieselben elementaren logischen Operatio-
nen, die in den Geistes- und Naturwissenschaften auftreten. Induktion,
Analysis, Konstruktion, Vergleichung. Aber darum handelt es sich nun,
welche besondere Form sie innerhalb des Erfahrungsgebiets der Geisteswis-
senschaften annehmen. Die Induktion, deren Data die sinnlichen Vorginge
sind, vollzieht sich hier wie iiberall auf die Grundlage eines Wissens von
einem Zusammenhang. Dieser ist in den physikalisch-chemischen Wis-

% M. Barbieri: A Short History of Biosemiotics, 235-6.

58 The distinction Dilthey makes between the technical understanding of the purpo-
sive nature of action and the understanding of expressions of lived experience (Erleb-
nisausdriicke) is relevant here. Whereas we may attribute technical understanding to
animals, for example when a predator >understands< the escape behavior of its prey
and acts accordingly, they will not — probably with some exceptions, such as the great
apes — have a theory of mind and as a consequence will not re-experience the first-
person perspective experiences of their prey.

173

https://dol.org/10.5771/9783495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Jos de Mul

senschaften die mathematische Kenntnis quantitativer Verhiltnisse, in den
biologischen Wissenschaften die Lebenszweckmaifigkeit, in den Geisteswis-
senschaften die Struktur der seelischen Lebendigkeit.>

In light of this three-part division of the sciences we should rephrase
Dilthey’s dictum from the Einleitung that »Die Tatsachen des Geistes
sind die oberste Grenze der Tatsachen der Natur, die Tatsachen der
Natur bilden die unteren Bedingungen des geistigen Lebens«.®* We
could reformulate this as follows: the various aspects of the phenom-
enon of life, such as having a boundary, reproduction, metabolism,
structure, development and teleology, designate the upper limits of
the natural sciences, whereas the facts of inanimate nature constitute
the basic conditions for living matter. And the various aspects of (self)
consciousness, such as language, meaning, memory and anticipation,
designate the upper limits of the life sciences, whereas the facts of the
life sciences constitute the basic conditions for mental life.

In this context, we could, following Theo de Boer in his book
Foundations of a Critical Psychology, speak of a »ladder of under-
standing«®!, which we could climb or descend, depending on the con-
text of the problems we are dealing with. De Boer himself, in the
context of psychotherapy, proposes that in a therapeutic context one
should always start high up on the ladder and assume that everything
the patient says is meaningful. Only when the communication breaks
down, does one go one step down and — in our terminology — ap-
proach the words of the patient from a pragmatic point of view and
resort to a functional explanation. And should a functional explana-
tion fail, one should go back to the level of causal explanation.5?

Although biosemiotics and biohermeneutics can help us to un-
derstand the developmental patterns that underlie the different sub-
sequent stages in nature, from inanimate matter to self-conscious life,
one may wonder whether we will ever be able to fully understand the
major transformations from inanimate matter to living matter and

% GS'V, 334-335.

0 GSI,17.

¢ Th. De Boer: Foundations of a critical Psychology, Pittsburgh 1983.

2 Often stepping down the ladder of understanding is the result of a failed downward
causation. For example, in a compulsive neurosis, the patient is not able to (down-
wardly) control his drives. His behavior can only be explained by directing our atten-
tion to its function within the survival of life. And, when this fails, a psychiatrist may
try to explain the behavior of his patient by determining the cause (e.g. a lack of a
certain chemical substance).

174

https://dol.org/10.5771/9783495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

The syntax, pragmatics and semantics of life

from living matter to self-conscious matter. Maybe it is at this junc-
ture that we stumble upon what Dilthey terms the Unergriindlichkeit
des Lebens. However, this unfathomability should not prevent us
from the examination of our lives in the spirit of Socrates. After all:
»Philosophie ist gar nicht eingeschrinkt auf irgendeine bestimmte
Antwort auf die Frage des Lebensritsels, sie ist dieses Fragen und
Antworten tiberhaupt«.®

6 GS'V, exiii.

175

https://dol.org/10.5771/9783495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Diltheys Kritik an der Wissenschaftstheorie
der Neukantianer und die Konsequenzen

fur seine Theorie der Geisteswissenschaften.
Das Problem des Historismus

Sebastian Luft

Einleitung

Eine moderne Wissenschaftstheorie kann nicht umhin, die Dominanz
der Naturwissenschaften anzuerkennen, und jede wissenschaftstheo-
retische Uberlegung der Moderne geht von diesem Faktum aus. So ist
Kants Vernunftkritik in mafSgeblicher Hinsicht eine Reaktion auf die
Naturwissenschaft seiner Zeit, sowohl als deren Rechtfertigung als
auch als Gegenstand der Nachahmung seitens der Metaphysik, die
fortan ebenso als Wissenschaft wiirde auftreten kénnen. Was man
spiter als »Geisteswissenschaft« oder »Kulturwissenschaft« be-
zeichnete, gab es zu Kants Zeiten nicht — nicht dem Begriff nach, der
Sache natiirlich schon. Sie sind im Entstehen und bilden sich institu-
tionspolitisch im Zuge der Humboldt'schen Universititsreform im
19. Jahrhundert heraus. Mit der Entstehung einer von den Natur-
wissenschaften verschiedenen und zunehmend eigenstiandigen Wis-
senschaftsart muss eine Wissenschaftstheorie auch letztere in die
Uberlegung mit einbeziehen und das Verhiltnis dieser Wissen-
schaftstypen bestimmen. Hierbei ist, bedingt durch die moderne Wis-
senschaftsgeschichte, die Bestimmung der gegeniiber den Naturwis-
senschaften anderen » Wissenschaften« das grofiere Problem. Um was
fiir »Wissenschaften« handelt es sich hier? Wie kommt es dazu, dass
die dem Geistesleben gewidmeten Disziplinen zum Problem werden?

Man kommt weiter, wenn man fragt, was diese Fragen motiviert.
Hier kann man historisch feststellen, dass sich das Problem einer bei-
de Wissenschaftsarten bedenkenden Wissenschaftstheorie iiberhaupt
erst in dem Moment stellt, als die Naturwissenschaften im 19. Jahr-
hundert mit ihrem naturwissenschaftlich-positivistischen Weltbild
als das Nonplusultra von Erkenntnis schlechthin gelten. Damit war
die Forderung nach strenger Wissenschaftlichkeit endlich eingeldst,
und alle anderen intellektuellen Unternehmungen, inklusive der Phi-

176

https//dol.org/10.5771/9763495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Diltheys Kritik an der Wissenschaftstheorie der Neukantianer

losophie selbst, mussten sich vor diesem strengen Ideal rechtfertigen.
Das ist der Hintergrund, vor dem sich die Frage nach dem Status aller
dieser anderen intellektuellen »Projekte« allererst stellen konnte. So-
wohl die Frage danach, wie man diese Projekte iiberhaupt nennen
sollte, als auch, ob der Begriff »Wissenschaft« mit im Titel sein sollte,
standen zur Debatte. Diese Unklarheit galt a fortiori fiir die Thema-
tik, die diesen der Naturwissenschaft entgegengestellten Disziplinen
eigen war. In diesem Sinn ist die Vielfalt im Begriffsangebot vor
einem Jahrhundert — Geisteswissenschaften, Humanwissenschaften,
Geschichtswissenschaften, Kulturwissenschaften, »moral sciences« —
paradigmatisch fiir die Unsicherheit in der Behandlung des zugrunde
liegenden Problems. Um was fiir ein Problem handelt es sich?

Philosophisch gesehen ging es um die Frage nach dem Wahr-
heitswert, den diese Wissenschaften leisten sollten. Dieses Problem
erwichst aus dem Anspruch der Naturwissenschaften, »objektive
Wahrheit« hervorzubringen. Denn die Rechtfertigung der Geistes-
wissenschaften als Wissenschaften sui generis kann nur erbracht wer-
den, wenn der Status des in ihnen Geleisteten gekldrt wird. Kann es,
kantisch gesprochen, eine Deduktion der Geisteswissenschaften ge-
ben in der Weise, wie Kant dies in der ersten Vernunftkritik fiir die
Naturwissenschaften getan hat? Und was bedeutet dies fiir die Art
von Wissen, die fiir Kant den einzigen Anspruch auf Wissenschaft-
lichkeit machen kann: notwendiges und allgemeingiiltiges? Kann
man auch im Bereich des Geistes auf Allgemeingiiltigkeit hoffen oder
ist dieses Erkenntnisideal gleich ganz aufzugeben oder etwa — wie
immer dies zu machen sei — zu modifizieren? Dies ist die Problem-
konstellation um 1900, und wie sich zeigen wird, ist sie fiir uns heute
auch noch, wenn auch in modifizierter Weise, aktuell. Sie zu stu-
dieren hat mehr als philosophiehistorischen Wert.

Die Neukantianer der Siidwestdeutschen Schule — Windelband
und Rickert — und Dilthey waren hierbei bekanntlich die ersten Ide-
engeber, die die Rechtfertigung der Eigenstindigkeit der Geisteswis-
senschaften vorantrieben. Der intellektuelle Charakterunterschied
zwischen den Neukantianern und Dilthey ist hierbei richtungwei-
send; wihrend die Neukantianer das Problem der Geisteswissenschaf-
ten von Kants transzendentalphilosophischem Standpunkt aus angin-
gen, war Dilthey dem transzendentalen Ansatz gegentiber im Ganzen
kritisch eingestellt. Die geplante »Kritik der historischen Vernunftc,
wie Dilthey sein Projekt unmissverstindlich kantisch formulierte,
war eindeutig nicht als transzendentalphilosophisches Projekt kon-

177

https://dol.org/10.5771/9783495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Sebastian Luft

zipiert, sofern die Betrachtung des menschlichen Lebens als ge-
schichtlichen, also faktischen, im Vordergrund stand. Damit war auch
eine apriorische Lehre — sei es der Vernunft oder des Menschen —
zuriickgewiesen. Dennoch aber nahm er fiir seine Theorie in An-
spruch, allgemeingiiltige Erkenntnis des historisch-geistigen Seins
zu produzieren, womit eine Spannung schon anklingt.

Diltheys Selbstverstindnis nach tat er fiir die Geisteswissen-
schaften, was Kant fiir die Naturwissenschaften geleistet hatte.
Sofern die Naturwissenschaften in der Nachfolge Kants immer posi-
tivistischer wurden, verstand Dilthey seine Theorie der Geisteswis-
senschaften als eine Befreiung von der rigiden Naturkausalitdt der
Naturwissenschaften. Im Verstehen des aus der Natur erwachsenen,
aber davon befreiten geistigen Lebens konnte der Mensch endlich
seines »eigensten Seins« innewerden. Dennoch bleibt trotz des Pri-
mats des hermeneutischen Verstehens gegeniiber dem naturwissen-
schaftlichen Erkliren seine Hermeneutik insofern einseitig, als sie
nach wie vor der Unterscheidung zwischen Natur- und Geisteswis-
senschaften verpflichtet bleibt. Das grofle Thema des reifen Dilthey,
»das Leben zu verstehenc, Leben als geistiges (nicht biologisches) Er-
eignis,! ist das eigentliche Thema der Geisteswissenschaften, oder
Hermeneutik ist Geisteswissenschaft, also rechtmiflige, gegeniiber
der Naturwissenschaft sich behauptende Wissenschaft mit dem An-
spruch auf Allgemeingiiltigkeit. Den Wissenschaftsstatus der Geis-
teswissenschaften zu klaren, ist damit die Kernaufgabe Diltheys. Da-
mit wird er zum Philosophen der Geisteswissenschaften; dennoch
will Dilthey aber kein Kantianer oder Neukantianer sein. Aber kann
er mit der Forderung nach Allgemeingiiltigkeit der kantischen Forde-
rung nach apriorischer Erkenntnis entgehen? Diese Frage kann erst
sinnvoll diskutiert werden, wenn wir uns Diltheys Projekt vergegen-
wartigen, welches er mafigeblich vor dem Hintergrund der Neukan-

! Zu Diltheys potentiell problematischem Begriff des Geistes, vgl. R. Schnepf: Von der
Seele zum Geist? Diltheys Versuch einer Grundlegung der Geschichtswissenschaft
und seine Probleme, in: K. Crone, R. Schnepf, J. Stolzenberg (Hrsg.): Uber die Seele.
Frankfurt a. M. 2010, 231-253. Entgegen einer Hypostasierung dieses Begriffes pli-
diert Schnepf dafiir, ihn als etwas zu verstehen, »das in Erkldrungen eine bestimmte
Funktion iibernehmen soll: Es wird gleichsam ein unsere Handlungen, Au8erungen,
Bewusstseinszustinde, Uberzeugungen und auch Korperzustinde vereinheitlichendes
Erkléarungsprinzip konstruiert, das aber auch selbst Gegenstand von Erkldrungen wer-
den kann« (Ebd., 252).

178

https://dol.org/10.5771/9783495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Diltheys Kritik an der Wissenschaftstheorie der Neukantianer

tianischen (Windelband’schen) Wissenschaftstheorie, und in kriti-
scher Zuriickweisung derselben, entwickelt.

Dieser Beitrag hat dementsprechend zwei Teile. Im ersten Teil
wird zunichst die Windelband’sche Unterscheidung in idiographische
und nomothetische Wissenschaften referiert, um im Anschluss daran
Diltheys Zuriickweisung dieser Unterscheidung und seine herme-
neutische Bestimmung der Geisteswissenschaft als Lebensphiloso-
phie darzustellen. Im darauf folgenden zweiten Abschnitt unterziehe
ich Diltheys Gedanken einer kritischen Untersuchung, die heraus-
stellt, wie Dilthey fiir uns heute interessant sein kann. Dilthey bleibt
damit fiir uns heute relevant weniger auf Grund der Weiterschrei-
bung seines Projekts, sondern sofern seine Theorie des geistigen
Seins ein Plidoyer gegen den Naturalismus ist.

Mein Fazit ist sowohl negativ wie positiv. Das negative Resultat
wird sein, dass sich Dilthey aus den »Verstrickungen« mit dem His-
torismus, wie es bereits Gadamer kritisiert hat, in der Tat nicht be-
freien kann. Positiv schliee ich hieraus, dass dies kein Generalein-
wand sein muss, sofern der Anspruch auf Allgemeingiiltigkeit als
Maf3stab fiir geisteswissenschaftliches Verstehen der Sache selbst un-
angemessen ist. Diesen Schluss hat Dilthey allerdings nicht gezogen.
Ein moglicher Weg aus dem Problem wird kurz angedeutet; der Name
hierfiir lautet Cassirer. Obwohl die Forderung nach Allgemeingiiltig-
keit fiir viele Aspekte der Geisteswissenschaften unangemessen ist,
muss damit die Grundidee der Transzendentalphilosophie, allgemein-
gliltiges Wissen zu verbiirgen, nicht aufgegeben werden. Ich meine,
Cassirer hat dies im Blick gehabt mit seiner Philosophie der symboli-
schen Formen, die Diltheys Leistung integrieren kann.

I.  Die Windelband’sche Unterscheidung der Wissenschafts-
arten in »idiographisch« und »nomothetisch« und Diltheys
Zurickweisung dieser Unterscheidung. Geisteswissen-
schaften als allgemeine Beschreibung von Wirkungs-
zusammenhingen

Die Unterscheidung von Natur- und Geisteswissenschaften ist para-
digmatisch fiir die Wissenschaftstheorie des 20. Jahrhunderts gewor-
den, v.a. seitens der Verteidiger der Geisteswissenschaften, die sich
als »echte«, jedoch sui generis von den Naturwissenschaften ver-
schiedene Wissenschaften gegeniiber der Dominanz der letzteren be-

179

https//dol.org/10.5771/9763495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Sebastian Luft

haupten mussten. So ist die Debatte auch einseitig gefithrt worden,
sofern die Naturwissenschaftler ihrerseits ihren Status nie in Frage
gestellt sahen. Die Weise, wie man beide Wissenschaften iiberzeu-
gend voneinander unterscheidet, so, dass die Geisteswissenschaften
ihren stetig schwindenden Status behaupten kdnnen, hat sicher auch,
im Kampf um finanzielle Zuweisungen innerhalb einer Universitit,
institutionspolitische Hintergriinde. Es schien, dass nur mit dem Sta-
tus »Wissenschaft« mit dem Geistesgut Staat zu machen war, was
auch an der Geschichte deutscher Bildungsanstalten und deutscher
Philosophie seit Kant, Fichte und Hegel lag, bei denen der Begriff
»Wissenschaft« immer schon einen »hoheren« Beiklang hatte als
der englische Begriff »science« und einen unhinterfragten, nicht in
Frage zu stellenden Eigenwert andeutete. Und doch, trotz der nun-
mehr iiber einem Jahrhundert zuriickliegenden Debatte werden wohl
alle gegenwirtigen Geisteswissenschaftler — inklusive Philosophen —
die Sparzwiinge innerhalb ihrer Institutionen nur zu gut kennen, die
Ressourcen so verteilt, dass die sogenannten Geisteswissenschaftler
zumeist wie Bettler gegeniiber den Naturwissenschaftlern dastehen.
Diese historische Erinnerung zeigt, dass diese Debatte alles andere als
antiquiert ist. Sehen wir uns die wissenschaftstheoretischen Ent-
wiirfe um 1900 an.

Der bekannteste Vorschlag war wohl der Windelband’sche von
idiographisch-nomothetisch. Es ist hilfreich, die historische Dimensi-
on dieser Debatte anzudeuten. Die Windelband’sche Unterscheidung
im bekannten Aufsatz von 1894 (mehrfach spiter abgedruckt) hat
zum Ziel, Abgrenzungskriterien zwischen verschiedenen Wissen-
schaftsarten zu formulieren. Windelbands Ausgangspunkt ist die
mangelhafte Abgrenzung des menschlichen Wissens und die proble-
matische »Klassifikation der Wissenschaften«, die »metaphysische
Gesichtspunkte« anlegt, die die » Autonomie der einzelnen Wissens-
gebiete« verkennt.? Hierbei ist interessant, dass Windelband statt,
wie es prima facie am Plausibelsten wiire, einer sachhaltigen Eintei-
lung in Geistes- und Naturwissenschaften orientiert an den ontischen
Regionen »Natur« und »Geist, fiir ein rein methodologisches Unter-
scheidungskriterium pladiert. Fiir ihn zihlt allein

der formale Charakter ihrer Erkenntnisziele. Die einen suchen allgemeine
Gesetze, die anderen besondere geschichtliche Tatsachen: in der Sprache der

2 'W. Windelband: Priludien. Aufsitze und Reden zur Philosophie und ihrer Ge-
schichte. Bd. 2. Tiibingen 51924, 139.

180

https://dol.org/10.5771/9783495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Diltheys Kritik an der Wissenschaftstheorie der Neukantianer

formalen Logik ausgedriickt, ist das Ziel der einen das generelle, apodikti-
sche Urteil, das der anderen der singulare assertorische Satz. [...] Die einen
sind Gesetzeswissenschaften, die anderen Ereigniswissenschaften: jene leh-
ren, was immer ist, diese was einmal war.?

Auch wenn es Windelband nicht im besonderen Mafe auf Termino-
logie anzukommen scheint, gesteht er zu, dass man unter gewissen
Kautelen »von dem Gegensatz naturwissenschaftlicher und histori-
scher Disziplinen reden [kann], vorausgesetzt, dass wir in Erinnerung
behalten, in diesem methodischen Sinne die Psychologie durchaus zu
den Naturwissenschaften zu zihlen«.* Auch wenn Windelband seine
Ausfiihrungen nicht direkt als Kritik an der Dilthey’schen Bestim-
mung der Psychologie als »beschreibender oder zergliedernder« Dis-
ziplin in der Abhandlung vom selben Jahr formuliert, nahm Dilthey
hieran doch Anstofs und Windelbands Unterscheidung zum Anlass,
sein eigenes Unterscheidungskriterium zu formulieren.

Es ist die Zuordnung der Psychologie zu den Naturwissenschaf-
ten, die Diltheys Widerstand erregt. Die Crux bei der Windel-
band’schen Unterscheidung ist die Psychologie deswegen, weil sie laut
Windelbands eigenem Eingestindnis zwei sich widersprechende Ein-
teilungsprinzipien verwendet: das sachliche und das formale. Sachlich
gesehen, ist die Psychologie Geisteswissenschaft; formal gesehen,
ihrem Erkenntnisziel nach, ist sie Naturwissenschaft. Windelbands
methodologische Unterscheidung in das nomothetische und idiogra-
phische Verfahren, was der Sachhaltigkeit gegeniiber indifferent ist,
l6st fiir ihn das Problem insofern, als der Untersuchungsgegenstand
irrelevant fiir die Bestimmung der jeweiligen Wissenschaft ist: Geset-
zeswissenschaft ist schlichtweg das, was Allgemeinheiten festlegt.
»Die« Psychologie gibt es damit nicht; es gibt eine ereignishafte und
gesetzmaflige, oder individuelle und allgemeine Behandlungsart des
Seelenlebens.

Laut Windelband kann man den Unterschied der Wissenschafts-
arten nicht sachhaltig durchhalten, sondern allenfalls methodisch,
weil man sich sonst gegentiber den jeweils konkreten und abstrakten
Eigenschaften der Sachen, sofern wir als Forscher an Abstraktem und
Konkretem interessiert sind, blind machen wiirde. Die Unterschei-
dung zwischen idiographischen und nomothetischen Wissenschaften
sagt nichts tiber den Untersuchungsgegenstand aus, sondern iiber die

3 Ebd., 144f.
+ Ebd.

181

https://dol.org/10.5771/9783495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Sebastian Luft

Weise, wie man sich ihm nihert. So etwas wie die Franzosische Revo-
lution mag den Historiker in seiner Einzigartigkeit interessieren; aber
man kann auch ausgehend von ihr allgemeine Eigenschaften von Re-
volutionen anstellen. Dass ein Historiker beides tut, ist legitim und
billig; nur ein sehr beschrinkter Historiker wiirde sich einem Aspekt
gegeniiber aus Prinzip verschlieflen. Er betreibt einmal Ereignis-, das
andere Mal Gesetzeswissenschaft.

Damit ist Windelbands Position klassisch neukantianisch. Hus-
serl hat in seiner Darstellung dieser Unterscheidung daher Recht,
wenn er das siidwestdeutsche Vorgehen eine »transzendentale Me-
thode«® nennt. Sie ist eine rein methodologisch bestimmte Behand-
lungsweise einer Sache, die diese nur nach dem auffasst, was man in
sie hineinlegt: Was man herausholt, ist relativ zum Auffassungs-
kriterium, was nach dem Wesen des menschlichen Geistes einmal
das Besondere, das andere Mal das Allgemeine herausheben will. Dies
ist »die Grundbeziehung alles wissenschaftlichen Denkens [...]: das
Verhiltnis des Allgemeinen zum Besonderen«,® wodurch »dieselben
Gegenstande zum Objekt einer nomothetischen und daneben auch
idiographischen Untersuchung gemacht werden konnen«.” Als sol-
ches sind sie relativ bestimmte Hinsichtnahmen. Das heif3t, dass
idiographisch und nomothetisch die Extrempunkte der zwei Auffas-
sungsarten des menschlichen Gemiits sind und dass das Erkenntnis-
interesse sich immer irgendwo auf der flielenden Skala dazwischen
befindet. Das eine ist die »Neigung zur Abstraktion«, das andere
»diejenige zur Anschaulichkeit«,® welche man auf beliebige Gegen-
stinde applizieren kann. Das sind die beiden polaren Interesserich-
tungen des menschlichen Gemiits und beide haben ihr Recht. Man
kann dies auch als eine originelle Ausdeutung der Zwei-Stimme-
These Kants interpretieren: Das menschliche Gemiit strebt einmal
nach Anschaulichkeit, das andere Mal nach Intelligiblem, und dem-
entsprechend bilden sich auch zwei Wissenschaftstypen heraus.

Die Originalitit dieser Position besteht darin, der transzenden-
talen Methode zur Auffindung von Allgemeingiiltigkeit (Kant) nun-

5> Vgl. E. Husserl: Natur und Geist (Vorlesungen 1927), in: Husserliana XXXII. Hrsg.
von M. Weiler. Dordrecht/Boston/London 2001, 96. Hier iibt Husserl eine bislang
wenig beachtete phidnomenologische Kritik an Windelbands (und Rickerts) Unter-
scheidung in ihre Wissenschaftstypen.

6 Windelband: Priludien, a.a.O., 145.

7 Ebd.

8 Ebd., 150.

182

https://dol.org/10.5771/9783495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Diltheys Kritik an der Wissenschaftstheorie der Neukantianer

mehr diejenige der Aufsuchung von Individualitdt hinzuzufiigen und
fiir letztere — also den Stamm der Sinnlichkeit, die nur Individuelles
erfihrt — auch einen Erkenntniswert zu reklamieren. Dennoch ist zu
sagen, dass die Windelband’sche Unterscheidung wahrscheinlich nur
einen einzigen prominenten Fiirsprecher fand, der jedoch die ur-
spriingliche Unterscheidung nicht unbedeutend weiterentwickelte,
namlich Rickert, nach dem der Erkenntniswert des Einzelnen nur
durch eine Beziehung auf einen zeitlosen Wert garantiert werden
konnte, wobei er sich in der Grundposition, wie wiederum Husserl
ganz richtig erkennt, ganz Windelband unterordnet.® Kritik kam von
den bedeutenden Vertretern seiner Zeit, namlich Husserl, Natorp und
eben auch Dilthey, ! die auf unterschiedliche Weise mit ihren Theo-
rien antworteten, aber in der Kritik iibereinkamen, dass dem Indivi-
duellen fiir sich kein Erkenntniswert zukommen und daher auch die
»Idiographie« keinen Status als Wissenschaft haben konnte. Uns in-
teressiert hier Dilthey.

Aus der Dilthey’schen Kritik an dieser Konzeption ldsst sich nun
sein eigenes wissenschaftstheoretisches Programm entwickeln. In
seiner Abhandlung »Beitrige zum Studium der Individualitit« von
1895/96, nur ein Jahr nach Windelbands »Geschichte und Naturwis-
senschaft«, unternimmt es Dilthey, seine bereits bekannte Unter-
scheidung zwischen beschreibender und zergliedernder Psychologie
weiter zu entwickeln, indem er eine neue Forschungshinsicht ein-
fithrt, namlich die vergleichende Methode, die sich an beide vordem
eingefithrten Methoden anschliefSt. Hierbei fungiert die Psychologie
und ihr Status nur als Ubergang von der Diskussion Windelbands zu
Diltheys groflerem Projekt, namlich zu seiner Bestimmung von Geis-
teswissenschaften im Allgemeinen. Die Psychologie ist dabei fiir Dil-
they eindeutig eine Geisteswissenschaft.

Die erste Methode der Psychologie ist die allgemeine Hinsicht-
nahme, die nunmehr um die vergleichende erginzt wird. Die all-
gemeine Psychologie sucht die »Gleichformigkeiten des Seelen-
lebens« auf, die vergleichende die »individuellen Differenzen«.!! Das

? Vgl. Natur und Geist, a.a.O., 95.

10 Rickerts Weiterentwicklung findet sich in Die Grenzen der naturwissenschaft-
lichen Begriffsbildung. Eine logische Einleitung in die historischen Wissenschaften,
Tiibingen 21913. Natorps Entwurf einer »kritischen Psychologie« findet sich in seiner
Allgemeinen Psychologie nach kritischer Methode von 1912. Neu hrsg. von S. Luft.
Darmstadt 2013. Zu Husserl vgl. Fuflnote 5 oben.

11 Beitrige zum Studium der Individualitit, GS 'V, 241.

183

https://dol.org/10.5771/9783495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Sebastian Luft

Verhiltnis von allgemeiner und vergleichender Psychologie ist damit
ein dialektisches; beide fordern einander beziiglich der gleichen Sa-
che. Die Tendenz zu verallgemeinernder und individueller Betrach-
tung — also zum Nomothetischen und Idiographischen, kénnte man
sagen — wird bei Dilthey als zwei Teile von Wissenschaft an sich in-
tegriert. Denn dieses Verhiltnis ist in beiden bei der Psychologie
nachweisbaren Aspekten bei allen Wissenschaften vorhanden. Inso-
fern sind alle Wissenschaften, die diesen Namen verdienen, metho-
disch identisch. Es geht nicht um die Abgrenzung zwischen idio-
graphischen und nomothetischen Wissenschaften, sondern um die
Integration beider in die Definition von Wissenschaft und die Ab-
grenzung gegeniiber dem, was nicht Wissenschaft ist.

Mit dieser Bestimmung von Wissenschaft im Allgemeinen er-
lautert Dilthey nun die Unterscheidung zwischen Natur- und Geis-
teswissenschaften. Was rechtfertigt statt des Windelband’schen Kri-
teriums das Dilthey’sche? Hierzu charakterisiert Dilthey zunichst
eine Reihe von Gemeinsamkeiten beider Wissenschaftstypen. Natur-
und Geisteswissenschaften konnen formal zwar dadurch voneinander
abgegrenzt werden, dass Natur etwas AufSeres, Geist etwas Inneres
ist — hierin liegt aber kein metaphysisch aufgeladenes Kriterium, wie
wir gleich sehen werden —, wichtig ist fiir Dilthey aber das ihnen Ge-
meinsame. Trotz der Unterschiede von Innen und Auflen ist beiden
Wissenschaften gemeinsam, dass sie beide von einem Faktum, einer
Tatsache ausgehen, einmal dem Faktum der Natur, das andere Mal
dem des Geistes.

Wird Natur in duSerer Wahrnehmung erfahren, kann man den
Geist zwar nicht ebenso mit sui generis eigenen Sinnesorganen erfah-
ren, aber es gibt ein eigenstindiges Innewerden des Geistigen, wel-
ches ebenso sinnlich aufgefasst werden kann; etwas, was spdter im
Begriff des »objektiven Geistes« konkretisiert wird. Beiderseits han-
delt es sich um ein unbestreitbares Faktum. Dass hier, beim Geistigen,
ein anderes Auffassen der Tatsache statthat, eben das Verstehen, ist
zweitrangig. Es geht Dilthey eher um die Gemahnung — gegeniiber
einem Kantianer — an das jeweils nicht wegdisktuierbare Faktum, das
Anlass zur jeweiligen Untersuchung gibt. Die Apodiktizitit des Geis-
tigen demonstriert Dilthey mit einer rudimentiren Theorie der Inter-
subjektivitit, die stark an Husserl erinnert: Die Moglichkeit der
»Transposition, also Ubertragung, des Seelenlebens des anderen auf
mich und umgekehrt verbiirgt die Tatsichlichkeit der Realitit des
Geistigen. Es ist hier bemerkenswert, dass die erkenntnistheoretische

184

https://dol.org/10.5771/9783495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Diltheys Kritik an der Wissenschaftstheorie der Neukantianer

Frage nach der Erfassung beider Tatsachenbereiche relativ unbekiim-
mert abgehandelt wird. Dilthey beruft sich auf das unzweifelhafte
Faktum, dass Naturvorginge wie Geistesvorginge erfahren werden,
ohne besondere erkenntnistheoretische Verrenkungen zu vollziehen,
wie dies geschieht. Es gibt zwei Fakta, und dementsprechend zwei
Wissenschaften davon. Das ist eine neukantianische (Marburgische)
Entgegnung an einen Neukantianer.

Der kantische Charakter dieser Entgegnung wird weiterhin
deutlich, wenn Dilthey betont, dass es sich hier nicht um eine onto-
logische Unterscheidung, sondern eine erkenntnistheoretische han-
delt, wie es in Diltheys Rede von der Beziehung der jeweiligen Tat-
sachenbereiche auf das erkennende Subjekt' klar wird, und ferner,
dass die inhaltliche Unterscheidung »mit dem erkenntnistheoreti-
schen Unterschiede, niamlich dem der Art, wie diese beiden groflen
Systeme von Inhalten gegeben sind, zusammenhingt«."® Die unter-
schiedliche Tatsachenart des naturhaften und geistigen Seins in ihrer
unterschiedlichen Gegebenheitsweise rechtfertigt den Unterschied
zweier sui generis verschiedener Wissenschaftsarten. Diesen Unter-
schied einzuebnen, hiefSe, die phinomenologische »Evidenz«, dass es
einmal kausale Naturvorginge, einmal nachverstehbare Geistesvor-
ginge gibt, zu iibersehen.

Die Kritik an Windelband ergibt sich durch eine weitere Ge-
meinsamkeit zwischen Natur- und Geisteswissenschaften. Dies hingt
fir Dilthey an dem, was der Begriff »Wissenschaft« enthilt, namlich
die Feststellung von Wissen, und dies bedeutet, iiberall »Gleichfor-
migkeiten«, »gesetzliche Beziehungen« festzuhalten. Wissenschaft
ist nur da vorhanden, wo solche Allgemeinheiten festgestellt werden,
so dass auch fiir die Behandlung des »geistigen Seins« zutrifft, dass es
sich nur dann als Wissenschaft bezeichnen lassen darf, wo es vom
Individuellen zum Allgemeinen fortschreitet, auch wenn Dilthey spa-
ter die wichtige Bemerkung hinzufiigt, dass man im Bereich des Geis-
tigen weniger von Erkenntnis im Sinne des Naturwissenschaftlers als
eher von »Wissen« sprechen muss. Die Geisteswissenschaften sind
also nicht, wie bei Windelband, auf konkrete Erzahlung des Individu-
ellen, selbst des Besonderen, beschriankbar, weil es dem Wissensdrang
nach Allgemeinem im Besonderen widerstrebt. Ereigniswissenschaft,
die am Idiographischen hiangenbleibt und nicht von dort zu Allgemei-

12 Vgl. ebd., 248f.
13 Ebd., 254, Kursiv S. L.

185

https://dol.org/10.5771/9783495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Sebastian Luft

nem fortschreitet, ist eben keine Wissenschaft. Wie das Beispiel der
Franzosischen Revolution zeigt, das Interesse fiir das besondere Indi-
viduum Robespierre ist fiir den historischen Biographen vollkommen
legitim. Da es sich aber um Beschreibung des Geistigen handelt, ist es
eben per se ein Teil der Geisteswissenschaft »Historiographie«. So
kann das Konkrete, Einzelne durchaus Interesse erregen und histori-
sche Quellenforschung vorantreiben etc.; Wissenschaft kann es aber
nur sein, sofern man es mit anderem vergleicht und Allgemeines he-
rausstellt. Beschreibung des Individuellen darf kein Selbstzweck sein,
sondern steht im Dienste der Herstellung von allgemeinem Wissen.
Die verkiirzende Einschriankung auf das Idiographische ist also
eine falsche Darstellung dessen, was Geisteswissenschaftler tun und
was sie wahrhaft antreibt. Die Windelband’sche Bestimmung von
einem Wissenschaftstyp als idiographisch ist in Bezug auf geistiges
Sein deskriptiv-phinomenologisch falsch und widerspricht der jewei-
ligen Gegebenheitsweise der Regionen »Natur« und »Geist«. Fiir
letzteren aber gilt: Individuelles festzustellen ist zwar menschlich ver-
standlich, aber nicht Wissenschaft als Herstellung von Allgemeinem.
Es wiirde, sofern man idiographische mit Geisteswissenschaft identi-
fiziert, der Legitimitit der Geisteswissenschaft Abbruch tun. Wichtig
ist, dass alle Wissenschaften, die sich mit den vielfiltig differenzier-
ten Gebieten der Oberregionen »Natur« und »Geist« beschiftigen,
idiographische wie nomothetische Hinsichtnahmen haben; was sie
aber zu wahrhaften Wissenschaften macht, ist die Feststellung von
Allgemeingiiltigkeiten, also »Nomothetik«. Die Nacherzihlung des
Lebens Robespierres und dessen, was ihn innerlich bewegte, ist zwar
Herstellung von Kenntnis, aber dies kann keine Allgemeingiiltigkeit
beanspruchen. Im Ubergang vom Individuellen zum Besonderen erst
kann man von so etwas wie Wissen sprechen, also erst bei der auf-
grund der historisch geschirften Urteilskraft erstellten Heraus-
stellung des Paradigmatischen oder Einzigartigen in der Person
Robespierres.!* Stellt man aber einen gewissen Konsens unter den
Forschern her, dass ihn eine bestimmte Sache zu einer bestimmten
Tat motivierte, kann man durchaus von allgemeinem - vielleicht bes-

14 Etwas Ahnliches wire die Unterscheidung in Urbild und Epigone, also der Unter-
scheidung von Genie und Nachahmer, was ein Ubergang von der Beschreibung von
Individualitdt zur Erkenntnis von Besonderem, als unter Allgemeinem stehend, be-
deuten wiirde. Die Kategorie des Besonderen wire also im Ubergang vom Individuel-
len zum Allgemeinen in Anschlag zu bringen. Ich verdanke diesen Hinweis Gottfried
Gabriel.

186

https://dol.org/10.5771/9783495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Diltheys Kritik an der Wissenschaftstheorie der Neukantianer

ser konsensuellem — Wissen sprechen. Die Wissenschaftlichkeit liegt
also nicht in der Feststellung der Einzelheiten, sondern der Bewer-
tung derselben und der Herstellung von Konsens, dass manche Ereig-
nisse (relative) Wichtigkeit haben, andere nicht.

Nachdem bisher die Gemeinsamkeiten betont wurden, fragt es
sich, wie sich die Wissenschaftsarten voneinander abgrenzen. Hier
zeigt sich m.E. die eigentliche Originalitit des Dilthey’schen Ent-
wurfs. Zunichst gilt es, das Verhiltnis der Regionen Natur und Geist
zu bestimmen. Sind sie zwar verschieden hinsichtlich ihrer Gegeben-
heitsweise, so handelt es sich hierbei doch um ein Fundierungsver-
hiltnis. Das geistige Sein ruht auf der Natur auf, so dass in den Geis-
teswissenschaften selbstverstindlich Naturhaftes eine Rolle spielt,
etwa die Physiologie der Sprachorgane fiir die Linguistik. In diesem
Sinne fundiert Natur Geist, und ebenso sind damit die Naturwissen-
schaften »Voraussetzung und Grundlage der Geisteswissenschaf-
ten«.” Es handelt sich um ein einseitiges Abhingigkeitsverhaltnis.
Und in beiden Wissenschaften geht es um die Herstellung von all-
gemeinen Aussagen. Hier liegt jedoch der Unterschied: Weil es in
der Natur kein Innenleben gibt, bzw. wir kein Organ dafiir haben,
um »ins Innere der Natur« vorzudringen — in diesem Sinne kann
man von Hallers bekannten Vers zustimmend zitieren: »Ins Innere
der Natur dringt kein erschaffener Geist. Gliickselig, wem sie nur
die duflere Schale weist.« —, kann das Wissen der Naturwissenschaft
nicht tiber kausale Erklarungen hinausgehen. Das Erfahren von na-
turhafter Einzelheit und vom Individuum kann nicht zum Verstehen
werden; bzw. wire ein Verstehen einer Naturtatsache bereits ein geis-
teswissenschaftliches Verstehen. Wie sich zeigt, hat Dilthey ein ver-
hiltnismidfig restriktives Verstindnis von Naturwissenschaft: Sie ist
die reine Kausalerklarung von unbelebter und belebter Materie. Das
Einzelne kann nur Anlass sein, um das Allgemeine daraus zu destil-
lieren, als ein Exempel eines allgemeinen Naturgesetzes.

Was also das Verhiltnis von konkret und abstrakt betrifft, so ist
die Bewegung der Naturwissenschaft immer vom Einzelnen zum All-
gemeinen. Und genau diese unilaterale Beziehung ist in den Geistes-
wissenschaften bilateral, bzw. die Bewegung geht stets zwischen Ein-
zelnem und Allgemeinem hin und her, wechselseitig beides erhellend.
So schreibt Dilthey:

»Eben in der Verbindung des Generellen und der Individuation

5 Ebd., 252.

187

https://dol.org/10.5771/9783495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Sebastian Luft

besteht die eigenste Natur der systematischen Geisteswissenschaften.
[...] Reifst man diesen Zusammenhang auseinander, so zerschneidet
man in der Mitte das System der Erkenntnis jedes Zweiges der Geis-
teswissenschaft. [...] Dagegen stellt sich die richtige Ansicht sofort
her, wenn man durch alle Geisteswissenschaften hindurch die Ver-
bindung von Gleichformigkeit und auf ihr erwachsener Individuation
und sonach die von generellen Theorien und vergleichender Betrach-
tung verfolgt.«'¢

Darin liegt also die Eigentiimlichkeit der Geisteswissenschaften,
die durch die Sachhaltigkeit des Geistigen begriindet wird. Auch
wenn es in den Geisteswissenschaften um Allgemeinheiten geht, sind
sie doch immer nur zu erhalten durch Riickgang auf Einzelheiten, die
erlebt und nachverstanden werden (und weiterhin nach Ordindrem
und Besonderem sortiert werden). Anders als in den Naturwissen-
schaften sind die Einzelheiten im Reiche des Geistes keine bloflen
Exemplare zur Hypothesenbildung, sondern die Grundbausteine des
individuellen Erlebens und das Primire, das proteron pros hemas.

Von hier kann nun Diltheys Projekt von den verstehenden Geis-
teswissenschaften ausbuchstabiert werden, das sich um den Grund-
begriff des Wirkungszusammenhangs zentriert. Denn die Betonung
der Geisteswissenschaften als Hersteller von Allgemeinheiten und
Wissen ist nur ein Teil, und vielleicht sogar nicht der wichtigste, sei-
nes Projekts. Denn auch nur ein fliichtiger Blick in den Aufbau der
geschichtlichen Welt in den Geisteswissenschaften von 1910 zeigt so-
fort, dass die eigentliche Faszination fiir Dilthey das geistige Leben in
seinem Erlebnischarakter ist, den es zu verstehen und interpretieren
gilt. Die Trias von »Erlebnis, Ausdruck und Verstehen«” weist im
Gegenteil darauf hin, dass es keinen rigiden Unterschied von Leben
einer- und dessen Verstehen andererseits geben kann, sondern dass
die Aufgabe der Geisteswissenschaften als Hermeneutik des Lebens
im Wesentlichen eine Selbst—Auslegung dieses Lebens selbst ist. Was
bei Dilthey noch immer im Rahmen eines wissenschaftlichen Projekts
abgehandelt wird, wird dann bei Heidegger die ontologische Bestim-
mung des Daseins selbst. Das Originelle aber bei Dilthey ist seine Be-
stimmung des Zentrums des Lebens, des Wirkungszusammenhangs.

Der Wirkungszusammenhang im Geistigen ist analog dem, was
in der Natur der Kausalzusammenhang ist. Der Wirkungszusam-

16 Ebd., 258.
17 Der Aufbau der geschichtlichen Welt in den Geisteswissenschaften, GS VII, 131.

188

https://dol.org/10.5771/9783495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Diltheys Kritik an der Wissenschaftstheorie der Neukantianer

menhang »[erzeugt] Werte [...] und realisiert Zwecke«.'® Als solches
gibt es nicht nur einen Wirkungszusammenhang, sondern Zusam-
menhiinge, je nach verschiedenen Wertesystemen und den Epochen,
in denen sie auftreten. Daher ist der Begriff wesentlich historisch,
oder Leben ist selbst geschichtlich: »Das geschichtliche Leben schafft.
Es ist bestindig titig in der Erzeugung von Giitern und Werten, und
alle Begriffe von solchen sind nur Reflexe dieser seiner Tatigkeit«.!
Das wissenschaftliche Verstehen als Herstellen von Allgemeinheiten
ist damit ein Epiphinomen von Leben als Erleben seitens eines Indi-
viduums, das sich als Teil gréfSerer Lebenszusammenhiinge erlebt und
darin erst (oder nur) versteht. In diesem gréfieren Lebenszusammen-
hang aber hat sich das Geistige immer schon manifestiert. Daher
nimmt Dilthey den Hegel’schen Weg des objektiven Geistes als »Um-
weg«, um Leben zu erfassen. Alles individuell erlebte Leben hat sich
immer schon manifestiert in »LebensidufSerungen«,? in denen wir
leben. So kann Dilthey sagen, dass »alles, worin der Geist sich objek-
tiviert hat, in den Umkreis der Geisteswissenschaften fallt«.?! Dilthey
lehnt allerdings die Hegel’sche Entwicklungslinie vom objektiven
zum absoluten Geist ab, wobei man sich fragen kann, ob nicht doch
die Position der Philosophie, die Dilthey auch »universelle Besin-
nung« nennt, einen uneingestandenen absoluten Standpunkt ein-
nimmt.

Systematisch braucht Dilthey die Objektivierung des Lebens im
objektiven Geist, denn nur daran kann sich der Geisteswissenschaft-
ler ans Werk machen, um Allgemeingiiltiges und Feststehendes zu
etablieren. Das Leben selbst niamlich ist ewig flielend und fliichtig,
so dass Geisteswissenschaft das, was sie feststellen soll, allgemeingiil-
tiges Wissen, nur an dem »kristallisierten, sich manifestiert haben-
den objektiven Geist feststellen kann. Wie Dilthey in einem Entwurf
zur Fortsetzung des Aufbaus sagt, »wir konnen das Wesen dieses Le-
bens nicht erfassen. Was der Jiingling zu Sais entschleiert, ist Gestalt
und nicht Leben.?? Das Leben wird nur in seiner erstarrten Gestalt in
seinen objektiven Manifestationsformen in wissenschaftlich be-
arbeitbarer Weise angetroffen. Mir scheint, dass das eben beschriebe-

'8 Ebd., 153.

1 Ebd.

20 Vgl. ebd., 147.
21 Ebd., 148.

2 Ebd., 195.

189

https://dol.org/10.5771/9783495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Sebastian Luft

ne Verhiltnis von Einzelnem und Allgemeinem in neuer Gestalt wie-
derkehrt. Was in der fritheren Schrift als ein Hin und Her zwischen
beiden Polen des Erfahrens dargestellt wurde, wird nun von Dilthey
als ein Widerstreit im Prinzip des Wirkungszusammenhangs selbst
erkannt. Dies ist der Widerstreit zwischen Individualitit in ihrer
historischen Bedingtheit, und damit der Kontingenz des jeweiligen
Wirkungszusammenhangs selbst, und der »Forderung der All-
gemeingiiltigkeit, > welcher die Wissenschaft definiert, wenn sie diese
Wirkungszusammenhinge theoretisch zu verstehen sucht.

Ein solches Ergebnis aber ist fiir den Wissenschaftsstatus der
Geisteswissenschaften prekir: Denn ist der jeweilige Wirkungs-
zusammenhang historisch kontingent, dann kann jede allgemeingiil-
tige Theorie des jeweiligen Wirkungszusammenhangs auch nicht
mehr als kontingent sein; ja letztlich ist die Theorie der Geisteswis-
senschaften selbst damit nichts anderes als kontingent und damit dem
Relativismus in Form des Historismus ausgesetzt. Wie Dilthey selbst
zugibt, ist seine Theorie nicht immun gegen einen historischen Skep-
tizismus,?* und Husserl wiirde in seinem Urteil rechtbehalten, dass
Diltheys Theorie einen Historismus darstelle, der auf einen skepti-
schen Relativismus hinausliefe wie der Naturalismus und Psycho-
logismus.? Dieses strenge Urteil wird neuerdings wiederholt von
Beiser, wenn er schreibt:

Given the difficulties with Dilthey’s proposal, it is necessary to agree with
those who hold that he has no solution to the problem of relativism. On the
whole, he remained true to his strategy of trying to solve the problem ac-
cording to the historical standpoint; but the price of following that strategy
to the end was a terrible dilemma: either abandoning the claim to univer-
sality or violating his own earlier strictures against the philosophy of his-
tory. Dilthey was right to see through the weaknesses of the Kantian trans-
cendental turn; but his own historical standpoint did not provide a remedy
either.¢

Ist diese Einschitzung fair? Obwohl Beiser hier auf eine Passage von
Dilthey verweist, wo er das Problem anerkennt und darauf pocht,

% Ebd., 137.

2 Vgl. ebd., 1611

2 Vgl. E. Husserl: Philosophie als strenge Wissenschaft, in: Aufsitze und Vortrige
(1911-1921). Hrsg. von Th. Nenon, H. R. Sepp. Husserliana XXV. Dordrecht/Boston/
London 1987.

2% F. C. Beiser: The German Historicist Tradition. Oxford 2011, 363.

190

https://dol.org/10.5771/9783495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Diltheys Kritik an der Wissenschaftstheorie der Neukantianer

dass sein ganzes Denken darauf gerichtet war, es zu [6sen, muss man
fairerweise sagen, dass Dilthey glaubt, eine Auflosung dieses Wider-
spruchs gefunden zu haben. Er liegt im Prinzip des Wirkungszusam-
menhangs selbst, der als der Zusammenhang des Individuellen und
Allgemeinen bestimmt wird. So schreibt er:

Ich finde das Prinzip fiir die Auflosung des Widerstreites in diesen Wissen-
schaften in dem Verstindnis der geschichtlichen Welt als eines Wirkungs-
zusammenhanges, der in sich selbst zentriert ist, indem jeder einzelne in
ihm enthaltene Wirkungszusammenhang durch die Setzung von Werten
und die Realisierung von Werten seinen Mittelpunkt in sich selbst hat, alle
aber strukturell zu einem Ganzen verbunden sind, in welchem aus der Be-
deutsambkeit der einzelnen Teile der Sinn des Zusammenhanges der gesell-
schaftlich-geschichtlichen Welt entspringt [...].%

Ich interpretiere diese Passage so, dass die » Auflgsung« in der wech-
selseitigen Erhellung der Pole des Wirkungszusammenhangs erfolgt,
also in der dialektischen Bewegung zwischen ihnen. Wenn ich mich
nicht tdusche, ist hierin der hermeneutische Zirkel angedeutet, wo-
nach sich Einzelnes und Allgemeines wechselseitig erhellen. Jedoch
ist das explizit angestrebte Ziel eines solchen Kreisgangs die Herstel-
lung von Allgemeingiiltigkeit. Hat Dilthey damit das Problem, den
Widerstreit wirklich aufgelost? Das Allgemeingiiltige aber kann
immer nur dasjenige von historisch kontingenten Wirkungszusam-
menhingen sein. Wie kann es aber apriorische Aussagen von Histori-
schem geben? Und welches ist die Position des Forschers, der All-
gemeingiiltigkeit feststellt, und was ist die Position des Philosophen,
der wiederum hiertiber reflektiert? Ist es in der Tat so, dass Diltheys
»Verstrickung« in den Historismus, wie es Gadamer an Dilthey kriti-
siert, an Diltheys »uneingestandenem Cartesianismus« liegt,?® der
ihn einerseits ein ahistorisches fundamentum inconcussum zu su-
chen veranlasst, andererseits aber an seiner lebensphilosophischen
Tendenz, die es ihm nicht erlaubt, den wesentlich historischen Cha-
rakter des Lebens aufzugeben? Anders als Gadamer glaube ich, dass
die Lage fiir Dilthey nicht so prekir ist, wie es scheint, und dass es
eher ein uneingestandener Kantianismus ist, den Dilthey nicht ge-
biihrend reflektiert hat.

7 Dilthey: Der Aufbau, a.a.O., 138.
% Vgl. H.-G. Gadamer: Wahrheit und Methode. Grundziige einer philosophischen
Hermeneutik. Tiibingen 1990, 243-246.

191

https://dol.org/10.5771/9783495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Sebastian Luft

Il. Uberlegungen zu Diltheys Wissenschaftstheorie heute.
Das Problem des Historismus und das Apriori

Fassen wir zusammen. Man kann Diltheys allgemeine Wissenschafts-
theorie so charakterisieren, dass es in den Naturwissenschaften um
das Erklaren von Kausalzusammenhingen geht, die Geisteswissen-
schaften dagegen es mit dem Verstehen von Wirkungszusammen-
hingen zu tun haben. Die Abgrenzung der Wissenschaftsdominen
erfolgt, so konnte man sagen, transzendental-phinomenologisch,
nach Art der jeweiligen Gegebenheitsweisen von Naturhaftem und
Geistigem. Jenes wird dufSerlich-sinnlich wahrgenommen, dieses ist
gegeben in einem Innesein, welches auch sinnlich sein kann, aber
zum Geistigen hindurch-sieht. Hierin kommt Dilthey Husserls Lehre
von den regionalen Ontologien in Ideen II sehr nah, nicht nur in der
Leitfadenfunktion, die die jeweiligen Gegebenheitsweisen spielen,
sondern auch im Gedanken von der Fundierung des Geistigen auf
Naturhaftem, demgemifl Geistiges dem Naturhaftem »aufsitzt«.
Wie Diltheys Aussagen unmissverstdndlich klar machen, ist diese
Unterscheidung nicht ontologisch zu verstehen, sondern erkenntnis-
theoretisch, wie entsprechend Dilthey seine Theorie als erkenntnis-
theoretische sans der transzendentalen Dimension auffasst.

Die Kritik an der rein methodischen Unterscheidung nach den
Erkenntniszielen (Windelband) beruht auf dieser sachlichen Unter-
scheidung der Regionen Natur und Geist, welche beide zwar aus In-
dividuen bestehen, aber allgemeine Feststellungen erlauben, nur ist
die Art des Allgemeinen jeweils verschieden (erklarte Kausalitit hier,
verstandener Sinn da), und wobei das Ziel der Naturwissenschaft nur
in der Abstraktion vom Individuellen zum Gesetzmifligen liegen
kann. In den Geisteswissenschaften hingegen ist die Spannung zwi-
schen dem Individuellen und Allgemeinen nicht nur stidndig vorhan-
den, sondern gerade fiirs Verstehen konstitutiv. Das Verstehen ist
Verstehen des Einzelnen in allgemeinen Zusammenhingen; es ist
ein Kreisgang zwischen beiden. Sowie ein Gedicht in seiner Eigenart
zu erfassen ist, so ist dennoch die allgemeine Poetologie nicht zu ver-
nachléssigen, wenn man es wissenschaftlich verstehen will. Nur ist
wissenschaftliches Durchdringen eines Gedichts nach literaturwis-
senschaftlichen Methoden etwas anderes als das dsthetische Genieflen
desselben. Aber erst ein dsthetisches Angegangensein durch ein Ge-
dicht wird mutmaflich zu einem wissenschaftlichen Begreifenwollen
desselben fiihren. So viel zu Diltheys Entwurf.

192

https://dol.org/10.5771/9783495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Diltheys Kritik an der Wissenschaftstheorie der Neukantianer

Ist dieses Bild der Wissenschaften heute noch zeitgemii? Zu-
niichst zu seiner Sicht der Naturwissenschaften. Wie von Dilthey-
Forschern anerkannt,? ist Diltheys Bild der Naturwissenschaften
einseitig negativ. In der Tat ist es heute doch so, dass die Abgrenzung
zwischen Natur- und Geisteswissenschaften nicht mehr so scharf ist,
weder sachlich noch methodisch. Sachlich, weil z.B. gegenwiirtige
Psychologen, die in die Regionen der Experimentalpsychologie und
der Cognitive Sciences vorstofSen, den Unterschied zwischen Natur-
und Geisthaftem wohl so nicht gelten lassen wiirden bzw. faktisch um
ihn relativ unbekiimmert sind. Methodisch ist festzustellen, dass sich
viele Naturwissenschaften, so etwa die Biologie, und die Psychologie
ohnehin, hermeneutischer, also interpretatorischer Techniken und
Auslegungen, so etwa Gedankenexperimenten, bedienen, da eine rei-
ne Kausalerklidrung fiir den Naturwissenschaftler selbst viele Fragen
offen lassen wiirde und ein reduktives Bild von Natur und deren Vor-
gingen ergeben wiirde. Inwiefern also die Unterscheidung heute
tiberhaupt noch relevant ist oder man nicht besser pragmatisch die
entsprechenden Methoden da zur Anwendung kommen lésst, wo es
eben sinnvoll ist, und die Rede von Natur hier und Geist da aufgeben
mochte, ist ein heute vielen sympathischer Gedanke. Solange die Be-
liebigkeit dem Erkenntnisfortschritt dient, ist dem rein pragmatisch
nichts entgegenzusetzen. Aber dies ist keine Frage, die an Dilthey zu
richten ist; denn ich bin der Meinung, es ging ihm um etwas anderes.

Im Gegenzug zu seiner reduktiven Sicht der Naturwissenschaf-
ten ist Diltheys Forschung angetrieben von der Betonung des Eigen-
charakters des geistigen Seins, dem die Geisteswissenschaften ent-
sprechen sollen. Ist nun seine Sicht der Geisteswissenschaften, die
ein Primat gegeniiber den Naturwissenschaften haben, noch zeitge-
mafs? Spitestens seit der Postmoderne gilt die institutionspolitische
Abgrenzung der verschiedenen Wissenschaften vielen als veraltet
und der Forschung selbst nicht forderlich. In einer Zeit wie heute,
wo man als Geisteswissenschaftler — und dazu zihle ich hier auch
Philosophen — nicht umhin kommt, inter- und (das Neueste!) trans-
disziplinir zu arbeiten, ist das Pochen auf dem Eigenrecht der Geis-
teswissenschaften sogar hochst kontraproduktiv und fordert die Ten-
denz, vom allgemeinen Wissenschaftsdiskurs ausgeschlossen zu

» Vgl. R.A. Makkreel: Naturwissenschaften versus Geisteswissenschaften, in:
B. Kaldis (Hrsg.): Encyclopedia of Philosophy and the Social Sciences. London 2013,
649-653, v.a. 651.

193

https://dol.org/10.5771/9783495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Sebastian Luft

werden. Ich wiirde daher vermuten, dass die Frage »braucht man
heutzutage eine Theorie der Geisteswissenschaften?« von vielen
Geisteswissenschaftlern wie auch Wissenschaftstheoretikern negativ
beantwortet werden wiirde, und das nicht primir, weil natur- und
geisteswissenschaftliche Methoden sich gegenseitig durchdrungen
haben, sondern aus rein politischem Kalkiil.

Das mittel- bis langfristige Resultat einer Aufgabe der strengen
Disziplinenunterteilung wire freilich, dass die weitere Forschung die-
se traditionellen universitdren Unterteilungen obsolet machen wiir-
de, eine Tendenz, die auch vor der Philosophie nicht haltmachen wiir-
de. Dass wir aber dazu zuriickkehren oder dahin gelangen, den Status
der Geisteswissenschaften als selbstindiger Disziplinen wieder zu
etablieren, scheint mir naiv.’® Der Kampf, den noch Dilthey kiampfte,
scheint mir heutzutage keinen echten Kampfplatz mehr zu haben.
Aber mit seiner Zuriickweisung der transzendentalen Dimension der
Kantischen Philosophie mag man sich fragen, wie sehr er wirklich an
dem Kampf beteiligt war und ob er nicht, wiirde er heute leben, im
Lager der empirischen Wissenschaften gliicklich wire, — Wissen-
schaften, die den Anspruch auf allgemeingiiltige Erkenntnis zuguns-
ten des Fokus auf individuelle Individualititen — sei es der Kultur, sei
es der Menschheit — aufgegeben haben.

Diese Frage scheint mir wichtig; denn Dilthey ist nicht zuletzt
als Philosoph der Geisteswissenschaften in die Geschichte eingegan-
gen, und nach diesem Selbstverstdndnis sollte er auch — zumindest
zum Teil — beurteilt werden. Hierbei scheint mir das Fruchtbare nicht
in dem zu liegen, was er fiir die Geisteswissenschaften seiner Zeit
leisten wollte, sondern im Weiterdenken der Probleme, bei denen er
stehenblieb. Damit scheint mir der Kern seines Denkens unangetas-
tet. Dieser Kern liegt m.E. im Problem des Relativismus und dem,
was er fiir eine Theorie der Geisteswissenschaften bedeutet. Anders
gesagt: Obwohl er dem Empirischen gegeniiber offen und kritisch
gegeniiber dem Transzendentalen war, wollte er doch keinem Relati-
vismus das Wort reden; das war genau die Spannung, die am Ende des

% Die Diskussion um die Erhaltung der humanities in Universitatskurrikula, die der-
zeit in den USA kontrovers gefiihrt wird, scheint mir jedoch anders gerichtet zu sein,
weil es hierbei um die Gestalt der humanistischen hoheren Bildungsstitten, der libe-
ral arts colleges, geht, und nicht um die Disziplinenunterteilung in den verschiedenen
Fakultiten. Dass eine Disziplin wie die Philosophie heutzutage mit empirischen Sub-
disziplinen — vornehmlich politischer und sozialer Theorie — durchsetzt ist, ist lingst
Realitit.

194

https://dol.org/10.5771/9783495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Diltheys Kritik an der Wissenschaftstheorie der Neukantianer

vorigen Abschnittes anklang. Aber kann man Diltheys Position, oder
einen Teil derselben, wirklich als relativistisch bezeichnen?

Der angebliche Relativismus von Diltheys Position liegt darin,
dass man nicht gleichzeitig die Kontingenz der jeweiligen Wirkungs-
zusammenhinge und die Allgemeingiiltigkeit des Wissens iiber sie
behaupten kann. Man kann sich fragen, ob das Problem fiir sein Pro-
jekt wirklich so destruktiv war, wie es Gadamer darstellt. Denn wenn
das Verhaltnis von Einzelnem und Allgemeinem ein hermeneutisches
ist, dann heif3t das, dass sie sich wechselseitig erhellen und vertiefen
sollen; dass ein tieferes Verstiandnis zu letztgiiltigen allgemeingiilti-
gen Resultaten fithren soll, muss iiberhaupt nicht gefordert sein.
Vom Verstindnis der Franzosischen Revolution aus kann man lernen,
wie Revolutionen im Allgemeinen sich vollziehen, und von da aus
kann man wiederum andere Revolutionen in der Geschichte der
Menschheit aus verstehen, sie mit der Franzosischen vergleichen
und von da wieder ins Allgemeine gehen, und so weiter (sowohl in
einem »Zickzack«-Gang, wie auch in einer hermeneutischen Spirale).
Das heifit freilich, dass das, was hier allgemein ist, nicht den Status
der naturwissenschaftlichen Allgemeingiiltigkeit — also notwendig
und universal — erreichen muss. Diltheys eigener Anspruch auf All-
gemeingiiltigkeit ist damit unerreichbar, aber m.E. auch iiberhaupt
nicht erstrebenswert, sofern es sich in den Geisteswissenschaften
nicht um Erkenntnis (cognition) sondern Wissen im Sinne von
knowledge handelt, eine Unterscheidung, die Dilthey selbst trifft. So-
fern er aber auf Allgemeingiiltigkeit in den Geisteswissenschaften
pocht, scheitert Dilthey an seinem eigenen Ideal. Aber dieses ist von
vornherein dem Thema der Geisteswissenschaften unangemessen.
Das Leben in allgemeingiiltige Formen zu pressen widerspricht dem
notwendigen historisch konstituierten Leben selbst. Der historisti-
sche Ansatz schliefit das Apriori im naturwissenschaftlichen Sinn
aus. Aber endet man damit im radikalen Historismus, der einem uni-
versalen Relativismus gleichkommt? Die Frage kann im Sinne Dil-
theys negativ beantwortet werden.

Ein derart eingestandener Historismus muss m.E. nicht unbe-
dingt ein zersetzender Relativismus sein. Denn man kann durchaus
die Historizitit des eigenen Theorienstatus anerkennen, ohne damit
den Anspruch auf Allgemeinheit ganz aufzugeben. Dieser Spagat ge-
lingt aber m.E. nur durch die Anerkenntnis eines transzendentalen
Standpunkts. Das Problem Diltheys scheint mir in einer vorschnellen
Zuriickweisung des transzendentalen Standpunkts zu sein; denn man

195

https://dol.org/10.5771/9783495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Sebastian Luft

kann fragen: Was ist der Standpunkt, von dem aus er philosophiert?
Denn selbst die Betonung der historischen Kontingenz kann natiir-
lich selbst nicht wieder kontingent sein, sondern setzt einen Stand-
punkt voraus, der selbst nicht wiederum kontingent ist. Das muss
aber nicht einen view from nowhere voraussetzen, sondern der Dilt-
hey’sche Geisteswissenschaftler muss sich eingestehen, dass er damit
einen Standpunkt einnimmt, der die Bedingung der Moglichkeit der
Erfahrung und Erkenntnis der Welt, sei es natur- oder geisteswissen-
schaftlich, thematisiert. Aller Kritik an der Kantischen Transzenden-
talphilosophie und aller Betonung der Kritik der historischen und
nicht reinen Vernunft zum Trotz ist doch festzustellen, dass Dilthey
nicht umhin kann, einen solchen Standpunkt einzunehmen, sofern
die Theorie der Geisteswissenschaften sowohl tiber dem historischen
Leben wie des Wirkungszusammenhangs und dessen Manifestation
steht. Sich dies einzugestehen wire fiir Dilthey wahrscheinlich
gleichbedeutend mit einer Preisgabe der historischen Dimension der
Vernunft gewesen. Fiir Dilthey war dies ein starres Entweder-oder.
Man kann aber m.E. seine Ideen positiv aufnehmen, ohne an dieser
unfruchtbaren Antithese orientiert zu sein. M.a. W., Diltheys Dilem-
ma muss nicht unseres (mehr) sein. Darin liegt ihre Relevanz fiir
heute.

Anders gesagt, gegeniiber einem scheinbar universal dominie-
renden Naturalismus steht Diltheys Theorie der Geisteswissenschaf-
ten fiir eine Irreduzibilitit des geistigen Seins. Einen transzendenta-
len Standpunkt gegeniiber einem naturalistischen Reduktionismus
einzunehmen heiflt, auf die Standpunktgebundenheit einer jeden
Aussage zu pochen. Diltheys Betonung der verschiedenen Gegeben-
heitsweisen von naturalem und geistigem Sein, die relativ auf den
Betrachter sind, ldsst sich so als Anerkennung dieser Standpunkt-
gebundenheit interpretieren. Bedingung der Moglichkeit sowoh! von
Natur- als auch Geisteswissenschaften wiren somit eine naturalisti-
sche sowie geistige (oder personale) Einstellung. Der Standpunkt, von
dem aus dies reflektiert wird, ist selbst nicht mehr standpunktgebun-
den, oder es ist ein Standpunkt, der sich selbst der Standpunktgebun-
denheit aller Standpunkte im Klaren ist und damit keinem infiniten
Regress mehr ausgesetzt ist. Es ist kein View from Nowhere, wenn
man darunter einen Standpunkt Gottes meint, sondern es ist der
Standpunkt des absoluten Wissens in einem modifizierten He-
gel’schen Sinne. Es ist ein Standpunkt, dem man sich nur schwer
widerspruchsfrei entziehen kann, da man ihn, wenn man iiber die

196

https://dol.org/10.5771/9783495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Diltheys Kritik an der Wissenschaftstheorie der Neukantianer

beiden partikularen Standpunkte (zum Natur- und Geisthaften) re-
flektiert, immer schon einnimmt. Wie immer der Status der Geistes-
wissenschaften jetzt oder in 100 Jahren sein wird, es wird sie so lange
geben, wie ein reduktionistischer Naturalismus sich wird zuriickwei-
sen lassen unter Berufung auf die Standpunktgebundenheit seiner
selbst wie der gegeniiber dem Geistigen. Damit aber vertritt man
den Standpunkt der Transzendentalphilosophie.

Aber kann sich ein transzendentalphilosophischer Standpunkt
damit zufrieden geben, das Apriori — den Anspruch auf Allgemein-
giiltigkeit — einfach aufzugeben? Die Frage muss wiederum verneint
werden. Dies scheint mir das eigentliche und ungeldste Problem bei
Dilthey zu sein. Jede Kritik nach Kant kann den Anspruch nach dem
Apriori nicht aufgeben, ohne den Standpunkt der Transzendentalphi-
losophie zu unterbieten. Wie kann man aber das Apriori angesichts
der notwendigen Anerkennung der Geschichtlichkeit, die Dilthey so
beeindruckend demonstriert hat, retten? Die Antwort hierauf findet
sich, so meine ich, bei Cassirer: Man kann seinen Entwurf einer Phi-
losophie der symbolischen Formen so zusammenfassen, dass das
Apriori pluralisiert und historisiert werden muss. Die symbolischen
Formen Cassirers, die den verschiedenen Wirkungszusammenhingen
Diltheys sehr dhnlich scheinen, sind transzendentale Formen, wie wir
die Welt erfahren, die aber in sich unterschiedliche, inkommensura-
ble Funktionsweisen haben, wovon das Apriori im Sinne der natur-
wissenschaftlichen Allgemeingiiltigkeit nur eins ist. Ferner wandeln
sich die verschiedenen Formen des Lebens als Sinndimensionen his-
torisch, ohne damit den Status als fiir das jeweilige Weltleben kon-
stitutiver, invarianter Strukturformen des menschlichen Weltfor-
mens zu verlieren. Damit ist die Philosophie der symbolischen
Formen, wie Kreis mit Blick auf Dilthey feststellt, »dezidiert keine
Philosophie des Historischen, des Faktischen und des Individuellen,
sondern eine Philosophie von deren notwendigen Bedingungen und
ihrer Grammatik und Logik«.?! Cassirer hat in diesem Sinne Dilthey
sehr genau verstanden und sagt ihm gegeniiber ausdriicklich:

[Die historischen Ausdrucksgestalten] sollen auf ihre Bedingungen befragt,
in ihrer allgemeinen >Form« dargestellt werden. Diese >Form¢ kann nur
durch Versenkung in das empirische Material gefunden werden, und dies
ist uns — darin ist diese Analyse mit Dilthey einig — nicht anders als in
geschichtlicher Form zuginglich. Aber die Geschichte ist hierbei, fiir die

31 G. Kreis: Cassirer und die Formen des Geistes. Frankfurt a. M. 2010, 170.

197

https://dol.org/10.5771/9783495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Sebastian Luft

Betrachtungsweise der Philosophie der symbolischen Formen, nur Anfangs-
punkt, nicht Endpunkt — terminus a quo, nicht terminus ad quem — Durch-
gangsstadium, nicht Ziel der philosophischen Erkenntnis. Sprachgeschichte,
Mythengeschichte, Religionsgeschichte, Kunstgeschichte, Wissenschafts-
geschichte: sie bilden die >Materie« der Philosophie der symbolischen For-
men, und ohne diese Materie, die sie den besonderen Wissenschaften zu
danken haben, vermdochte sie nicht einen Schritt vorwirts tun — aber nun
vollzieht sie ihre Wendung ins Allgemeine — die sie [...] hinfiihrt [...] zu
einer allgemeinen Auffassung >der< Sprache iiberhaupt — ihrer >inneren
Formg, des Mythos tiberhaupt, der Naturerkenntnis, der Mathematik iiber-
haupt.®

Diltheys Philosophie scheint, wie es seine Kritiker meinen, mit dem
Problem des Relativismus zu enden, aber sie kann mit Cassirer wei-
tergedacht werden in der hier kurz skizzierten Weise. Die Wirkungs-
zusammenhinge sind damit, in Cassirers Worten, die termini a quo
zu einer allgemeinen Strukturlehre des Geistes, die jeweils die trans-
zendentalen Bedingungen der Moglichkeit der Welterfahrung und
Weltschaffung beschreiben, in verschiedenen Weisen ihrer jeweiligen
Funktion und in dynamischer Offenheit. Damit wiren die Geistes-
wissenschaften die notwendigen Vorstufen zu einer transzendentalen
Betrachtung, d.h. die notwendige Bereitstellung des »empirischen
Materials« fiir sie. Damit ist Diltheys Werk nicht widerlegt, sondern
mir scheint hierdurch gerade ein Weg gefunden, es transzendental-
philosophisch einzuholen und damit an seinen systematischen Ort zu
verweisen. Damit ist seine Wissenschaftstheorie im Ganzen aufgeho-
ben in einer transzendentalen Betrachtung. Die Wirkungszusam-
menhinge sind die Vorstufen zu einer transzendentalen Philosophie
der symbolischen Formen. Es ist weniger der uneingestandene Carte-
sianismus als der uneingestandene Kantianismus, der gegen Dilthey
und im Sinne Cassirers betont werden muss.

32 E. Cassirer: Philosophie der symbolischen Formen. Vierter Teil: Zur Metaphysik
der symbolischen Formen. Ernst Cassirer Nachlassausgabe. Hrsg. von J. M. Krois.
Hamburg 1996, 163 1.

198

https://dol.org/10.5771/9783495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Wissenschaftskonzeption
bei Dilthey und Cassirer

Ernst Wolfgang Orth

Wissenschaft ist eine Dimension der Kultur neben vielen anderen.
Und doch ist »Wissenschaft« fiir die beiden »Kulturphilosophen«
Wilhelm Dilthey und Ernst Cassirer nicht irgend ein Thema unter
anderen; denn fiir beide Autoren kulminiert Kultur gleichsam in der
Wissenschaft und in den Wissenschaften. Insofern betrifft die Be-
stimmung dessen, was Wissenschaft und Wissenschaften sind, das
Wesen der Aufgabenstellung beider Philosophen, eben weil sie nach
der Bedeutung des Wissens — in allen seinen Varianten — fragen.

Den konkreten Beziehungen Diltheys und Cassirers will ich hier
nicht nachgehen. Immerhin hat der 41 Jahre Altere den Jiingeren als
Philosophen geschitzt. Es war Dilthey, der Widerstinde, die es 1905/
06 gegen Cassirers Habilitation in Berlin gab, ausrdumte. Cassirer hat
seinerseits immer wieder positiv auf Diltheys Arbeiten verwiesen. An
einigen wenigen Stellen seines Werkes unterzieht er ihn auch einer,
allerdings stets respektvollen Kritik; sie betrifft vermeintlich restie-
rende, positivistische Momente in Diltheys Konzeption. Gleichwohl
werden die Verdienste um die Grundlegung der Geisteswissenschaft
und der Geisteswissenschaften hervorgehoben.

Ich verweise auf drei Texte Cassirers: 1. Die Hamburger Rek-
toratsrede von 1929 Formen und Formwandlungen des philosophi-
schen Wahrheitsbegriffs.! 2. Die im schwedischen Exil 1939 in Go-
teborg erschienene groflere Abhandlung iiber Axel Higerstrom
(mit dem V. Abschnitt Zur Logik der Geisteswissenschaften).? 3. die

! E. Cassirer: Formen und Formwandlungen des philosophischen Wahrheitsbegriffs
(1929), in: E. W. Orth (Hrsg.): Ernst Cassirer. Geist und Leben. Schriften zu den Le-
bensordnungen von Natur und Kunst, Geschichte und Sprache. 2. Aufl. Leipzig 2003,
193-217.

2 E. Cassirer: Axel Higerstrom. Eine Studie zur schwedischen Philosophie der Ge-
genwart. Goteborg 1939. Vgl. auch E. Cassirer: Zur Logik der Kulturwissenschaften.
Fiinf Studien (Géteborg 1942). Darmstadt 1961.

199

https://dol.org/10.5771/9783495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ernst Wolfgang Orth

aus dem Nachlaf edierten Texte Zur Metaphysik der symbolischen
Formen.3

Wie immer es um Bezugnahmen der beiden Autoren aufeinan-
der stehen mag — man kénnte Cassirers Konzeption einer Philosophie
der symbolischen Formen als eine Antwort verstehen auf einen Be-
fund und eine Fragestellung Diltheys. Der Befund ist das, was Dilthey
historisches (oder: geschichtliches) Bewusstsein nennt, wobei dieses
Bewusstsein immer ein gegenwirtiges ist. Die Fragestellung lautet:
Was ist und bedeutet der Zusammenhang und die Dignitit dessen,
was in diesem Bewusstsein zusammenhingt? »Es gilt« deshalb nach
Dilthey, »das Problem des Wissens so universell als moglich zu stel-
len«.* Was man heutzutage — gelegentlich mit einer gewissen Be-
wusstlosigkeit — »Wissensgesellschaft« nennt, das ist das Thema, das
Dilthey und Cassirer zum Problem machen. Bei ihnen heif3t solche
Wissensgesellschaft Kultur. Und sie ist durchaus nicht ein Specificum
blof3 unserer Zeit, sondern sie umschreibt jene umgreifende Dimen-
sion, die als Welt des Menschen bestimmt werden kann. In diesem
Sinne charakterisiert Cassirer im Vorwort zum ersten Band seiner
Philosophie der symbolischen Formen (von 1923) sein Unternehmen
als »eine methodische Grundlegung der Geisteswissenschaften«, der
es darum geht, »die verschiedenen Grundformen des >Verstehens« der
Welt [...] gegeneinander abzugrenzen und [...] in ihrer eigentiim-
lichen Tendenz und ihrer eigentiimlichen geistigen Form zu er-
fassen.«®

Trotz solcher Anklinge der einen Philosophie an die andere
scheinen Dilthey und Cassirer doch in zwei sehr verschiedenen La-
gern zu stehen. Da ist hier einerseits Dilthey, der Philosoph des Le-
bens, und dort andererseits Cassirer, der Marburger Neukantianer.
Der Riickruf auf Kant ist jedoch bereits 1867 von Dilthey in seiner
Baseler Antrittsrede zu vernehmen (Die dichterische und philosophi-
sche Bewegung in Deutschland 1770 — 1800).¢ Und was das »Leben«
in der Philosophie betrifft, so unterstiitzt Cassirer in der Einleitung
des ersten Bandes der Philosophie der symbolischen Formen die The-
se, in der modernen Philosophie sei »die Gesamtheit ihrer Probleme

3 E. Cassirer: Zur Metaphysik der symbolischen Formen. Nachgelassene Manuskrip-
te und Texte. Bd. 1. Hrsg. von J. M. Krois. Hamburg 1995.

* S0 1898 in dem Text Die Kultur der Gegenwart, GS VIII, 195.

5 E. Cassirer: Philosophie der symbolischen Formen. 1. T1. Die Sprache (1923). Darm-
stadt 1956, V (= PsE I, V).

¢ Dilthey: GS 'V, 12-27, bes. 13.

200

https://dol.org/10.5771/9783495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Wissenschaftskonzeption bei Dilthey und Cassirer

statt in der Einheit des Seinsbegriffs im Begriff des Lebens zu zen-
trieren«.’

Auffillig sind Gemeinsamkeiten in der Werkgestalt beider Au-
toren. Systematisches und Historisches liegen dicht nebeneinander, ja
sie sind eng miteinander verkniipft. Medien solcher Verkniipfung
sind allfdllig Personen — auch Personen in ihren vielfachen Beziehun-
gen. Solche Personen dienen als paradigmatische Fille von Weltver-
stindnissen. Bei Dilthey ist das zunichst Schleiermacher, bei Cassirer
Leibniz (und Descartes) — beide iibrigens im jeweiligen Bezug auf
Kant, der eine zentrale (und orientierende) Rolle einnimmt. Im Jahr
1865 zeigt sich die thematische Spannweite des Privatdozenten Dil-
they an zwei kleineren, aber hochst bedeutsamen Texten. Es ist der
Essay tiber Novalis aus den PreufSischen Jahrbiichern, in dem Dilthey
den Begriff der »Realpsychologie« herausstellt und der 1905 noch
einmal in dem beriihmten Sammelband Das Erlebnis und die Dich-
tung erscheinen wird.® Und es ist der in Berlin bei Mittler erscheinen-
de Grundrif der Logik und des Systems der philosophischen Wissen-
schaften, eine Handreichung zur Vorlesung von einem Bogen; hier
findet sich eine erste Konzeption der »Wissenschaften des Geistes«,
welche die Philosophie alle »umfaf3t«.°

Einen Eindruck von der Verwandtschaft Diltheys und Cassirers
hinsichtlich des Bezugs auf einen gemeinsamen kulturellen Kontext
ebenso wie eine vergleichbare Textur kann man gewinnen, wenn man
Cassirers Aufklarungsbuch von 1932 — also nach dem Erscheinen der
Philosophie der symbolischen Formen — liest. In der Vorrede heif3t es:

[...] die Bewegung, die hier geschildert werden soll, bleibt nicht in sich
selbst beschlossen, sondern sie weist, nach vorwirts wie nach riickwirts,
iiber sich hinaus. Sie bildet nur einen Teilaspekt und eine Einzelphase in
jenem geistigen Gesamtgeschehen, kraft dessen der moderne philosophi-
sche Gedanke die Gewissheit von sich selbst, sein spezifisches Selbstgefiihl
und sein spezifisches Selbstbewusstsein errungen hat. Ich habe in fritheren
Schriften, insbesondere in meiner Schrift >Individuum und Kosmos in der

7 PhsF I, 48. Das Problem einer angemessenen Bestimmung der Biologie und der
Lebenswissenschaften hat Cassirer immer wieder beschiftigt. 1892/93 wird Dilthey
notieren, »daf} Denken im Leben auftritt« und dass er demzufolge »den psychologi-
schen Standpunkt zu dem biologischen erweitern und vertiefen« miisse (GS XIX,
345).

8 Vgl. W. Dilthey: Das Erlebnis und die Dichtung. Lessing, Goethe, Novalis, Holder-
lin. Vier Aufsitze. 2. Aufl. Leipzig 1907, 249-329; jetzt auch GS XXVI, 173-225.

% Jetzt GS XX, 19-32, bes. 19.

201

https://dol.org/10.5771/9783495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ernst Wolfgang Orth

Philosophie der Renaissance« (1927) und in der Schrift iiber >Die Plato-
nische Renaissance in England< (1932) andere Phasen dieser grofien Ge-
samtbewegung darzustellen und in ihrer Bedeutung zu wiirdigen gesucht.
Mit diesen Arbeiten gehort die vorliegende Darstellung der Aufklarungs-
philosophie in ihrem sachlichen Ziel und in ihrer methodischen Grund-
absicht zusammen. Sie versucht, gleich jenen fritheren Arbeiten, eine Be-
trachtungsweise der Philosophiegeschichte, die nicht blofle Ergebnisse
feststellen und beschreiben, sondern statt dessen die gestaltenden Krifte
sichtbar machen will, durch die sie, von innen her, geformt worden sind.
Eine solche Betrachtungsweise will in der Entwicklung der philosophischen
Doktrinen und Systeme zugleich eine >Phinomenologie des philosophi-
schen Geistes< zu geben suchen.; sie will die Klirung und die Vertiefung
verfolgen, die dieser Geist, in seiner Arbeit an den rein-objektiven Proble-
men, von sich selbst, von seinem Wesen und von seiner Bestimmung, von
seinem Grundcharakter und von seiner Mission gewinnt. Daf3 ein derarti-
ger Uberblick, da3 eine Zusammenfassung all der bisherigen Vorstudien zu
einem Ganzen mir selbst noch gegonnt sein wird: das wage ich heute nicht
mehr zu hoffen, geschweige zu versprechen.!

Bemerkenswert ist auch, dass in Cassirers Verstindnis der Aufkli-
rung das religidse Motiv eine durchaus positive Rolle spielt.!* Fiir
Cassirer kommt — dhnlich wie fiir Dilthey — im 18. Jahrhundert, im
Zeitalter der Aufklirung, der geistige und verweltlichende Aufbruch
der Renaissance zu einer Art Erfiillung, die neue Moglichkeiten er-
offnet. Dabei wird in Kant die personalisierte Instanz kritischer Bilan-
zierung gesehen, die zu kldren sucht, was moglich ist und wie es
moglich ist — aber auch kommende Entwicklungen motiviert und he-
rausfordert.’?

Beide — Dilthey und Cassirer — gehen von Kant aus, das heifSt
genauer: von einem bestimmten Kantverstindnis, dem gemif3 die
kantische Grundauffassung einer bestimmten Modifikation bedarf.
Cassirer bringt das in zwei charakteristischen Kantzitaten zum Aus-
druck. Es handelt sich zum einen um die beriihmte Formel »der stolze
Name einer Ontologie« miisse »dem bescheidenen einer bloflen Ana-
Iytik des reinen Verstandes Platz machen« (KrV A 247£./B 303) —
zum andern: es seinen »Erscheinungen zu buchstabieren, um sie als

10 E. Cassirer: Die Philosophie der Aufklarung. Tiibingen 1932, VIIL

1 Vgl. ebd., 183.

12 Dilthey hat diesen Modernisierungszug in seinen geistesgeschichtlichen Darstel-
lungen, die wesentlich einem »Aufklarungsgeschehen« gewidmet sind, herausgear-
beitet. Aber » Aufklarung« ist hier kein blo8 patenter Programmslogan.

202

https://dol.org/10.5771/9783495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Wissenschaftskonzeption bei Dilthey und Cassirer

Erfahrung lesen zu konnen« (KrV A 314/B 370 und! Prolegomena
§30).0

Mit dem Verweis auf Kants Kritik einer jeden Ontologie, der
eben zunichst die Analyse der Dispositionen (und Modalititen) von
Erfassungsweisen voraus zu gehen habe, schliefSt sich Cassirer Kants
kritischem Projekt prinzipiell an — allerdings mit einer charakteristi-
schen Modifikation. Die geforderte Analytik darf nicht mehr nur eine
solche des bloflen Verstandes sein. Sie soll vielmehr »den ganzen
Kreis des >Weltverstehens< umfassen und die verschiedenen Poten-
zen, die geistigen Grundkrifte aufdecken, die in ihm [dem Weltver-
stehen] zusammenwirken«.* Cassirer verweist hier ausdriicklich auf
die Rolle der »Geisteswissenschaft«, die Kant allenfalls in der Kritik
der Urteilskraft vorgeahnt habe. Die Philosophie der symbolischen
Formen hitte in diesem Sinne als »Prolegomena einer kiinftigen Kul-
turphilosophie« zu fungieren.’® Schon 1923 hatte Cassirer dekretiert:
»Die Kritik der Vernunft wird damit zur Kritik der Kultur« (PhsF I,
11). Dilthey war ihm hier mit seiner Formel von der »Kritik der his-
torischen Vernunft« allerdings vorausgegangen.

Das andere Kantzitat — vom »Erscheinungen buchstabieren« —
finden wir bei Kant in zwei Varianten (einer meditativ-conzessiven
in der Kritik der reinen Vernunft und einer affirmativen in den Pro-
legomena). Bemerkenswert aber ist vor allem, dass Cassirer aus dem
Singular Erfahrung, als welche Erscheinungen gelesen (buchstabiert)
werden sollen, den Plural Erfahrungen macht. So z.B. in seinem
wichtigen Londoner Vortrag von 1936 Critical Idealism as a Philoso-
phy of Culture. Dann in einem Vortrag von 1940/41 im schwedischen
Exil Kant und die moderne Biologie. Und schlieSlich in seinem Essay-
Band von 1942 Zur Logik der Kulturwissenschaften.'®

Entscheidend ist hier die Erweiterung des Kantischen Erfah-
rungsbegriffs, der nicht mehr auf die Erfahrung der physikalischen

13 Zu Cassirers Kantzitaten vgl. E. W. Orth: Von der Erkenntnistheorie zur Kultur-
philosophie. Studien zu Ernst Cassirers Philosophie der symbolischen Formen.
2. Aufl. Wiirzburg, 2004.

14 E. Cassirer: Zur Logik des Symbolbegriffs (1938), in: Ders.: Wesen und Wirkung
des Symbolbegriffs. Darmstadt 1956, 228.

15 Ebd., 229.

16 Vgl. E. Cassirer: Critical Idealism as a Philosophy of Culture, in: D. Ph. Verene
(Hrsg.): Symbol, Myth, and Culture. Essays and Lectures of Ernst Cassirer 1935
1945. New Haven/London, 64-91, bes. 75f.; E. Cassirer: Kant und die moderne Bio-
logie (1940/41), in: E. W. Orth (Hrsg): Ernst Cassirer. Geist und Leben, a.a.O., 61-93,
bes. 89 und E. Cassirer: Zur Logik der Kulturwissenschaften, a.a.O., 86.

203

https://dol.org/10.5771/9783495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ernst Wolfgang Orth

Welt als paradigmatisch eingeschrinkt bleibt.'” Der Erfahrungs-
begriff wird erweitert auch auf das kulturell Bedeutsame und Geisti-
ge; ja, er findet dort erst seinen Sinn. Er wird nicht nur erweitert, er
wird auch innerlich differenziert und damit pluralisiert. Cassirer
erweitert seine Metaphorik vom »buchstabieren« auf die Vielzahl
moglicher Alphabete und Alphabetisierungen; man kénnte auch
»Grammatiken« sagen und von »Idiomen« sprechen (was Cassirer
auch immer wieder tut). In dieser Terminologie sind unterschiedliche
Weltanschauungen, aber auch speziellere wissenschaftliche Zugriffe
differenziert beschreibbar und analysierbar. Dies ist das »Diltheysche
Programme, eine Floskel, die Cassirer tbrigens gelegentlich ge-
braucht.'® Und auch eine charakteristische Schwierigkeit, die sich in
Diltheys Konzeption der Geisteswissenschaft(en) auftut, wird bei
Cassirer wieder virulent. Es geht um die Frage, ob die Gegeniiberstel-
lung von Natur- und Geisteswissenschaft(en) eine inklusive oder eine
exklusive ist. Die Beantwortung hingt davon ab, ob man von der
Geisteswissenschaft als Geisteswissenschaft im Singular (»Grund-
wissenschaft«) oder den Geisteswissenschaften im Plural als Wissen-
schaften von diesen und jenen kulturbezogenen Gegenstinden aus-
geht. Es handelt sich beispielsweise sowohl bei der Physik als auch bei
der Jurisprudenz um Gruppen von Erscheinungen, die jeweils so oder
so zu buchstabieren sind; wihrend die Geisteswissenschaft im Singu-
lar das Problem der Alphabetisierung tiberhaupt traktiert (um die
metaphorische Terminologie beizubehalten!). An einer Stelle, die al-
lerdings vereinzelt bleibt, scheint Cassirer einen bemerkenswerten
Unterschied zu machen. Am Ende seines spiteren Textes tiber Natur-
begriffe und Kulturbegriffe heiflt es: »Die Naturwissenschaft lehrt
uns, nach Kants Ausdruck, >Erscheinungen zu buchstabieren, um sie
als Erfahrungen [!] lesen zu kénnenc; die Kulturwissenschaft lehrt
uns, Symbole zu deuten, um den Gehalt, der in ihnen verschlossen
liegt, zu entritseln — um das Leben, aus dem sie urspriinglich hervor-
gegangen sind, wieder sichtbar zu machen«."

Aber offenkundig — und iiblicherweise bei Cassirer — ist »Er-
scheinungen buchstabieren« und »Symbole deuten« dasselbe Gesche-

17 Zum engeren Erfahrungsbegriff vgl. Kants Briefaufsatz an seinen Kollegen Kiese-
wetter — I. Kant: Beantwortung der Frage: Ist es eine Erfahrung, dass wir denken?, in:
Werke. Hrsg. von E. Cassirer e.a. Bd. IV. Berlin 1922, 519-520. Kant verneint die
Frage. Dilthey und Cassirer scheinen sie zu bejahen.

18 E. Cassirer: Zur Metaphysik der symbolischen Formen, a.a.O., 161.

19 E. Cassirer: Zur Logik der Kulturwissenschaften, a.a.O., 86.

204

https://dol.org/10.5771/9783495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Wissenschaftskonzeption bei Dilthey und Cassirer

hen im Rahmen dessen, was symbolische Formung heifst; deshalb
kann Cassirer das Universum der Physiker auch all fillig »symboli-
sches Universum« nennen.?’ Auch bei Dilthey finden wir diese Span-
nung. Physik als Wissenschaft ist genau so ein geistig kulturelles Ge-
schehen wie das Verfassen und Deuten von Poesie. Was bedeutet
dann aber der Abgrund des Sinnes zwischen ihnen? Oder ist dieser
Abgrund nur eine (szs. kulturwiichsige) Suggestion? Wie immer das
zu beantworten ist — gerade dazu bedarf es einer Kritik der Kultur und
des kulturellen Leistens oder eben einer »Kritik der historischen Ver-
nunft« (im Sinne einer »genetischen Definition« von Methode). Ob
diese Kritik der historischen Vernunft in einer grundlegenden Geis-
teswissenschaft im Singular hypostasiert werden darf ist allerdings
noch offen.

Diltheys Anschluss an Kant und seine auf Weiterfithrung be-
dachte Kantinterpretation im Sinne einer »Kritik der historischen
Vernunft« wird an einem einfachen Satz aus den Entwiirfen Zur
Weltanschauungslehre (nach 1883) deutlich: »Auch Kant wusste,
dass nur in der Erfahrung die Form der Erfahrung erscheint.« (»Das
war es, was er von Locke akzeptierte[!]«) (GS VIII, 259)* Cassirers
konkrete und lebendige Energien des Geistes als Agentur allen Welt-
verstehens bekunden sich bei Dilthey im lebendigen »Zusammen-
hang« und der »Struktur des Seelenlebens«. Dieses Seelenleben
bringt »Formen« wie »Naturerkennen, Herrschaft tiber die Natur,
wirtschaftliches Leben, Recht, Kunst und Religiositit« hervor
(GS VIII, 185) — wie es 1896/97 in dem Text Was Philosophie sei
heifit. Das erinnert an Cassirers »symbolische Formen«. Dilthey
spricht auch von »Seiten der menschlichen Titigkeit, welche sich in
Wissenschaften reflektiert« (GS VIII, 185). Die Philosophie sucht
nun nach Dilthey »die Einheit des Geistes in diesem vielfaltigen Tun
herbeizufiithren«. Besser wiirde es wohl heifien: die Einheit, die schon
im Spiel ist, angemessen verstindlich zu machen. Denn: In all diesem
Tun »manifestiert« immer schon »der Mensch seine Lebendigkeit«
und zwar als resp. in »Wirklichkeitserkennen, Wertgebung und
Zwecksetzung« (GS VIII, 185). Ganz elementar bestimmt sich dieser
Befund in dem, was Dilthey in spiteren Vorlesungen die »Urzelle der

2 Vgl. E. Cassirer: An Essay on Man. An Introduction to a Philosophy of human
Culture (1944). New Haven/London 1972, 221.

21 In seinem Kiesewetteraufsatz hat Kant Locke dem Sinne nach aber gerade nicht voll
akzeptiert.

205

https://dol.org/10.5771/9783495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ernst Wolfgang Orth

Geschichte« nennt, namlich im »Erleben mit seinem Milieu«
(GS XXV, 270). In seiner Spitphilosophie behandelt Cassirer einen
dhnlichen Befund unter dem Titel »Basisphinomene«.?> Immer han-
delt es sich jedoch um die Einheit des Geistes. Und diese Einheit ist
eine funktionale.

Folgerichtig geht es Dilthey um die »Funktion« der Philosophie,
und diese »kann nur aus der Geschichte empirisch [!] ersehen wer-
den« (GS VIII, 185). Hier komm es allerdings darauf an, den Terminus
»empirisch« richtig zu verstehen. Er meint sicherlich Anschaulich-
keit, aber eine Anschaulichkeit, die sich erstim lebendigen, verstehen-
den Nachvollzug ergibt. (Die Funktion ist das Dasein in Tatigkeit ge-
dacht — wie Goethe einmal sagt!) In dem Text zur Philosophie der
Philosophie (von 1907) wird das Thema »Funktion und Struktur der
Philosophie« ausdriicklich behandelt (GS VIII, 211ff.). Erlduternd
heifst es: Philosophie sei nicht »durch einen Gegenstand oder eine
Methode« bestimmt, sondern durch ihre »Funktion«, die sich zumal
als »Kritik« und Adjustierung von Weltverstindnissen bekundet und
bewihrt, sofern der Bezug zum lebendigen Seelenleben (in seinem
Strukturzusammenhang) hergestellt wird (vgl. GS VIII, 218f.). Das
bedeutet, dass das philosophische Bewusstsein und somit die ent-
wickelte Philosophie im natiirlichen Weltverstehen bereits angelegt
ist. Deshalb kann Dilthey von einem »inneren Wachstum« sprechen
(GS VIII, 219),% das sich im Kulturprozess szs. zwischen elementarem
Weltverstandnis und philosophischer Bilanzierung abspielt.

Cassirer hat diese Problemstellung auf schnittige Formeln ge-
bracht, etwa mit der Devise »vom Substanzbegriff zum Funktions-
begriff«.2* Schliefllich priagt Cassirer mit Blick auf den Gesamtprozess
der Kultur als symbolischer Formung den Begriff der »symbolischen
Funktion«. Hier entwickelt er eine triadische Begriffsstruktur, die in
Ausdruck, Darstellung, reine Bedeutung terminiert.” Diese Formel

2 E. Cassirer: Zur Metaphysik der symbolischen Formen, a.a.O., 113-195.

2 Max Scheler nannte das Funktionalisierung. Dazu E. W. Orth: Max Scheler und
Ernst Cassirer. Wissensformen und symbolische Formen als kulturphanomenologi-
sche Perspektiven, in: Phanomenologische Forschungen. Hamburg 2013, 213-231.

24 Vgl. diese Formel bei E. Cassirer: Das Erkenntnisproblem in der Philosophie und
Wissenschaft der neueren Zeit. 1. Bd. (1906). Darmstadt 1974, 77. Des Weiteren
E. Cassirer: Substanzbegriff und Funktionsbegriff. Untersuchungen iiber die Grund-
fragen der Erkenntniskritik. Berlin 1910.

% Vgl. dazu E. W. Orth: Von der Erkenntnistheorie zur Kulturphilosophie, a.a.O.,
Index.

206

https://dol.org/10.5771/9783495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Wissenschaftskonzeption bei Dilthey und Cassirer

hat ihre vor-laufigen Varianten (oder Analoga) in zwei weiteren Tria-
den wie Nachahmung der Natur, Manier, Stil*® oder: mimischer, ana-
logischer und symbolischer Ausdruck (PsF 1, 134ff.). In allen drei
Begriffstriaden wird eine implikativ-explikative Begriffs- und damit
Verstehensstruktur zur Geltung gebracht, der gemif das Welt-
verstehen funktional als Wachstum beschrieben und analysiert wer-
den kann. Dieses Wachstum ist allerdings kein simpler Fortschritt.”

Ich will zum Abschluss noch einmal auf Diltheys Formel von der
»Philosophie der Philosophie« (von 1907) zuriickkommen (GS VIII,
206 ff.). Mit diesem Topos scheint das benannt zu sein, was Geistes-
wissenschaft im Singular als »Grundwissenschaft« bedeutet — hier
allerdings eher im Duktus der »Metawissenschaft« (als »Weltan-
schauungslehre«). Es ist mit zwei Varianten des Singulars zu rech-
nen, einer allgemein umgreifenden Metawissenschaft und einer kon-
kret fundierenden Basiswissenschaft.?® Offensichtlich darf man aber
die wie immer aufzufassende Grundwissenschaft nicht hypostasie-
ren. Es gibt so wenig eine patente Philosophie der Philosophie wie es
eine fest umrissene Metaphilosophie gibt. In dem Topos »Philosophie
der Philosophie« kommt jedoch eine »Funktion« zu Geltung — die
Funktion der Philosophie, die man auch als Besinnung (und Beson-
nenheit) bezeichnen kann und die der sich orientierende Mensch zu
vollziehen und zu bewéhren hat. Es handelt sich eher um eine »Ein-
stellung« als um eine schon fest gefiigte Methode — eine Einstellung,
die sich im Ubrigen der einzelnen Geisteswissenschaften (und auch
gegebenenfalls der Naturwissenschaften) zu bedienen weif. Aber die-
se »Einstellung« ist kein »Fach«, das einen festen Lern- und Lehr-
bestand verwaltet. Am Beispiel seines eigenen Verhiltnisses zu der
Pluralitit der Weltanschauungen (z.B. der drei prominenten) hat
Dilthey das immer wieder verstindlich zu machen versucht. Um Tat-
sichlichkeit und Funktion von Weltanschauungen als kultur-anthro-

2% Vgl. E. Cassirer: Der Begriff der symbolischen Form im Aufbau der Geisteswissen-
schaften (1921/22), in: Wesen und Wirkung des Symbolbegriffs, a.a.O., 169-200.

77 Vgl. E. Cassirer: Zur Logik der Kulturwissenschaften, a.a.O., 123-127, wo mit
Bezug auf Krisen der Kultur, von einem »Dramac (statt »Tragddie«!), von Oszillation
und Amplituden die Rede ist.

% Die beiden Topoi Meta- und Basis-Wissenschaft gehoren eher zu den Symptomen
als zur Diagnose des Geschehens. Das Meta suggeriert bilanzierenden Uberblick, die
Basis Halt gebende Fundierung. Es sind nicht so sehr methodisch verlissliche Orien-
tierungen als vielmehr kulturanthropologische Einspielungen (Il-lusionen).

207

https://dol.org/10.5771/9783495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ernst Wolfgang Orth

pologisches Radikal verstindlich zu machen, muss man sowohl ein-
zel-geisteswissenschaftliche Forschung betreiben als auch besonnene
Umsicht tiben konnen.

Cassirer hat diese Problemstellung mit der Frage verkniipft, ob
die Philosophie selbst eine symbolische Form sei — und wenn, ob dann
nicht auch die umfassende. Er verneint die Frage entschieden: »Die
Philosophie will nun nicht an Stelle der alten Formen eine andere,
hohere Form setzen, sie will nicht ein Symbol durch ein anderes er-
setzen.« »Das >Absolute« ist immer nur das vollstandige, das durch-
gefiihrte u. systematisch iiberschaute Relative — u. besonders die Ab-
solutheit des Geistes will u. kann nichts anderes sein«.? Cassirer
plidiert — wie er meint: im Anschluss an Dilthey! - fiir eine »Herme-
neutik der Erkenntnis« statt der traditionellen »Erkenntnistheorie,
die sich vielmehr in »verschiedenen Formen der Auslegung« bewih-
ren muss. Dem gemifl sind immer wieder verschiedene »Richtun-
gen« zu beschreiben und zu analysieren.?

Als ein wichtiges Ergebnis der philosophischen Arbeit Diltheys
und Cassirers kann man die Entdeckung eines zweifachen Zirkels an-
sehen:

1. Auf anthropologisch-erkenntnistheoretischem Gebiet: Der
Mensch ist Subjekt, das der Welt (so oder so wissend) gegeniiber-
steht. Aber er ist auch (ebenfalls so oder so wissend) in der Welt.
Vor allem wird der Mensch (als Welt erschlieflendes Subjekt) erst in
einem selbst-bildenden Prozess, den man mit dem Husserlschen Ter-
minus »Weltigung« nennen konnte.!

2. Die Wissenschaften, welche die Welt (die allerdings eine Welt
des Menschen ist) erforschen, sind selbst Produkte einer sich bewe-
genden Kultur, die auch die leitenden Begriffe beiherspielt sowie eine
Grammatik resp. Grammatiken entfaltet. Wissenschaften sind Kul-
turereignisse, die auf Kultur angewandt werden. Sie sind zutiefst me-
taphorisch. Dilthey reagiert darauf immer schon mit »Hermeneutike,
auch wenn er das nicht immer so nennt; Cassirer mit »symbolischer
Formungg, die er gelegentlich — zumal spéter — auch als »hermeneu-
tisch« bezeichnet.

» E. Cassirer: Zur Metaphysik der symbolischen Formen, a.a.O., 265.

% Ebd., 165. Zum Hermeneutikverstindnis vgl. schon E. Cassirer: Erkenntnistheorie
nebst den Grenzfragen der Logik und Denkpsychologie, in: Jahrbiicher der Philoso-
phie 3 (1927), 31-92.

3 In einem Text Die anthropologische Welt aus 1936 (Husserliana XXIX, 334).

208

https://dol.org/10.5771/9783495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Wissenschaftskonzeption bei Dilthey und Cassirer

Die Erforschung der geschichtlichen Entfaltung von Mentalité-
ten und Lebensweisen, wozu die Wissenschaften gehoren (kurz: der
Kultur) fordert als Pendant die Erforschung der Subjektivitdt und
ihrer Strukturen, die eben in dieser Kulturgeschichte ihre Verwirk-
lichung gefunden haben (wobei » Verwirklichung« eine viel sagende
Formel ist). Bei Dilthey ist das der teleologische Zusammenhang des
Seelenlebens, bei Cassirer ist es die symbolische Formung und der
Inbegriff der symbolischen Formen. Beide — Dilthey und Cassirer —
mussten sich auf Kant beziehen, um diese Aufgabe erfiillen zu kon-
nen. Denn Kant thematisierte das Subjekt als die Instanz der Disposi-
tion fiir die Strukturierung von Wirklichkeit.

209

https://dol.org/10.5771/9783495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Dilthey and Cassirer on Language and
the Human Sciences

Rudolf A. Makkreel

In 1923, twelve years after Wilhelm Dilthey’s death, Ernst Cassirer
published the essay Der Begriff der symbolischen Form im Aufbau
der Geisteswissenschaften. Because Cassirer uses the Diltheyan term
for the human sciences rather than the usual Neo-Kantian term
»Kulturwissenschaften, « it suggests that symbolic forms can be re-
lated back to Dilthey’s project of the Aufbau of the historical world in
the human sciences. But Dilthey is not often referred to in his writ-
ings and in this particular essay Dilthey’s theory of human sciences is
not mentioned at all. Cassirer does, however, address the status of
Geist or spirit in general, and indicates an opposition between a »sy-
nopsis of spirit«' that can only be undertaken historically and a more
ideal synthetic approach to spirit that is to capture its basic energy.
One can infer from this that Dilthey’s efforts to delineate the histor-
ical world on the basis of the human sciences (Geisteswissenschaften)
involves a synoptic approach. Whereas Dilthey analyzed objective
spirit in terms of specific »cultural systems« and communal struc-
tures which have over time differentiated themselves in conjunction
with human practices and the cognitive interests of the human
sciences, Cassirer aims to analyze objective spirit in terms of more
general and lasting forms that serve a symbolic function. Cassirer’s
more formal synthetic account of the spiritual world requires it to be
conceived in terms of various symbolic forms.

In this paper I will analyze the different kinds of discourse Dilthey
and Cassirer use about the human spirit to help characterize their
respective views on language. It would be too simplistic, however, to

! E. Cassirer: Der Begriff der symbolischen Form im Aufbau der Geisteswissenschaf-
ten (1923), in: Gesammelte Werke XVI: Aufsitze und kleine Schriften (1922-1926).
Hrsg. von J. Clemens. Hamburg 2003, 75.

210

https://dol.org/10.5771/9783495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Dilthey and Cassirer on Language and the Human Sciences

contrast Dilthey’s approach as interested in concrete structures and
Cassirer’s as content to point to abstract forms. Although Cassirer’s
symbolic forms are more general than the productive systems (Wir-
kungszusammenhinge) that Dilthey articulates on the basis of the
human sciences, Cassirer makes it clear that the symbolic form of
language can never completely rise above the sphere of the sensuous.?

It is well-known how important Kant was for Cassirer, but Dil-
they too acknowledged some Kantian influences. In a draft for Book
Four of his Introduction to the Human Sciences, he wrote:

I incorporate the theory of the conditions of consciousness as instituted by
Kant, but critically transformed, into ... the history of science .... The life
of history also encompasses the apparently fixed and dead conditions under
which we think. They can never be abrogated, because we think by means of
them, but they are the product of development. And with this, I bring the
investigation of the human intellect into its natural relation to the earliest
known stages of the human race, the development of meanings in language,
and the development of mythical thought.?

Dilthey and Cassirer agree that the conditions of thought have to be
supplemented with the conditions of language and myth. Concerning
language both were inspired by the views of Wilhelm von Humboldt
— especially his efforts to discuss the inner form of languages. But
each interprets the idea of inner form somewhat differently. For Dil-
they, an inner form is a lived form, for Cassirer an ideal form. To
discern the inner form of a linguistic product for Dilthey is to recog-
nize the living or dynamic tensions that hold its content and form
together. An inner form is not a shape that is imposed externally on
matter, but naturally grows out of it. For Cassirer, an inner form is an
ideal form. It has a projective force that has its source in the sponta-
neity of thought. As Cassirer writes:

Like Kant, Humboldt referred content back to the receptivity of the senses
and form to the pure spontaneity of thought. For both, form is what cannot
be found in the object (as the thing-in-itself), but must be produced by the
subject itself. But this productivity itself occurs in accordance with a uni-
versally valid rule and accordingly its ideality possesses at the same time a
realizing significance. Because the individual content ... is referred to the
totality of possible contents and characterized according to its place there, it

2 Cassirer: Der Begriff, 81.
* Dilthey, Selected Works, vol. 1, Princeton University Press, 1989, 500-01.

211

https://dol.org/10.5771/9783495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Rudolf A. Makkreel

cannot be fully determined objectively without reference to the unity of
self-consciousness.*

Based on this, Cassirer fashions an analogy between Kant’s position
that judgments are not built up from concepts but first make them
possible, and Humboldt’s view that sentences are not just conglomer-
ates of words. For Dilthey too, there is an important way in which
form points to an overall connectedness. But he stands apart for not
wanting to idealize form as a product of mere thought. I regard his
position as one that stresses the naturally formative aspects of human
activities and minimizes the artificial constructive role of pure
thought. This is because Dilthey developed a theory of knowledge
(Wissen) that is more encompassing than the conceptual cognition
(Erkenntnis) of traditional epistemology. Ordinary experience is lived
and therefore rooted in a pre-given life-context (Lebenszusammen-
hang). There is always already an implicit connectedness in lived ex-
perience. Only the false atomistic assumptions of associationist the-
ories of mind have made us think that we must actively connect
separately given sensory input into some synthetic object. To be sure,
the synoptic connectedness that comes with lived experience may be
indeterminate. But it does provide a kind of immediate knowledge
(Wissen) that comes with a subjective certainty (Gewissheit). It is
then the task of particular human sciences to arrive at more determi-
nate connectedness valid within their own domains. These sciences
apply conceptual thought to produce reliable cognition (sichere Er-
kenntnis), but they also fragment experience. Achieving a more inte-
gral connectedness requires what Dilthey calls self-reflection (Selbst-
besinnung) which transforms the piecemeal and discursive results of
cognitive inquiry into a more individuated understanding (Verste-
hen). At this third level we aim at a reflective knowledge (Wissen)
that approximates wisdom (Weisheit).

This brings us back to the contrast between a historical synopsis
of spirit and a more ideal synthesis. There is no doubt that Dilthey
places less emphasis on the need for conceptual synthesis than Cas-
sirer. Dilthey finds order by articulating the historical world into the
structures of a plurality of cultural systems. These can never be com-
bined into one overall homogeneous system, nor can we analyze all

* E. Cassirer: Die Kantischen Elemente in Humboldts Sprachphilosophie (1923), in:
Gesammelte Werke XVI: Aufsitze und kleine Schriften (1922-1926). Hrsg. von
J. Clemens. Hamburg 2003, 128.

212

https://dol.org/10.5771/9783495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Dilthey and Cassirer on Language and the Human Sciences

the constituents into ideal elements. Certainly, the natural sciences
have had great success in doing this. But there is a limit to how far
the human sciences can go in that direction. Cassirer, by contrast,
establishes a continuum between the natural and human sciences.
Accordingly, Cassirer’s approach to the human sciences is what Dil-
they would call »constructionist«, whereas Dilthey prides himself on
a »formative« approach or an Aufbau that explicates the »reason of
things that was active in their history.«®

Cassirer: Language and Ideal Synthesis

Owing to the fact that Cassirer worked out a more explicit theory of
language, I will begin with him. In describing the progression from
mythical consciousness to that of the mathematical-physical con-
sciousness of the world, Cassirer points to the need to take the contents
of experience, »which stand undifferentiated side by side in immediate
perception,«® and transform them into differentiated elements to
»which a specific place is assigned ... in accordance with a concept of
law.«” The philosophy of symbolic forms aims at finding the general
systematic wholes through which we move from undifferentiated per-
ceptual consciousness to myth, language, art and finally science.

The symbolic form of myth provides an initial mode of overcom-
ing the juxtaposed impressions of sense. It produces connectedness,
not through the mediation of general laws, but by positing immediate
sympathetic relations among the parts of things. Anything that hap-
pens to any part of a body is assumed to affect the fate of the whole.
For mythical consciousness, the parts of things are fused or interpe-
netrate each other. Only in language do the parts of things begin to be
differentiated in accordance with their specific functions. All symbolic
forms create a kind of connectedness, but they do so in increasingly
differentiated ways. Myth already points to causal connections, but
the causality invoked is unconditional. Science advances to a condi-
tional kind of causality: »one thing is never simply the cause of an-
other; its effect on this thing is produced only under very specific

5 Dilthey: SW1, 78.

¢ E. Cassirer: Philosophy of Symbolic Forms. Vol. 2. Mythical Thought. Trans.
R. Manheim. New Haven 1956, 33.

7 Cassirer: Mythical Thought, 32.

213

https://dol.org/10.5771/9783495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Rudolf A. Makkreel

determining circumstances and above all in a rigidly delimited mo-
ment of time.«® This delimitation makes it possible to differentiate
ideal elements (momentary changes) in terms of functions that can
be subordinated to universal laws. Cassirer ascribes this kind of func-
tional differentiation to all symbolic forms that move beyond myth.
Language, for instance, transforms undifferentiated sounds into ar-
ticulate words that can be differentiated according to their grammati-
cal functions. Words initially discriminate those aspects in things that
relate to the goals of human action. Before language can go over into
the generalizing and subsuming form of concept formation that logic
and pure scientific theory aim at, it establishes a qualifying form of
concept formation. Cassirer characterizes the qualifying linguistic
concept as follows:

Here a thing is not named from the standpoint of the genus to which it
belongs, but on the basis of some particular property which is apprehended
in a total intuitive content. The work of the spirit does not consist in sub-
ordinating the content to another content, but in subjecting a concrete, un-
differentiated whole to further specification (weitere Besonderung) by lift-
ing out a determinate, characteristic aspect and focusing attention on it. The
possibility of »giving a name« rests on this concentration of the mind’s eye:
the new imprint of thinking upon the content is the necessary condition for
its designation in language.’

Whereas the logical concept subordinates particular impressions of
sense to some universal, the linguistic concept specifies an overall
impression. Elsewhere, Cassirer speaks of language passing through
three stages: the mimetic, the analogical and the symbolic. In the
mimetic stage, language »clings to the concrete phenomenon and its
sensory image, attempting as it were to exhaust it in sound.«'® Here
language is primarily reproductive. The productivity of language be-
gins with the analogical stage where more than just particulars are
related on the basis of resemblance. Formal analogies are produced
to coordinate phonetic sequences with sequences of impressions »en-
tirely different in content.«!! It is here that qualifying concepts come
about, whereby parts come to stand for wholes. Finally, at the sym-

8 Cassirer: Mythical Thought, 52.

9 Cassirer: Language, 283-284; translation revised. See Philosophie der symbolischen
Formen, in: Gesammelte Werke XI. Hrsg. von C. Rosenkranz. Hamburg 2001, 255.
10 Cassirer: Language, 190.

' Cassirer: Language, 193.

214

https://dol.org/10.5771/9783495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Dilthey and Cassirer on Language and the Human Sciences

bolic stage, language approximates logical theory by allowing for the
differentiation of wholes into all their possible parts by means of
classifying concepts.

Based on this short account of the roles of myth and language in
the formation of experience, we can explicate four cognitive phases
for Cassirer. At first we have a mere juxtaposition of impressions.
Myth tries to impose order on them by willfully fusing them. Analo-
gical language can then differentiate such indeterminate wholes by
focusing on some determinate parts that allows us to coordinate other
parts as well. Finally, the pure symbolism of logic and theory differ-
entiates the whole of experience into all its parts so that further de-
termination can be achieved. Total determination requires that we
transform real parts into ideal elements and real wholes into systems
of universal functions. The final differentiation of experience and the
attainment of cognitive determinacy require that all these ideal ele-
ments be subordinated to universal laws. This further move from
coordination to subordination demands that the parts of things be
homogenized into uniform elements.

It needs to be asked whether this kind of idealization that clearly
defines the aims of the natural sciences is also the ultimate telos of the
human sciences. To what extent can the human sciences abstract from
the distinctive parts of their subject-matter? According to Dilthey, the
task of the human sciences is less to explain the cultural and social
relations that are exhibited in history, than to refine our understand-
ing of them. Explanation aims at the kind of determination and differ-
entiation of homogeneous elements that allows phenomena to be
subsumed under universal laws. Understanding by contrast is ulti-
mately a reflective process that discerns relations among heteroge-
neous constituents and is able to specify their meaning on the basis
of structural generality. Cassirer thought that Dilthey’s explanation-
understanding distinction was merely intuitive, based primarily on
differences of subject-matter. In fact, Dilthey claimed that human
activities can be investigated from the perspectives of both the natural
sciences and the human sciences. Explanations made possible by the
natural sciences are not excluded from a human science such as his-
tory, but the main task of historians is to articulate the appropriate
structural frameworks in relation to which the value and meaning of
historical-human life can be understood and explanations can be
made relevant.

215

https://dol.org/10.5771/9783495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Rudolf A. Makkreel

Dilthey: Language as Reflexively Articulative

I will start my account of Dilthey’s theory of language with his draft
for Book Six of the Introduction to the Human Sciences that contains
a section entitled »Cultural Systems: Morality and Religion, Lan-
guage, Art, and Science.«'?> Let me cite some passages from this sec-
tion, which was not published until 1982: »In language, life-relations
are singled out by a process of articulation and form linguistic cate-
gories. These categories arise through a heightening of consciousness
of life-relations, by a process that separates them from the initially
connected whole of life ...«" In another passage Dilthey writes: »No
grammatical relationship is more important than predication. ... The
latter has been viewed by leading logicians as the relation of identity
or agreement. But the »is< of predication certainly signifies neither
identity nor its diluted form of agreement. Rather, whenever a prop-
erty is attributed to a subject as its predicate, the life-concept of self-
sameness (Selbigkeit) is involved ...«

Dilthey claims that the »is« of identity of objects is rooted in the
selfsameness that a living subject experiences over time. This sense of
selfsameness is manifested as an Innewerden that can be understood
to be a self-referring or »reflexive« awareness. The »is« of linguistic
predication has its roots in the way consciousness is reflexively re-
lated to itself, but it also initiates the reflective differentiation that
characterizes thought. It is important here to distinguish between
the reflexive which is immediately self-given as content and the re-
flective which is always mediated and relational. This distinction is
implicit in the following passage where Dilthey writes: »that which
is contained in the life-nexus is already differentiated in language by
means of intellectual processes into the two aspects of reality: con-
tents and relations. Thus language prepares the way for thought.«*

Dilthey then turns to mythology where he finds parallel devel-
opments. Relating myth to language, he writes:

Here too we can distinguish root-forms and modifications, elements and
forms. ... The forms and form-elements of mythology are first intended to
give expression to life-categories and life-concepts. Selfsameness in its var-

12 Dilthey: Introduction to the Human Sciences, Selected Works I, 448.
5 Dilthey: Introduction, 449.
14 Dilthey: Introduction, 449.
15 Dilthey: Introduction, 450.

216

https://dol.org/10.5771/9783495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Dilthey and Cassirer on Language and the Human Sciences

ious predications manifests itself most simply in the Vedic hymns through
the relation of the god to his various, relatively independent predications.
The life-category of selfsameness relative to which changes into the non-
recognizable occur expresses itself in the symbol of conversion and meta-
morphosis. ... At the mythical level, where attention is fixed on meteorolo-
gical events and their interrelations, the life-category of causality is appre-
hended mainly in terms of the symbols of magic. ... It is a gross injustice
that now ... religion is explained by the mere need for salvation — »without«
an account being given of the presuppositions of »this need«. Religion is
inherent in the apprehension of the world as a life-nexus that has structure,
meaning, and sense.'¢

We find here anticipations of several aspects of Cassirer’s first two
volumes of the Philosophy of Symbolic Forms on language and myth.
One difference is striking, however. Whereas Cassirer sees religion
developing out of myth, Dilthey regards religion as more fundamen-
tal. Religion is inseparable from our search for meaning: it has always
been with us and will remain so according to Dilthey. Mythology
represents a particular development of religious life. It uses represen-
tations of gods and meteorological events to come up with »a first
kind of explanation«' of the world. As I see it, Dilthey regards reli-
gion as a non-eliminable aspect of our understanding of the meaning
of life and myth as a pseudo-scientific and now dispensable attempt to
determinately explain the world. Another way in which Dilthey con-
trasts religion and myth is to place religion at the level of lived ex-
perience and myth at the level of representation. Myth for Dilthey is
a primitive mode of representing religious consciousness.'®

Dilthey recognized the importance of language for thought, but
he was reluctant to treat it as an autonomous or universal system.
Each natural language is a cultural system that manifests local condi-
tions. Commenting on Pestalozzi’s effort to establish general ordering
systems, Dilthey writes: »He established four of them: the number
system, spatial order, fundamental musical relationships, and a lawful
system of language. It is clear that numerical, spatial and musical
relationships form homogeneous systems that can be developed from
within; language, however, is not such a homogeneous system.«"

16 Dilthey: Introduction, 450.

17 Dilthey, Introduction, 142.

18 W. Dilthey: Einleitung in der Geisteswissenschaften. GS I, 140.

19 W. Dilthey: Ideen iiber eine beschreibende und zergliedernde Psychologie, GS V,
182; Selected Works. Vol. II (forthcoming).

217

https://dol.org/10.5771/9783495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Rudolf A. Makkreel

This indicates that Dilthey would have had reservations about a the-
ory of symbolic forms.

What then sets Dilthey’s theory of language apart? The first
thing to observe is that Dilthey contextualizes language. His herme-
neutic approach to the human sciences places language among other
modes of human objectification. Life already produces objective man-
ifestations of itself — language is a special mode of such manifestation.
Dilthey in fact distinguishes between mere manifestations (Ausser-
ungen) of life and its expressions (Ausdriicke). Language is an expres-
sive mode of manifestation. Accordingly, the function of language is
not differentiated on the basis of a universal theory of symbolization,
but as a part of a genetic account of how the meaning of life gets
articulated. We will see that this articulation occurs at three levels:
first, life produces simple manifestations of itself that provide the
medium whereby human awareness orients itself; then life gets clar-
ified through conscious acts of explication; and finally, what is appre-
hended in experience can be discursively expressed in language.

Dilthey attaches great importance to the intermediate operations
of explication at the level of consciousness. They include such ele-
mentary functions as comparing phenomena, noting similarities and
contrasts, equating and differentiating. He writes that

»insofar as equating and differentiating merely find what is given ... they
are analogous to perception itself; but insofar as they create logical, rela-
tional concepts such as identity, difference, degree, and affinity that are im-
plicit in perception, but not given in it, they belong to thought.«»

Sometimes, Dilthey calls these elementary operations a kind of silent
thought that emerges with perception. The explication involved here
does not merely analyze the given; it also gathers it together, which is
a condition that makes possible the intuition of time. Dilthey gives
the following example: »When the strokes of a clock follow each other
repeatedly, there is a succession of these impressions, but the appre-
hension of this succession is only possible in a gathering together.
This grasping together produces the logical relationship of a whole
to its parts.«?! Gathering and grasping together are pre-discursive
operations of synopsis that precede discursive synthesis. Synoptic

2 Dilthey, The Formation of the Historical World in the Human Sciences, Selected
Works, vol. 111, 144.
21 Dilthey, Formation, 145.

218

https://dol.org/10.5771/9783495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Dilthey and Cassirer on Language and the Human Sciences

grasping discerns and explicates the commonality of an unfolding
present.

Note that at the level of explicating we are dealing with direct
perceptual impressions. The next stage of consciousness is less direct,
and introduces what Dilthey calls a representational awareness. We
move from direct presentation (Darstellung) to a process of represen-
tation (Vorstellung) that is not restricted to the present. Through re-
presentation we can expand the scope of consciousness to encompass
the past and the future. But Dilthey is not content to remain at this
representational level, which reproduces past impressions and imagi-
nes future ones in mental terms that could be at the level of silent or
pre-discursive thought. There is a more important sense of represen-
tation that only discursive thought can capture and is logical. Discur-
sive thought replaces the idea of being a representation (Vorstellung)
with that of being representative (Vertretung).

Discursive thought makes use of expressions, especially linguis-
tic ones, in order to move from subjective thought processes to their
objective logical results. Whereas mental representations can expand
the content given in present impressions, representative discursive
expressions allow formal relations to be objectified. This is how Dil-
they introduces the objectively representative nature of discursivity
in his Formation of the Historical World in the Human Sciences:

Here there is the relation of expression to what is expressed by which, on
the basis of the movements of speech organs and of the representations of
their products, linguistic forms arise. Their function arises from the relation
to what is expressed in them. As constituents of a sentence, linguistic forms
have a meaning, whereas the sentence itself has a sense. The direction of
apprehension proceeds from word and sentence to the object expressed by
them. This also leads to the relation between the grammatical sentence or
an expression by means of other signs and the judgment established by all
modes of discursive thought.?

Elementary operations of thought, such as discerning commonality
and acts of mental representation, are at the level of apprehending
particular states of objects. Discursive thought opens up the semanti-
cal level of forming judgments about the world. Through the relation
of expression to what is expressed, namely, meaning, we can make
sense of the world. By forming representatives for, rather than repre-

2 Dilthey, Formation, 146-147.

219

https://dol.org/10.5771/9783495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Rudolf A. Makkreel

sentations of, what is given in experience, we are able to shift »from
apprehending the states of objects to making judgments about
them.«? A judgment does not directly compare particular states, but
asserts an objective state of affairs. It is representative by expressing
states of affairs in terms of »logical constituents that satisfy the de-
mands of knowledge through constancy, clarity, distinctness, and
through fixed connections with linguistic signs.«** By moving from
elementary explication to discursive thought we replace the amor-
phous immediate context of phenomena with a more determinate
judgmental context. By asserting a judgment that such and such is
the case, I can potentially define each part of the assertion in terms
of its place in a meaning framework. Thus Dilthey writes: »When the
discursive logical system is analyzed, then one comes upon kinds of
relations that regularly recur independently of change of content and
that coexist at every point in the nexus of thought.«*> Objective
claims become possible because changeable private mental contexts
are replaced with more enduring public contexts. In one of two im-
portant passages that anticipate some of the claims about idealization
made by Cassirer, Dilthey writes:

Knowledge constitutes a hierarchy of functions: the given is explicated in
elementary functions of thought, it is reproduced in mental representations
(Vorstellungen), and it is logically represented (vertreten) in discursive
thought — the given is thus subjected to various kinds of re-presentation
(Reprisentierung). The explication of the given through elementary opera-
tions of thought, its reproduction in the remembered representation, and its
being logically represented in discursive thought can all be subsumed under
the encompassing concept of re-presentation.?

We see here the transition from subjective representation to a discur-
sive >being represented« that is objective. The final concept of Repri-
sentierung could seem a mere covering term for mental and discur-
sive acts of representing. But a subsequent passage suggests that
Reprdsentierung adds a linguistic dimension that goes beyond sub-
jective Vorstellung and objective Vertretung by further specifying re-
lations. This is how Dilthey elaborates his position:

2 Dilthey, Formation, 146.
24 Dilthey, Formation, 147.
% Dilthey, Formation, 148.
26 Dilthey, Formation, 149.

220

https://dol.org/10.5771/9783495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Dilthey and Cassirer on Language and the Human Sciences

What is singular is subjected to the ends of apprehending reality by its
relation to some whole and by being subordinated to what is universal.
The mutability of what is intuitively given is transformed into a relation
between concepts and universally valid re-presentation (Reprisentierung);
abstraction and analysis either raise the concrete into homogeneous se-
quences necessary for the assertion of regularities or allow the articulation
of the concrete to be conceived by means of classification.?”

One direction in which the abstraction and analysis of Reprdisentier-
ung can proceed is to generate the homogeneous sequences of ele-
ments that make possible the universal determination that Cassirer
attributed to the power of ideal synthesis and formal symbolization.
But the abstraction and analysis of Reprisentierung can also allow for
the structural articulation of the concrete. We can conclude from this
that the final mode of linguistic Reprdsentierung enables the human
sciences to function at times like the natural sciences and generate
homogeneous systems that have universal import. But since the hu-
man sciences do not merely represent the world through thought,
they must also express and articulate the way we experience our-
selves as embedded in the world through practices. Although the hu-
man and the natural sciences share many methods, some methods
will differ given their distinctive tasks. But even they can be traced
back to common linguistic and symbolical operations.

The initial task of the human sciences is to orient us to the world.
This precedes the more idealizing functions that apply to universal
systems. Dilthey follows Hegel by calling the original framework
through which we make sense of things »objective spirit.« But he
differs from Hegel by considering objective spirit as a sphere of com-
monality merely valid for elementary understanding. This sphere of
commonality is not yet a sphere of universality. It is always histori-
cally conditioned both in time and place.

Among the components of objective spirit are the natural lan-
guage and social conventions that we are born into and grow up with.
There is always something local about the commonality that serves as
the context of elementary understanding. The initial intelligibility
(Verstindnis) provided by objective spirit makes possible communica-
tion, but does not yet produce genuine understanding (Verstehen).
Objective spirit frames the reflexive awareness that orients lived ex-
perience, but this local context of communication merely produces

%7 Dilthey, Formation, 149.

221

https://dol.org/10.5771/9783495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Rudolf A. Makkreel

the intelligibility of the self-evident (das Selbstverstindliche) or what
Heidegger would call pre-understanding. Dilthey seeks a higher
mode of understanding that can make things evident with the aid of
cognitive analysis. For such higher understanding, more general con-
texts must be brought into play. Each of the human sciences relates
what is already intelligible within the sphere of commonality to some
universal system that considers only certain factors. Thus a historical
event already familiar on the basis of firsthand reports and newspaper
accounts can also be analyzed in political, economic, and sociological
terms. All the sciences attempt to replace the tradition-based termi-
nology of common natural languages with the more technical sym-
bolism made possible by abstract analysis, but for the human sciences
there always comes a point when that kind of universal re-presenta-
tion must be referred back to more concrete life situations. The ulti-
mate task of the human sciences is to allow the various ways of re-
presenting historical life to contribute to the recognition of
individuality. This would involve a shift from higher or cognitive
understanding to a third level of reflective understanding. It is impor-
tant to realize that even our own individuality cannot be directly un-
derstood. The reflexive awareness provided by our lived experience
constitutes an essential entry point into the grasping of life, but it
does not produce a reflective understanding of life until it takes into
account how it objectifies itself. The challenge for hermeneutics is to
explicate lived experience in terms of its expressions and to find the
proper meaning contexts that allow us to define their understanding.
This is a circular process: the move from lived experience to expres-
sion is progressive, the process of understanding is regressive.

Whereas Cassirer saw the focused understanding made possible
by qualifying concept formation as a merely suggestive mode of sym-
bolization, Dilthey places this kind of understanding at the heart of
the human sciences. One of the contributions of historical under-
standing is to be able to show how some particular events can bring
a whole movement into focus or how an individual life can give a
unity to a period. To be able to discern how more general forces inter-
sect in a specific phenomenon is a skill that human scientists share
with artists. It is also a way of limiting the extent to which the human
sciences can transform the reality of lived experience into the symbo-
lism of universal systems.

The understanding of human experience requires not just a pro-
cess of mental representing and logical representation, but also some

222

https://dol.org/10.5771/9783495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Dilthey and Cassirer on Language and the Human Sciences

form of either discursive or articulative expression. Dilthey is empha-
tic about how an expression of lived experience can disclose »more of
the nexus of psychic life than any introspection. ... It draws from
depths not illuminated by consciousness.«?® We see this already in
everyday discourse and exclamations, but more so in the power of
poetic language to enhance and complete lived experience. The signif-
icance of articulative expression becomes especially evident when Dil-
they examines musical symbolism. The creation of a musical compo-
sition does not begin with inner mental representations of things that
are then expressed musically, but involves a direct participation in a
musical medium from the start. Dilthey writes: »There is no duality
of lived experience and music, no double world, no carryover from the
one to the other. Genius is simply living in the tonal sphere as if it
alone existed; all fate and suffering is forgotten in this tonal world,
but in such a way that they are all still there.«* Living in the world of
tones is to be able to articulate experience through an objective med-
ium. Here the inner-outer distinction is subverted, but not in a way
that undermines the basis for preserving a sense of self.

Discursive and articulative modes of expression open up self-un-
derstanding through a process of objectification, whether the medium
for it is comprised of ordinary languages, abstract signs, musical tones
or visual lines. The public medium to which elementary understand-
ing orients itself is what we have called objective spirit and this pro-
vided the commonality of one’s native language. The symbolic re-
presentation needed for higher understanding allows us to relate to
more universal contexts with homogeneous constituents, as Cassirer
indicates, but discursive and articulative modes of expression have the
capacity to also return us to more basic local contexts.

The task of both higher and reflective understanding, as defined
by Dilthey’s hermeneutics, is to bring the appropriate contexts to bear
in defining the meaning of things and interpreting the historical sig-
nificance of human achievements. This makes hermeneutics a con-
summatory discipline rather than the preliminary classificatory en-
deavor that it is for Cassirer. For Cassirer hermeneutics analyzes the
basic forms that can be found in the achievements of human culture,
but it is subsidiary to the kind of functional explanations that a theory

2 Dilthey, Formation, 227.
» Dilthey, Formation, 242.

223

https://dol.org/10.5771/9783495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Rudolf A. Makkreel

of symbolic forms makes possible. Given Cassirer’s greater stress on
the formal syntactical features of language, it is not surprising that
his theory is less focused on what they can contribute to historical
understanding than Dilthey’s structural semantical approach which
was geared to the human sciences from the start.

224

https://dol.org/10.5771/9783495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zum Verhiltnis von Naturwissenschaften und
Geisteswissenschaften in der
Philosophie Wilhelm Diltheys*

Gudrun Kiihne-Bertram

In dem vorliegenden Aufsatz werden das Wissenschaftsverstindnis
Wilhelm Diltheys sowie seine Auffassung des Verhiltnisses von Na-
turwissenschaften und Geisteswissenschaften untersucht. Dass Dil-
they keine strikte Trennung beider Wissenschaftsgruppen anstrebte,
sondern vielmehr ihre Komplementaritdt und Korrelativitit zu be-
griinden und ihren gemeinsamen Ursprung in der menschlichen
Natur aufzufinden und zu verankern suchte, soll deutlich gemacht
werden.

1. Diltheys Wissenschaftsverstindnis und sein Versuch einer
Grundlegung der Geisteswissenschaften

Alles Wissen entsteht fiir Dilthey im »Ubergang aus dem Erleben
zum Urteil«.! Denn ein »kontinuierlicher Zusammenhang geht von
der Wahrnehmung zur Anschauung, von da zum diskursiven Denken
[...] und von da zur Wissenschaft. Ebenso aufwirts vom Gefiihl und
der Zwecksetzung«.? Das Wissen erstreckt sich auf die Bereiche der
Wahrnehmung, die Einschitzung und Bewertung der Wirklichkeit
und das daraus resultierende regelgeleitete Handeln sowie auf die
Reflexion iiber die Werte und Normen unseres Tuns bis hin zur
héchsten Ausprigung des Wissens in den Wissenschaften. Diltheys
Theorie des Wissens will damit »universal« sein.

Die Akte des Wissens sondert Dilthey demgemif in Urteile iiber
Wirklichkeit, Werturteile sowie Regeln und Normen. Da das Wissen

* In leicht verdnderter Form zuerst erschienen in: Gudrun Kiithne-Bertram: Konzep-
tionen in einer lebenshermeneutischen Theorie des Wissens. Interpretationen zu Wil-
helm Dilthey, Georg Misch und Graf Paul Yorck von Wartenburg. Wiirzburg 2015,
149-169.

1 GS XXIV, 36.

2 GS XXIV, 204.

225

https//dol.org/10.5771/9763495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Gudrun Kiihne-Bertram

nicht auf den Bereich der Diskursivitidt beschrankt ist, kann es — in
einem weiten Sinne genommen — auch vordiskursiv sein. D.h. fiir
Dilthey ist auch das Urteil nicht notwendig an die Aussageform ge-
bunden. So gibt es auch vordiskursive Urteile. Das Wissen im enge-
ren Sinne jedoch definiert Dilthey als »jede Aussage, die mit dem
BewufStsein der Giiltigkeit auftritt«, motiviert durch das Streben des
menschlichen Denkens nach Allgemeingiiltigkeit.>

Die Theorie des Wissens und der Wissenschaften versteht Dil-
they als die Reflexion iiber die Entstehung des Wissens in allen seinen
Aspekten, iiber die Prozesse der Wissensgewinnung sowie die Ent-
wicklung des Wissens in den Wissenschaften im Laufe der Mensch-
heitsgeschichte. Dieses »Wissen von allem Wissen« ist fiir Dilthey die
Philosophie. Sie ist die »systematische und architektonische Macht,
welche die verschiedenen Arten des Wissens miteinander verkniipft.*
Die Philosophie soll alles Wissen zum Ausgangspunkt nehmen. Sie
soll sich auf den »vorphilosophischen Standpunkt und den ganzen In-
begriff von Leben, Erfahren und Wissen« beziehen und damit auch
auf das »Wissen von Werten, Zwecken und Normen«.’ Dilthey be-
stimmt so die Philosophie als die »Lehre vom Wissen, von den Wis-
senschaftenc, als »Theorie der Theorien«.¢ Damit fasst er sie auch als
Logik, denn diese ist »das Wissen vom Wissen«.” Thr Gegenstand
reicht von der einzelnen aktuellen Sinneswahrnehmung und dem in-
dividuellen Erlebnis »bis zu dem Zusammenhang der Wissenschaf-
ten«.® Thr »Stoff ist der Inbegriff alles Denkens, das im Menschen-
geschlecht entwickelt worden ist, aufwirts von den elementaren
Operationen bis zum abstrakten BewufStsein iiber Theorie«.® Die lo-
gische Analyse soll deshalb alle Denkleistungen umfassen, »wie sie
sich vom wortlosen Denken erstrecken bis zur Entwickelung der
Theorie«, welche letztlich das Denken selbst zum Gegenstand hat.!

Die Struktur des Wissens entspricht nach Diltheys Auffassung
dabei immer der Struktur des Lebens." Denn alles menschliche Stre-

3 GS XXIV, 11 und GS VIII, 121.
+ GS XXI1V, 172.

> GS XXIV, 60 und 174.

6 GS XXIV, 4.

7 GS XXIV, 89.

8 GS XXIV, 205.

9 GS XXIV, 56{.

10°GS XXIV, 196.

TGS XX1V, 67.

226

https://dol.org/10.5771/9783495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zum Verhiltnis von Naturwissenschaften und Geisteswissenschaften

ben, und damit auch das Wissen-Wollen, hat seine Grundlage in den
»Bediirfnissen der menschlichen Natur«.' So ist fiir Dilthey die Leh-
re vom Wissen oder, wie er sagt, die Wissenschaftslehre anthropolo-
gisch zu begriinden. In seiner Theorie des Wissens versucht er, auf
dem Wege der Reflexion oder, wie er es nennt, der Selbstbesinnung
zuriickzugehen auf die »Erlebnisse des Erkenntnisprozesses, in de-
nen alles Wissen entsteht, > und er will damit den Ursprung des Wis-
sens und die geschichtliche Entwicklung desselben zu Bewusstsein
bringen. Erkenntnis definiert er deshalb als fortschreitende Bewusst-
machung von Wirklichkeit.'* Da uns die Realitét in unserem empiri-
schen Bewusstsein, und zwar nur in ihm gegeben ist, bedeutet Er-
kenntnis fiir Dilthey: Analyse der auf dem Boden des empirischen
Bewusstseins gewonnenen Erfahrung.’s

Nach mehr als 100 Jahren nach seinem Tod gilt Dilthey immer
noch als derjenige Philosoph, der den Versuch unternahm, die Geis-
teswissenschaften als eine eigenstindige Gruppe von Wissenschaften
neben den Naturwissenschaften zu etablieren. Basierend auf seiner
Uberzeugung, dass die innere und dufSere Natur zusammen »die eine
ganze Welt der Erscheinungen« bilden und der Mensch deshalb in der
Wissenschaft »der inneren und der dufleren Natur in gleicher Weise
als Erfahrender« gegentiber stehe, !¢ ist es aber Diltheys ferneres Ziel,
die komplementire Zusammengehdorigkeit von Naturwissenschaften
und Geisteswissenschaften zu begriinden und damit den Aufbau des
»globus intellectualis« durchsichtig zu machen. Denn jede einzelne
Wissenschaft ist darauf beschrinkt, immer nur » Teilinhalte der kom-
plexen Wirklichkeit« erfassen zu kénnen."” Das anzustrebende Ziel
der Wissenschaft im Ganzen aber ist fiir Dilthey die Erkenntnis der
Wirklichkeit als ein »lebendiges Ganzes«.'® Mit diesem Ziel vor Au-
gen bemiiht er sich zunichst, veranlasst durch die Wissenschafts-
situation in der zweiten Hilfte des 19. Jahrhunderts, um eine allen
Geisteswissenschaften gemeinsame erkenntnistheoretisch-logische
Grundlage sowie um eine Klarung ihrer diszipliniren Ordnung un-
tereinander. Er versucht damit, ein System der Geisteswissenschaften

2GS XXIV, 17.

GS VI, 10.

Vgl. GS XIX, 355; GS XXI1V, 72f.
GS XVIII, 193; GS 'V, 434.

GS XVI, 444.

GS1, 81f.

8 GSI, 87.

&

=

G

Y

S

227

https://dol.org/10.5771/9783495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Gudrun Kiihne-Bertram

neben dem der Naturwissenschaften zu etablieren' und intendiert
damit eine »nicht hierarchische Relationierung von Natur- und Geis-
teswissenschaften«.?

Ein Motiv fiir sein Bestreben nach einer wissenschaftstheoreti-
schen und klassifikatorischen Untersuchung der Geisteswissenschaf-
ten in ihrem Verhaltnis zu den Naturwissenschaften war vermutlich
Diltheys in den 1860er Jahren beginnende Auseinandersetzung mit
dem Materialismus des mittleren 19. Jahrhunderts.?! In seinem frii-
hen Aufsatz Materialismus der Naturwissenschaft, der 1863 in der
Berliner Allgemeinen Zeitung erschien, betont Dilthey, dass sich die
Naturwissenschaften zwar auf die Erkenntnis der dufleren Natur be-
schrinken, dabei jedoch immer mit Grundbegriffen wie Substanz,
Kraft, Ursache und Wirkung operierten, die eigentlich keine Gegen-
stinde der dufleren Erfahrung seien. Dennoch bildeten sie das Fun-
dament dieser Wissenschaften. Ohne diese meta-physischen Begriffe
und ohne diejenigen logischen Operationen, welche »zugleich der in-
neren Welt« angehdren,? sei die Erfassung der AufSenwelt gar nicht
moglich. Deshalb seien im Laufe der Wissenschaftsgeschichte, ins-
besondere seit Kant, die »induktiven Methoden« der Naturwissen-
schaften durch die »kritische« erginzt worden. Die Wissenschaften
seien damit auf den Weg zu einer »Einheit einer ganz ineinander ver-
schlungenen Erfahrungswissenschaft der inneren und &ufSeren Na-
tur« gebracht worden.?> Doch diese positive Entwicklung blockiere
nun der moderne Materialismus. Er isoliere das Studium der AufSen-
welt, und er verhindere damit »das sich allmihlich entwickelnde Gan-
ze einer Wissenschaft der inneren und dufleren Welt«.?* Er durch-

19 GS XIX, 301.

20 A. Albrecht: »Stockphilologen einerseits« und »blos beobachtende Naturforscher
andrerseits«. Zu Wilhelm Diltheys (1833-1911) Vorstellung von der universitas lit-
terarum und seinem Ideal disziplindrer Konzilianz, in: B. Peters, E. Schiitz (Hrsg.):
200 Jahre Berliner Universitit. 200 Jahre Berliner Germanistik. Frankfurt a. M. 2011,
81-104, hier 92; vgl. auch 95f.

21 Zu Diltheys Kritik am Materialismus und seiner Stellung zum Positivismus vgl.
G. Kiihne-Bertram: Zur Rezeptions- und Wirkungsgeschichte des Materialismus-
Streits in den Philosophien von Schiilern F. A. Trendelenburgs, in: K. Bayertz,
M. Gerhard, W. Jaeschke (Hrsg.): Weltanschauung, Philosophie und Naturwissen-
schaft im 19. Jahrhundert. Bd. 1: Der Materialismus-Streit. Hamburg 2007, 142—
176, hier 158-163.

2 GS XVI, 445.

2 Ebd.

24 Ebd.

228

https://dol.org/10.5771/9783495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zum Verhiltnis von Naturwissenschaften und Geisteswissenschaften

schneide die Einheit der Wissenschaften und falle so hinter das Sta-
dium des modernen kritischen Standes der wissenschaftlichen For-
schung zuriick.?

Im Materialismus des mittleren 19. Jahrhunderts sieht Dilthey
die Gefahr einer neuen, und zwar einer »naturwissenschaftlichen«
Metaphysik aufziehen.? Er fragt: »Was verleitet Ménner der Wissen-
schaft, sich immer von neuem tiber den unbestreitbaren Satz hinweg-
zusetzen, daf3 die Berechtigung der Erfahrungswissenschaften da auf-
hoért, wo die Moglichkeit der Erfahrung ein Ende hat.«?” Um dem
entgegen zu wirken, sollen die Wissenschaften des Geistes als Wis-
senschaften begriindet und damit ein Anfang gemacht werden, die
Wissenschaft im Ganzen zu konstituieren. Denn nur wenn die
Selbstbesinnung, d.h. eine auf die gesamte Wirklichkeit gegriindete
Erkenntnistheorie als Grundlage der Wissenschaften und damit auch
der Geisteswissenschaften »positiv« ausgebildet wiirde, konne das
»geistige Leben Europas« erneuert werden. »Allein indem die Geis-
teswissenschaften im BewufStsein ihrer unerschiitterlichen Grund-
lagen und ihrer ebenbiirtigen Stellung sich aufbauen« konne die
»Einheit der deutschen Weltansicht« herbeigefiihrt werden.?® Alle
Wissenschaften, also auch die Geisteswissenschaften, sollen somit
nach der Forderung Diltheys auf den Weg eines »vorsichtigen« und
»kritischen« Positivismus gebracht werden.?® Allerdings befinden
sich im mittleren 19. Jahrhundert die Geisteswissenschaften noch in
einem Zustand, der dem der Naturwissenschaften zur Zeit Galileis
vergleichbar sei.® Fiir eine »Revolut[iJon« auf dem Gebiet der Geis-
teswissenschaften, die »ebenso tiefgreifend« sei wie diejenige, welche
»die Naturwissenschaften durch Galilei und Newton erfuhren«, sah
Dilthey bereits in den 1860er Jahren viele Anzeichen.?!

Geistige und materielle Phinomene sind nach Ansicht Diltheys
grundverschieden und damit unvergleichbar. Deshalb hilt er eine
»Ableitung von geistigen Tatsachen aus denen der mechanischen Na-
turordnung« fiir unmdoglich.?? Auch eine Parallelisierung von physio-

» Vgl. GS XVI, 446.

% GS XIX, 275.

7 GS XVI, 448 und GS XIX, 275.
2GS XVIII, 80.

» Vgl. GS XIX, 275.

%0 Vgl. GS XVIII, 19, 47, 214.

31 GS XVI, 448.

2GS, 11.

229

https://dol.org/10.5771/9783495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Gudrun Kiihne-Bertram

logischen Vorgingen und seelischen Erscheinungen lehnt er strikt
ab.? Denn es gibt keinen erkennbaren Ubergang von der »Mechanik
des Gehirns zu der entsprechenden Tétigkeit des BewufStseins«:* Wo
wir »vom dufseren Auffassen zum inneren Gewahren iibergehen sol-
len: da verlassen uns alle Mittel des Erkennens«.* Grundsitzlich ist
daher fiir Dilthey die Ubertragung naturwissenschaftlicher Metho-
den auf das Gebiet der Geisteswissenschaften der falsche Weg. Viel-
mehr haben die Geisteswissenschaften ihr Erkenntnisbemiihen — so
wie auch die Naturwissenschaften — an die Natur ihrer Objekte an-
zupassen.’ Sie miissen ihre eigenen, den Erkenntnisobjekten ge-
méflen Methoden und Gesetze finden.

Der Gegenstand der Geisteswissenschaften ist fiir Dilthey die
Wirklichkeit, welche in dem »System der [psycho-physischen,
G. K.-B.] Lebenseinheiten« besteht.’” Deshalb ist deren Theorie die
Basis dieser Wissenschaften. Er bestimmt sie als die »wahre Psycho-
logie«. Sie soll nicht nur, wie die damals herrschende Psychologie, das
Individuum im Blick haben, sondern vielmehr den Einzelmenschen
im Geflecht seiner mitmenschlichen Beziehungen und Bindungen,
seiner Abhingigkeiten von der natiirlichen Umwelt und seiner ge-
schichtlichen Gewordenheit. Die von ihm geforderte empirische, be-
schreibend und zergliedernd vorgehende Psychologie bezeichnet
Dilthey bisweilen auch als »Anthropologie«, denn sie soll letztlich
die Menschheit im Ganzen und deren Geschichte zum Gegenstand
haben.

Das angestrebte hochste Ziel der Psychologie, wie der wissen-
schaftlichen Erkenntnis iiberhaupt,® ist nach Dilthey die Aufstellung
von Gesetzen.* Sie soll die »realen Faktoren« des geistigen Lebens
und ihre Beziehungen zueinander durch die »Zerlegung der [psy-
chischen] Wirklichkeit« aufweisen. Ein solches deskribierendes und
analysierendes Verfahren ist, so Dilthey, den Geisteswissenschaften
und den Naturwissenschaften gemeinsam.* Wenn auch der psy-

B GSV, 1421,

# GS XXII, 139.

% GS XXII, 137.

% GS'V, 143.

7 GS1, 15.

3% Vgl. GS XVIIIL, 54 und 5; GS I, 29, 31, 34.
» Vgl. GS XIX, 270.

# GS XXI, 275, vgl. 200.

4 Vgl GS V, 1731,

230

https://dol.org/10.5771/9783495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zum Verhiltnis von Naturwissenschaften und Geisteswissenschaften

chische Zusammenhang kein »mechanischer Naturzusammenhang«
und deshalb auch nicht ginzlich durch die Gesetze des mechanischen
Naturlaufs zu erkldren sei,® so diirfe er doch andererseits auch nicht
von physischen und physiologischen Vorgingen abgetrennt werden.
Denn psychische Tatbestinde und Vorginge korrelierten regelmifSig
mit physischen, und es bestehe kein Zweifel daran, dass »das hohere
Geistesleben von den Organen« abhingig sei.* Auch zwischen dem
Nervensystem und dem Bewusstsein bestehe ein »System von Bezie-
hungen«.* Uberhaupt schliefe sich die » Anschauung des psychologi-
schen Prozesses an die des physiologischen«.* Deshalb gehtren Psy-
chologie und Physiologie fiir Dilthey aufs Engste zusammen, zumal
z.B. die »Gesetze der Physiologie« »unentbehrliche Hilfsmittel« fiir
die Psychologie enthielten.* Diese sei das »reale Bindeglied« zwi-
schen der Erforschung des korperlichen und des geistigen Lebens.
Dennoch diirfe die Psychologie oder Anthropologie nicht den Natur-
wissenschaften zugeordnet werden. Zugleich aber konne sie auch
»nur mit Hilfe der Ergebnisse der Physiologie wissenschaftlich voll-
endet« werden.* Das letzte Ziel eines gelungenen Briickenschlags
zwischen Psychologie und Physiologie, welcher durch beider Erfor-
schung der Beziehungen zwischen kérperlichem und geistigem Leben
vollzogen wiirde, steht nach Ansicht Diltheys noch aus. Dies wire die
angestrebte Theorie des psycho-physischen Ganzen der Lebensein-
heit,* und zugleich, so kann man erginzen, wire damit die Korrela-
tivitdt von Naturwissenschaften und Geisteswissenschaften exempla-
risch deutlich gemacht.

Am Beispiel der in seinem Sinne verstandenen Psychologie als
der Grundwissenschaft der Geisteswissenschaften macht Dilthey klar,
dass alle Geisteswissenschaften ihre Basis in der Naturerkenntnis ha-
ben.* Deshalb ist fiir ihn auch das Studium der geschichtlich-gesell-
schaftlichen Wirklichkeit von der Naturerkenntnis unabtrennbar.”!

2 Vgl. GS 1, 10ff.

 GS XXI, 264.
Dilthey-Nachlass im Archiv der Berlin-Brandenburgischen Akademie der Wissen-
schaften, Faszikel 191, Blatt 75.
# GS XVIII, 115.

4GS XXI, 204.

4GS XVIII, 61.

4GS XXI, 203.

¥ GS XXI, 251f.

50 GS 1, 14, 18f.

1 GS1,17,19.

o

231

https://dol.org/10.5771/9783495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Gudrun Kiihne-Bertram

Denn alles Geistige ist abhingig vom Naturzusammenhang; jede
»psychische Aktion zeigt sich nur vermittels des Nervensystems mit
einer Verinderung innerhalb unseres Korpers verbunden«.? Diese
Abhingigkeit des Geistigen vom Kérperlichen und dementsprechend
die Dependenz der Geisteswissenschaften von den Naturwissenschaf-
ten ist sogar eine doppelte, wie Dilthey ausfiihrt, da wir in unserem
Handeln zum einen durch natiirliche Gegebenheiten bestimmt sind
und zum anderen, weil die Kérperwelt die Mittel zur Erreichung un-
serer Ziele und Zwecke bereitstellt, aufgrund derer wir auf diese wie-
derum veridndernd einwirken. Den Geisteswissenschaften kann somit
nur eine »relative Selbstindigkeit« im Aufbau des Gesamtsystems
der Wissenschaften zugesprochen werden — ebenso wie auch den Na-
turwissenschaften: Denn die »Tatsachen des Geistes« bilden die
»oberste Grenze der Tatsachen der Natur, die Tatsachen der Natur
bilden die unteren Bedingungen des geistigen Lebens«.%> Weil die Ab-
grenzungen beider Wissenschaftsgruppen gegeneinander relativ sind,
vermischen sich auch nach Meinung Diltheys in vielen Bereichen die
Erkenntnisse der Naturwissenschaften mit denen der Geisteswissen-
schaften.™

Im Gegensatz zu seinem philosophischen Freund und Dialog-
partner, dem Grafen Paul Yorck von Wartenburg, der die Naturwis-
senschaften »systematisch« keineswegs fiir die Grundlage der Geis-
teswissenschaften hilt, da die Wirkungen von Person zu Person sowie
das gegenseitige Verstehen weder »ontisch« noch »somatisch« be-
dingt seien,® vertritt Dilthey die Auffassung, dass die Geisteswis-
senschaften »auf der Grundlage der Naturwissenschaften die an den
Sinnesobjekten auftretenden geistigen Tatsachen« und deren Zusam-
menhinge zu studieren haben.* »Sonach sind historisch und syste-
matisch die Naturwissenschaften Voraussetzung und Grundlage der

2 GSI, 16.

% GSI, 17, 416.

% GS1, 17f. — Auch der Mediziner, Physiologe und Physiker H. von Helmholtz be-
schreibt ein »Ineinandergreifen« von Natur- und Geisteswissenschaften in: H. Helm-
holtz: Uber das Verhiltniss der Naturwissenschaften zur Gesammtheit der Wissen-
schaft (1862), in: Ders.: Populire wissenschaftliche Vortriage. Erstes Heft. Braun-
schweig 1865, 1-29, hier 28.

5 Vgl. den Brief Paul Yorcks an Dilthey vom 21.10.1895 in: S. von der Schulenburg
(Hrsg.): Briefwechsel zwischen Wilhelm Dilthey und dem Grafen Paul Yorck von
Wartenburg 1877-1897. Halle/Saale 1923, 190-194, hier 192f.

% GSV,248.

232

https://dol.org/10.5771/9783495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zum Verhiltnis von Naturwissenschaften und Geisteswissenschaften

Geisteswissenschaften.«” Der letzte Grund hierfiir liegt darin, dass
wir selbst Natur und deshalb auch dem »starren Nexus der Kausali-
tat« unterworfen sind.’® So miissen die »geistigen Thatsachen« dem
»Netz des denknothwendigen Zusammenhangs, welches die Natur-
wissenschaften feststellen, in einer ganz bestimmten Weise eingeord-
net werdeng, allerdings ohne dadurch die »relative Selbstandigkeit
der geistigen Welt« zu beeintrachtigen.*

2. Gemeinsamkeiten und Unterschiede von
Naturwissenschaften und Geisteswissenschaften

Wie die Naturwissenschaften so haben nach Dilthey auch die Geis-
teswissenschaften das Ziel, Gesetze aufzustellen. Denn diese durch-
ziehen die Natur ebenso wie das geistige Leben und die Geschichte.
Sowohl in unserem Korper als auch in unserem geistig-seelischen
Leben laufen Vorginge regel- und gesetzmif3ig ab.*® Eine weitere Ge-
meinsamkeit beider Gruppen von Wissenschaften liegt in der An-
wendung der Methode der Beschreibung von regelmifSigen organi-
schen Abldufen einerseits und von Entwicklungen im individuellen
und kulturellen Leben andererseits: Wie der Botaniker die Entwick-
lung einer Eichel von der Saat bis zur Reife der Frucht beschreibrt,
»ganz so beschreibt der Psychologe in Entwicklungsgesetzen und in
Gleichformigkeiten der Abfolge« die Entwicklung der psychischen
Struktur.®* »Wie der Botaniker die Pflanzen in Klassen ordnet und
das Gesetz ihres Wachstums erforscht, so muf3 der Zergliederer der
Philosophie die Typen der Weltanschauung aufsuchen und die Ge-
setzmifligkeiten in ihrer Bildung erkennen.«%?

Gesetz definiert Dilthey als einen Begriff, der in Wirklichkeit
nur ein Verhalten von realen Gegebenheiten oder Vorgingen zu-

7 GS 'V, 252; vgl. 248 sowie GS I, 14,16, 19, 416; GS XX, 129.

8 GS XX, 326.

5 W. Dilthey: Briefwechsel: 1852-1911. Bd. I: 1852-1882. Hrsg. von G. Kithne-Ber-
tram und H.-U. Lessing. Gottingen 2011, 886.

% Vgl. GS XX, 327. — Hilfreich und weiterfithrend wire hier vielleicht C. Stumpfs
Unterscheidung von »Strukturgesetzen« und »Kausalgesetzen, nicht nur in den Na-
tur-, sondern besonders auch in den Geisteswissenschaften. Vgl. C. Stumpf: Zur Ein-
teilung der Wissenschaften. Aus den Abhandlungen der konigl. preuss. Akademie der
Wissenschaften vom Jahre 1906. Berlin 1907, 61 f.

oGSV, 221

2 GS'V, 380.

233

https://dol.org/10.5771/9783495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Gudrun Kiihne-Bertram

einander enthilt, den unser Denken aber »absondert« und isoliert,
und der deshalb als etwas dem Wirklichen Vorausliegendes erscheint,
»unter dessen Macht das Seiende tritt«.> Gesetze sind damit im
Grunde nichts anderes als der sprachliche Ausdruck der Erfahrungen
von Beziehungen zwischen Realem. Durch deren Abstraktion er-
scheinen sie als dem Wirklichen vorausliegend und dieses in seinen
Verhiltnissen regelnd, zumal in neuen Erfahrungen immer wieder
ihre Geltung bestitigt wird. Dies gilt fiir alle Gesetze, sowohl in den
Naturwissenschaften als auch in den Geisteswissenschaften, und
ebenso gilt es fiir beider Grundwissenschaften, die Mathematik und
die Psychologie. So werden z. B. die »Grundverhéltnisse des materiel-
len Realen [...] in den allgemeinen Wahrheiten der Mathematik aus-
gesprocheng, und in der Psychologie werden die »Grundverhaltnisse
des Raumlichen [...] unbewuf3t zur Gesetzmifligkeit der Raumvor-
stellung ausgebildet«.5

Dass die Denknotwendigkeit als ein »unvordenkliches Schicksal«
allem Wirklichen immer vorausgesetzt und tibergeordnet worden sei,
hat nach der Auffassung Diltheys fatale Konsequenzen fiir die
Grundlegung der Wissenschaften gehabt. Diese »verhdngnisvolle
Verkehrung« von Wirklichem und Gedachtem habe, so z.B. in den
Philosophien Hegels oder auch Herbarts, zur Folge gehabt, dass man
glaubte, »ein einziger Zusammenhang von notwendiger Verkettung«
umspanne die gesamte Natur und den Geist.® Dilthey dagegen will
die Wissenschaften auf den Boden der Tatsachen des Bewusstseins
und der Erfahrung zurtickfithren. Empirische Gesetze der Psycho-
logie nennt er so diejenigen Aussagen, die »gewisse Regelmifligkei-
ten« beschreiben, welche an »Teilvorgingen, Teilinhalten des psy-
chischen Lebens«, die miteinander in Beziehung stehen, festgestellt
werden.® Auch psychologischen Erkldrungen raumt Dilthey daher in
gewissen Grenzen eine Berechtigung innerhalb der von ihm ange-
strebten analysierenden und beschreibenden Psychologie ein. Auch
die Geisteswissenschaften sind seiner Auffassung nach zum Teil »er-
klérender Natur«.®” Dependenzen bestehen sowohl in unserer dufle-
ren, korperlichen als auch in unserer inneren psychischen Natur. Als

0 GS XIX, 87.

& GS XVIII, 190f.
0 GS XIX, 88.

% GS XIX, 94.

7 GS XVIIL, 21.

67

234

https://dol.org/10.5771/9783495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zum Verhiltnis von Naturwissenschaften und Geisteswissenschaften

Teil derselben sind auch wir dem »starren blinden Nexus der Not-
wendigkeiten unterworfen«. Und aus diesem Grund gibt es auch in
diesen Bereichen der Geisteswissenschaften durchaus eine »strenge
Erkenntnis«.% Ganz auf dieser Linie aufert sich auch Diltheys Berli-
ner Kollege C. Stumpf: In der deskriptiven Psychologie kinne eine
»begriffliche Trennung von Beschreibung und Erklirung« nicht
streng durchgefiihrt werden.®

Dilthey teilt nach eigener Aussage die »Grundansichten des Em-
pirismus, nach dessen Uberzeugung die Phinomene und deren Ver-
kniipfungen untereinander die Welt fiir uns konstituieren. »Die gan-
ze Frage nach dem Realen dahinter« sei »transzendent«. Er sieht es
als die Aufgabe der Wissenschaftslehre an, den »empiristischen
Standpunkt« konsequent durchzufithren, um so zu einer wahren
und objektiven Welterkenntnis zu gelangen.” So schreibt er 1872 an
Herman Grimm: »Der Empirismus, mit welchem ich die ehrsamen
Fakultiten in Schrecken zu setzen gedenke, wichst beinahe ohne daf3
ich mich bemiihe.«”" Dennoch distanziert sich Dilthey bekanntlich
von einem Empirismus, der von »dogmatischen Voraussetzungen«
ausgeht, wie z.B. der englische Empirismus oder derjenige Wilhelm
Wundts. Seine eigene Position charakterisiert er demgegeniiber als
die des »Empirikers«.”? Sein Standpunkt ist derjenige der Erfahrung,
der unbefangenen Empirie »auch gegeniiber dem Empirismus«.”

Gemeinsam sei den Naturwissenschaften und den Geisteswis-
senschaften die »Richtung auf objektive Erkenntnis« und Wissen,”*
und so fiihlt sich Dilthey in seinem Bestreben, das Leben vorausset-
zungslos aus ihm selber aufklidren zu wollen, »dem Positivismus ver-
wandt«.”” Auch »experimentellen Methoden« raumt Dilthey einen
Platz in den Geisteswissenschaften ein, z.B. in der Psychologie oder

% GS XX, 327.

 C. Stumpf: Zur Einteilung der Wissenschaften, a.a.O., 63.

0 GS XVIII, 186.

! W. Dilthey: Briefwechsel, a.a.O., 641.

2 GS XXI, 110. — Vor diesem Hintergrund ist Diltheys Diktum »Protest der Empirie
gegen den Empirismus« zu verstehen. Vgl. W. Dilthey: Briefwechsel, a.a.O., 799
sowie GS XVIII, 193.

7 GS1, 81. — Vgl. hierzu U. Dierse: »Empirie und nicht Empirismus«. Diltheys Ver-
haltnis zu Auguste Comte und zum Positivismus seiner Zeit, in: Diltheys Werk und
die Wissenschaften. Neue Aspekte. Hrsg. von G. Scholtz. Gottingen 2013, 53—63.

7+ GS VII, 313.

75 GS 'V, 4. — E. Husserl z.B. fiihlte sich nach eigener Aussage von der »starken Hin-
neigung zum Positivismus« in Diltheys Einleitung in die Geisteswissenschaften abge-

[N

235

https://dol.org/10.5771/9783495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Gudrun Kiihne-Bertram

in der Asthetik.”¢ »Induktion, Deduktion, Experiment« etc. sind fiir
ihn Vorgehensweisen der Natur- wie auch der Geisteswissenschaften.
Methoden, wie die Analyse, Beschreibung, Vergleichung oder Erkla-
rung, seien zwar, so Dilthey, urspriinglich naturwissenschaftliche
Wege der Erkenntnisgewinnung, insbesondere der Biologie, sie kom-
men aber auch in den Geisteswissenschaften zur Anwendung.”
Ebenso stammen nach Dilthey Begriffe, wie »Gattung, Art, Typus,
Entwicklung, Milieu, innere Form, Struktur« etc. aus den Natur-
wissenschaften, doch auch die Geisteswissenschaften arbeiten mit
ihnen,”® wenn auch in jeweils spezifischer Weise.

Die Psychologie als Grundwissenschaft der Geisteswissenschaf-
ten ist fiir Dilthey, wie jede Wissenschaft, eine Erfahrungswissen-
schaft, d.h. eine empirische Wissenschaft.” Die »theoretische« oder
konstruktive Psychologie des 19. Jahrhunderts muss seiner Ansicht
nach zu ihrer wirklichen Grundlage eine »empirische oder »beschrei-
bende« Psychologie bzw. Anthropologie haben, welche in ihrer aus-
gearbeiteten Gestalt die Basis der Philosophie und der Geisteswissen-
schaften wire,®® wie die Mathematik fiir die Naturwissenschaften.s!
Doch es sei ein Aberglaube, dass es eine solche empirische, d.h.
»wissenschaftliche« Psychologie bereits gibe.

Obwohl Dilthey die Aufstellung von Gesetzen als das erklirte
und hochste Ziel der Wissenschaften ansieht, muss er doch einriu-
men, dass Gesetze oder Gesetzmifligkeiten in den Geisteswissen-
schaften schwer aufzufinden und festzustellen sind. Denn die kleins-
ten unteilbaren Einheiten dieser Wissenschaften sind Individua und
daher letztlich untereinander unvergleichbar:® Sie sind daher fiir die
»erklirende Wissenschaft ein Unauflosbares«.5* »Wie iiberwinden
wir dochg, so fragt er angesichts dessen, »die tiberall auf den Geistes-
wissenschaften lastende Schwierigkeit, allgemeingiiltige Satze ab-

stofen. Vgl. Husserliana Bd. 9: Phdnomenologische Interpretationen. Vorlesungen
Sommersemester 1925. Den Haag 1962, 34.

76 GS'V, 262.

77 Vgl. GS V, 174 und GS XX, 318.

78 GS'V, 309.

7 GS XIX, 389: »Alle Wissenschaft, alle Philosophie ist Erfahrungswissenschaft.«;
vgl. GS XIX, 53 und GS XX, 128.

8 GS XIX, 2811, 307£,; vgl. 391.

81.GS 'V, 193; GS XXII, 248.

82 GS XXI, 23.

8 GS XVIII, 195.

8 GS XVIII, 69.

236

https://dol.org/10.5771/9783495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zum Verhiltnis von Naturwissenschaften und Geisteswissenschaften

zuleiten aus den inneren Erfahrungen, die so personlich beschranke,
so unbestimmt, so zusammengesetzt und doch unzerlegbar sind?«%
Wie sind psychische Gleichférmigkeiten mit der »Variabilitiat« und
Geschichtlichkeit des Menschen zusammen zu bringen?%¢ In der Ein-
zigartigkeit der Individualitit liegt fiir ihn der Grund, warum in den
Geisteswissenschaften, anders als in den Naturwissenschaften, letzt-
lich ein umfassendes »strenges Wissen« unméglich ist.” Der Philo-
sophie und den Geisteswissenschaften diirfe man deshalb keine »ma-
thematisch stringenten Beweise« zumuten.® Denn, so rdumt Dilthey
ein, sie sind nicht in demselben Sinne Wissenschaft wie die Naturwis-
senschaften.® Er fragt verschiedentlich sogar, ob eine Erkenntnis der
psycho-physischen Lebenseinheiten iiberhaupt méglich sei:*® Wo ist
»ein Mittel der Erkenntnis« in dem »ndchtlichen Reich der unbe-
stimmbar, unerklarbar auf und untertauchenden Passionen«?

Die Geisteswissenschaften als Erfahrungswissenschaften stellen
zwar Tatsichlichkeiten und Gleichformigkeiten fest, decken Zusam-
menhinge auf und formulieren Gesetze, aber eine vollstindige Er-
kenntnis ist ihnen nicht moglich. Denn die Lebenswirklichkeit im
Ganzen kann nicht restlos erklirt werden.”> Wir konnen das Leben
nur »in bestindiger Anniherung« vergegenstindlichen und erken-
nen.” Keine Wissenschaft vermag ein »individuelles Ganzes [...]
exakt zu erkliren«.”* Diese Einsicht gilt letztlich fiir »unsere ganze
Erkenntnis der Welt«, und damit auch fiir die Naturwissenschaften.
Denn auch hier kénnen wir »keinen Teil der Natur wirklich deduzie-
ren. Das Ganze, dieses wunderbare Individuum des Erdganzen« ist
auch fiir die »erklidrenden Wissenschaften ein Unauflgsbares«.® Die
menschlichen Erkenntnisméglichkeiten sind damit fiir Dilthey so-
wohl in den Geisteswissenschaften als auch in den Naturwissenschaf-
ten immer unaufhebbar kontingent.

% GS VI, 107.

8 GS VI, 108.

8 GS XVIII, 195: »Ein Wissen in derselben Art ist hier nicht méglich.«
8 GS XX, 295.

8 GS XIX, 276.

% GS1, 68.

1 Ethica. Aus den Tagebiichern Wilhelm Diltheys (1854-1865), in: Mitteilungen aus
dem Litteraturarchive in Berlin. Neue Folge 10. Berlin 1915, 61.

%2 Vgl. GS VII, 224f.

% GS VII, 236.

9% GS XVIII, 68.

% GS XVIII, 68f.

237

https://dol.org/10.5771/9783495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Gudrun Kiihne-Bertram

Eine »Deduktion« geisteswissenschaftlicher Erkenntnisse aber
aus denen des Naturerkennens lehnt Dilthey strikt ab.” Aus diesem
Grund polemisiert er auch gegen Konzeptionen naturwissenschaft-
lich orientierter Psychologie, die er mit F. A. Lange als »Psychologie
ohne Seele« bezeichnet.”” Auch sei die naturwissenschaftliche Art der
Begriffsbildung irrelevant fiir die Geisteswissenschaften.®® Gerade die
sunterschiedliche Richtung der Begriffsbildung«, nicht aber eine
prinzipielle Verschiedenartigkeit der Gegenstinde ist fiir Dilthey ein
Unterscheidungskriterium der zwei Wissenschaftsgruppen.” Beide
weisen zwar terminologische Ahnlichkeiten auf, doch seien bei glei-
chem Namen die Methoden hier und dort hiufig unterschiedliche,
und die Begriffe, wie z.B. »Realitit« oder »Objekt«, haben in den
Naturwissenschaften und Geisteswissenschaften verschiedene Inhal-
te.' Auch die Qualitit, die Bedeutung und Relevanz des Wissens sei
in beiden Wissenschaftsgruppen verschieden. Ein weiterer Unter-
schied zwischen ihnen liegt nach Meinung Diltheys darin, dass die
Naturwissenschaften die Realitidt au3er uns, die Geisteswissenschaf-
ten dagegen die »Realitdt von innen« darstellen.’® Von ersterer ha-
ben wir nur »duflere Zeichen«, und wir konnen lediglich die Bezie-
hungen und Verhiltnisse der Phinomene untereinander erkennen.
Im Unterschied hierzu sind uns die Erkenntnisgegenstinde in den
Geisteswissenschaften so gegeben, wie sie »an sich selber« sind.'”
Ein »Grundunterschied« zwischen Naturwissenschaften und Geistes-
wissenschaften besteht somit darin, dass in ersteren ein Neben- und
Nacheinander von Erscheinungen, die in die dufere Erfahrung fallen,
erkannt wird. In letzteren dagegen ist durch die innere Wahrneh-
mung ein innerer Zusammenhang primér und unmittelbar gegeben,
und die Erkenntnis ist deshalb hier eine qualitativ andere, sie ist nicht
Sach-, sondern Selbsterkenntnis.

In den Jahren 1871-1882 beginnt Dilthey sein Programm einer

% Vgl. GS XVIII, 63.

7 GS'V, 159.

% GS VII, 197.

9 GS XXIV, 284. — So ordnet Dilthey z.B. die konstruktive Psychologie den Natur-
wissenschaften, die Paldontologie den Geisteswissenschaften zu (ebd.).

100 Vgl GS VII, 70f.

101 GS XVIII, 189.

102 Vgl. GS XIX, 272f. — An diesem Punkt des prinzipiellen Unterschieds zwischen
»Relationserkenntnis« und »Wesenserkenntnis« oder der »cognitio circa rem« und
»cognitio rei«, wie er mit R. H. Lotze sagt, hat spiter Diltheys Schiiler Georg Misch
in seiner lebensphilosophischen Logik und Theorie des Wissens angekniipft.

238

https://dol.org/10.5771/9783495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zum Verhiltnis von Naturwissenschaften und Geisteswissenschaften

Grundlegung der Philosophie und der Geisteswissenschaften hin-
sichtlich einer addquaten Erkenntnis- und Wissenstheorie sowie
einer geeigneten »konkreten« Psychologie'® und Anthropologie als
dem Fundament nicht nur der Geisteswissenschaften, sondern aller
moglichen Erkenntnis {iberhaupt auszuarbeiten. Denn die »Erfor-
schung der menschlichen Natur« ist fiir ihn der »Schliissel unseres
ganzen theoretischen Selbstverstindnisses«, und der psychische
Strukturzusammenhang ist die »einheitliche Bedingung« fiir alle Er-
kenntnis.'* Er greift seinen alten Plan, den er unter dem Arbeitstitel
Untersuchungen zur Forderung einer generellen Wissenschaft des
Menschen und der Geschichte frither gefasst hatte, wieder auf und
publiziert 1875 seine erste systematische Abhandlung mit dem Titel
Uber das Studium der Geschichte der Wissenschaften vom Men-
schen, der Gesellschaft und dem Staat.'%

Zu jener Zeit ist er davon iiberzeugt, dass die Bedeutung der
Wissenschaften vom Menschen und seiner Welt gegeniiber den Na-
turwissenschaften in der modernen, immer komplexer und konflikt-
reicher werdenden Gesellschaft stetig wachsen werde. So liegt ein
weiteres Motiv fiir Diltheys Versuch einer Grundlegung der Geistes-
wissenschaften in einem lebenspraktischen Interesse: Durch die Er-
kenntnis der Krifte, die in der Gesellschaft und Geschichte wirksam
sind, und durch die Erforschung der Ursachen bestimmter Ereignisse
und Entwicklungen sowie durch das Auffinden von Mitteln und Me-
thoden zur Verdnderung gesellschaftlicher Verhiltnisse sollen die
»moralisch-politischen« Wissenschaften positiv auf das menschliche
Zusammenleben einwirken. Wihrend die Naturwissenschaften auf
die »Nutzung der Naturkrifte« aus sind, sollen die Geisteswissen-
schaften einen wichtigen Beitrag leisten zur kulturellen Bildung und
Weiterentwicklung des Einzelnen und der Gesellschaft.’® Die Ein-
sichten jedoch, deren es zur Losung dieser praktischen Aufgaben be-
darf, reichen nach Auffassung Diltheys in Grundwahrheiten zuriick,
»welche der Erkenntnis sowohl der Natur als der gesellschaftlich ge-
schichtlichen Welt zugrunde gelegt werden miissen«.'” Doch hitten
es die Geisteswissenschaften bislang nicht vermocht, einen »Zusam-

13- GS XXI1V, 170.

104 GS XVIII, 79 und GS V, 2371.

195 Erstdruck in: Philosophische Monatshefte XI, Heft 3 und 6 (Leipzig 1875), 118—
132, 241-267; vgl. GS 'V, 31-73.

106 GS XXI, 167.

w7 GS1, 3.

239

https://dol.org/10.5771/9783495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Gudrun Kiihne-Bertram

menhang aufzustellen, in welchem die einzelnen Wahrheiten nach
ihrem Abhingigkeitsverhiltnis von der Erfahrung und von anderen
Wahrheiten geordnet wiren«.!% Thre Geschichte sei noch »weit von
der durchsichtigen Klarheit entfernt«, welche die Geschichte der Na-
turwissenschaften bereits damals besaf3.!® Daher will Dilthey mit sei-
ner Grundlegung der Geisteswissenschaften zum einen die Probleme
losen, die »in den Bediirfnissen des menschlichen Lebens« liegen,
denn die Geisteswissenschaften verkniipfen die »Erkenntnis dessen,
was ist, mit der dessen, was sein soll«.1'° Zum anderen aber will er vor
allem auch den »Zustand der reinen Theorie« dieser Wissenschaften
verbessern.!!!

3. Diltheys Forderung nach einer komplementiren Einheit
von Naturwissenschaften und Geisteswissenschaften

In mehreren Briefen an Kollegen und Verwandte lasst bereits der junge
Dilthey sein grofles Interesse an den Naturwissenschaften und der
Mathematik erkennen. So duflert er z.B. riickblickend, dass er wih-
rend seiner Studienzeit in Heidelberg bei dem Physiologen und Psy-
chologen Wilhelm Wundt hospitiert habe.""> Wihrend seiner ersten
Professur in Basel 1867/68 stand Dilthey, wie wir aus einem Brief an
seinen Vater wissen, in engem Kontakt mit dem dortigen Physiologen
und Anatomen Wilhelm His, um von diesem zu lernen.3 Er hort bei
ihm eine Vorlesung iiber Nervenphysiologie und studiert daneben
Helmholtz’ Handbuch der physiologischen Optik."™* In einem Brief-
entwurf vom Mai 1882 teilt er Heinrich von Treitschke spiter mit, wie
intensiv er sich mit den Schriften Helmholtz’ befasst habe, und er re-
stimiert: »[...] ernste physiol[ogische] u mathemat[ische] Studien ha-
ben mir ermoglicht, das Facit der mod[ernen] N[atur]w[issenschaft],
welches er musterhaft gezogen hat, in einer Weise in den allg[emei-
nen] erkenntnistheoretischen Z[u]s[ammen]h[ang] der auch die Geis-

108 GSV, 31.

109 Ebd.

110 GS 1, 4 und GS XVIII, 65.

-GS 4.

112 W, Dilthey: Briefwechsel, a.a.O., 653.
13 Ebd., 404.

114 Ebd., 468, 408, 412.

240

https://dol.org/10.5771/9783495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zum Verhiltnis von Naturwissenschaften und Geisteswissenschaften

teswelt umfallt aufzunehmen«.' In Kiel beginnt Dilthey dann im
Frithjahr 1870 einen »2jahrigen Kursus der hoheren Mathematik«.11¢
Noch im Juni 1872 schreibt er an Herman Grimm, dass er dabei »ge-
horig fleiffig« sei.!’” Spiter in Breslau schliefSt Dilthey schnell Freund-
schaft mit dem Physiologen Rudolf Heidenhaym, von dem er sich nach
eigener Aussage viel zu lernen erhofft, und wihrend der Vorbereitung
seiner ersten Vorlesung tiber » Anthropologie und Psychologie« teilt er
seinem Schwager Hermann Usener mit: »Ich arbeite ganz neu den
Stoff durch u. stecke noch tief im physiologischen Theil. Anatom
[ische] Tafeln, Henles eben erschienene Nervenlehre Ludwig [Lehr-
buch der Physiologie des Menschen] etc. sind mein tiglich Brod.«!®
Kurz vor seiner ersehnten Berufung nach Berlin empfiehlt sich Dil-
they dem dort lehrenden Nationalokonomen Gustav von Schmoller
mit dem Hinweis, dass er sich »mit Naturwissenschaften lange und
eingehend« beschaftigt habe. Er arbeite nicht nur an einer »Einleitung
in die Geisteswissenschaften«, sondern habe lingst auch beabsichtigt,
»eine Einleitung in das Studium der Naturwissenschaften zu lesen«.!?
Richard Schéne, den damaligen Leiter der Hochschulabteilung im
preuflischen Kultusministerium, ldsst Dilthey im Juli 1882 wissen,
dass er in seiner Einleitung, die dann im Friihjahr 1883 erschien, »zu-
niichst die wirklichen Grundlagen der Geisteswissenschaften fest-
zustellen« suche, wobei er sich aber »die Behandlung derselben Auf-
gabe fiir die Naturwissenschaften in einer kiirzeren Form als
Erginzung vorbehalte«.’® Als er spiter seine erste Ethik-Vorlesung
in Berlin vorbereitet, entschuldigt sich Dilthey im Januar 1890 bei sei-
nem Freund Yorck fiir seine »schlimmen Neigungen fiir Evolutions-
lehre, Anthropologie und Vilkerkunde«, wohl wissend, dass Yorck
diese nicht teilt.”!

Das Interesse an mathematischen und physiologischen Studien
und die Einbindung naturwissenschaftlicher, insbesondere biologi-
scher, physiologischer und psychologischer Erkenntnisse in seine
Philosophie kommt auch in Diltheys wissenschaftspolitischer Hal-
tung zum Ausdruck. Als Naturwissenschaftler an der Universitit

115 Ebd., 882.

116 Ebd., 538.

117 Ebd., 641f., Vgl. 645.

18 Ebd., 618.

119 Ebd., 878.

120 Ebd., 885 1.

121 Briefwechsel Dilthey - Yorck, a.a.O., 90.

3

241

https://dol.org/10.5771/9783495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Gudrun Kiihne-Bertram

Breslau 1878/79 einen Antrag auf die Abtrennung ihrer Fakultdt ein-
reichten, wie sie bereits 1862 in Heidelberg und 1872 in Straflburg
vorgenommen worden war, lehnt Dilthey dies grundsitzlich ab. Aus
Breslau schreibt er diesbeziiglich im Frithsommer 1879 an den damals
in Straburg lehrenden Wilhelm Scherer: »Hier z.B. besteht zwi-
schen den mathem[atischen] Studirenden u. der Philosophie durch-
gehends [...] ein naherer Zusammenhang als zwischen ihn[en] u. den
beobachtenden Naturwissenschaften. Gerade unter den Mathemati-
kern habe ich [...] die tiichtigsten philosophischen Schiiler.« Dilthey
fahrt fort: »Ich kann mir eine philos[ophische] Fakultit ohne die
Wechselwirkung der historischen u. math[ematisch] naturw][issen-
schaftlichen] Richtung gar nicht denken. Was wir erreichen miissen
ist gerade zunehmende Durchdringung.«'?

Diltheys Ziel ist es, wie auch aus diesen biographischen Zeug-
nissen erhellt, die zwei »Hilften des Wissens«, das theoretische und
das praktische Wissen, die Naturerkenntnis und die Erkenntnis der
geschichtlich-gesellschaftlichen Welt zur Einheit des »globus intel-
lectualis« zusammen zu schlieffen.’? Damit soll auch die strikte Ent-
gegensetzung von Naturwissenschaften und Geisteswissenschaften
relativiert werden. Dilhthey begriindet dieses Streben mit der Aus-
sage, dass es nur eine Erfahrung gibt. Diese habe sich lediglich im
Laufe der Wissenschaftsgeschichte in einer »doppelten Richtung«
entwickelt: in die duflere Erfahrung als Grundlage der Naturwissen-
schaften und in die innere Erfahrung als Basis der Geisteswissen-
schaften. In der wirklichen Erfahrung aber seien beide ungetrennt.
Nur durch eine abstrakte isolierende Betrachtung konnen sie unter-
schieden werden.'®

So wie fiir Dilthey die Wissenschaft zwei zusammengehorige
sich ergiinzende und durchdringende Seiten hat, so ist auch sein Be-
griff des Wissens doppelt bestimmt. Wissen bedeutet fiir Dilthey zu-
nichst immer eine »Steigerung des Bewuf3tseins«.'? Zum einen ist es
enthalten in Urteilen iiber innere oder dufSere Wirklichkeit, die Teil
unserer Welterkenntnis sind, und zum anderen in Werturteilen,

122 W. Dilthey: Briefwechsel, a.a.O., 821f. Vgl. hierzu den Aufsatz von A. Albrecht,
a.a.0., bes. 81ff.

123 GS XIX, 428; GS 1, 21; vgl. GS V, 53 1.

124 GS XVIII, 194.

125 Dementsprechend spricht Dilthey auch von einer »doppelten Richtung des Erken-
nens« (GS XIX, 56).

126 GS XX1V, 20.

242

https://dol.org/10.5771/9783495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zum Verhiltnis von Naturwissenschaften und Geisteswissenschaften

Regeln, Normen und Gesetzen, welche die Basis unseres praktischen
Handelns bilden.'?” Dilthey bestimmt diese zwei Seiten des Wissens
als »Erkennen im engeren Sinne« und als »Erleben und Ver-
stehen«.'? Beiden Richtungen des Wissens ist gemeinsam das Stre-
ben nach Objektivitit.?

Dilthey stellt fest, dass die Erkenntnis der Natur, verglichen mit
derjenigen der geistigen und kulturellen Welt, grole Fortschritte ge-
macht und bereits ein hohes wissenschaftliches Niveau erreicht hat.
Beziiglich des Standes der Methoden zur Wissensgewinnung sowie
hinsichtlich der Allgemeingiiltigkeit und Sicherheit des naturwissen-
schaftlichen Wissens, so muss er zugeben, konnen die Geisteswissen-
schaften noch nicht mithalten. Denn sie sind der »am spitesten zur
strengen Wissenschaft heranreifende Teil der européischen Wissen-
schaft«.’® So untersucht Dilthey den inneren Zusammenhang dieser
Wissenschaftsgruppe und ihrer Geschichte, die noch weit entfernt sei
von der Durchsichtigkeit der Geschichte der Naturwissenschaften.'!
Seine selbstgesetzte Aufgabe, »die metaphysische Grundlegung der
Einzelwissenschaften durch eine Erkenntnifitheorie und ein auf sie
gegriindetes Studium der einzelnen Beziehungen der Wissenschaften
zueinander sowie allgemeiner der Naturwissenschaften zu den Geis-
teswissenschaften zu ersetzen, sieht er durch die Lage der damaligen
Wissenschaft gestellt.’? Sein Unternehmen einer Grundlegung der
Geisteswissenschaften vollzieht sich deshalb immer in der Auseinan-
dersetzung und Vergleichung mit den Verfahrensweisen und Wissen-
schaftsstandards der Naturwissenschaften. Diltheys Anliegen ist es
dabei, die »Alleinherrschaft der Naturwissenschaften«!® zu beenden
und ihnen gleichwertig, gleichberechtigt und komplementir die Geis-
teswissenschaften zur Seite zu setzen. Dabei stellt die Grundlegung
der Geisteswissenschaften eine wichtige Etappe dar auf seinem Weg
zu einer universalen lebensphilosophisch-anthropologisch begriinde-
ten Theorie des Wissens und einer »generellen Logik« der Wissen-
schaften.

27 GS XX1V, 12, 21, 50.

128 GS XX, 326f.

129 Vgl. GS XXI1V, 44, 56.

130 GS XVIII, 39.

131 GS XVIII, 40.

132 'W. Dilthey: Briefwechsel, a.a. O., 885.
133 GS XVIII, 79f.

243

https://dol.org/10.5771/9783495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Gudrun Kiihne-Bertram

Dieses ist die Aufgabe der Philosophie, welche die »universelle
Erfahrung« zum Ausgangspunkt hat.’** Als Selbstbesinnung obliegt
ihr die »Grundlegung des Wissens«,'?* d.h. ihre Aufgabe ist es, alle
menschliche Erfahrung, die sowohl in der Dichtung und in der Kunst
als auch in den Erfahrungswissenschaften, also in den unterschied-
lichsten Formen, ihren Ausdruck findet, auf ihren gemeinsamen Ur-
sprung in der Lebenseinheit zuriickzufiithren. Programmatisch for-
dert Dilthey 1906 deshalb, dass die Theorie des Wissens ihrem
Anspruch auf Universalitit nur dann geniigen konne, wenn sie »auf
alles [Wissen, G. K.-B.] fundiert ist«:% Sie soll sich damit beziehen
»auf den vorphilosophischen Standpunkt und den ganzen Inbegriff
von Leben, Erfahren und Wissen, der auf ihm entstanden ist«. Vor-
theoretisches Alltagswissen sowie das in den Natur- und in den Geis-
teswissenschaften erworbene theoretische Wissen sollen in sie einge-
bunden werden. Nichts, »worauf sicheres Wissen gegriindet werden
kann«, darf ausgeschlossen werden, denn die angestrebte »Univer-
salitdt« der Theorie des Wissens ist abhingig von der Universalitit
ihres Ausgangspunktes.'®

Dilthey will damit in seinem Aufbau einer universalen Wissens-
theorie empirisch vorgehen. Alles Wissen, das im Bewusstsein gege-
ben ist, und somit auch das Wissen der Natur- und Geisteswissen-
schaften, hat seinen Ursprung im Lebenszusammenhang. Dieser
bildet die »Grundlage alles menschlichen Wissens«.13® Das Wissen,
welches im Laufe der Menschheitsgeschichte gewonnen wurde, und
die Wissenschaften, die sich im Laufe der Geschichte ausdifferenziert
haben, versteht Dilthey so letztlich als Produkte von Lebenserfahrun-
gen. Damit ist alles wissenschaftliche Denken im Grunde »nur ein
Weiterdenken [...] dessen, was der empirische Mensch von Gedan-
kenzusammenhang vollzieht«.'® Philosophie, Geisteswissenschaften
und Naturwissenschaften sind fiir Dilthey deshalb empirische Wis-
senschaften oder Erfahrungswissenschaften, weil ihre Erkenntnisse
in den Analysen und Objektivierungen von vorgingigen Lebens-
erfahrungen bestehen.

B+ Vel GS XIX, 24.
% GS XIX, 276.

136 GS XXIV, 60.

137 Ebd.

138 Ebd.

¥ GS XX, 326.

244

https://dol.org/10.5771/9783495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zum Verhiltnis von Naturwissenschaften und Geisteswissenschaften

Auf dem Boden ihrer Erfahrungen haben die wirklichen, ge-
schichtlich geprigten und in vielfiltigen sozialen und umweltlichen
Beziehungen stehenden Menschen im Laufe der Menschheits-
geschichte eine wissenschaftliche Welt geschaffen: So ist die erfahre-
ne und erfahrbare Wirklichkeit die »Eine Welt unseres Wissens«.!4
Es geht ein Zusammenhang »durch alle Wissenschaften«.'! Doch da
das »Ganze unseres Wissens« angesichts der Zweiteilung von Natur-
erkenntnis einerseits und der Erkenntnis der geistigen Welt anderer-
seits in der Dichotomie von Naturwissenschaften und Geisteswissen-
schaften® aus den Augen verloren wird und auseinanderzufallen
droht, bemiiht sich Dilthey mit seiner Vision einer »allgemein an-
erkannten Wissenschaftslehre oder Theorie des Wissens«* darum,
die inneren Beziehungen und den gemeinsamen Ursprung dieser
zwei Wissenswelten aufzuweisen, indem er sie auf ihre Wurzeln im
psychischen Strukturzusammenhang zuriickzufiihren sucht. Eine
Folge hiervon ist, dass die Theorie des Wissens, die bis dahin weit-
gehend auf das Gebiet des gegenstindlichen Auffassens einge-
schriankt war, um die Bereiche des Wertgebens und -abschitzens, der
Zwecksetzung und der Aufstellung von Zielen und Regeln zu erwei-
tern war. Denn die Erkenntnis, die Dilthey allgemein als »Analysis
der Erfahrung« bzw. als » Analysis der Wirklichkeit« bestimmt, ' er-
streckt sich als Erkenntnis der inneren und dufleren Wirklichkeit
auch auf die Gebiete der Wertgebung und der »Regulierung der
Zweckzusammenhinge«.™ Deutlich bringt Dilthey sein letztlich an-
visiertes Ziel einer universalen Theorie des Wissens bereits in seiner
Vorlesung zur Einleitung in die Geisteswissenschaften aus dem Jahr
1883 zum Ausdruck, indem er sagt, dass hier der Versuch gemacht
werde, das Problem zu vereinfachen, indem es vorerst auf die Geis-
teswissenschaften eingeschrankt werde. Die Logik als Erkenntnis-
theorie und Methodenlehre aber behandele dieses Problem eigentlich
»allgemein fiir Natur- und Geisteswissenschaften sowie fiir die Praxis
des Lebens.«!46

10 GS V, 418.

1 GS XXIV, 4.

12 Vgl GS V, 531,

1 GS VII, 310.

14 GS XVIIL, 193 und GS XXIV, 21f.
15 GS XX, 344.

146 GS XX, 152.

&

)

245

https://dol.org/10.5771/9783495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Gudrun Kiihne-Bertram

Mit dem Ziel, die Naturwissenschaften und die Geisteswissen-
schaften als die zwei Hilften zum Kosmos der Wissenschaften zu-
sammenzuschlielen, arbeitet Dilthey an einer Gleichstellung und
dem Nachweis der Gleichwertigkeit beider Wissenschaftsgruppen.
So intendiert er im Zuge seiner Grundlegung der Geisteswissenschaf-
ten z. B. eine »Erkenntnis des Systems von Kausalbeziehungen in den
Geisteswissenschaften«, welches die moglichst »exakt festgestellten
Tatbestinde« dieser Wissenschaften »zu einem Ganzen« verkniipfen
soll.™ Dariiber hinaus miisse nach Dilthey das in den Geisteswissen-
schaften bestehende »System von Abhingigkeiten«, in denen sie von
der Naturerkenntnis bedingt sind, entwickelt werden. Damit solle
dann die »andere Seite«, die Stellung der Geisteswissenschaften im
»wissenschaftlichen Gesamtganzen« ausgebildet werden.* Die Ant-
wort auf die Frage, ob es ein System der Geisteswissenschaften in
Analogie zu dem der Naturwissenschaften jemals werde geben kon-
nen, lasst Dilthey offen, dulSert aber des Ofteren Zweifel. Dass dieses
Ziel wohl nur in eingeschrinkter Weise erreichbar sein wiirde, er-
kennt er bereits wihrend der Abfassung seiner Abhandlung von
1875, als er z.B. im Juli 1873 seinem Kollegen und langjihrigen
Freund Rudolf Haym mitteilt, dass er sich damit »plage[,] grofSere
geschichtliche Causalzusammenhinge an der intell[ektuellen] Ent-
wicklung [...] festzustellen«.1%

Dennoch hielt Dilthey zeitlebens an seinem Ziel fest, die beiden
»Halbkugeln« des Wissens, Naturwissenschaften und Geisteswissen-
schaften, zu einem komplementiren »Ganzen des Wissens«™ zu-
sammenzufiigen, indem er es anthropologisch zu fundieren sucht.
Denn »Ein Zusammenhang geht durch alle Wissenschaften.«'! Die-
ser griindet in der Struktur des Seelenlebens, welche alles »Natur-
erkennen, Herrschaft iiber die Natur, wirtschaftliches Leben, Recht
Kunst und Religiositdt hervorbringt«, 52 was sich durch die Wirklich-
keitserkenntnis, die Wertgebung und die Zwecksetzung im Laufe der
Menschheitsgeschichte manifestiert und objektiviert hat. Den ge-
meinsamen Ursprung aller Erkenntnis und allen Wissens, und damit

4GSV, 42.

48 GSI, 17.

4 W. Dilthey: Briefwechsel, a.a. 0., 660.
150 GS'V, 53f.

151 GS XXI1V, 4.

52 GS VIII, 185.

246

https://dol.org/10.5771/9783495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zum Verhiltnis von Naturwissenschaften und Geisteswissenschaften

auch der Natur- und Geisteswissenschaften, weist Dilthey in den
»priméren« oder »elementaren« logischen Operationen auf, die iiber-
all dieselben sind, wie z. B. Vergleichen, Gleichfinden, Unterscheiden,
Grade abschitzen, Trennen etc. Demgemif, so folgert er, finden auch
die Methoden der Induktion, der Analyse, der Konstruktion und der
Vergleichung in allen Wissenschaften Anwendung, wenn auch — be-
dingt durch die unterschiedlichen Erkenntnisbereiche — in unter-
schiedlicher Form.'® Auch das Erkldren und das Verstehen trennt
nach Dilthey keine »feste Grenze«. Zwischen beiden ist nur ein
»gradweiser Unterschied«, wie z.B. die Textauslegung erkennen
lasse. >

Diltheys Wissens- und Wissenschaftslehre will den Aufbau der
menschlichen Erkenntnis in allen Bereichen und in seiner geschicht-
lichen Entwicklung nachvollziehen. Diese Fundierung bezieht sich
auf »die Giiltigkeit aller Klassen von Wissen, und sie will »bis dahin
getrennte Arten von Wissen« miteinander verkniipfen. Sie schlief3t
damit auch die »speziellere« Aufgabe einer Grundlegung der Geistes-
wissenschaften ein. Durch sie soll das Ganze der Wissenschaft ver-
vollstindigt werden, indem die Geisteswissenschaften, insbesondere
mit ihrer Untersuchung von Werten, Zweckbestimmungen und Re-
geln' sowie der »Zergliederung der Zweckzusammenhinge«, dann
das »unerldflliche Korrelat zu den Erfahrungswissenschaften der
Natur« bilden und eine gleichwertige Stellung erreichen sollen.'%

Diltheys Philosophie oder Hermeneutik des Lebens verfolgt das
Ziel einer wirklichkeitsaddquaten, mdoglichst umfassenden Erkennt-
nis des menschlichen Lebens, indem sie versucht, den Ursprung der
Erkenntnis aufzuweisen, unsere Denkhandlungen zu Bewusstsein zu
bringen und den Aufbau all unserer Erkenntnis nachzuvollziehen.
Dieses bei den elementaren Denkleistungen im Erleben und Wahr-
nehmen ansetzende urspriingliche und nichts voraussetzende, son-
dern nur beobachtende, beschreibende und analysierende Vorgehen
deckt — ungeachtet der bestehenden und von Dilthey auch benannten
Unterschiede — grundlegende Gemeinsamkeiten zwischen den Er-
kenntniswegen der Naturwissenschaften und der Geisteswissen-
schaften auf. Damit will Dilthey die Dichotomie des Wissenschafts-

G

3 GSV, 334.

154 Vgl. GS'V, 3361.
% GS XXIV, 172f.
% GS XXIV, 72.

247

https://dol.org/10.5771/9783495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Gudrun Kiihne-Bertram

ganzen vom Ursprung her tiberwinden und Naturwissenschaften und
Geisteswissenschaften in ein sich gegenseitig ergéinzendes Verhiltnis
der Korrelativitit und Komplementaritit setzen.'

157 In seinem Aufsatz Die Entstehung der Hermeneutik (1900) raumt Dilthey den
»biologischen Wissenschaften« als einer dritten, die »physikalisch-chemischen Wis-
senschaften« und die »Geisteswissenschaften« verbindenden Gruppe von Wissen-
schaften sogar eine Mittelstellung ein (vgl. GS'V, 334f.). — Fiir diesen interessanten
Hinweis danke ich Frithjof Rodi. Er hat die von Dilthey hier vorgenommene Drei-
teilung der Wissenschaften herausgestellt in seinem Aufsatz: Drei Bemerkungen zu
Diltheys Aufsatz »Die Entstehung der Hermeneutik« von 1900, in: Revue Interna-
tionale de Philosophie 4 (2003), 425-438. Rodi fragt hier zu Recht, »wie wortlich wir
Diltheys bisweilen schroffe Entgegensetzung von Naturwissenschaften und Geistes-
wissenschaften, insbesondere auch den Gegensatz von Erkliren und Verstehe[n], zu
nehmen haben« (433), und er zieht den Schluss, dass »der strenge Wissenschaftsdua-
lismus (Natur- und Geisteswissenschaften) fiir Dilthey nicht absolut verbindlich war«
(425).

248

https://dol.org/10.5771/9783495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Autoren dieses Bandes

Christian Dambdck ist Privatdozent am Institut fiir Philosophie der
Universitat Wien.
Kontakt: christian.damboeck@univie.ac.at

Jos de Mul ist Professor fiir philosophische Anthropologie und deren
Geschichte an der Erasmus-Universitiat Rotterdam.
Kontakt: demul@fwb.eur.nl

Gottfried Gabriel ist emeritierter Professor fiir Philosophie der
Universitit Jena und lebt derzeit in Konstanz.
Kontakt: Gottfried.Gabriel @uni-jena.de

Helmut Johach war als Herausgeber an zahlreichen Bénden der Ge-
sammelten Schriften Diltheys beteiligt und lebt derzeit in der Nihe
von Niirnberg.

Kontakt: Helmut.Johach@web.de

Gudrun Kiihne-Bertram arbeitet an der Dilthey-Forschungsstelle
der Ruhr-Universitit Bochum, unter anderem als Herausgeberin
von Diltheys Briefwechsel.

Kontakt: kuehne-bertram@t-online.de

Hans-Ulrich Lessing ist apl. Professor fiir Philosophie an der Ruhr-
Universitit Bochum, Mitglied der dortigen Dilthey-Forschungsstelle
und Mitherausgeber der Gesammelten Schriften und des Briefwech-
sels von Dilthey.

Kontakt: Hans-Ulrich.Lessing@ruhr-uni-bochum.de

Sebastian Luft ist Professor fiir Philosophie an der Marquette Uni-
versity.

Kontakt: sebastian.luft@marquette.edu

249

https//dol.org/10.5771/9763495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Autoren dieses Bandes

Rudolf A. Makkreel ist emeritierter Professor fiir Philosophie an
der Emory University und Herausgeber von Diltheys Selected
Works.

Kontakt: philrm@emory.edu

Ernst Wolfgang Orth ist emeritierter Professor fiir Philosophie der
Universitét Trier.
Kontakt: orth@uni-trier.de

Helmut Pulte ist Professor fiir Philosophie an der Ruhr-Universitat
Bochum

Kontakt: Helmut.Pulte@ruhr-uni-bochum.de
Kurt Walter Zeidler ist Professor fiir Philosophie an der Universitit

Wien.
Kontakt: kurt.walter.zeidler@univie.ac.at

250

https//dol.org/10.5771/9763495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Dilthey — der Bildband

Guy van Kerckhoven
Hans-Ulrich Lessing

Axel Ossenkop

Wilhelm Dilthey

Leben und Werk in Bildern
344 Seiten | Gebunden
ISBN 978-3-495-48305-3

In diesem Band sind erstmals alle verfigbaren fotogra-
fischen und sonstigen Bild-Dokumente zu Wilhelm Dil-
theys Leben und seinem Lebensumkreis zusammenge-
stellt. Dartiber hinaus sind alle wichtigen Publikationen
und Manuskripte Diltheys fotografisch dokumentiert. Das
Buch vermittelt in streng chronologischem Aufbau einen
anschaulichen Einblick in die verschiedenen Lebens- und
Schaffensphasen Diltheys sowie in die Editions- und
Ubersetzungsgeschichte seines Werks. Abgerundet wird
der Band durch eine Zeittafel, ein Schriftenverzeichnis
und eine Zusammenstellung ausgewihlter Sekundirlite-

ratur.
VERLAG KARL ALBER A

https//dol.org/10.5771/9763495861158 - am 25.01.2026, 07:33:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dol.org/10.5771/9783495861158 - am 25.01.2026, 07:

:38, https:/Iwwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (I


https://doi.org/10.5771/9783495861158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

	Inhalt
	Vorwort
	Helmut Johach: Tatsachen, Normen und Werte in Diltheys Theorie der Geistes- und Sozialwissenschaften
	I.
	II.
	III.
	IV.
	V.

	Hans-Ulrich Lessing: »Empirie und nicht Empirismus«. Dilthey und John Stuart Mill
	I.
	II.
	III.
	IV.

	Helmut Pulte: Gegen die Naturalisierung des Humanen. Wilhelm Dilthey im Kontext und als Theoretiker der Naturwissenschaften seiner Zeit
	1. Einleitung
	2. Naturwissenschaften im Wandel: Allgemeine Entwicklungszüge
	3. Die Naturwissenschaften im Grundriß (1865)
	4. Vorarbeiten zur Einleitung in die Geisteswissenschaften (1865 – 1883)
	5. Einleitung in die Geisteswissenschaften (1883)
	6. Ausblick auf spätere Schriften und kritische Zusammenfassung
	7. Zusammenfassung

	Christian Damböck: Epistemische Ideale bei Dilthey und Cohen
	1. Warum Dilthey und Cohen?
	2. Diltheys empirische Auffassung von Philosophie
	3. Cohens apriorische Auffassung von Philosophie
	4. Zur Komplementarität der epistemischen Ideale von Dilthey und Cohen

	Gottfried Gabriel: Dilthey, Carnap, Metaphysikkritik und das Problem der Realität der Außenwelt
	Kurt Walter Zeidler: Vom Objektiven Idealismus zur Hermeneutik. Trendelenburg und Dilthey
	Jos de Mul: The syntax, pragmatics and semantics of life
	Introduction
	Three postulates Dilthey and biosemiotics share
	The syntax, pragmatics and semantics of life

	Sebastian Luft: Diltheys Kritik an der Wissenschaftstheorie der Neukantianer und die Konsequenzen für seine Theorie der Geisteswissenschaften. Das Problem des Historismus
	Einleitung
	I. Die Windelband’sche Unterscheidung der Wissenschaftsarten in »idiographisch« und »nomothetisch« und Diltheys Zurückweisung dieser Unterscheidung. Geisteswissenschaften als allgemeine Beschreibung von Wirkungszusammenhängen
	II. Überlegungen zu Diltheys Wissenschaftstheorie heute. Das Problem des Historismus und das Apriori

	Ernst Wolfgang Orth: Die Wissenschaftskonzeption bei Dilthey und Cassirer
	Rudolf A. Makkreel: Dilthey and Cassirer on Language and the Human Sciences
	Cassirer: Language and Ideal Synthesis
	Dilthey: Language as Reflexively Articulative

	Gudrun Kühne-Bertram: Zum Verhältnis von Naturwissenschaften und Geisteswissenschaften in der Philosophie Wilhelm Diltheys
	1. Diltheys Wissenschaftsverständnis und sein Versuch einer Grundlegung der Geisteswissenschaften
	2. Gemeinsamkeiten und Unterschiede von Naturwissenschaften und Geisteswissenschaften
	3. Diltheys Forderung nach einer komplementären Einheit von Naturwissenschaften und Geisteswissenschaften

	Die Autoren dieses Bandes

