Deleuze/Guattaris ,,Pddagogik des Begriffs“ als
bildungsphilosophische Komponente von

Erziehungswissenschaft

OLAF SANDERS

Der franzosische Philosoph Gilles Deleuze war kein Padagoge. Gemeinsam
mit Félix Guattari, Nicht-Philosoph, entwirft er in Was ist Philosophie? ,,eine
Piidagogik des Begriffs“ (QP 17; WP 17)." Eine zweite Pidagogik, seine
wPddagogik der Wahrnehmung* (P 100; U 104), entfaltet Deleuzes als Pad-
agogik des Kinos in seinen beiden Kino-Biichern, Das Bewegungs-Bild und
Das Zeit-Bild. Die Kino-Biicher versuchen sich an einer ,,Logik des Films* (P
68; U 70). Eine Logik liegt beiden Pddagogiken zu Grunde. Deleuze duflert in
einem Gesprach mit Catherine Clément anlésslich des Erscheinens von Tau-
send Plateaus, dass sie dort eine ,allgemeine Logik* (TG II 169) skizziert
hitten, und kiindigt an, dass sein Co-Autor Guattari und er diese ausarbeiten
wiirden. Was ist Philosophie? folgt auf Tausend Plateaus. Dieses Buch lédsst
sich zwar als ,,Lehre vom Begriff lesen, aber sicher nicht als die in Aussicht
gestellte allgemeine Logik.? Die Logik bleibt Skizze und die Pidagogiken las-
sen sich nicht deduzieren. Am Ende von Was ist Philosophie? erwéhnen De-
leuze und Guattari noch eine dritte Padagogik, die ich Padagogik minderer
Wissenschaft nenne und die zwischen der Wissenschaft der Logik und einer
aussagenlogisch trivialisierten Wissenschaft steht. Die Padagogik minderer
Wissenschaft hat wie die beiden anderen eine kritische Funktion. Sie soll ver-
hindern, dass das vergangene Zeitalter der Enzyklopéddie durch eines kom-
merzieller Begriffsbildungen nach Manier des Marketings, professioneller

1 Die Biicher von Deleuze und Deleuze/Guattari werden mit Hilfe von Siglen zi-
tiert, die im Literaturverzeichnis aufgelistet sind. Sind zwei Siglen angegeben,
habe ich die Ubersetzung oft auf Grundlage des franzosischen Textes verindert.

2 Die Lehre vom Begriff gibt Hegel als Alternativtitel fiir den zweiten Teil seiner
Wissenschaft der Logik, Die subjektive Logik, an.

205

hutps://dol.org/10.14361/9783839408599-011 - am 14.02.2026, 03:45:16. /dele Access - [ I



https://doi.org/10.14361/9783839408599-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

OLAF SANDERS

Bildungen des Auges ,,flir eine Welt der Kontrolleure und der Kontrollierten*
(P 103; U 107) und vor allem kybernetisch konzipierte wissenschaftliche Aus-
bildungen ersetzt wird.” Die drei Pidagogiken stehen als drittes Zeitalter zwi-
schen dem enzyklopédischen und dem desastrosen. Aus dieser Positionierung
erwéchst der Padagogik eine grofle Aufgabe, ndmlich etwas abzuwenden oder
zumindest aufzuhalten, das ,,ein absolutes Desaster fiir das Denken* (QP 17,
WP 18) wire. Mit Denken meinen Deleuze und Guattari das Denken der
Nachkantianer samt eines ihrer Gipfel, Hegels Enzyklopdidie der philosophi-
schen Wissenschaften (1830). Sie fordern zwar nicht wie Adorno am Ende der
Negativen Dialektik (1966) Solidaritdt mit der stiirzenden Metaphysik, haben
aber, obwohl sie die idealistische Metaphysik als bereits und endgiiltig ge-
stiirzt begreifen, eine dhnliche Intention. Statt des oft gepriesenen Ubergangs
in ein nachmetaphysisches Zeitalter entwerfen Deleuze und Deleuze/Guattari
Teile einer Metaphysik auf Hohe der Physik, die sich nicht auf eine empiri-
sche Wissenschaft reduzieren ldsst. Sie greifen hier ein von Bergson hinter-
lassenes Projekt auf. Die deutschsprachige Erziehungswissenschaft hat den
Sturz durch ihre aus vielen Griinden sinnvolle oder sogar gebotene sozialwis-
senschaftliche Wende begleitet. Die vor allem empirische Wende — Margina-
lisierung von Bildungsphilosophie war einer ihrer Nebeneffekte — tiberwand
allerdings auch oft, was Deleuze und Guattari das pidagogische Zeitalter
nennen: die Verteidigung von Problemen gegen ihre vorgeblichen Losungen.
In den 16 Jahren, die seit Erscheinen von Was ist Philosophie? vergangen
sind, hatten wir Gelegenheit, uns an das absolute Desaster zu gew6hnen, uns
in ihm einzurichten oder haben sogar erziehungswissenschaftlich zu ihm bei-
getragen. Was ,,Bildung™ genannt wird, erweist sich oft schamlos als Funktion
von Gouvernementalitdt oder Selbstmanagement. Autonomie weicht der Ky-
bernetik.

Die von Deleuze und Guattari formulierte Aufgabe widerspricht diesen
Praxen und erzwingt eine Riickkehr zur Kritik, die bewegliche Grenzen neu
zieht. Wir miissen wieder Postkantianer werden, aber anders als die Nach-
oder Neukantianer. Was ist Philosophie? funktioniert als Kritik, die nach den
Moglichkeitsbedingungen des Denkens fragt. Ausgehend von Kants Kritik
der Urteilskraft (1790) steckt dieses Buch einen dynamischen Rahmen ab, in
dem Erziehungswissenschaft und Bildungsphilosophie zusammenarbeiten
konnen, ohne Kritik aufzugeben. Dieser Beitrag beschrénkt sich auf die Pida-
gogik des Begriffs. Er ldsst die anderen Pddagogiken ebenso auller Acht wie
ihre logischen Fundamente.® Er versucht nur zu zeigen, dass auch die Erzie-

3 Zum Verhéltnis von Kybernetik und Kritik vgl. Tigqun 2007.

4 Die Rekonstruktion der anderen Padagogiken und ihrer logischen Fundamente
erscheint 2009 unter dem Titel Deleuzes Pcidagogiken. Eine Philosophie der
Bildung und des Kinos. Dieser Beitrag ist eine stark gekiirzte Fassung des ersten
Kapitels.

206

hutps://dol.org/10.14361/9783839408599-011 - am 14.02.2026, 03:45:16. /dele Access - [ I



https://doi.org/10.14361/9783839408599-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DELEUZE/GUATTARIS ,PADAGOGIK DES BEGRIFFS*

hungswissenschaft nicht auf lebendige philosophische Begriffe, die sich von
den ,,alten Knochen* deutlich unterscheiden, verzichten kann, weil nur Philo-
sophie und Kunst Wissenschaft mit ihrer Neigung zu Trugbildkabinetten wie-
der an Ereignisse und Unendlichkeit anschlieft.

Zuriick zu Kant und anders weiter

Die Frage ,,Was ist Philosophie?*, vermuten Deleuze und Guattari eingangs
ihres letzten Buches, konne man erst im Alter stellen, wenn die Stunde nahe,
konkret zu sprechen. Solche Stunden gibt es auch in Tagesverldufen, mitter-
nachts, wenn man nichts mehr zu fragen, zu erbitten, zu verlangen habe. Erst
nach Vergehen zu grofler Lust, Philosophie zu treiben, gelange man zu einem
Nicht-Stil, der einem souverine Freiheit verleihe, Augenblicke zu genief3en,
in denen sich Teile einer Maschine mit Notwendigkeit verbinden, ,,um in der
Zukunft einen Zug auszusenden, der die Zeitalter durchquert: Tizian, Turner,
Monet“ (QP 7; WP 5). Deleuze und Guattari nennen in Was ist Philosophie?
neben William Turners Spéatwerk auch Kants Kritik der Urteilskraft (1790) als
Beispiele fiir ,,Gaben des dritten Lebensalters®. Derartigen Status, behaupten
Deleuze/Guattari kokett, konnten sie fiir Was ist Philosophie? nicht beanspru-
chen; es sei einfach nur die Stunde gekommen zu fragen, was Philosophie sei:
,Die Philosophie ist die Kunst, Begriffe zu bilden, zu erfinden, herzustellen*
(QP 8; WP 6).

Sie nennen Kants Kritik der Urteilskraft ein ,entfesseltes Werk™ (QP §;
WP 6): ,,[A]lle Vermogen des Geistes iiberschreiten ihre Grenzen, dieselben
Grenzen, die Kant so sorgfiltig festgelegt hatte in seinen Biichern der Reife.
Deleuze kritisiert Kants Konzeption der Vernunft als Gerichtshof auch an-
dernorts, und schon in Kants kritische Philosophie verfolgt er die Strategie,
die Kritiken von der Kritik der Urteilskraft her zu lesen, die die Hierarchie
und Grenzen der Vermdgen Vernunft, Verstand, Urteils- und Einbildungskraft
— in Deleuzes Lesart — nicht endgiiltig festlegt, sondern dynamisch hilt und
Vorsitz sowie Gesetzgebungskompetenz in erkenntnistheoretischen, ethischen
und #sthetischen Fragen jeweils sachangemessen vergibt: ,,Die letzte Kritik
entdeckt tiefgreifend eine freie und unbestimmte Ubereinstimmung der Ver-
mogen als Bedingung der Moglichkeit jedes bestimmten Verhiltnisses” (K
137f). Und in Uber vier Dichterformeln, die die Philosophie Kants zusam-
menfassen konnen folgert er:

Wenn die Vermdgen variable, aber jeweils durch das eine unter ihnen regulierte
Verhiltnisse eingehen konnen, so miissen sie insgesamt zu freien und regellosen
Verhiltnissen fahig sein, in denen jedes einzelne an die Grenze seiner selbst treibt
und damit dennoch seine Moglichkeit zu einer beliebigen Harmonie mit anderen
aufweist (KK 49f.).

207

hutps://dol.org/10.14361/9783839408599-011 - am 14.02.2026, 03:45:16. /dele Access - [ I



https://doi.org/10.14361/9783839408599-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

OLAF SANDERS

Die Hierarchien der Vermégen sind variabel und Grenzen verschiebbar. Auf-
grund der variablen Hierarchien bedeutet die Aufwertung der Kritik der Ur-
teilskraft keine Abwertung der anderen Kritiken. Deleuze und Guattari weiten
Kant, indem sie die Fixierung auf die dauerhaft sichere Grenzbestimmung 16-
sen, die Kritik auf Dauer stellen und die reflektierende Einbildungskraft auf-
werten. Diesen Willen zur Entgrenzung teilen sie mit vielen Vertretern des
deutschen Idealismus. Wichtig ist in diesem Zusammenhang, dass die franzo-
sische Sprache tiber zwei Worter fiir Begriff verflgt: concept und notion. De-
leuze und Guattari verwenden concept fiir philosophische Begriffe, die ein
empiriefreies Eigenleben fithren, und notion fiir Begriffe, die empirischen
Anschauungen korrespondieren. Thre Kritik an Kant betrifft die Einschrin-
kung philosophischer Begriffe auf wissenschaftliche. Concept oder notion
sind empirisch ununterscheidbar, aber begrifflich differenzierbar.’

Was ist Philosophie? zeigt, wie sich Philosophie, Wissenschaft und Kunst
in ,,freien und regellosen Verhéltnissen* entwickeln, und wiederholt insofern
die Architektur von Kants Kritiken, bezogen auf die drei genannten symboli-
schen Formen als unterschiedliche Erkenntnisweisen.® Den Ausgangspunkt
bildet die Philosophie als Kunst der Begriffsbildung. Philosophen bestimmen
Deleuze und Guattari zundchst nah an der Etymologie als Freunde des Be-
griffs. Néher bestimmen sie den Freund als jemanden, der in der Macht des
Begriffs stehe. In der Macht des Begriffs zu stehen, bedeutet hier zweierlei:
»Weil der Begriff erschaffen werden muss, verweist er auf einen Philosophen
als denjenigen, der ihn in Potenz hat oder die Macht und die Kompetenz da-
zu.“ Der Freund wird in diesem Verstdndnis zu einer der Begriffspersonen,
von denen es viele gibt. Begriffspersonen sind bedeutsam fiir philosophische
Entwicklungen. Thre Aufgabe besteht — in Anlehnung an die letzte von Marx’
Thesen iiber Feuerbach — auch darin, die Welt zu verdndern. Erkenntnistheo-
rie ist — wie bei Spinoza, von dem sich eine Linie zum jungen Marx ziehen
lasst — immer auch Ethik. Deleuzes und Guattaris Ethik beinhaltet den Wider-
stand gegen falsche Bestimmungen von Philosophie. Philosophie sei weder
Kontemplation noch Reflexion oder Kommunikation. Als Kontemplationen
bestimmen sie die Dinge selbst. Sie erscheinen uns als Bewegungsbilder. Re-
flektieren konnen auch andere Disziplinen, die die Philosophie dazu nicht n6-
tig haben, allein durch Reflexion allerdings auch nicht zu Philosophie werden.
Kommunikation bearbeite im Gegensatz zur Philosophie nur Meinungen, um
Konsens zu erschaffen. Spinoza zihlt Meinungen in der Ethik (I, Lehrs. 35
Anm.) zur inadidquaten ersten Erkenntnisgattung, die durch adiquate rationale

5 Dies ist eine Grundfigur von Deleuzes transzendentalem Empirismus (vgl. R61li
2003).

6 In An Essay on Man (1944, dt. Versuch iiber den Menschen 1996) fiihrt Ernst
Cassirer Kunst und Wissenschaft als philosophische Formen an. Sie stehen ne-
ben Mythos und Religion, Sprache und Geschichte.

208

hutps://dol.org/10.14361/9783839408599-011 - am 14.02.2026, 03:45:16. /dele Access - [ I



https://doi.org/10.14361/9783839408599-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DELEUZE/GUATTARIS ,PADAGOGIK DES BEGRIFFS*

Erkenntnis der zweiten und intuitive der dritten Gattung iiberwunden werden
muss. Meinungen wéren unproblematisch, tiberlieBe die Philosophie nicht
durch Konzentration und Beschrinkung auf sie den Begriff (concept) als ihren
angestammten Gegenstand anderen, z.B. Konzeptemachern der Werbewirt-
schaft, was Teil einer allgemeinen Bewegung ist, ndmlich Kritik durch Wer-
bung zu ersetzen. Die Gefahr durch das Marketing besteht darin, dass es im
Gegensatz zur Philosophie ,.festgehalten hat an einem bestimmten Verhéltnis
zwischen dem Begriff und dem Ereignis“ (QP 15; WP 16). Dieses Verhiltnis
aufgegeben zu haben, war der Fehler der Philosophie. Es ,,von den unver-
schiamten Rivalen“ (QP 16; WP 16) durch Trennung von wahren und falschen
Freunden zuriickzugewinnen, ist eines der Ziele von Was ist Philosophie?’
Den Ausgangspunkt bildet Deleuze/Guattaris Definition von Philosophie und
ihre nidhere Bestimmung dessen, was Kreation, Erschaffung oder Schopfung
bedeutet. ,,Jede Schopfung ist singulér, und der Begriff als eigentlich philoso-
phische Schopfung ist immer eine Singularitdt. Das erste Prinzip der Philoso-
phie ist, dass Universalien nichts erkldren, sie miissen selbst erklart werden*
(QP 12; WP 11). Von den Nachkantianern der ersten Generation unterschei-
den sich Deleuze/Guattari durch Bescheidenheit:

Die Post-Kantianer kreisen um eine universelle Enzyklopdidie des Begriffs, die seine
Schopfung an eine reine Subjektivitit verweist, anstatt sich eine bescheidenere Auf-
gabe zu stellen, eine Pddagogik des Begriffs, die die Bedingungen der Schopfung
als Faktoren von singuldr bleibenden Momenten analysieren miisste. Wenn die drei
Zeitalter des Begriffs Enzyklopidie, Pdadagogik und kommerzielle professionelle
Bildung [la formation professionelle commerciale] sind, kann uns nur das zweite
daran hindern, von den Gipfeln des ersten in das absolute Desaster des dritten zu
stiirzen, ein absolutes Desaster fiir das Denken, was immer — wohlgemerkt — dessen
soziale Wohltaten vom Standpunkt des universellen Kapitalismus aus sein mogen
(QP 17, WP 17f).

Das Ziel der Bescheidenheit liegt — ganz unbescheiden — im Widergewinn
von Performanz gegeniiber dem nur auf Performanz beruhenden globalen Ka-
pitalismus, den Michael Hardt und Antonio Negri (2002) als Empire be-
schrieben haben. Die Schlange habe Deleuze (P 244; D 258) zufolge den alten
Geldmaulwurf abgelost, ihre Bewegungen seien schwerer zu erfassen als sei-
ne Locher. Es erfordert zumindest einen nicht minder beweglichen Gesichts-
oder Beobachterstandpunkt. Bei Deleuze/Guattari heiit das Empire ,,neue
,Megamaschine‘“ (TP 637). Die kritische Padagogik des Begriffs richtet sich
gegen ,.kommerzielle professionelle Bildung™ — formation professionelle 14sst
sich auch als Berufsausbildung iibersetzen —, die EinschlieBungsmilieus wie

7 Zur Kiritik an den Philosophien von Jirgen Habermas und Richard Rorty vgl.
TG II: 359f. Zu Rorty auch QP 139; WP 171.

209

hutps://dol.org/10.14361/9783839408599-011 - am 14.02.2026, 03:45:16. /dele Access - [ I



https://doi.org/10.14361/9783839408599-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

OLAF SANDERS

Schulen in der Kontrollgesellschaft durch permanente Weiterbildung ersetzt.®
»Ebenso wie das Unternehmen die Fabrik ersetzt, tendiert die permanente
[Aus-]Bildung [formation permanente] tatsdchlich dazu die Schule zu erset-
zen und die kontinuierliche Kontrolle das Examen* (P 243; U 257). Letzteres
erleben wir gegenwirtig in der Umstellung vieler Studiengénge auf modulari-
sierte BA/MA-Strukturen mit studienbegleitenden Priifungen. Dass die forma-
tion professionelle seit erscheinen von Was ist Philosophie? Hegemonie ge-
wonnen hat, zeigt der sich im so genannten Bologna-Prozess weitgehend wi-
derstandslos vollziechende Umbau deutscher Universitidten zu Ausbildungs-
stitten, der durch kommerzielle Begriffe begleitet wird, statt durch philoso-
phische orientiert, die Tendenz zur Verkiirzung von Bildung auf Human Res-
source Management in der Erwachsenenbildung’ und die oft kritiklose Identi-
fikation der Erforschung von Bildungsprozessen mit quantitativer Bildungs-
forschung, deren Testverfahren ,,Trivial-Maschinen (Foerster 1993: 136)
voraussetzen statt im vollen Wortsinn produktive Maschinen, an deren Theo-
rie Deleuze/Guattari seit dem Anti-Odipus, ihrem ersten gemeinsamen Buch,
und Guattari langer schon schreiben und deren Verbindung noch in Was ist
Philosophie? das Ereignis aus der Zukunft wiederkehren lisst.'’ Diese Zu-
kunft ist allerdings eine sich verzweigende. Keine Pddagogik des Begriffs oh-
ne Rekomplexifizierung.

Philosophische Begriffe

Kein Begriff ist einfach. Jeder Begriff besteht aus Komponenten, die ihn defi-
nieren und seine Dimensionen bilden. Die Dimensionen lassen sich beziffern.
Deshalb ist jeder Begriff ,,eine Mannigfaltigkeit, obgleich nicht jede Mannig-
faltigkeit begrifflich ist“ (QP 21; WP 21). Mannigfaltigkeiten sind geordnete
Punktmengen mit einer bezifferbaren Anzahl von Dimensionen.'' Deleuze
und Guattari ergénzen die an der Mathematik orientierte Definition der Man-
nigfaltigkeit im Vorwort zur italienischen Ausgabe von Tausend Plateaus
durch eine Realdefinition, die als Hauptmerkmale auffiihrt, dass ihre Elemen-

8 Der Ausdruck ,,Kontrollgesellschaft stammt von William S. Burroughs (vgl.
TG 11 306).

9 In den deutsche Ubersetzungen findet man fiir formation permanente permanen-
te Weiterbildung (U 257, vgl. auch TG II 306).

10 Vgl. zu Deleuze/Guattaris Maschinenbegriff Schmidgen 1997: Das Maschini-
sche bringt Neues hervor. Was im deutschen Sprachgebrauch in der Regel ma-
schinell heiflt, bedeutet im franzosischen nicht machinique, sondern mécanique.
Mechanische Maschinen sind aber meist — und solange sie funktionieren — trivi-
ale Maschinen.

11 Abweichend vom {iblichen Sprachgebrauch in der franzosischsprachigen Ma-
thematik nutzen Deleuze und Deleuze/Guattari das Wort multiplicité statt varié-
té.

210

hutps://dol.org/10.14361/9783839408599-011 - am 14.02.2026, 03:45:16. /dele Access - [ I



https://doi.org/10.14361/9783839408599-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DELEUZE/GUATTARIS ,PADAGOGIK DES BEGRIFFS*

te Singularititen seien, ihre Relationen Modi des Werdens, ihre Ereignisse
Diesheiten, ihre Rdume und Zeiten unmetrisiert, ihre Realisierungen oder Ak-
tualisierungen Rhizome, ihre Ebenen Plateaus und sie insgesamt von Vekto-
ren durchzogen sei (vgl. TG I1 296). Das Modell ihres Begriffs von Begriff ist
die riemannsche Mannigfaltigkeit, die Deleuze und Guattari allerdings bei der
Ubertragung modifizieren. Thr Begriff von Begriff ist ein wesentliches Ele-
ment ihrer Metaphysik, die von unseren Seins- und Bewusstseinsmetaphysi-
ken erheblich abweicht. Essenzielle Bestandteile ihres Begriffsbegriffs sind
der Begriffspunkt, der die Komponenten mit unendlicher Geschwindigkeit
durchléuft, die Begriffsperson, die den sich ereignenden Begrift zugleich er-
schafft, und die Immanenzebene als die groe Falte oder Welle, die aus nichts
anderem besteht als aus kleinen Wellen oder Falten und zu einer barocken
oder ozeanographischen Geophilosophie fithrt. Das Werden des Begriffs ist in
Fluss und geschieht wirbelformig.

Man erschaffe Begriffe in Abhéngigkeit von Problemen, die man fiir
schlecht gesehen halte. Probleme gehen Theoremen voraus. Theoreme sind
Aussagen, die durch Beweise aus Axiomen oder anderen Theoremen hergelei-
tet werden. Probleme sind hingegen zunichst, was vorliegt. ,,Probleme defi-
nieren sich in der Mathematik bereits in der Antike durch die Ereignisse, die
Figuren zustofBen” (LP 70; DF 89). Begriffe sind problematisch. Thr Ziel ist
nicht oder nicht unmittelbar Lésung. Die Pidagogik des Begriffs verteidigt
Probleme gegen Theoreme, Fragen gegen Antworten. So gesehen wirkt sie als
Aufschub oder Unterbrechung (vgl. Friedrichs 2008). Die Pddagogik des Be-
griffs fragt nach den Bedingungen der Mdoglichkeit von Singularitéten als Ak-
tualisierungen von Ereignissen. Begriffe bleiben problematisch, weil sich
Probleme durch Ereignisse und Bearbeitung dndern und weil sich Singularité-
ten nicht differenzieren lassen.

Dass ein Begriff aus Komponenten besteht, setzt voraus, dass er Ge-
schichte hat. Wenn er aus Komponenten besteht, dann waren oder sind diese
meist auch Komponenten anderer Begriffe. Oft verlaufe die Geschichte eines
Begriffs ,,im Zickzack (QP 23; WP 24)."* Aufgrund seiner Geschichte pas-
siert ein Begriff auch andere Probleme, auf die sich seine Komponenten be-
ziehen, und Ebenen, die sie voraussetzten. Jeder Begriff nehme neue Kontu-
ren an oder miisse wieder zurechtgeschnitten werden. Ein Begriff hat aber
nicht nur Geschichte, sondern auch ,,ein Werden, das diesmal sein Verhéltnis
zu den auf derselben Ebene situierten Begriffen betrifft (QP 23; WP 24). Die
Komponenten eines Begriffs sind selbst wiederum Begriffe. ,,Die Begriffe
gehen also ins Unendliche und sind, einmal erschaffen, niemals aus nichts er-

12 In dieser Hinsicht unterscheiden sich Begriffs- und Realgeschichte nicht. Beide
verlaufen nicht-linear (vgl. Delanda 2000).

211

hutps://dol.org/10.14361/9783839408599-011 - am 14.02.2026, 03:45:16. /dele Access - [ I



https://doi.org/10.14361/9783839408599-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

OLAF SANDERS

schaffen” (QP 24; WP 25). Geschichte und Werden sind sedimentierte und
aktuelle Bewegungen des Begriffs.

Begriffe verbinden ihre Komponenten dauerhaft: ,,distinkt, heterogen und
dennoch nicht trennbar, so ist der Status von Komponenten oder dessen, was
die Konsistenz des Begriffs definiert“ (QP 25; WP 26). Die Komponenten
werden auerdem von einem Begriffspunkt durchlaufen.

In diesem Sinn ist jeder Begriff ein intensiver Zug, eine intensive Ordinate, die we-
der als allgemeine noch als besondere aufgefasst werden muss, sondern als eine rei-
ne und einfache Singularitit [...], die sich besondert oder verallgemeinert entspre-
chend der variablen Werte, die man ihr gibt, oder einer konstanten Funktion, die
man ihr zuweist (QP 25; WP 26f))."

Daraus folgt wiederum: ,,die Komponenten des Begriffs sind weder Konstante
noch Variable, sondern reine und einfache Variationen, geordnet nach ihrer
Nachbarschaft. Sie sind prozessual und modular” (QP 25; WP 27). Prozessual
und modular heilt insgesamt und in sich in Bewegung. Ein Begriff sei eine
Ordination (Anordnung) seiner Komponenten durch Nachbarschaftszonen.
Als ordinaler (geordneter) sei er allerdings auch eine in allen Ziigen, die ihn
zusammensetzen, gegenwdrtige Intension. Intension ist der Gegenbegriff zu
Extension, Ausdehnung. Nach Intensionen kann innerhalb eines Seienden
oder Seiendes identischer Ausdehnung unterschieden werden. Allgegenwirtig
ist Intension, weil sich ,,der Begriff in einem Zustand des Uberfliegens im
Verhéltnis zu seinen Komponenten (QP 26; WP 27) befindet und dieses
Uberfliegen mit unendlicher Geschwindigkeit stattfindet. Nur so kann er ,,un-
aufhorlich gemif einer Ordnung ohne Distanz durchlaufen® werden und
,unmittelbar ohne jede Distanz co-prisent in all seinen Komponenten und Va-
riationen sein. Eine Ordnung ohne Distanz ist eine intensive Ordnung, ein
Ordination auf der Ordinate. Ein Begriff passiert all seine Komponenten und
Variationen und passiert durch sie. Auch das Paar Extension/Intension ldsst
sich als Ausdruck des fiir den transzendentalen Empirismus charakteristischen
Verhiltnisses von Aktuellem und Virtuellem begreifen. Extension ist aktuell,
Intension virtuell. Nach den Paaren Geschichte und Werden sowie Extension
und Intension fithren Deleuze und Guattari als drittes absolut und relativ ein,
um das Verhéltnis von Aktuellem und Virtuellem zu beschreiben. Im Begriff
verbinden sich Aktuelles und Virtuelles als seine beiden Seiten. Aktuell ist ein

13 Eine Ordinate bezeichnet die senkrecht auf der Abszisse (von lat. abscido: ab-
schneiden) stehende und diese schneidende vertikale Dimension im kartesischen
Koordinatensystem. Als andere Dimension wére sie die nicht ausgedehnte, nicht
extensive und insofern intensive. Deleuze/Guattari scheinen den Begriff aber
auch wie eine Koordinate ohne Prifix zu gebrauchen, als Geordnete (von lat.
ordinatus: geordnet, ordentlich, regelmaBig).

212

hutps://dol.org/10.14361/9783839408599-011 - am 14.02.2026, 03:45:16. /dele Access - [ I



https://doi.org/10.14361/9783839408599-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DELEUZE/GUATTARIS ,PADAGOGIK DES BEGRIFFS*

Begriff von seiner relativen, endlichen und den Begriff konturierenden Seite,
virtuell von seiner absoluten, unendlich schnell die Komponenten {iberflie-
genden. Die relative Seite des Begriffs verbindet ihn eng mit seiner Padago-
gik, die Absolute mit seiner Ontologie.

Begriffe entstehen nur, wenn sie zugleich erschaffen werden. Fiir die Er-
schaffung von Begriffen sind Begriffspersonen zustindig. Sie sind Pddagogen
des Begriffs, weil sie Begriffe in ihrer Relativitit erschaffen, den Begriff sich
dabei aber in seiner Absolutheit ereignen lassen. Philosophische Begriffe sind
immer doppelt artikuliert. Das Ereignis ist das Reale des Begriffs, sein pada-
gogischer Entwurf das Ideal. Erst durch Losung des Bandes zwischen Idee
und materialer Wirklichkeit entstehen Durchblicke auf sich real ereignende
Begriffsbildungen. Diese geschehen wiederum ganz konkret, weil jeder Be-
griff zwei Seiten hat. Aufgrund seiner virtuellen Seite kann kein philosophi-
scher Begriff diskursiv entstehen. Deleuze und Guattari warnen auerdem da-
vor, ihn mit einer Proposition zu verwechseln, weil dies zur Katastrophe fiir
das Denken beitragt: ,,Man sperrt uns fortwihrend in Alternativen zwischen
Propositionen, ohne zu sehen, dass der Begriff schon ins ausgeschlossene
Dritte iibergegangen ist“ (QP 27; WP 29). Propositionen gehoren zur logi-
schen Wissenschaft wie das Denkgesetz fertium non datur zur Aussagenlogik.
Doch das Dritte bricht ein, padagogisch.

Uberall finden wir den selben pidagogischen Status des Begriffs wieder: eine Man-
nigfaltigkeit, eine Oberflédche oder ein Volumen, absolut, selbst-referentiell, zusam-
mengesetzt aus einer gewissen Anzahl von untrennbaren intensiven Variationen
nach einer Ordnung von Nachbarschaft und durchlaufen von einem Punkt im Zu-
stand des Uberflugs. Der Begriff ist die Kontur, die Konfiguration, die Konstellation
von einem Ereignis im Kommen (QP 36; WP 40). 14

,Der Begriff erscheint in der Philosophie, und er erscheint nur in ihr (QP 37;
WP 41). Das ist der Grund, an ihr festzuhalten. Nur sie ist in der Lage, ,,Beg-
riffe zu schaffen, die eher Meteoriten als Waren sind“ (QP 16; WP 16). Der
Bildungsbegriff, wie er im Ubergang vom 18. ins 19. Jahrhundert neukontu-
riert wurde, war ein solcher Meteorit, ein uns tiberfliegender und sich macht-
voll ereignender Begriff. Dieser Begriff hat als Begriff neue Welt- und
Selbstverhiltnisse und grofle Philosophien wie die Hegel’sche erméglicht,
ohne die Marxismen unmaoglich gewesen wiren."’ Das Spiel der Philosophie

14 Mannigfaltigkeiten zeichnen sich dadurch aus, dass sie Oberfldchen und Volu-
mina in n-dimensionalen Rdumen bilden. Oberfliche und Volumen verbinden
sich z.B. im topologischen Begriff der Sphire, die als n-dimensionale Oberfla-
che einer n+1-dimensionalen Kugel definiert ist. Eine Hyperebene hingegen ist
eine n—1-dimensionale Teilmenge eines n-dimensionalen Raumes.

15 Zur Bestimmung des Bildungsbegriffs als Transformation von Selbst- und Welt-
verhiltnissen vgl. Kokemohr 2007.

213

hutps://dol.org/10.14361/9783839408599-011 - am 14.02.2026, 03:45:16. /dele Access - [ I



https://doi.org/10.14361/9783839408599-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

OLAF SANDERS

ist das ,,Spiel der Probleme™ (LS 85), das Spiel, das mit jedem Zug oder Wurf
sein Wesen und seine Regeln dndert. Dieses ,,ideale Spiel®, das weder Gott
noch Mensch spielen konne, ist ,,die Wirklichkeit des Denkens selbst®. Diese
gilt es zu begreifen.

Deleuze/Guattari bestimmen philosophische Begriffe als ,,fragmentarische
Ganzheiten, die sich nicht ineinander einpassen, da ihre Rénder sich nicht de-
cken“ (QP 38, WP 42). Ganzheiten sind tiblicherweise keine Fragmente, de-
nen ja gerade etwas zur Ganzheit fehlt. Aus diesem Bruch gewinnen Begriffe
Spannung, die sie in Bewegung setzt und hilt. Die Philosophie erschafft aber
nicht nur Begriffe, sie entwirft auch die Immanenzebene:

Die Begriffe sind wie die mannigfaltigen Wellen, die sich heben und senken, aber
die Immanenzebene ist die einzigartige Welle, die sie auf- und ausrollt. Die Ebene
umbhiillt die unendlichen Bewegungen, die sie durchlaufen und wiederkehren, aber
die Begriffe sind die unendlichen Geschwindigkeiten von endlichen Bewegungen,
die jedes mal nur ihre eigenen Komponenten durchlaufen (QP 38, WP 42).

Begriff und Ebene sind gleichurspriinglich und setzten sich gegenseitig vor-
aus. ,,Die Begriffe sind konkrete Gefiige als Konfigurationen einer Maschine,
aber die Ebene ist die abstrakte Maschine, von der die Gefiige die Teile sind.*
Deleuze und Guattari bezeichnen mit Gefiige einen Zusammenhang, der nicht
so verhirtet ist wie eine Struktur, sondern beweglich bleibt, und nicht so funk-
tional wie ein System. Ein Geflige ist eine lockere Verbindung, gerade fest
genug, um einen gewissen Zusammenhalt zu gewéhrleisten. Auch Geflige ist
ein Begriff, der sich zwischen gebrauchliche Dichotomien schiebt und viele
Sachverhalte angemessen beschreibt. Jedes konkrete Gefiige ist eine Konfigu-
ration einer Maschine. Das Maschinische ist eine emergente Kraft, eine Ma-
schine Ubermittlerin solcher Krifte. Die Immanenzebene setzen Deleu-
ze/Guattari der abstrakten Maschine gleich, die sie abstrakt nennen, weil sie
ohne Auflen und dort lokalisierten Partialbeobachter nicht feststellbar ist.
Konkrete Gefiige werden von Maschinen konfiguriert, die im Gegensatz zur
abstrakten Maschine selbst konkret sind. Dies geschieht auf der Immanenz-
ebene von der die Geflige Teile sind. Die Immanenzebene besteht einerseits
aus Gefligen und andererseits aus Maschinen. Es gibt nichts Abstraktes, das
nicht aus Konkretem besteht, aber es gibe nichts Konkretes ohne abstrakte
Maschinen.

Ein Begriff ist Teil der Ebene und trennt sich wieder von ihr, hebt sich aus
ihr heraus, schiebt sich vor sie. Begriffe sind Ereignisse, aber nicht alle Ereig-
nisse Begriffe. Immanenzebene und Begriff setzen sich aber nicht nur gegen-
seitig voraus, die Ebene verdichtet auch die Begriffe, was wiederum die
Spannung erzeugt, die die Ebene kriimmt. Verbindungslinien sind keine Ge-
raden, sondern Geodéten, auf denen wir ldnger schon die Erde tiberfliegen.

214

hutps://dol.org/10.14361/9783839408599-011 - am 14.02.2026, 03:45:16. /dele Access - [ I



https://doi.org/10.14361/9783839408599-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DELEUZE/GUATTARIS ,PADAGOGIK DES BEGRIFFS*

,»Die Immanenzebene ist kein gedachter oder denkbarer Begriff, sondern
das Bild des Denkens, das Bild, das es sich gibt von dem, was denken, vom
Denken Gebrauch machen, sich im Denken orientieren [...] bedeutet (QP
39f.; WP 44). Das Bild impliziert als image Projektion. Denken fordert Be-
wegung, die ins Unendliche fiihrt, und es fordert Deleuze/Guattari zufolge
nichts anderes. Alle Stillstellungen fithren zu Trugbildern. Thnen fehlt das Vir-
tuelle, die Beweglichkeit von flachen Mannigfaltigkeiten.

Deleuze und Guattari beginnen nicht zufillig mit dem Begriff. Der An-
fang dient zur neuerlichen Brechung von Philosophie:

Beginnt die Philosophie mit der Erschaffung von Begriffen, muss die Immanenz-
ebene als préphilosophisch betrachtet werden. Sie wird vorausgesetzt, nicht in der
Art, in der ein Begriff auf andere verweisen kann, sondern in der die Begriffe selbst
auf ein nicht-begriffliches Verstindnis verweisen. Allerdings variiert dieses intuitive
Verstiandnis nach der Art, wie die Ebene entworfen wird (QP 43; WP 48).

Sie folgern weiter:

Das Nicht-Philosophische ist vielleicht tiefer im Herzen der Philosophie als die Phi-
losophie selbst und bedeutet, dass die Philosophie sich nicht damit begniigen kann,
nur auf philosophische oder begriffliche Art verstanden zu werden, sondern sich in
ihrem Wesen auch an Nicht-Philosophen richtet (QP 43; WP 49).

Wie Foucault (1991: 47) setzten Deleuze und Guattari die Philosophie auf
ganzer Linie in Berithrung mit der Nicht-Philosophie. Mit Nicht-Philosophen
meinen sie zunidchst Wissenschaftlerinnen und Kiinstler, die das Chaos auf
andere Art schneiden als die Philosophie. Nach Deleuze und Guattari sei das
Chaos weniger durch Abwesenheit von Bestimmungen charakterisiert als
durch die unendliche Geschwindigkeit, mit der sie sich andeuten und verge-
hen.

Konsistenz geben, ohne etwas vom Unendlichen zu verlieren, das ist sehr verschie-
den vom Problem der Wissenschaft, die sich bemiiht, dem Chaos Referenzen zu ge-
ben, unter der Bedingung, auf unendliche Bewegungen und Geschwindigkeiten zu
verzichten und zuerst eine Geschwindigkeitsbegrenzung bewirkt: Das Primére in der
Wissenschaft ist das Licht oder der relative Horizont (QP 45; WP 51).

Ein absoluter Horizont oder Virtuelles fehlt ihr. Beides setzt Philosophie als
Immanenzebene voraus und ein. Begriffe iibersetzen unendliche Bewegungen
in endliche Bewegungen mit unendlicher Geschwindigkeit. Ihre unendliche
Geschwindigkeit beziehen die Bewegungen aus unendlichen Bewegungen.
Fiir die Beziige sorgen Begriffspersonen. Die Begriffsperson denkt, sie denkt
aber nicht, ohne einen Philosophen, der sie umhiillt. Eine Begriffsperson ist

215

hutps://dol.org/10.14361/9783839408599-011 - am 14.02.2026, 03:45:16. /dele Access - [ I



https://doi.org/10.14361/9783839408599-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

OLAF SANDERS

eine virtuelle Personlichkeit, sie lebt ein Leben. Weil Begriffe nach ihrer le-
bendigen Materie geformt werden, haben sie zwangsldufig unregelméBige
Konturen. Ahnlich wie Immanenzebene und Begriff, setzen sich Begriffsper-
son und Immanenzebene reziprok voraus. Deleuze/Guattari fassen zusammen:

Die Philosophie présentiert drei Elemente, von denen jedes zwei anderen gleich-
kommt, aber doch fiir sich betrachtet werden muss: die prdphilosophische Ebene,
die sie entwerfen muss (Immanenz), die prophilosophische(n) Personlichkeit(en), die
sie erfinden und Leben lassen muss (Insistenz), die philosophischen Begriffe, die sie
erschaffen muss (Konsistenz). Entwerfen, erfinden, erschaffen ist die philosophische
Trinitdt. Diagrammatische, personalistische und intensive Zuige (QP 74; WP 87f.).

Die drei Aktivitidten, entwerfen, erfinden und erschaffen, sind strikt simultan
und haben nur inkommensurable Bezichungen. Die Ersetzung von Begriffs-
personen durch Professoren oder Schuloberhdupter verwandele Philosophie in
ereignislose Doxographie.

Die universalsten Begriffe, jene, die man als die ewigen Formen oder Werte présen-
tiert, sind in dieser Hinsicht die verkndchertsten, die am wenigsten interessanten.
Man tut nichts positives, aber auch gar nichts auf dem Gebiet der Kritik oder der
Geschichte, wenn man sich damit begniigt, mit alten fertigen Begriffen zu klappern
wie mit Skeletten, ausersehen jede Erschaffung einzuschiichtern, ohne zu sehen,
dass die alten Philosophen, von denen man sie leiht, schon taten, was man die mo-
dernen zu tun verhindern mochte: Sie erschufen ihre Begriffe und begniigten sich
nicht damit, Knochen zu reinigen und abzukratzen wie die Kritik oder die Historiker
unserer Epoche. Sogar die Geschichte der Philosophie ist v6llig uninteressant, wenn
sie sich nicht vornimmt, einen eingeschlafenen Begriff wieder zu erwecken, ihn auf
einer neuen Biihne wieder zu spielen, sei es um den Preis, ihn gegen sich zu wenden
(QP 80f.; WP 96).

Gegen die Doxographie der Schulphilosophie setzen Deleuze/Guattari auf
Geophilosophie. Mit dem Begriff der Geophilosophie stellen sie sich in die
Tradition von Kant und Husserl. Kant habe mit der kopernikanischen Wende
die Erde zur Bezugsgrofie seines Denkens gemacht, Husserl sich als Begriin-
der der Phanomenologie immer wieder eines Bodens versichert, der weder in
Bewegung noch unbewegt sei. Deleuze und Guattari stellen sich in diese Tra-
dition, um sich gegen sie zu wenden. Die Erde sei kein Element unter ande-
ren, sie vereinige alle Elemente in einer Umklammerung und bediene sich ih-
rer, um das Territorium zu deterritorialisieren. Die Erde ist fiir das Territori-
um, was die Immanenzebene fiir den Begriff ist. Deterritorialisierung einer
Immanenzebene mit Erdanlagerungen ermdglicht Reterritorialisierungen zu-
kiinftiger Erden. Die Immanenzebene mit Erdanlagerungen ist zugleich der
Grund, warum Philosophie materialistisch sein kann, was Deleuze fiir seine

216

hutps://dol.org/10.14361/9783839408599-011 - am 14.02.2026, 03:45:16. /dele Access - [ I



https://doi.org/10.14361/9783839408599-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DELEUZE/GUATTARIS ,PADAGOGIK DES BEGRIFFS*

beansprucht. Ein philosophischer Begriff referiert nicht auf Materie; die Ebe-
ne (Immanenz) lagert Materie (Erde) an. ,,Die Kreation von Begriffen wendet
sich in sich selbst an eine zukiinftige Form, sie ruft eine neue Erde und ein
Volk an, das noch nicht existiert (QP 104; WP 126). Werden ist notwendig
minoritidr und zudem ,,immer doppelt, und es ist dieses doppelte Werden, das
das Volk im Kommen und die neue Erde konstituiert. Der Philosoph muss
Nicht-Philosoph werden, damit die Nicht-Philosophie die Erde und das Volk
der Philosophie wird“ (QP 105; WP 127). In Philosophen denken Begriffsper-
sonen. ,,Denken ist experimentieren, aber das Experimentieren ist immer das,
was gerade dabei ist, sich zu ereignen — das Neue, das Bemerkenswerte, das
Interessante, die die Erscheinung der Wahrheit ersetzen und anspruchsvoller
sind als sie” (QP 106; WP 129). Deleuze/Guattari bestimmen ,,das Neue, das
Interessante* als das Aktuelle. ,,Das Aktuelle ist nicht, was wir sind, sondern
vielmehr was wir werden, was wir dabei sind zu werden, d.h. das Andere, un-
ser Anders-Werden* (QP 107; WP 126). Auf Dauer gestellt wird aus Werden
Revolutiondr-Werden. Revolutiondr-Werden ist Bildung und mithin ein Ge-
biet oder Territorium der Padagogik des Begriffs, die folglich Teil einer ,,ex-
perimentellen Padagogik™ (Zechner 2003: 14) ist. Die Pddagogik des Begriffs
ist wortwortlich Bildungsphilosophie. Es geht um nicht weniger als die Bil-
dung von Ebenen, Begriffen, Begriffspersonen, Vélkern und Erden.

Philosophien, Wissenschaften, Kiinste

Volker und Erde sind Aktualisierungen und Gegenstiande verschiedener Wis-
senschaften. In der Wissenschaft nutzt man andere Begriffe als in der Philo-
sophie. Begriffe sind auch nicht ihr vorrangiger Untersuchungsgegenstand.
Sie arbeitet mit Funktionen. ,,Ein wissenschaftlicher Begriff [notion] ist nicht
durch Begriffe [concepts] bestimmt, sondern durch Funktionen und Propositi-
onen“ (QP 111, WP 135). Die Wissenschaft schneidet das Chaos anders, ob-
wohl Deleuze/Guattaris philosophische Chaos-Definition auch fiir die Wis-
senschaft gilt. Aus ihrer oben bereits zitierten Definition des Chaos’ als un-
endlich schnelles Werden und Vergehen aller méglichen Formen ergeben sich
aber fiir Philosophie und Wissenschaft verschiedene Fragen. Philosophie ver-
sucht, die unendliche Geschwindigkeit in der Konsistenz des Virtuellen auf-
zuheben; Wissenschaft verzichtet fiir Referenz auf das Unendliche. Philoso-
phie gibt Virtuellem durch Immanenz Konsistenz; Wissenschaft aktualisiert
Virtuelles durch Funktionen und schafft so Aktuelles, das dem Virtuellen Re-
ferenz gibt. Dieser Bildungsprozess vollzieht sich als Bremsprozess. Die un-
endliche Geschwindigkeit wird unter eine Grenze gebremst, die die Wissen-

217

hutps://dol.org/10.14361/9783839408599-011 - am 14.02.2026, 03:45:16. /dele Access - [ I



https://doi.org/10.14361/9783839408599-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

OLAF SANDERS

schaft als erste Konstante ins Chaos einzieht.'® Die Geschwindigkeiten dies-
seits der Grenze werden dann zu Variablen. Wissenschaft bremst auf Bilder
hin. In dieser Hinsicht dhnelt sie der Kunst. ,,Eine Funktion ist eine Zeitlupe*
(QP 112; WP 136). Der Umgang mit Figuren begriindet auch ihre Néhe zur
Religion. Wissenschaft ersetzt Transzendenz durch Referenz und bringt Me-
thoden hervor, nach denen Figuren ,, konstruiert, gesehen und gelesen* wer-
den miissen. Auch hier sind es wieder drei Verben, die angeben, was zu tun
ist, und denen fiir die Philosophie bilden, erfinden und herstellen gegeniiber-
stehen.

Der erster Unterschied zwischen Philosophie und Wissenschaft betrifft die
Ebene: Immanenz- oder Referenzebene. Der zweite Unterschied betrifft Funk-
tion und Begriff: Einen Begriff zeichnet die Untrennbarkeit seiner Variatio-
nen aus, eine Funktion die Unabhingigkeit ihrer Variablen. Wissenschaft und
Philosophie folgen verschiedenen Wegen, womdéglich entgegengesetzten. Phi-
losophische Begriffe sind als Ereignisse konsistent, wissenschaftliche Funkti-
onen haben als Referenz Sachverhalte oder Mischungen. Der dritte Unter-
schied betrifft den AuBerungsmodus. Wissenschaft und Philosophie arbeiten
experimentell, und die eine — ergéinzen Deleuze/Guattari — sei nicht weniger
schopferisch als die andere. Wichtiger ist, wer experimentiert. Im Falle der
Philosophie sind das Begriffspersonen, im Falle der Wissenschaft Partialbe-
obachter, die keine ,,Totalbeobachter sein konnen. Totalitdten lassen sich nur
in absoluter Geschwindigkeit erfassen. Insofern bleibt als vierter Unterschied
die Differenz zwischen der absoluten Geschwindigkeit philosophischen Den-
kens auf der Immanenzebene und der relativen Geschwindigkeit wissen-
schaftlicher Wahrnehmung auf der Referenzebene.

Funktionen verweisen auf Aussagenlogik. Der Begriff verliert als proposi-
tionaler alle Eigenschaften des philosophischen und bleibt ,,géinzlich im Zirkel
der Referenz* (QP 130, WP 159). Probleme sind jedoch niemals propositio-
nal. Propositional sind bestenfalls ihre Lésungen. Das ist der Grund fiir die
Selbstdelegitimierung der Logik. ,,Die Logik wird immer durch sich selbst
besiegt, d.h. durch die Bedeutungslosigkeit der Fille, von denen sie sich
néhrt (QP 132, WP 162). Dass vor allem analytische Philosophie Begriffe
durch Propositionen ersetzt, halten Deleuze/Guattari fiir fatal. Propositionen
sind ereignisfrei, Ereignisse und Sachverhalte aber untrennbar. Gerade ihre
Untrennbarkeit garantiert ihre Ununterscheidbarkeit, die sich als Ununter-
scheidbarkeit von Verschiedenen nur denken ldsst und die viele Spielarten des
Denkens — wie es scheint — erst lernen miissen. Bei diesen Lernprozessen

16 Die Lichtgeschwindigkeit (c fiir lat. celeritas, Schnelligkeit) ist ein Beispiel ei-
ner solchen Naturkonstante, die ein bedeutendes Element von Einsteins speziel-
ler Relativitétstheorie ist. Das Licht bewegt sich schnell, aber nicht mit absoluter
Geschwindigkeit und somit langsamer als das Denken. Vielleicht ist das das
Problem der Aufkldrung, die sich dem Licht immer schon nah fiihlte.

218

hutps://dol.org/10.14361/9783839408599-011 - am 14.02.2026, 03:45:16. /dele Access - [ I



https://doi.org/10.14361/9783839408599-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DELEUZE/GUATTARIS ,PADAGOGIK DES BEGRIFFS*

konnen Kinste helfen. Die Pddagogik muss den Lernbegriff noch zuriickero-
bern.

Deleuze und Guattari definieren Kunst als Konserve. Kunst konserviert
etwas, etwas konserviert sich in der Kunst. ,,Was sich konserviert, die Sache
oder das Kunstwerk, ist ein Block von Sensationen, d.h. eine Zusammen-
setzung von Perzepten und Affekten” (QP 154; WP 191). Deleuze fiihrt in
Francis Bacon — Logik der Sensation den Cézanne’schen Begriff der Sensati-
on ein, um einen Weg iiber die Figuration hinaus zu bezeichnen, der nicht in
Richtung abstrakter Formen fiihre, sondern zur Figur (vgl. FB 27). Die Figur
spielt als #sthetische Figur die Rolle der Begriffsperson. Die Uberwindung
der Figuration, die fiir Religion und Wissenschaften wesentlich ist, ndhert die
Kunst der Philosophie an. Kunst hat es aber wie Wissenschaft mit Perzeptio-
nen zu tun, der sie Perzepte entzieht. Anders als Perzeptionen sind Perzepte
unabhingig von Erfahrung und sie haben auch keine Referenz. Referenz ist
bedeutungslos. Kunst arbeitet mit Materialien. Das Material ist in der Kunst
viel bedeutsamer als in der Philosophie. Wie die Immanenz-Philosophie weist
sie das Subjekt-Objekt-Denken zuriick, indem sie es tibersteigt. ,,Das Ziel der
Kunst ist mit den Mitteln des Materials das Perzept den Perzeptionen des Ob-
jekts und den Zustinden des perzipierenden Subjekts zu entreiflen, den Affekt
den Affektionen als Passage von einem Zustand zum anderen zu entreif3en”
(QP 158; WP 196). Deleuze/Guattari nennen das Kunstwerk Monument und
bestimmen Revolution als Monument im Werden, das durch Offnungen wirkt.
Perzepte konnen teleskopisch oder mikroskopisch sein, sie erfiillen mit Le-
ben. Perzepte machen unwahrnehmbare Krifte, die die Welt bevélkern und
uns affizieren, wahrnehmbar und lassen uns werden. Wie bei Hegel sind die
Kiinste erste Lehrerinnen der Volker. Kunst schafft Territorien durch Emer-
genz sinnlicher Qualitéten. Thre Basis ist die Kompositionsebene. Womdoglich
ist Komposition der aller elementarste Sinn von Bildung. Dieser Gedanke ist
im padagogischen oder erziehungswissenschaftlichen Diskurs nicht neu und
wird meist artikuliert, wenn der Eigenwert des einzelnen Menschen, die Per-
son oder das Individuum verteidigt werden soll. Kompositionen entwickeln
deterritorialisierende Krifte. Die Kompositionsebene entfaltet dhnliche Wir-
kungen wie die Konsistenzebene.

Was das Denken definiert, die drei grolen Formen des Denkens, die Kunst, die Wis-
senschaft und die Philosophie, ist immer, dem Chaos zu trotzen, eine Ebene zu ent-
werfen, eine Ebene iiber das Chaos zu ziehen. Aber die Philosophie will das Unend-
liche retten, indem sie ihm Konsistenz gibt: Sie entwirft eine Immanenzebene, die
die Ereignisse oder konsistente Begriffe unter Einwirkung von Begriffspersonen ins
Unendliche tragt. Die Wissenschaft verzichtet dagegen auf das Unendliche, um die
Referenz zu gewinnen: Sie entwirft eine Ebene von lediglich undefinierten Koordi-
naten, die jedes Mal Sachverhalte definieren, Funktionen oder referentielle Proposi-

219

hutps://dol.org/10.14361/9783839408599-011 - am 14.02.2026, 03:45:16. /dele Access - [ I



https://doi.org/10.14361/9783839408599-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

OLAF SANDERS

tionen, unter Einwirkung von Partialbeobachtern. Die Kunst will Endliches kreieren,
das das Unendliche wiedergibt: Sie entwirft eine Kompositionsebene, die ihrerseits
unter Einwirkung &sthetischer Figuren Monumente und komponierte Sensationen
trigt (QP 186; WP 234f.).

Der Kant’sche Plan vollendet sich in Bewegung und Zusammenspiel. ,,Den-
ken, das ist Denken durch Begriffe bzw. durch Funktionen bzw. durch Sensa-
tionen, und keines von diesen Denk[weis]en ist besseres, volleres, komplette-
res, synthetischeres ,Denken‘ (QP 187; WP 235). Sie bilden ein Gefiige.

Die drei Denk[weis]en kreuzen sich, verflechten sich, aber ohne Synthese oder Iden-
tifikation. Die Philosophie ldsst mit ihren Begriffen Ereignisse auftauchen, die Kunst
errichtet mit ihren Sensationen Monumente, die Wissenschaft konstruiert mit ihren
Funktionen Sachverhalte. Ein reiches Gewebe von Korrespondenzen kann sich zwi-
schen den Ebenen etablieren (QP 187f.; WP 236).

Dieses Gewebe in Bildung enthélt Kulminationspunkte. Die Kulminations-
punkte werden zu Orten des Denkens, das den Gefahren ausgesetzt bleibt, in
Meinung oder Chaos zuriickzufallen. Wie aber soll man diesen Gefahren trot-
zen, wenn nicht durch Denken?'”

Den Riickfall ins Chaos bringen Deleuze und Guattari mit Schmerz und
Angst in Verbindung, woran auch im Hinblick auf Bildungsprozesse immer
wieder erinnert werden muss: ,,Nichts ist schmerzhafter, beéngstigender als
ein Denken, das sich selbst entkommt, Ideen, die flichen, die — mit Miihe an-
gedeutet — verschwinden, schon zerfressen vom Vergessen oder hinabgestiirzt
in anderes, was wir ebensowenig beherrschen® (QP 189; WP 238). Wir be-
herrschen ,,unendliche Variabilititen so wenig wie ,,unendliche Geschwin-
digkeiten. Philosophie bleibt unbeherrschbar; sie bildet

begriffliche Blocke. Ein Begriff ist eine Menge untrennbarer Variationen, die sich
auf einer Immanenzebene produzieren oder konstruieren, insofern als diese die chao-
tische Variabilitit wieder schneiden und ihr Konsistenz (Realitét) gibt. Ein Begriff
ist also ein chaoider Zustand par excellence; er verweist auf ein konsistent gemach-
tes Chaos, gewordenes Denken, mentalen Chaosmos. Und was wire Denken, wenn
es sich nicht unabléssig mit dem Chaos mifBe? (QP 195f.; WP 247)

Kunst nennen Deleuze/Guattari hingegen komponiertes Chaos oder ,,Chaos-
mos*'®. Sie erschafft Chaos-Schwellen. Wissenschaft begrenzt das Chaos zu

17 ,Es ist wahr, dass diese Kulminationspunkte zwei extreme Gefahren beinhalten:
Entweder uns zur Meinung zuriickzufiihren, die wir verlassen wollen, oder uns
ins Chaos, dem wir trotzen wollen, herabzustiirzen™ (QP 188, WP 237).

18 James Joyce nutzt dieses Wort in Finnegans Wake (Finnegans Wehg): 118, Zei-
le 21. Zum Begriff wird es erst in der Verwendung Deleuze/Guattaris.

220

hutps://dol.org/10.14361/9783839408599-011 - am 14.02.2026, 03:45:16. /dele Access - [ I



https://doi.org/10.14361/9783839408599-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DELEUZE/GUATTARIS ,PADAGOGIK DES BEGRIFFS*

Gunsten einer konsistenten referentiellen Realitit, die das Chaos ausgrenzt.
Doch auch im inneren der modernen Wissenschaft bildet sich immer wieder
ein Chaosmos, durch Fraktale, brownsche Bewegungen etc. ,,Kurz, das Chaos
hat drei Tochter gemiB3 der Ebene, die es schneidet: Dies sind die Chaoiden
Kunst, Wissenschaft und Philosophie als Formen des Denkens oder der Krea-
tion“ (QP 196; WP 247). Immanenz-, Kompositions- und Referenzebenen
sind verbunden. ,,Die Verbindung (nicht die Einheit) der drei Ebenen ist das
Gehir* (QP 196; WP 247). An den Verbindungen treffen sich Begriffsperso-
nen mit dsthetischen Figuren und Partialbeobachtern als die eigentlich Han-
delnden. Wenn Denken in Verbindungen stattfindet, dann folgt unmittelbar:
,.Bs ist das Gehirn, das denkt, und nicht der Mensch, der Mensch ist nur eine
zerebrale Kristallisation® (QP 197f.; WP 249). Der Kristall bildet sich, wéchst
und projiziert immer neue Bilder. Das Gehirn ist kein Individualgehirn, son-
dern ein Kollektivgehirn. Schon im Anti-Odipus argumentieren Deleu-
ze/Guattari aus Perspektive des kollektiven Unbewussten als Ort sozialer
Wunschproduktion. ,,Das Gehirn ist der Geist selbst™ (QP 198; WP 251). In
diesem hegelianischen Satz ersetzt Gehirn Gott. So bleibt Philosophie prima,
die Immanenzebene die erste unter den Ebenen. Dem sich ankiindigenden
Widerspruch weichen Deleuze/Guattari durch eine Irreduzibilititsbehauptung
aus und dadurch, dass die anderen Ebenen, Kunst und Wissenschaft diesen
Status nachtréiglich auch geltend machen konnen. Zu Philosophie, Kunst und
Wissenschaft gesellt sich jeweils eine Pddagogik. Neben der Pddagogik des
Begriffs steht eine Kunstpadagogik (Pidagogik des Kinos) und eine Pddago-
gik der Wissenschaft, die sich nur aus der minderen Wissenschaft entwickeln
lasst. Damit aber nicht genug:

Es handelt sich nicht nur darum zu sagen, dass Kunst uns bilden soll, uns erwecken,
uns lehren zu fithlen, uns, die keine Kiinstler sind — und die Philosophie uns lehren
zu begreifen und die Wissenschaft zu erkennen. Solche Péadagogiken sind nur mog-
lich, wenn jede der Disziplinen fiir sich in einer essentiellen Beziehung zu dem Nein
steht, das sie betrifft. Die Ebene der Philosophie ist pra-philosophisch, solange man
sie an sich unabhingig von Begriffen betrachtet, die im Begriff sind, sie zu besetzen,
aber die Nicht-Philosophie befindet sich dort, wo die Ebene dem Chaos trotzt. Die
Philosophie braucht eine Nicht-Philosophie, die sie umfasst, sie braucht eine nicht-
philosophische Komprehension wie die Kunst die Nicht-Kunst braucht und die Wis-
senschaft die Nicht-Wissenschaft. Nicht als Anfang brauchen sie sie und nicht als
Ziel, in welchem sie sich realisierend zu verschwinden aufgerufen wire, sondern in
jedem Augenblick ihres Werdens und ihrer Entwicklung (QP 205 f.; WP 260).

Philosophie, Wissenschaft und Kunst sind fiireinander Nicht-Philosophie,
Nicht-Wissenschaft und Nicht-Kunst und beziehen sich dariiber hinaus auf
ein Auflen als Nicht-Philosophie-Wissenschaft-Kunst. Diese Verhiltnisse
wiederholen Bildungsphilosophie, Erziehungswissenschaft und die Kiinste

221

hutps://dol.org/10.14361/9783839408599-011 - am 14.02.2026, 03:45:16. /dele Access - [ I



https://doi.org/10.14361/9783839408599-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

OLAF SANDERS

padagogischer Praxis, die aus Jedermann ein Werden zu machen versteht. Die
Ignoranz dieser Zusammenhinge wire zum Schaden aller.

Literatur

Delanda, Manuel (2000): A Thousand Years of Nonlinear History, New York:
Swerve.

Deleuze, Gilles (1988): Le pli. Leibniz et le baroque, Paris: Les éditions de
minuit [zit. LP].

Deleuze, Gilles (1990): Kants kritische Philosophie, Berlin: Merve [zit. K].

Deleuze, Gilles (1990): Pourparlers 1972-1990, Paris: Les éditions de minuit
[zit. P].

Deleuze, Gilles (1993): Logik des Sinns, Frankfurt/M.: Suhrkamp [zit. LS].

Deleuze, Gilles (1993): Unterhandlungen 1972-1990, Frankfurt/M.: Suhr-
kamp [zit. U].

Deleuze, Gilles (1995): Francis Bacon. Logik der Sensation, Miinchen: Fink
[zit. FB].

Deleuze, Gilles (1995): Die Falte. Leibniz und der Barock, Frankfurt/M.:
Suhrkamp [zit. DF].

Deleuze, Gilles (2000): Kritik und Klinik, Frankfurt/M.: Suhrkamp [zit. KK].

Deleuze, Gilles (2005): Schizophrenie und Gesellschaft. Texte und Gespriche
1974-1995, Frankfurt/M.: Suhrkamp [zit. TG II].

Deleuze, Gilles/Guattari, Félix (1991): Qu’est-ce que la philosophie? Paris:
Les éditions de minuit [zit. QP].

Deleuze, Gilles/Guattari, Félix (1996): Was ist Philosophie? Frankfurt/M.:
Suhrkamp [zit. WP].

Deleuze, Gilles/Guattari, Félix (1997): Tausend Plateaus, Berlin: Merve [zit.
TP].

Foerster, Heinz von (1993): KybernEthik, Berlin: Merve.

Foucault, Michel (1991): Die Ordnung des Diskurses, Frankfurt/M.: Fischer.

Friedrichs, Werner (2008): Passagen der Pddagogik. Zur Fassung des padago-
gischen Moments im Anschluss an Niklas Luhmann und Gilles Deleuze,
Bielefeld: transcript.

Hardt, Michael/Negri, Antonio (2002): Empire. Die neue Weltordnung,
Frankfurt/M.: Campus.

Joyce, James (1993): Finnegans Wehg, Frankfurt/M.: Zweitausendeins.

Kokemohr, Rainer (2007): ,,Bildung als Selbst- und Weltentwurf im An-
spruch des Fremden. Eine theoretisch-empirische Anndherung an eine
Bildungsprozesstheorie.” In: Hans-Christoph Koller/Winfried Marotz-
ki/Olaf Sanders (Hg.), Bildungsprozesse und Fremdheitserfahrung. Bei-

222

hutps://dol.org/10.14361/9783839408599-011 - am 14.02.2026, 03:45:16. /dele Access - [ I



https://doi.org/10.14361/9783839408599-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DELEUZE/GUATTARIS ,PADAGOGIK DES BEGRIFFS*

trige zu einer Theorie transformatorischer Bildungsprozesse, Bielefeld:
transcript, S. 13-68.

Rolli, Marc (2003): Gilles Deleuze. Philosophie des transzendentalen Empi-
rismus, Wien: Turia und Kant.

Schmidgen, Henning (1997): Das Unbewusste der Maschinen. Konzeptionen
des Psychischen bei Guattari, Deleuze und Lacan, Miinchen: Fink.

Spinoza, Baruch de (1999): Ethik in geometrischer Ordnung dargestellt, Ham-
burg: Meiner.

Tigqun (2007): Kybernetik und Revolte, Ziirich/Berlin: Diaphanes.

Zechner, Ingo (2003): Deleuze. Der Gesang des Werdens, Miinchen: Fink.

223

hutps://dol.org/10.14361/9783839408599-011 - am 14.02.2026, 03:45:16. /dele Access - [ I



https://doi.org/10.14361/9783839408599-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dol.org/10.14361/9783839408599-011

m 14.02.2026, 03:4516.



https://doi.org/10.14361/9783839408599-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

