
Theater- und Text-Landschaft bei Heiner Müller 
Ein Gespräch

B. K. Tragelehn/Thomas Irmer

Dieses Gespräch zwischen B. K. Tragelehn und Thomas Irmer fand auf dem Hei-
ner-Müller-Symposion KüstenLANDSCHAFTEN. Grenzen und Selektion – Unterbre-
chung und Störung der Leibniz Universität Hannover im Frühjahr 2019 statt; das 
Gespräch wurde aufgezeichnet und von B. K. Tragelehn bearbeitet.

Irmer	 Mit B. K. Tragelehn haben wir den jüngsten Brecht-Schüler und den äl-
testen Freund und Arbeitspartner von Heiner Müller unter uns. Wir wollen uns mit 
ihm auf eine Gesprächsreise begeben. Zunächst wollen wir über das Verhältnis von 
Schauspielern und Zuschauern im Raum des Theaters sprechen, von dem in Trage-
lehns kleinem Band Chorfantasie die Rede ist. Und dann, anhand von seinem Buch 13 x 
Heiner Müller, durch die Geschichte seiner Müller-Inszenierungen uns bewegen. Mein 
Gedanke: bei den Worten Landschaft oder Küstenlandschaft ist es für die etymologi-
sche Neugier interessant, dass das Suffix -schaft auf etwas Gemachtes verweist, auf 
Ordnung und Gestalt. Parallele Wörter wären etwa Mannschaft oder Grafschaft.

Tragelehn	 Danke für Begrüßung und Vorstellung, Senilissimus grüßt zurück. Zur Sa-
che: Diese ›Schäfte‹ – die Schäfte von den ›Stiebeln‹, mit denen die Wissenschaft durch 
Poesie und Theater tappt – erscheinen mir oft nicht ganz solide. Und zwar termino-
logisch. Zu vage. Was für eine Ordnung? Ich denke bei dem Wort Landschaft an ihre 
Architektur. Nicht an die Häuser, die da hineingebaut sind, sondern an die Architektur 
der Landschaft selbst. Sie bestimmt, sie führt, sie lenkt den Verkehr der Menschen in 
ihr und durch sie hindurch.

Irmer	 Und wie wichtig sind Architektur und Raum für das Theater?

Tragelehn	 Auch im Theater bestimmt die Architektur den Verkehr – den Verkehr 
zwischen den Leuten, die vorbereitet durch ihre Proben in die festliche Aufführung 
gehn, und den Leuten, gemeinhin Zuschauer oder Publikum genannt, die unvorbe-
reitet, außer durch ihr Leben, ins Theater gehn. Müller hat immer das, was zwischen 
diesen beiden Gruppen passiert, als den eigentlich politischen Vorgang im Theater 

https://doi.org/10.14361/9783839455630-008 - am 14.02.2026, 16:55:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455630-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


B. K. Tragelehn/Thomas Irmer138

betrachtet – und nicht das, was auf der Bühne stofflich abgehandelt wird. Das ist der 
Anlass. Damit geht er auf Brecht zurück; und auf Benjamin, auf die Kommentare, die 
Benjamin zu Brechts Arbeit geschrieben hat. Benjamin sagt, dass »der Kommentar 
von der Klassizität seines Gegenstandes« ausgeht. Und Brechts Definition des Begrif-
fes klassisch war: ›brauchbar‹. Brecht braucht Benjamin, Benjamins Kommentare ent-
halten immer Kritik. Wenn Müller sagt: »Brecht gebrauchen, ohne ihn zu kritisieren, ist 
Verrat«, dann bezieht er sich auch auf Benjamin. Das Verhältnis zwischen Brecht und 
Benjamin war produktiv.

Irmer	 Was hat das bedeutet in der Generation darauf? Wie war das für dich?

Tragelehn	 Ich war im Theater erstmal damit beschäftigt, die Bühne leer zu räumen 
von Dekoration. Instinktiv lag für mich immer das Gewicht auf der Beziehung zwi-
schen Körper und Raum. Und eben bald allen Körpern, die an der Versammlung im 
Raum beteiligt sind. Die Dekoration der Bühne habe ich, ganz subjektiv und ganz früh, 
als störend empfunden. Denken und endlich auch formulieren können habʼ ich das al-
les erst viel später. Aber bei Brecht hat es auch eine lange Vorgeschichte gehabt, schon 
Anfang der zwanziger Jahre sprach er nicht von Bühnenbild, sondern von ›Bühnenbau‹, 
Freund Neher war ›der Bühnenbauer‹. In den zwanziger Jahren wurde dann von Brecht 
der Begrif f episches Theater herausgewickelt. Seinen Grund hat, wiederum, Benjamin 
präzise formuliert. In seiner Einbahnstraße, dem Verkehr übergeben in Heiner Müllers 
Geburtsjahr, 1929: »Sagen lassen sich die Leute nichts, erzählen lassen sie sich alles.« 
Erzählung transportiert Erfahrung – aber der Zuhörer, Zuschauer, oder der Leser, muss 
sie selber machen können. Versuche, ihm das vorwegzunehmen, blockieren ihn. Ben-
jamin weist darauf hin, dass die Kunst des Erzählens darin besteht, es freizuhalten von 
Erklärung. Zwei Jahre später beginnt er seinen Aufsatz Was ist das epische Theater? mit 
der Grundfrage, worum es heute im Theater geht. Und er antwortet überraschend 
schnell und entschieden: um die Verschüttung von Orchestra. In der Arbeit von Brecht 
wurde das schon sichtbar im ersten der Lehrstücke, dem Badener Lehrstück, da gibt es – 
im Textbuch! – neben dem ›gelernten Chor‹ auch ›die Menge‹, eben das, was gewöhn-
lich Publikum, Zuschauer genannt wird. Das heißt: das Publikum hat in dem Spiel di-
rekt eine Rolle. Die schaun nicht bloß zu. Dieses Phänomenon kehrt dann wieder bei 
Brecht, so oder so oder so, mal vorsichtiger und mal energischer, je nach Umständen 
und Bedingungen, in seiner Theaterarbeit, die folgt. Das Kleine Organon für das Theater, 
Programm für das deutsche Theater nach Hitler, für das Berliner Ensemble, formuliert 
auch noch durchaus vorsichtig. Aber nach sechs Jahren Erfahrung mit dem eigenen 
Theater fing er an mit Korrekturen. Nur ein paar Seiten Entwürfe. Die sind von der Wis-
senschaft nicht beachtet worden. Und sie sind in den Ausgaben ungenau datiert. Ich 
weiß, dass sie vom Frühsommer 55 sind, weil ich sie lesen konnte bei meinem ersten 
Besuch in Buckow. Die Schreibmaschinen-Durchschläge lagen herum. Ein Exemplar 

https://doi.org/10.14361/9783839455630-008 - am 14.02.2026, 16:55:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455630-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Theater- und Text-Landschaft bei Heiner Müller 139

hab‹ ich mir eingesteckt. Zwei Jahre drauf, als ich Heiner Müller kennengelernt hatte, 
bekam der sie auch zu lesen. Also Jahre bevor sie gedruckt worden sind.

Irmer	 Warum ist es so wichtig, dass die Orchestra zugeschüttet wird?

Tragelehn	 Benjamin nimmt den griechischen Begrif f, der ja vom Theater der Antike 
spricht, allgemein. In seinem kanonischen Gebrauch. Der Begrif f fixiert die Trennung, 
die räumliche Trennung, von Spielern und Zuschauern, von Aktiv und Passiv. Was 
heute Orchestergraben genannt wird – im Schauspiel ist es meist reduziert auf die 
Rampe –, das ist Standard in unseren Theaterbauten. Sie sind zwar viel jünger, aber 
inzwischen auch schon alt. Der Standard stammt aus der Zeit des französischen Ab-
solutismus, als er ganz Europa kulturell dominiert hat. Aus den Hoftheatern wurden 
die Staatstheater und als die Bourgeoisie anfing, eigene Häuser haben zu wollen, die 
Stadttheater. Aber architektonisch folgten sie dem Vorbild. Mit Modifikationen, die 
dem technischen Fortschritt folgten. Erst das Gaslicht, dann das elektrische Licht 
ermöglichten eine noch strengere Trennung von Spielern und Zuschauern. Und er-
möglichten im Guckkasten die Erzeugung von Illusion: illusionistische bewegte Bilder, 
gerahmt vom Bühnenportal. Berühmt war die Sommernachtstraum-Aufführung des 
Zauberers Reinhardt, mit echtem Rasen und mit Tannenduft. Brecht hat davon ge-
lernt, dass ›kein Beleuchter noch die Heide selber Shakespeares Verse erreichen‹.

Irmer	 Geruchstheater gab’s auch schon bei Schiller in Kabale und Liebe.

Tragelehn	 Geruch von alten Äpfeln beim Dramenschreiben, ja. Die älteren Theater, 
feudal oder bürgerlich, mit ihrem Rund und mit den übereinander getürmten Rängen, 
ermöglichten für das Auge des Zuschauers noch Plastik, Gefühl für Raum durch den 
Blick von oben oder von unten, von rechts oder von links. Überhaupt war das Rund 
der Theater, der antiken und der feudalen wie der bürgerlich-repräsentativen, unbe-
wusst eine Erinnerung, fast eine Sehnsucht nach dem ursprünglichen Rund des Cho-
res – aus dem das Theater entstanden ist, als Protagonisten aus ihm heraustraten, 
eine Folge der Spaltung in Klassen, der fortschreitenden Arbeitsteilung gehorchend. 
Erst die Kammerbühnen am Ende des neunzehnten Jahrhunderts mit ihren wie die 
Grenadiere ausgerichteten Sitzreihen führen schon hin auf das flache Bild, aufs Kino 
des zwanzigsten. Die nach dem Zweiten Weltkrieg gebauten Betonhäuser sind schon 
Kinobauten.

Irmer	 Also, nachdem wir über das Programm gesprochen haben, dass dein 
Büchlein Chorfantasie ja darstellt – sozusagen ein Gegenprogramm, in den Fußstap-
fen von Brecht und von Müller – und mit all den verschlungenen und fortwachsenden 
Wurzeln, von denen du eben gesprochen hast, wollen wir über deine Müller-Insze-

https://doi.org/10.14361/9783839455630-008 - am 14.02.2026, 16:55:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455630-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


B. K. Tragelehn/Thomas Irmer140

nierungen reden, deren Abfolge in dem großen Buch dargestellt wird. Der Abschnitt 
»Müller-Variationen« in dem kleinen ist ja schon ein Stenogramm davon.

Tragelehn	 Moment. Man kann das Büchlein als ein Programm lesen, ja. Aber mit 
dem zweiten Teil des Titelwortes, mit -fantasie, ist die gegenwärtige Schwierigkeit 
einer Realisierung formuliert. Realisation in einer Restaurationszeit? Dagegen hatte, 
Brechts Programmschrift, das Kleine Organon, vor sich einen Neubeginn. Gemeinsam 
aber ist allen diesen Reflexionen – denen Benjamins, Brechts, Müllers – und auch den 
meinen –, dass es nicht darum geht, Ideen zu verwirklichen. So wird der Programm-
Begrif f ja gerne verstanden. Dann wird nur Aufkläricht von oben nach unten gegossen.

Irmer	 Du verleugnest jede Konzeption, jeden Plan?

Tragelehn	 Ich reflektiere praktische Erfahrung.

Irmer	 Und womit fängst du eine Theaterarbeit an?

Tragelehn	 Mit der Nase. Wie ein Hund.

Irmer	 Wie bitte?

Tragelehn	 Ja. Instinkt ist es, der die Richtung angibt. Aber Instinkt kommt natürlich 
auch aus Erfahrung.

Irmer	 Um damit jetzt konkret zu werden …

Tragelehn	 Gleich. Lass mich noch eine Geschichte erzählen, die auf sozusagen idea-
les Theaterspiel hinausläuft. Unmittelbar vor Müllers erster großer Amerikareise war 
Mauser fertig geworden. Anfänge gab es schon in den Fünfzigern. Er gab mir damals 
auch die Quelle, die Geschichte von Buntschuk zu lesen, eine Episode aus Scholochows 
Roman Der stille Don. Ich las also, Anfang der siebziger Jahre, Mauser. Und habe, zu unse-
rem Amüsement, gleich einen Vorschlag gemacht für eine ideale Aufführung: Jeden 
Dienstag, bei den wöchentlichen Sitzungen des Politbüros der SED, müssen alle den 
Text lesen, im Chor, und jedes Mal wird einer erschossen. Eine solche ideale Realisie-
rung hätte den Geschichtsverlauf geändert. Müller hat das Stück dann in Texas urauf-
geführt, und es ist in Amerika auch, deutsch und englisch übersetzt, gedruckt worden. 
Als ich kurz danach bei Reclam-Leipzig in der Universalbibliothek Brechts Lehrstücke 
und seine Äußerungen zum Lehrstück herausgegeben habe – übrigens bis heute die 
einzige Separatausgabe –, konnte ich im Nachwort Mauser erwähnen, das ging durch, 
sozusagen als ein bibliografischer Verweis. Ein Versagen der Zensur. Bloß der Verweis 
auf eine Parallele, den ›eigentümlichen Apparat‹ in Kafkas Strafkolonie, ist gestrichen 

https://doi.org/10.14361/9783839455630-008 - am 14.02.2026, 16:55:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455630-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Theater- und Text-Landschaft bei Heiner Müller 141

worden. Das Stück aber, Mauser, blieb in der DDR bis zu ihrem Ende verboten. Es ist 
nicht gespielt und nicht gedruckt worden.

Irmer	 Schöne Geschichte. Aber jetzt wirklich zum Konkreten. Wie war das bei 
Verkommenes Ufer Medea Material Landschaf t mit Argonauten 1989 in Düsseldorf? Ich er-
innere mich an die räumliche Trennung, an das Gegenüber von Männern und Frauen 
auf zwei Tribünen. ›Mann und Weib‹ schon getrennt beim Kauf der Eintrittskarten.

Tragelehn	 Gegenstand von Müllers Triptychon ist ja das, was Marx das natürliche 
Gattungsverhältnis nennt, und dabei den Gedanken von Fourier aufnimmt, dass der 
Grad der weiblichen Emanzipation das natürliche Maß der allgemeinen Emanzipation 
ist. Weil nun Frauen und Männer getrennt saßen, auf zwei Tribünen einander gegen-
über, begann das Theater schon vor dem Stücktext. Auf der Männertribüne sitzend 
habʼ ich gehört, was da so geredet wurde: »Is doch prima so, muss man sich nich so 
verrenken, um sich eine auszusuchen« – et cetera. Was auf der anderen Seite, bei den 
Frauen, geredet wurde, hat der Inspizient gehört und mir erzählt. Das Saalmikrophon 
hat nicht viel Anderes übermittelt. Die beiden Schauspieler, die dann Medea und Ja-
son vorspielen, Frau Nüsse und Herr Lohmeyer, saßen unter den Zuschauern und fin-
gen stockend an mit den ersten Halbsätzen des Textes. Sie forderten die Leute neben 
und hinter sich auf mitzumachen. Bis die Frauen alle im Chor schrien »Keksschachteln 
Keksschachteln«, und die Männer schrien alle »Kothaufen Kothaufen«. Dann schließt 
der Text sich zusammen zu Hexametern, und sie haben die Menge aufgefordert mit-
zulesen – der Text war im Programmbuch abgedruckt. Da haben nun alle zusammen 
ihr Leben beschrieben: »Sie sitzen in den Zügen, Gesichter aus Tagblatt und Speichel…« 
Und so weiter. Die beiden Schauspieler waren die Chorführer. So der erste Teil des 
Triptychons, Verkommenes Ufer. Der zweite Teil, Medea Material, vorgespielt auf erhöh-
tem Podium zwischen den Tribünen – ein Hubpodium wurde hochgefahren –, erzählt 
die alte Medea-Geschichte. Auch in diesem Teil wird das Publikum, der im ersten Teil 
konstituierte Chor, einbezogen. Zum Beispiel bei der Vernichtung der Rivalin Kreusa 
durch Medea. Mit einer Polaroid-Kamera fotografiert Medea eine Anzahl der Frauen, 
legt die Bilder jeweils auf den Rand des Podiums zum Trocknen, um sie dann einzu-
sammeln und ein Kartenhaus damit aufzubauen in der Mitte. Und es anzuzünden. Ein 
Autodafé für die Augen der beiden Kinder. Und vor den Augen der Porträtierten. Und 
im dritten Teil, Landschaf t mit Argonauten, ist das Podium versenkt und der in der Grube 
eingeschlossene Jason reflektiert Leben und Sterben des Mannes. Medea steht neben 
der Grube und sieht sich das Landschaftsgemälde an, zusammen mit dem Publikum, 
den beiden Chören.

Irmer	 Hier ist das Wort Landschaft ja Bestandteil des Titels. Der Text beschreibt 
eine Landschaft, die es eigentlich nicht gibt.

https://doi.org/10.14361/9783839455630-008 - am 14.02.2026, 16:55:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455630-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


B. K. Tragelehn/Thomas Irmer142

Tragelehn	 Die Landschaf t mit Argonauten ist eine Landschaft des Krieges, reflektiert 
vom Krieger. Der Akzent auf der kolonialen Eroberung ist übrigens aus der Medea von 
Hans Henny Jahnn zu Müller gekommen.

Irmer	 Das könnte auch eine Idee von Müller sein.

Tragelehn	 Er hatte den Jahnn gelesen, und wir haben auch drüber geredet.

Irmer	 Jedenfalls war das, was du da gemacht hast, räumlich eine sehr unge-
wöhnliche Gestaltung. Vielleicht das Radikalste unter dem Aspekt des Räumlichen, 
was bei Müller-Inszenierungen gemacht worden ist.

Tragelehn	 Am radikalsten bin ich das – das Organisieren der Beziehung in einem 
Raum ohne Orchestra – angegangen mit dem Chor Herakles 2 oder die Hydra, in einer 
Werkstatt zu Müllers Zement mit jungen polnischen Regisseuren. Die folgende Werk-
statt der Müller-Gesellschaft, ein Jahr später, Thema »Tragödie«, beschäftigte sich 
mit Philoktet. Und weil Müllers Philoktet, anders als die Vorlage von Sophokles, keinen 
Chor hat, war Müllers Stück eins, das nach einem Chor schreit. Deshalb hatte ich es 
bei meiner Münchner Philoktet-Inszenierung so eingerichtet, dass die Zuschauer auf-
gefordert waren, Einspruch zu erheben und die Spielregeln zu ändern. Denn das Spiel 
geht ja nicht auf. Weil jeder der drei Protagonisten recht hat. Also: das Publikum als 
potentieller Chor, sozusagen aufgefordert, einen Vorschlag zu machen, die Spiel-
regeln zu ändern… Aber zurück zu der zweiten Werkstatt. Bei der haben wir, damit 
›Chor‹ vorkam, mit Schauspielstudenten von der HdK in Berlin und mit Theaterwissen-
schaftsstudenten von der Uni Leipzig mit dem Hydratext gearbeitet – Müller hatte ihn 
ja auch schon solo, getrennt von Zement, veröffentlicht. Das war ein Jahrhunderttext 
im Jahrhundert der zwei Weltkriege. Und er reicht weiter in unser Jahrhundert: Krieg 
ohne Schlacht und mit Schlacht. In diesem Krieg der Interessen die Fragen: Wer kämpft 
wo, wie, gegen was? Im Nahkampf: Was sehen, was hören, was fühlen wir? Was tut, 
was denkt Herakles? Was tut, was denkt die Hydra? Tatsache ist: Wir – wir sind bei-
des. Wir sind Bestandteil der Hydra und wir kämpfen an gegen die Hydra wie Herak-
les. Ein Kurzgedicht von Kurt Bartsch formuliert: »Nieder mit den Unterdrückern und 
ihren / Engsten Erfüllungsgehilfen / Den Unterdrückten!« Die Beschreibung der Ver-
anstaltung – ich les mal eine alte Notierung vor, das geht am schnellsten: »In einem 
großen leeren Zimmer sind die Fenster zugehangen. Das Zimmer fasst achtzig oder 
hundert Leute, acht oder zehn davon haben den Text eingeübt. Das Licht, eine einsa-
me Birne an der Decke, ist an, die Tür ist auf, bis das Zimmer gedrängt voll ist. Man 
hört ein Metronom schlagen. Das Licht wird ausgeknipst, der Titel wird angesagt, und 
die Tür wird zugeschlagen.« Titel und Untertitel sind ja alternativ, sie formulieren die 
historische Alternative. Weiter: »Alle stehen im Dunkel. Nur die acht oder zehn Leute 
des gelernten Chors in dieser Menge (zwei Begrif fe aus dem ersten der Brecht’schen 

https://doi.org/10.14361/9783839455630-008 - am 14.02.2026, 16:55:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455630-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Theater- und Text-Landschaft bei Heiner Müller 143

Lehrstücke) haben Taschenlampen um den Hals gehängt, Stablampen, die nach unten 
leuchten und minimal und dif fus Licht geben. Der gelernte Chor bewegt sich in der 
Menge langsam im Gänsemarsch an der Wand entlang von Ecke zu Ecke des Raums. 
Alle Bewegungen, erst langsam und ruhig, dann rascher und heftiger, setzen sich fort 
in der gedrängt stehenden Menge. Dann drängeln sich die Mitglieder der Gruppe ein-
zeln durch die Menge hindurch und treffen sich in der Mitte. Gehen wieder auseinan-
der, wieder durch die Menge, treffen sich wieder in einer Ecke, vereinzeln sich noch 
einmal. Den Text sprechen zuerst Einzelne. Einer nimmt vom anderen den Ton ab und 
setzt fort, was der andere gesagt hat, oder er setzt seins gegen das vorher Gesagte 
und widerspricht. Dann sagen sie das erste Mal etwas gemeinsam. Dann wieder. Und 
dann mehr. Sie teilen sich und schließen sich zusammen und teilen sich und schließen 
sich zusammen – und so weiter und so weiter – eine Choreographie der Bewegungen 
und eine Choreographie der Sätze, die, ausgehend von dem gelernten Chor, die ganze 
Menge direkt oder indirekt erfasst und sie durchknetet.« Na ja. Das ist eine Erfahrung, 
ganz körperlich, für alle gewesen. Und man hofft dann immer, dass sie weiterwächst, 
dass sie dauert.

Irmer	 Müller: »Der Schrecken, die erste Erscheinung des Neuen.«

Tragelehn	 Das ist Benjamins Erfahrungsbegrif f.

Irmer	 Schock. Da gab es ja ein frappantes Beispiel in deiner Berghaus-Zeit am 
Berliner Ensemble, wo deine Aufführung von Fräulein Julie damit geendet hat, dass 
Jutta Hoffmann, die Protagonistin, plötzlich über die Zuschauerreihen stieg in einer – 
fast Zerbrechlichkeit. Sie musste gestützt und gehalten werden vom Publikum, das ja 
nicht vorbereitet war darauf.

Tragelehn	 Das Buch ist eindeutig. Das Stück endet mit dem Tod der Heldin, sie 
bringt sich um. Bei dieser Arbeit mit Schleef – wir haben gemeinsam gezeichnet mit 
der Angabe »Inszenierung«, anstatt wir üblich »Regie« und »Ausstattung« getrennt an-
zugeben – war dieser offene Schluss eine Art Schock. Vorher blieb das Stück im Guck-
kasten. Der war allerdings leer.

Irmer	 Was heißt offen?

Tragelehn	 Verstehen braucht die Unverständlichkeit. Also die Aufforderung zu 
eigenem Verständnis. Aufkläricht ausgießen, das ist, wie gesagt, unproduktiv.

Irmer	 Wo kam die Idee her?

https://doi.org/10.14361/9783839455630-008 - am 14.02.2026, 16:55:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455630-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


B. K. Tragelehn/Thomas Irmer144

Tragelehn	 Keine Idee. Und kein Gedanke an die theoretische Formulierung dreißig 
Jahre später. Eine Art Zufall war’s. In einer frühen Probenphase haben wir Übungen ge-
macht, Improvisationen. Wir spielten zum Beispiel Blinde Kuh. Jutta Hoffmann hatte 
die Augen verbunden und suchte uns, Schleef und Holtz und mich. Auf der Probebüh-
ne lag eine Gliederpuppe herum von irgendeiner anderen Produktion, eine lebensgro-
ße Puppe. Und wir nahmen die und hielten sie ihr, die sie ja nicht sehen konnte, hin. Sie 
schreckt zurück, wir lassen die Puppe fallen, und es klappert. Jutta hat einen Schock 
und stürzt in Panik davon, über die Stuhlreihen weg. Die Probebühne hatte, wie die 
Bühne, ein paar ansteigende Reihen Gestühl, mit einem Gang in der Mitte für die Be-
wegungsfreiheit bei der Probe, aber sie rannte nicht in den Gang, sondern blind auf 
das Gestühl zu und stieg über die Reihen und riss sich erst dabei die Binde von den 
Augen. Beim Probieren des Schlusses, viel später, haben wir uns daran erinnert. Und 
fanden, dass das die Lösung wäre.

Irmer	 Diese Überschreitung, eine konkrete, ja physische Überschreitung des 
Publikums, war ein ganz besonderes Beispiel für die Beziehung von Spieler und Zu-
schauer und Raum. Und schon in der Arbeit war es der Schock, der eine Lösung produ-
ziert hat.

Tragelehn	 Und die Lösung provoziert wieder einen Schock, der nach einer Lösung 
verlangt. Vom Publikum.

Irmer	 Was hatte die Geschichte einer schwedischen Gräfin und ihres Domesti-
ken mit dem DDR-Publikum zu tun?

Tragelehn	 Das war, und zwar in jeder Vorstellung wieder, nur zu deutlich. Das Ver-
hältnis von Herr und Knecht, dargestellt an der allgemein und immer interessierenden 
partie honteuse, das musste den DDR-Bürger treffen. Die Rezensenten haben sich in 
die Diskussion der Form gerettet. Nur ein Theaterwissenschaftler von der Berliner Uni 
hat in der Berliner Zeitung geschrieben, dass es in der DDR Herr und Knecht nicht mehr 
gäbe. Was für eine Blindheit. Ich fürchte, Professor Doktor Schumacher hat nicht ge-
logen, sondern hat es gemeint.

Irmer	 Die Überschreitung ein Bild für das Weggehen aus der DDR?

Tragelehn	 Schleef hat es im Nachhinein so interpretiert, als Vorwegnahme seines 
eigenen Abgangs. Bei der Arbeit haben wir daran nicht gedacht. Also ich jedenfalls 
nicht.

Irmer	 Können wir vielleicht noch einen kurzen historischen Rückblick hinzufü-
gen? 1959, Die Korrektur, deine erste Arbeit mit einem Müller-Text, selbstverständlich 

https://doi.org/10.14361/9783839455630-008 - am 14.02.2026, 16:55:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455630-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Theater- und Text-Landschaft bei Heiner Müller 145

zu einer ganz anderen Zeit, von heute aus gesehen eine unfassbar ferne Zeit: Welche 
Rolle hat damals das Publikum gespielt? Welche Überlegungen gab es da zur Publi-
kumsbeziehung in dem schon nachbrechtschen Theater?

Tragelehn	 Die DDR war ja noch ganz jung damals, keine zehn Jahre alt. Die behörd-
liche Forderung war, die neue Wirklichkeit zu gestalten. Es gab aber nur Mist. Der Lohn-
drücker, im Frühjahr 57 in der Neuen Deutschen Literatur gedruckt, der Monatszeitschrift 
des Schriftstellerverbandes, war ein Donnerschlag. Natürlich gab es gleich Einwände, 
gerade weil Realität zur Geltung kam. Diskussionen mit Funktionären aus der Wirt-
schaft waren leichter, weil die sich auskannten und weil sie doch auch so was wie In-
teresse an Hilfestellung hatten, die Kulturfunktionäre wollten bloß schöne Bilder, den 
üblichen ›Mist‹. Für das traditionelle Theaterpublikum war die Gegenständlichkeit 
ebenso fremd wie für die Schauspieler. Die Studentenschaft der HOPLA, Hochschule 
für Planökonomie, wo ich mit der Studentenbühne meine ersten Müller-Aufführun-
gen gemacht habe, Die Korrektur und die Uraufführung von Die Umsiedlerin oder Das Le-
ben auf dem Lande, hatte eine andere Zusammensetzung als an anderen Universitäten. 
Die hatten ihr Abitur an der ABF, Arbeit-und-Bauern-Fakultät, gemacht, waren von 
Betrieben delegiert et cetera. Sie hatten ein Beobachtungsreservoir, was eben Schau-
spieler zu der Zeit noch nicht hatten. So standen der Stoff und seine Problematik eben 
ganz unmittelbar im Mittelpunkt der Aufmerksamkeit. Wir haben viel gastiert, am 
Berliner Ensemble zum Beispiel und am Volkstheater Rostock, aber mehr in Betriebs-
kulturhäusern und auf Großbaustellen, auch auf dem Dorf in LPGs, den Landwirt-
schaftlichen Produktionsgenossenschaften. Was man Bühnenbild nennt, war schon 
aus praktischen Gründen minimal.

Irmer	 Es war also eine mobile Produktion, die zum Publikum gebracht wurde?

Tragelehn	 Ja, wir haben auch nach vielen Vorstellungen weitergeredet mit den Zu-
schauern. Da ging es zur Sache und nicht bloß um Ästhetik.

Irmer	 Und die Orchestra hat es von vornherein nicht gegeben.

Tragelehn	 Naja. Ob neue Kulturhäuser oder alte Wirtshaussäle, und auch das Au-
dimax, wo wir in der Hochschule probiert und gespielt haben, waren konventionell 
gebaut. Sie hatten eine Rampe. Aber mit der neuen Realität, gespielt von Leuten, die 
sich darin auskannten, vor Leuten, die sich darin auskannten… Das ließ die Rampe 
sozusagen schwinden! Fünfzehn Jahre später hab‹ ich Die Korrektur nochmal probiert, 
zusammen mit Schleef, im bat-Studiotheater auf dem Prenzlauer Berg, mit Studenten 
der Schauspielschule, jetzt Ernst-Busch-Hochschule. Alle sprachen im Chor den Text 
der zentralen Figur, Bremer, der als Brigadier in die Produktion strafversetzte Funk-
tionär. Sie saßen alle rundum in der ersten Reihe. Im Kreis der Zuschauer. Es gab kein 

https://doi.org/10.14361/9783839455630-008 - am 14.02.2026, 16:55:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455630-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


B. K. Tragelehn/Thomas Irmer146

Kostüm und keine Requisiten, Handschlag oder Telefonabheben wurden mit Gebär-
den angezeigt. Für die Erzählungen von »Heinz B.« oder »Franz K.« rückte der Darsteller 
jeweils in die Mitte mit seinem Stuhl und danach wieder zurück in die Reihe. Als der 
Stoff auf der Großbaustelle Schwarze Pumpe gesammelt und der Text geschrieben 
worden ist – ich habʼ ihn immer ein ›Wortballett‹ genannt – waren die Schauspielstu-
denten noch kleine Kinder. Der Chor hatte einen realen Grund: Die Nachgeborenen 
versuchen mit dem gemeinsamen Nachsprechen den alten Kommunisten zu verste-
hen. Da war die Orchestra wirklich weg. Und der volle Kreis, wo jeder jeden sieht und 
hört, war wiederhergestellt.

Irmer	 Zum Schluss noch eine Frage aus einer ganz anderen Richtung. Mich in-
teressiert der Text als Landschaft. Du warst ja oft der erste, der einen Text von Müller 
gelesen hat. Du hast den Text als Typoskript gesehn, mit handschriftlichen Änderun-
gen, mit Strichen und Einfügungen. Ich hab‹ hier eine Faksimileausgabe, und auch in 
Frankreich ist das Typoskript von Die Hamletmaschine als Faksimile gedruckt worden. 
Meine Frage ist, ob für dich so ein Typoskript auch eine Landschaft ist. Oder ist der Be-
grif f unzutreffend?

Tragelehn	 Die Blätter sehen schön aus. Und die Formulierung klingt poetisch. Sozu-
sagen ein Versuch der Wissenschaft, der Poesie gerecht zu werden. Naheliegend. ›Je 
poetischer je realer‹ – mit Novalis gesagt, den Müller ja gern zitiert hat. Aber vorhin 
habe ich das Wort vage gebraucht. Ich bin ja hier ein Fremdkörper unter lauter Lite-
ratur- und Theaterwissenschaftlern, und ich gebe zu, dass ich immer das, was Dichter 
über Dichter und Dichtung gesagt haben, schlüssiger gefunden habe als das, was die 
Wissenschaftler sagen. Brecht, apodiktisch, wie es seine Art war, hat zu mir gesagt: 
»Über Kunst können Sie überhaupt nicht anders schreiben als künstlerisch.« Ja, ja – der 
Satz passt nicht in das Bild, das die Wissenschaft von Brecht malt. Aber ich hab‹ immer 
versucht, mich dran zu halten. Und ich finde zum Beispiel, dass über Shakespeare und 
Shakespeares Zeitgenossen am trefflichsten Dichter geschrieben haben, wie T. S. Eliot 
und Ted Hughes. Günstigenfalls ergänzen die Befunde einander, der Historiker Robert 
Weimann und der Dichter Hughes kommen in der Sache überein.

Irmer	 Die Produktion eines Typoskripts, mit dem man arbeitet und das man in 
die Hand nimmt, hat ja einen greifbaren, materiellen Charakter – ist das nicht ein Text 
als Landschaft?

Tragelehn	 Man kann es so nennen, ja. Aber was man sieht und schön findet, bleibt 
erstmal vage. Die Schönheit hat zu tun mit – oder man könnte sagen – sie wird pro-
duziert von der Funktion. Die Funktion, von der ich am Anfang gesprochen habe: ›die 
Architektur der Landschaft als Verkehrsordnung‹. Und dieser Verkehr ist der Transport 
von Erfahrung. Die Stereometrie macht die Schönheit. Es gibt da Eigenheiten, die eine 

https://doi.org/10.14361/9783839455630-008 - am 14.02.2026, 16:55:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455630-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Theater- und Text-Landschaft bei Heiner Müller 147

Rolle spielen. Müller war Linkshänder. Und er hat sehr früh Lesen und Schreiben ge-
lernt, vor der Schule, sein Vater war nach der Entlassung aus dem KZ arbeitslos und 
hatte Zeit, ihm das beizubringen. So ist er ohne den schulüblichen Druck Richtung 
›schönes Händchen‹ beidhändig geworden. Das ist etwas, was Auswirkungen hat auf 
das Raumgefühl. Er konnte mit beiden Händen schreiben, und er hat z. B. seitenver-
kehrt auf eine Glasplatte geschrieben für Filmaufnahmen durch die Glasplatte durch. 
Und die Schrift sah aus wie immer.

Irmer	 Ich finde, dass da durchaus von einem Text als Landschaft die Rede sein 
kann. Seine Handschrift, mit den Zeichnungen und den Überschreibungen, konstitu-
iert in der Tat eine Textlandschaft.

Tragelehn	 Noch ein Vorschlag: Warum nicht die Graphologie hinzuziehen. Neben 
viel Scharlatanerie gibt es da ja auch seriöse Überlegungen. Der Mensch in der Hand-
schrif t, das Buch von Anja und Georg Mendelssohn hat Walter Benjamin 1930 gerade-
zu enthusiastisch besprochen. Schrift ist ein Bild. Eine Abbildung des Sprechens, also 
Fixierung einer Bewegung. Wenn Landschaft, dann Bild, Bild der Landschaft, Land-
schaftsbild. Oder ein Selbstporträt des Schreibers? Selbstporträts sind ja auch Land-
schaftsbilder. Und vielleicht sind die wiederkehrenden, gekrakelten Zeichnungen von 
Gesichtern auf Müllers Blättern Entwürfe von Masken? Enden wir mit Fragen.

https://doi.org/10.14361/9783839455630-008 - am 14.02.2026, 16:55:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455630-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839455630-008 - am 14.02.2026, 16:55:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455630-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

