
Rezensionen 221

What is new in the book? It is hard to believe that
the rich mask tradition of the Guro was the theme of
an exhibition and catalogue in the Museum Rietberg
for the first time in 1985. This exhibition owes much
to Himmelheber’s earlier work who graduated with the
results of his field research with the Guro in 1935. This,
like his later work (with the exception of one article in
French) was written in German. To date there has been
merely a short abstract of the Zurich catalogue of 1985,
in English on the occasion of the venue of a reduced
version of the exhibition at the Center of African Art in
New York a year later. It is therefore an explicit concern
of the book in hand to make the results of the author’s
own and Himmelheber’s previous findings known to an
international readership.

The presentation of the dynamic historical develop-
ment of the art of the masks and their performances, sub-
ject to constant change in the competitive Guro society,
brings new insight in modalities of cultural dynamic in
Africa. New masks and dances are constantly being cre-
ated and spread like wildfire making the creator famous.
The masks form families which keep being extended and
may disperse in lineages like traditional African families.
The male animal-faced zamble mask has a counterpart,
his grotesque brother zauli, and as companion the grace-
ful, female gu. Their child djela and later the grandchil-
dren seli, sauli, and flali came into being in the first half
of the 20th century. At present they are regarded as less
sacred than the founder zamble (166ff.). They are enter-
tainment masks recognisable by their fantastic, figurative
attachments. Their creators are dancers and composers
carrying out bitter competitions which can lead to a star
position in the National Ballet of the Ivory Coast per-
forming on the stages of the world.

The idea that the types of mask are not ethnically
bound, as it is still widely accepted, emerges from the fact
that the neighbouring ethnicities of the Wan and Baule
commissioned, for example, the semisacred goli masks
from the Guro carvers. These masks were probably in-
vented by the Wan (162). The type of the “senufoid” zuhu
mask was possibly generated through the kola nuts and
textile trade of the Muslim Diula merchants (268, 363).
This means that the Guro artists transformed a foreign
type of mask into a Guro model. The clarifying thought is
inspiring that the work of commercial carvers in colonial
times could have an influence on the form of today’s
figurative attachments of entertainment masks carved out
of softwood – for example, the rows of elephants carved
in ivory or hardwood herded along by a crocodile or also
that of a woman with a mortar (436).

Inspiring for further thought, the book is a true mon-
ument in two respects: the love of a son in view of a
research theme passed down the patrilineal line accord-
ing to the (not only) African concept of family; but also
a monument dedicated to the creativity of Guro artists
to whom the author makes a double confession of faith:
“I am convinced that, in the future, historians of African
art will no longer emphasize the ethnic origins of the
great masters . . . , but will view them as outstanding in-
dividuals . . . (331). And: “I strongly believe that some of

the greatest art works of mankind were created by Guro
sculptors of the nineteenth and twentieth centuries” (10).

Gisela Völger

Fischer, Manuela, Peter Bolz, and Susan Kamel
(eds.): Adolf Bastian and His Universal Archive of Hu-
manity. The Origins of German Anthropology. Hildes-
heim: Georg Olms Verlag, 2007. 337 pp., Abb. ISBN
978-3-487-13528-1. Price: € 48.00

Vorliegende Gemeinschaftsarbeit enthält 26 Konfe-
renzreferate, die anlässlich der 100. Wiederkehr des To-
desjahres von Adolf Bastian (1905), der als geistiger
Begründer der modernen deutschen Völkerkunde gilt,
im Ethnologischen Museum Berlin gehalten wurden.
Die Verfasser der Beiträge versuchten, die Grundzüge
seiner Persönlichkeit, seines vielseitigen Schaffens und
seiner Organisations- und Forschungsziele herauszuar-
beiten, sowie die Erfolge seiner mehr als 25-jährigen
Forschungstätigkeit auf allen Kontinenten und seine or-
ganisatorischen Aktivitäten zu würdigen. War er doch
u. a. der Mitbegründer und spiritus movens des König-
lichen Museums für Völkerkunde in Berlin, dem er sei-
ne ungemein reichen ethnologischen Sammlungen von
seinen ausgedehnten Reisen in aller Welt übergab, die
zum Grundstock dieses bekannten Forschungszentrums
gehörten. Mit R. Virchow und C. Vogt gründete er die
“Gesellschaft für Anthropologie, Ethnologie und Urge-
schichte”, dank seiner Initiative entstanden die Zeitschrift
für Ethnologie, sowie verschiedene wissenschaftliche
Gesellschaften und Vereine zur Förderung der völker-
kundlichen Forschung. Wesentliche Verdienste erwarb er
sich bei der Etablierung der Ethnologie als Wissenschaft
in Deutschland, bei der Festlegung ihrer Aufgaben, Ziele,
Arbeitsmethoden und Grundlagen. Es gab zwar bisher
verschiedene völkerkundliche Materialien und Beobach-
tungen, sowie beeindruckende Theorien, z. B. über die
Entstehung und Entwicklung einzelner Kulturphänome-
ne, u. a. der Sprache, Ehe, Gesellschaft, Religion, die
jedoch mehr oder minder spekulativen Charakter hatten.

A. Bastians unermüdlicher Forschungsdrang und sei-
ne rastlose wissenschaftliche Arbeit galten, wie es den
Beiträgen zu entnehmen ist, u. a. der Aufgabe, das kultu-
relle Erbe der verschiedenen Ethnien, die den westlichen
Einflüssen nicht gewachsen waren, für die Zukunft und
Forschung zu sichern. Während seiner weltweiten Rei-
sen wurde er nämlich der oft rapiden und tiefgreifen-
den gesellschaftlichen und kulturellen Änderungen bei
den Naturvölkern gewahr und war deshalb bemüht, ein
Asyl für dieses schwindende Kulturinventar, gewisser-
maßen ein Archiv der Menschheit, zu schaffen. Als über-
zeugter Humanist war er dem rassistischen Denken ab-
hold und befürwortete die prinzipielle Wesenseinheit der
Menschen. Gegenüber metaphysischen und evolutionis-
tischen Spekulationen verhielt sich A. Bastian ziemlich
reserviert oder ablehnend, obwohl ihm ein gewisses Ein-
fühlungsvermögen selbst in mystische und transzenden-
tale Probleme, besonders in seinen späteren religionseth-
nologischen Werken, nicht abgesprochen werden kann.
In seinen Anschauungen war er strenggenommen weder

Anthropos 104.2009

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-1-221 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:38:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-1-221


222 Rezensionen

Positivist, noch Szientist und Evolutionist; obwohl er für
die evolutionistischen Gedankengänge J. J. Bachofens ei-
niges Verständnis zeigte, so wandte er sie jedoch nicht
bei der Interpretation der Verschiedenheiten der mensch-
lichen Kulturen an, sondern versuchte das Problem durch
die Annahme der Idee von geographischen kulturellen
Provinzen zu klären, womit er prekursorisch zum Teil
diffusionistische Positionen bezog. Seiner inneren Ein-
stellung nach war er vor allem Naturwissenschaftler und
Humanist.

Sein wissenschaftlicher Nachlass, wie aus vorliegen-
der Zusammenstellung (301–322) zu ersehen ist, ist be-
eindruckend in Anbetracht seiner ausgedehnten Feldfor-
schungen und vielen organisatorischen Aktivitäten. Und
trotz all seiner großen Erfolge zeichnete ihn eine weit-
gehende Bescheidenheit aus; tunlichst mied er Ehrun-
gen und Auszeichnungen, Würdigungen und Feierlich-
keiten zur Anerkennung seiner großen Verdienste und
Forschungserfolge in aller Welt.

Vorliegende Beiträge sind in 5 Themenkreise zusam-
mengefasst. Im 1. werden biographische und geschichts-
ethnologische Fragen behandelt, die das Leben, das wis-
senschaftliche Milieu und das kulturelle Umfeld A. Bas-
tians und die Etablierung der Völkerkunde als selbst-
ständige Disziplin betreffen. Diese vorzüglich dokumen-
tierten Ausführungen ermöglichen dem Leser eine gute
Einsicht in die Ideenwelt und das gesellschaftliche Leben
in Bremen, wo A. Bastian seine Laufbahn begann. Eine
besondere Rolle spielte dann in seinem Leben 1886 die
Eröffnung des Königlichen Museums für Ethnologie, das
als universales Archiv der Menschheit gedacht war und
das Gelehrten verschiedener Wissensbereiche die Mög-
lichkeit zur Zusammenarbeit bot, zumal die Ethnologie
als Wissenschaft vom Menschen verstanden wurde.

A. Bastian hatte ein sicheres Gespür für die Aussa-
gemöglichkeiten und Grenzen der Ethnologie. Obwohl er
sich für die psychische Einheit der Menschheit aussprach
und den grundlegenden “Elementargedanken”, die für
alle Menschen typisch sind, nachging, so unterließ er
es jedoch, anders als viele seiner Berufskollegen, die
verschiedenen Kulturphänomene unilinear auf einen ge-
meinsamen Ursprung zurückzuführen. Vielmehr sind sei-
ner Meinung nach die einzelnen Kulturen das Ergebnis
eines langen, äußerst differenzierten Werdeganges, den
er jedoch nicht zu rekonstruieren gedachte.

In 4 Artikeln wurde im 2. Teil das wissenschaftliche
Leben in Berlin im 19. Jh. dargestellt, wobei besonders
die Rolle R. Virchows und der damaligen wissenschaft-
lichen Gremien gewürdigt wurde. Diese Einsichten sind
besonders wichtig für die Geschichte der Ethnologie und
ihr Umfeld, ihre Zielsetzungen, Forschungsprojekte und
Erweiterung ihres Arbeitsgebietes in der damaligen Zeit.

Im 3. Teil behandeln die Autoren Probleme, mit de-
nen sich die Nachfolgergeneration von A. Bastian, be-
sonders bezüglich der Sammlertätigkeit bei schriftlosen
Völkern und der planmäßigen Feldforschung auseinan-
dersetzen musste. Einerseits wollte man den Expona-
tenbestand des Königlichen Museums für Völkerkunde
mehren und die von A. Bastian vorgewiesenen Richtlini-
en möglichst beibehalten, andererseits musste jedoch den

neuen Erkenntnissen und Methoden der Feldforschung
bei Naturvölkern entsprochen werden.

Einen besonders hohen Stellenwert im Schaffen die-
ses Gelehrten, wie aus den Ausführungen im 4. Teil
ersichtlich ist, hatte das Königliche Museum für Völ-
kerkunde in Berlin, das zuvor vornehmlich ethnogra-
phische Kuriositäten zur Schau bot. A. Bastian übergab
diesem Institut sein riesiges Forschungsmaterial, das er
in 9 großen Forschungsreisen unermüdlich gesammelt
hatte. Außerdem gelang es ihm, viele Mitarbeiter, u. a.
Missionare, Kaufleute, Reisende und Kolonialbeamte,
für diese Sammlertätigkeit zu gewinnen, so dass das Mu-
seum derzeit gegen 500 000 Objekte zählt. Die steten
Bemühungen A. Bastians um die Vergrößerung der eth-
nologischen Sammlung war von seiner Sorge getragen,
dass die unaufhaltsame Expansion der europäischen Kul-
tur selbst in den Rückzugsgebieten der Naturvölker ihren
Kulturbesitz zerstören werde, so dass die Rettung dieses
Kulturinventars, das er als Abdruck ihres Volksgeistes
wertete, ihr späteres Studium ermöglichen werde. Diese
Idee war zwar in ihren Ansätzen bestechend, doch deren
Ausführung blieb nicht unwidersprochen, u. a. darum,
weil diese Objekte oft aus ihrem Kulturkontext und Sitz
im Leben losgelöst wurden, wodurch sie z. B. ihres reli-
giösen Sinnes oder ihrer magischen Bedeutung verlustig
wurden; außerdem wurden von unqualifizierten Samm-
lern besonders gern “Kuriositäten” bevorzugt, die im Le-
ben der Einheimischen eine untergeordnete Rolle spielen
konnten. Schon A. Bastian verwahrte sich vor solcher
Sammlertätigkeit und gab entsprechende Weisungen für
den Erwerb und die Dokumentierung der Materialien.

Im 5. Teil dieses Buches befassen sich die Autoren
von 4 Artikeln mit theoretischen und praktischen Fragen
über den Sinn, die Rolle und die weitere Entwicklung
der ethnologischen Museumssammlungen und ähnlicher
Institutionen, da in heutiger Zeit das Kulturverständnis
bei den Stammesethnien sich gewandelt hat. Auch die
Funktion der ethnologischen Großkollektionen ist nicht
mehr dieselbe wie zu A. Bastians Zeiten. Nichtsdesto-
weniger, auch in unserer Zeit haben viele museale Ob-
jekte in diesen Sammlungen einen wichtigen Aussage-
wert, wie immer wieder festgestellt wird, nicht nur als
klassisches Beweisobjekt und Schaustück einer vielleicht
schon längst vergangenen Kultur, sondern auch als leben-
diges Zeugnis einer fortdauernden Kulturtradition.

Den Sammelband beschließt ein chronologisches Ver-
zeichnis mit den wichtigsten Lebensdaten von A. Bastian
und eine penible Zusammenstellung seiner vielen Ver-
öffentlichungen, sowie ein ausführliches Personen- und
Sachregister.

Eine Zusammenstellung von Referaten verschiedener
Autoren hat sicherlich einen anderen Charakter als ei-
ne Monographie über das im Titel angesagte Thema –
sie kann nur gewisse Fragen ausleuchten, andere müs-
sen unbeantwortet bleiben. Sicherlich ist dieses Team-
work in englischer Sprache von großer Wichtigkeit, da
es weiten Leserkreisen das Leben und Werk dieses be-
rühmten Gelehrten ins Blickfeld rückt und zudem auf
verschiedene damit zusammenhängende aktuelle Fragen
eingeht. Die Verfasser beschränkten sich nämlich nicht

Anthropos 104.2009

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-1-221 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:38:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-1-221


Rezensionen 223

nur auf die Würdigung der Person A. Bastians, seiner
Forschertätigkeit und seiner wissenschaftlichen Erfolge
– also mit einem statischen Fazit –, sondern versuchten
auch das Dynamische, Zukunfts- und Richtungsweisende
des Lebenswerkes dieses großen Mannes hervorzuheben,
seine Ideenwelt der Nachwelt zu erschließen. Zugleich
nützten sie die Gelegenheit, auf allgemeine Belange und
offene derzeitige Probleme der Völkerkunde einzuge-
hen und den jetzigen wissenschaftlichen Standpunkt in
der ethnologischen Forschung, u. a. auch in der Muse-
umskunde, klarzustellen. Dies ermöglicht den versierten,
aber auch anderen interessierten Lesern, u. a. den Werde-
gang der ethnologischen Feldforschung, die Verlagerung
der wissenschaftlichen Schwerpunkte in diesem Fachbe-
reich, die Ausweitung des Arbeitsgebietes und Verfei-
nerung der Forschungsmethoden auf diesem Gebiet zu
verfolgen.

Es ist ein recht informatives Buch, das außer Ethno-
logen, Anthropologen und Historikern noch viele andere
Leser interessieren dürfte. Franciszek M. Rosiński

Fontein, Jan: The Art of Southeast Asia. The Collec-
tion of the Museum Rietberg Zürich. Zürich: Verlag Mu-
seum Rietberg, 2007. 180 pp., illus. ISBN 978-3-907077-
23-8. Price: € 44.00

The present publication on the art of Southeast Asia
is the last volume in a series of catalogues devoted to
the collections brought together by Eduard von der Heydt
(1882–1964), the founder and principal benefactor of the
Museum Rietberg at Zürich. The plates of this volume
exhibit 66 works of art in twofold beauty and manifold
dissociation. This beauty consists of perfect craftsman-
ship and elegance of the objects on the one hand and the
pleasant reserve of the photographer bringing the quality
of the objects to the fore on the other. Apart from the
obvious dissociation that pictures of objects are not the
objects, the first specific dissociation lies in these ob-
jects, many of them incomplete, standing alone, out of
their original context. This holds true for the architectural
situation as well as for the religious and political struc-
tures these works were part of. Dissociation from other
spheres of life can be stated under the criteria of time
period, regions covered, and cultural repertoire. Whereas
the objects from Thailand stem from the 16th to the 19th
centuries, all other objects originate from what might be
called the Southeast Asian middle ages, i.e., from before
1500 C.E., some of them reaching back to the 8th century.
In terms of regions Myanmar, Laos, Malaysia, and the
Philippines are not represented at all, while all Indone-
sian pieces come from Java alone. And finally, all objects
shown belong to the India-derived cultural repertoire giv-
ing no space to local art traditions.

These general considerations aside, the reader will
find a splendid book on works of art, created in India-
derived traditions, from several Southeast Asian regions
and made mainly during the Southeast Asian middle
ages.

No one would have been better suited than the doyen
of Southeast Asian art history, Jan Fontein, to write the

explanations of and commentaries on the objects. In his
introduction on Eduard von der Heydt, of whom until
today no biography is available, the author characterizes
this collection as a whole. It was brought together starting
in the 1920s, the latest object added during the ’50s, and
Fontein calls it “a typical first-generation museum collec-
tion, largely reflecting the taste and connoisseurship of its
principal donor and his time.” Obviously the international
network the banker von der Heydt had at his disposition
was of great help in acquiring the objects. But he was
above all interested in the artistic value of the objects and
often sought the advice of leading scholars in the field.
Some topics of scholarly investigation like “date, style,
and provenance of admired works of art” are often not
adequate and Fontein had to rely occasionally on the first
appearance of objects in a catalogue to establish at least
a terminus ante quem for them.

The chapters on the four regions dealt with in this
volume begin with short introductions on the Khmer of
Cambodia, on the Cham of Vietnam, on Thailand, and
on Indonesia, the first three chapters being preceded by
photographs taken by “the distinguished Swiss photog-
rapher Martin Hürlimann” 80 years ago. Apart from the
objects and their pictures, the essence of this book lies
undoubtedly in the texts accompanying the objects. Fon-
tein combines precision in presenting available data with
the beautiful and tranquil rhetoric of the scholar in art
history. To give some examples: pl. 6 shows a “standing
female deity, Cambodia, Khmer, Baphuon style. Second
half of the 11th century C.E., gray sandstone, H. 51 cm.
Acquired by the donor from R. Eisenhofer, Munich. Gift
of Eduard von der Heydt, Ascona, 1952. The stand-
ing figure has been carved from rather coarse sandstone
which has been left unpolished. The goddess has lost her
head, both arms, and feet. The pleats of her skirt are
indicated by simple, parallel, vertical lines. The lower
end of the median fold curves to the left and terminates
in a shape resembling that of a fishtail. This is a novel
feature that would achieve its decorative perfection dur-
ing the following century in the style of Angkor Wat. A
similar treatment of the fishtail, but curving towards the
right, can be seen in a statue of a goddess from Prasat
Kok Po. In the Rietberg statue the edge of the median
fold is decorated with pearls; its simplicity suggests a
provincial rather than a metropolitan provenance. Incised
lines below the breasts and around the navel indicate the
triple ripples of skin that were, from early times on, in
India and in Southeast Asia, considered to be marks of
ideal feminine beauty.” This is all that can be said. When
it comes to the sandstone head of a Khmer Lokesvara
(pl. 7), Fontein gives not only the description includ-
ing the iconographic elements which identify the head
as a Lokesvara. When Fontein states the “unique mix-
ture of deeply human realism and profound spirituality
that reached its perfection in the Khmer sculpture of the
Bayon style,” the reader is not left with this statement
but gets immediately the explanation to this mixture by
quoting Khmer inscriptions which indicate the blending
of divine icon and human portraiture as the result of a
strong tendency in 12th century Khmer art to represent

Anthropos 104.2009

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-1-221 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:38:43. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-1-221

