
Wem gehört die Gebärdensprache?

Der vorliegende Essay – mit seinem für einige möglicherweise provozierend klingen-

den Titel – richtet den Fokus auf ein Spannungsfeld, in dem sich Menschen bewegen,

diemit Gebärdensprachen und der Gehörlosengemeinschaft befasst sind. Auchmanche

Studierende der Gebärdensprachen und des Gebärdensprachdolmetschens sind spä-

testens in der Endphase ihres Studiums mit Fragen konfrontiert, die hinsichtlich des

Studiums einer anderen Fremdphilologie eher ungewöhnlich erschienen und die die

besondere Situation der Gebärdensprache und ihrer Sprecher reflektieren: Wer bin ich,

wenn ich Sprache und Kultur der tauben Menschen studiere? Bin ich überhaupt will-

kommen in dieser fremden Kultur? Haben taube Menschen und ihre Sprache etwas

mit mir und meinem Leben zu tun? Wo ist mein Platz im Befreiungskampf gehörloser

Menschen? Kann ich diesen Kampf auch als meinen eigenen Kampf erfahren? Es sind

Fragen, die sich manche in einer Phase des Studiums stellen, in der sie noch einmal

über die vergangenen Semester nachdenken und ihnen glückliche Momente wie auch

Stunden von Einsamkeit undOrientierungslosigkeit in den Sinn kommen.Wie kann ich

mich in diesem Fach verorten, das so intensiv die Kultur einer Gruppe von Menschen

und ihrer Sprache thematisiert?1

Soziales und politisches Engagement ist für manche Studierende selbstverständ-

lich, viele haben ein feines Gespür für Ungerechtigkeit und die meisten wissen, dass

sie sich für ein Studium entschieden haben, das sich mit Sprache und Kultur einer un-

terdrückten Minderheit beschäftigt. Und gerade deshalb ist es für viele von ihnen oft

unerträglich, sich nicht in diesem Studium verorten zu können, denn sie sind nicht

gehörlos, haben nicht Einsamkeit und Sprachlosigkeit als gehörloser Mensch in einer

1 Die taube Professorin für Gebärdensprachdolmetschen und Gehörlosengemeinschaft, Sabine

Fries, betont die ihres Erachtens ›privilegierte‹ Situation, in der sich Gebärdensprachstudierende

befinden: »So aber lasse ich es mir nicht nehmen, jeden neuen Jahrgang Studierender darauf hin-

zuweisen, dass sie sich eines besonderen Privilegs hier an der Hochschule bewusst sein sollten:

Sie dürfen (!) die Gebärdensprache lernen. Sie dürfen darüber hinaus in und mit DGS aktiv am

Deaf-Studies-Diskurs teilnehmen und ihnen wird die Tür geöffnet zu tauber Kultur, Geschichte,

Literatur, Kunst und vielemmehr« (2020, 384; Ausrufezeichen i. Orig.). In welcher anderen Fremd-

philologie würde eine Dozentin oder ein Dozent den frisch immatrikulierten Studierenden einen

derartigen Hinweis mit auf den Weg geben?

https://doi.org/10.14361/9783839454558-002 - am 13.02.2026, 07:17:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454558-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


16 Sprache

hörenden Familie erfahren, müssen sich nicht immer wieder mit Barrieren auseinan-

dersetzen, die ihnen Wege versperren. Gemessen daran erscheint das eigene Interesse

geradezu banal zu sein. Aber genau dieses eigene Interesse war einmal Anlass gewe-

sen, Gebärdensprache zu erlernen und dieses Studienfach zu wählen. Die spezifische

Herausforderung für Studierende des Studiums der Gebärdensprachen und des Gebär-

densprachdolmetschens besteht also darin, sich in dieser besonderen Sprachkultur zu

verorten. Der folgende Text will den Versuch wagen, Merkmale zu benennen, die dabei

helfen, Gebärdensprache als ein gemeinsames kulturelles Gut tauber und hörender Menschen zu

denken.

Der doppelte Blick auf Gebärdensprache

Während der Corona-Krise wurden die täglichen Pressekonferenzen des Robert-Koch-

Instituts ein fester Bestandteil der Fernsehnachrichten. Dabei war nicht nur der Di-

rektor des Instituts zu sehen, sondern auch eine Gebärdensprachdolmetscherin, von

der Kristiana Ludwig in der Süddeutschen Zeitung in der täglich erscheinenden Rubrik

»Profil« auf Seite 4 schreibt: »[Bernadette] Zwiener trägt Schwarz, damit ihre Hände

gut zu erkennen sind, und blickt jetzt meist in eine Kamera oder in die Gesichter von

Journalisten. So wie die Minister und Institutspräsidenten in diesen Tagen ihre Worte

wägen, um ihre harten Einschnitte gut zu begründen oder Panik zu vermeiden, muss

auch Zwiener simultan gut überlegen, welche Geste und welche Mimik sie mit welcher

Intensität einsetzt« (2020, 4).

Es ist mittlerweile ein fester Bestandteil von vielen politischen und kulturellen Ver-

anstaltungen im öffentlichen Raum, Fernsehen oder Internet, dass Dolmetscher den

lautsprachlich vorgetragenen Text in Gebärdensprache übersetzen, wie es besonders in

Notzeiten – bspw. den Feuerkatastrophen in Kalifornien oder Australien und auch im

Zusammenhang mit der Corona-Pandemie – zu beobachten ist. Aber auch bei Wahl-

veranstaltungen, Theateraufführungen, Eröffnungen, Feierlichkeiten, Gottesdiensten,

Podiumsdiskussionen etc. sind sie immer öfter zu sehen. Dolmetscher haben mir er-

zählt, dass Politiker und Kulturschaffende eher ambivalent auf ihre Gegenwart reagie-

ren. Zwar entspricht ihre Bereitstellung den Anforderungen des politischen Anstands,

jedoch lenken diese häufig die Aufmerksamkeit vom ›eigentlichen Geschehen‹ ab, denn

oft scheint das, was Dolmetscher auf der Bühne oder vor der Kamera mit ihrem Kör-

per, ihren Händen und Bewegungen machen, interessanter zu sein als die Rede, die zu

übersetzen sie angetreten sind. Dieser Ambivalenz folgt dann auch die Entscheidung,

Sendungen mit Gebärdensprachdolmetschern bevorzugt auf Kanälen auszustrahlen,

wo sie nicht ›stören‹, oder ihnen einen Platz in der Mediathek zuzuweisen. Dennoch

begegne ich immer wieder Menschen, die gerne die Tagesschau auf Phoenix einschal-

ten, weil dort Dolmetscher besonders deutlich zu sehen sind und geradezu einladen,

nach den Namen und Begriffen in der gebärdensprachlichen Übersetzung zu suchen,

von denen in der Nachrichtensendung die Rede ist.2

2 Bei seiner Videobotschaft zum »Tag der Gebärdensprachen« am 23.09.2020 bestätigt Bundesprä-

sident Frank Walter Steinmeier die Faszination vieler hörender Menschen, wenn sie Gebärden-

https://doi.org/10.14361/9783839454558-002 - am 13.02.2026, 07:17:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454558-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wem gehört die Gebärdensprache? 17

Bei genauerer Betrachtung scheinen Gebärdensprachdolmetscher also zwei unter-

schiedliche Bedarfe zu erfüllen: Zuerst und vor allem sind sie bestellt, um tauben Men-

schen die Informationen zu vermitteln, die lautsprachlich vorgetragen werden. Bei Ver-

anstaltungen, bei denen hörende und taube Vortragende und Teilnehmer anwesend

sind, werden die laut- und gebärdensprachlichen Beiträge in die jeweils andere Spra-

che übersetzt. Dolmetscher folgen hier – entsprechend ihrem Arbeitsauftrag – einem

linguistischen Verständnis von Gebärdensprache.

Doch manche hörenden Anwesenden und Zuschauer bleiben nicht unberührt von

dem, was sie neben den Sprechern auf der Bühne oder in der Blase auf dem Bildschirm

sehen, obwohl es sie gar nichts angeht und sie das gebärdensprachliche Translat zu

ihrem eigenen Verständnis nicht brauchen, geschweige denn es verstehen. Dennoch

macht es sie neugierig und weckt ihr Interesse. Es gibt also neben dem linguistischen

Verständnis noch ein anderes, das ich das kulturelle Verständnis von Gebärdensprache

nennen möchte.3 Doch darf man sich nicht täuschen: So harmlos die Szene zu sein

sprache sehen: »Vor etwas mehr als zwei Jahren […] haben ›Die Prinzen‹ hier im Park von Schloss

Bellevue ein Konzert gegeben. Es war natürlich ein toller Auftritt, ein Glanzpunkt unseres Bür-

gerfestes, vielleicht auch, weil Prinzen ja immer ganz gut in einen Schlosspark passen. Was viele

Besucherinnen und Besucher aber noch mehr begeistert hat als die Musikgruppe, war die Gebär-

dendolmetscherin am Bühnenrand. Sie hat nicht nur Liedtexte übersetzt, sondern auch die Musik

mit viel Schwung für alle sichtbar gemacht. Ich glaube, viele im Publikum haben ihretwegen noch

besser verstanden, worum es in dem Song ›Dumusst ein Schwein sein‹ eigentlich geht« (Steinmei-

er 2020).

Ein besonders bemerkenswertes Beispiel für die Faszination hörender Menschen beim Anblick

von Gebärdensprache lieferte die TV-Castingshow Das Supertalent am 07.11.2020. Die von Rafael-

Evitan Grombelka vorgetragene gebärdensprachliche Interpretation eines Songs rührte einen der

Juroren zu Tränen. Chris Tall gelang es kaum sich zu artikulieren: »Du hast mein Herz komplett –

[beginnt zu weinen] – das gibt’s doch gar nicht – Ich fand’s fantastisch. Ich würde so gerne soviel

sagen … [weint] […] Dasmich jemand so berührt, hätte ich niemals erwartet, und ich danke dir von

Herzen, dass du heute hier bist« (Das Supertalent 2020).

3 Dieses kulturelle Verständnis von Gebärdensprache lässt sich auch am Beispiel von Musikvideos

beobachten, bei denen die Interpreten einzelne Phrasen oder einen ganzen Song mit Gebärden

oder Gebärdensprache begleiten. Diese Begleitung dient nicht einem linguistischen Verständnis

des Lieds. Die Gebärden, die Liza Minnelli in ihrem Song »Quiet Love« zeigt, sollen nicht das Lied

einem tauben Publikum zugänglichmachen, sondern dienen dazu, die Anmut der Gebärdenspra-

che zu zeigen, die sie bei ihrem Liebhaber beobachtet, und von ihren eigenen Gebärdenversuchen

zu erzählen.

Anders verhält es sich bei Paul McCartneys »My Valentine«, in dessen Text ein tauber Protagonist

nicht erkennbar ist. Wenn Natalie Portman und Johnny Depp diesen Song singen und gebärden,

mag die Entscheidung dafür auch demWunsch geschuldet sein, taube Menschen anzusprechen,

vor allem aber scheint es darum zu gehen, die Zartheit der Verse und der Musik mit der Zart-

heit gezeigter Gebärden zu unterlegen. Das Video spielt mit der ›Weiblichkeit‹ Portmans und der

›Männlichkeit‹ Depps. Beim Gebärden zeigt sich bei beiden eine Sanftheit, die vor allem zu Depps

nach außen getragener ›Männlichkeit‹ in scharfem Kontrast steht.

Auch die Gebärden, die Lutz Förster bei einem Gebärdensprachdolmetscher erlernt hat und in Pi-

na Bauschs Inszenierung Nelken zeigt, gelten nicht einem tauben Publikum. Vielmehr setzt der

Tanz die Rezeption von Musik und Gebärden voraus, die eine intensive Spannung erzeugen zwi-

schen dem Song Gershwins »TheMan I Love« in seiner melancholischen Interpretation von Sophie

Tucker und der spröden, auf Mimik verzichtenden und nur aus Hand- und Armbewegungen be-

stehenden Performance des Tänzers. In der Aufführung des Songs durch Lutz Förster, in dem von

https://doi.org/10.14361/9783839454558-002 - am 13.02.2026, 07:17:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454558-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


18 Sprache

scheint, so friedlich hörende und gehörlose Menschen hier gemeinsam auf die Gebär-

densprachdolmetscher schauen, so sehr trügt dieser Eindruck.4

Sprachwissenschaftliches und kulturwissenschaftliches Verständnis von Gebärden-

sprache befinden sich nicht im Zustand einer friedlichen Koexistenz. Dazu ist die Ge-

schichte der Gebärdensprache zu belastet von Erfahrungen der Unterdrückung und

des Leids tauber Menschen, als man sie jetzt der mimetischen Lust hörender Men-

schen überlassen kann, die ohnehin schon alles haben, hören und erfahren und immer

schneller sind als taube Menschen, wenn es darum geht, etwas zu bekommen. Das be-

tonten taube Teilnehmer einer Podiumsdiskussion zumThema »Kulturelle Aneignung«,

die am 1. Dezember 2018 in Köln stattfand. Das scheinbare Interesse an Gebärdenspra-

che entpuppt sich bei genauerem Hinsehen schnell als scheinheilig und wohlfeil, denn

das Interesse an Gebärdensprache geht nicht unbedingt einher mit einem Interesse an

gehörlosen Menschen. Doch ohne gehörlose Menschen wäre die wachsende Aufmerk-

samkeit an Gebärdensprache undenkbar. Sie sowie taube und hörende Dolmetscher

haben Gebärdensprache aus dem Versteck in den öffentlichen Raum getragen. Dabei

bestand die wichtigste Botschaft darin, dass die Gebärdensprache die Muttersprache

gehörloser Menschen ist und es sich bei ihr um ein vollwertiges Sprachsystem handelt,

das in der Lage ist, alles lautsprachlich Vorgetragene in Gebärdensprache wiederzuge-

ben.

einem Mann die Rede ist, den sich die Sängerin erträumt, der eines Tages kommt, sie erblickt

und lächelt und bei ihr bleiben wird, wird Lutz Försters schwules Begehren erkennbar. Damit die

Aufführung nicht zu einer kitschigen Revue verkommt, zeigt er die Gebärden in äußerster Kon-

zentration, in der jede Phrase des Liedes mit der Phrase der Gebärdenbewegung übereinstimmt

(vgl. Sehen statt Hören vom 28.05.1995). 2011 eröffnet Wim Wenders seinen Film Pina mit einem

von Lutz Förster angeführten Reigen aller Mitglieder der Wuppertaler Company, bei dem sie über

die Bühne schreiten und dabei die Gebärden für die vier Jahreszeiten zeigen.

Für alle Beispiele gilt, dass der Einsatz von Gebärden(sprache) nicht einem linguistischen, son-

dern einem kulturellen Verständnis folgt. Insofern beobachten manche gehörlose Menschen den

Einsatz von Gebärden(sprache) im Kontext von Musikvideos mit einem gewissen Argwohn.

4 Vonseiten tauber Menschen wurde das Interesse hörender Menschen an Gebärdensprache durch-

aus kritisch gesehen. Einer der frühen Aktivisten der US-amerikanischen Gehörlosenbewegung,

TomHumphries, schreibt: »Einige werden sich an denWiderstand erinnern, Fremden ASL [Ameri-

kanische Gebärdensprache; T.V.] beizubringen. Unser Misstrauen gegenüber den Motiven hören-

derMenschen, ASL lernen zu wollen, ließ uns zögern, unsere Sprachemit ihnen zu teilen. Schließ-

lich hatten sie bisher nur wenig Interesse an Gebärdensprache gezeigt, und was sollten wir davon

haben,wenn sie unsere ›Geheim‹sprache lernten?War eswirklich eine gute Idee, ihnen diese Spra-

che zu offenbaren und damit uns selbst zu offenbaren? War das nicht riskant?« (2017, 400).

Aber auch hörendeMenschenhatten in Bezug auf die Gebärdensprache gehörloserMenschenVor-

behalte. Schon früh schien es diesen Impuls gegeben zu haben, sich von der Sprache tauber Men-

schen abzugrenzen. In seinem Buch über den Stummfilm aus dem Jahr 1924 nennt Béla Balázs die

Gebärdensprache »die eigentliche Muttersprache der Menschheit« (2001, 18), gleichzeitig jedoch

betont er, dass »derMensch der visuellen Kulturmit seinen Gebärden nichtWorte (ersetzt) wie et-

wa die Taubstummenmit ihrer Zeichensprache« (ebd., 16), denn »unter Tauben wirdman stumm«

(ebd., 9). »Die ganze Menschheit ist heute schon dabei, die vielfach verlernte Sprache der Mienen

und Gebärden wieder zu erlernen. Nicht denWorteersatz der Taubstummensprache, sondern die

visuelle Korrespondenzder unmittelbar verkörperten Seele« (ebd., 17). Ganz offensichtlich sindge-

hörlose Menschen nach Balázs mit ihrer »Taubstummensprache« zu dieser Korrespondenz nicht

in der Lage.

https://doi.org/10.14361/9783839454558-002 - am 13.02.2026, 07:17:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454558-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wem gehört die Gebärdensprache? 19

Der Zusammenhang von tauben Menschen und Gebärdensprache droht in einem

allgemeinen Interesse an Gebärdensprache verloren zu gehen, wenn das kulturwissen-

schaftliche Verständnis von Gebärdensprache neben das sprachwissenschaftliche tritt.

So steht eines fest: Während gehörlose Menschen Gebärdensprache als ihre Mutter-

sprache und sich als Mitglieder einer Sprach- und Kulturgemeinschaft verstehen, zu

der nur taubeMenschen gehören und in der gebärdensprachkompetente hörendeMen-

schen bestenfalls geduldet sind, nehmen immer mehr hörende Menschen die Gelegen-

heit wahr, Gebärdensprache zu erlernen und zu studieren aus Interesse an dieser Spra-

che. Manche von ihnen ergreifen die Möglichkeit, als Sprachwissenschaftler, Dolmet-

scher, Gehörlosen- oder Sozialpädagogen zu arbeiten und so das eigene Interesse an

Gebärdensprache mit einem Beruf zu verbinden. Doch zu Beginn des Erlernens und

Studierens von Gebärdensprache steht bei den meisten von ihnen die Neugier auf die-

se Sprache und ihre besondere Modalität, in der etwas zum Ausdruck zu bringen ist,

das sie von anderen Sprachen unterscheidet.

Diese beiden Verständnisse von Gebärdensprache bringen vor allem hörende Men-

schen in eine schwierige Lage, die sich noch zuspitzen ließe, wenn man die Situati-

on bspw. hörender Gebärdensprachdolmetscher im Fokus hat. Selbst die besten Dol-

metscher machen hin und wieder die Erfahrung, dass sie aus ihrer ›hörenden Haut‹

nicht herauskommen und sich einer ›hörenden Gebärdensprache‹ bedienen. In einem

Interview stellt der Lektor am Institut für Deutsche Gebärdensprache, Alexander von

Meyenn, fest: »Zum heutigen Zeitpunkt gibt es eine Gehörlosen-DGS und es gibt eine

Dolmetscher-DGS. Die Dolmetscher-DGS verfügt über Ausdrucksweisen, die Gehörlo-

se selbst so nie benutzen würden« (2006, 34).5 Gewiss, jeder Muttersprachler ist einem

Zweitsprachlerner sprachlich überlegen, aber im Kontext der Gebärdensprache ist die

Problematik brisant, denn für taube Menschen ist diese Sprache mehr als eine Mutter-

sprache. Sie ist das wichtigste Merkmal ihrer gemeinsamen Identität. Und so ist für

hörende Menschen die Beschäftigung mit Gebärdensprache eine heikle Angelegenheit

und es stellt sich mithin jenen, die inmitten dieser Auseinandersetzung stehen, die ei-

gentümlich anmutende Frage: Wem gehört die Gebärdensprache?

»Kulturelle Aneignung im Kontext der Gebärdensprachgemeinschaft«

Unter dem gleichlautenden Titel veranstaltete die Gesellschaft für Gebärdensprache und

Kommunikation Gehörloser e.V. die bereits oben erwähnte Podiumsdiskussion in Köln.

Anlass für diese Veranstaltung war eine Debatte, die schon seit geraumer Zeit schwelte

und durch einen Zeitungsartikel6 befeuert wurde, in dem Martin*a Vahemäe-Zierold

von Erfahrungen mit Gebärdensprachdolmetschern schreibt, auf die schon Alexander

5 Der Gebärdensprachdozent Andreas Costrau bestätigt diese Auffassung, wenn er sagt: »Was ich

im Moment sehe ist, dass wir zwei Formen der DGS haben: Einerseits gibt es eine Bio-DGS, die

vom Volk verwendet wird, und zwar ganz ungezwungen und natürlich. Und dann gibt es die Uni-

DGS oder Dolmetsch-DGS. Es wird so akkurat und abgehackt gebärdet« (Sehen statt Hören vom

17.10.2020).

6 die tageszeitung vom 21.08.2018. Nachdruck in: Das Zeichen 110/2018, 508-509.

https://doi.org/10.14361/9783839454558-002 - am 13.02.2026, 07:17:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454558-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


20 Sprache

von Meyenn hingewiesen hatte: »Um Konzerte barrierefrei für taube Menschen zu or-

ganisieren, werden auf der Bühne Gebärdensprachdolmetscher*innen eingesetzt […].

Klingt nach einer großen Bereicherung und einem tollen Zugang für taube Menschen.

[…] Zunächst fand ich es schön, wie die gebärdensprachliche Übersetzung der Musik

auf mich wirkt. […] Auf den zweiten Blick jedoch musste ich mir eingestehen, dass

große Teile der Übersetzung in Gebärdensprache für mich unverständlich waren. Mir

wurde bewusst, dass die hörende Dolmetscher*in meine Muttersprache, die Deutsche

Gebärdensprache, nicht auf einem Niveau beherrscht, das mir die Musik, die poeti-

schen Texte zugänglich macht. Um so mehr fühlte ich mich abermals ausgeschlossen«

(2018, 508). Er*sie plädiert dafür, dass Musik und andere poetische Übersetzungen von

tauben Dolmetschern vorgenommen werden, »denn wir teilen nicht nur eine Sprache

– wir teilen auch eine Kultur« (ebd.). Dabei weist er*sie auf die gängige Praxis hin,

dass Übersetzer ihre Übersetzungen – vor allem dann, wenn es sich um ästhetische

Texte handelt – in ihre jeweilige Muttersprache vornehmen, und fragt: »Warum kom-

men im Bereich des gebärdensprachlichen Musikdolmetschens trotzdem kaum taube

Muttersprachler*innen zum Zuge?« (ebd.).

Neben der Qualität der Übersetzung hat diese Frage für Vahemäe-Zierold noch eine

weitere, politischeDimension: »Meine Sprache, eine immer noch unterdrückte, verpön-

te Sprache, findet durch diese Hörenden Aufmerksamkeit. Sie ernten Ruhm, Anerken-

nung, können sich mit meiner Sprache schmücken – die gleiche Sprache, für die ich als

tauber Mensch immer noch verspottet werde« (ebd.). Ärger und Frustration verdichten

sich in folgendemGedanken: »Das hörende Publikum aber ist fasziniert von der Schön-

heit meiner Sprache – die ich, so wie sie angewendet wird, noch nicht mal verstehe.

Kulturelle Aneignung und Audismus, also die Unterdrückung tauber Menschen und ihrer

Sprache, sind hier in vollem Gange« (ebd.; Herv. T.V.).

Bei der bereits erwähnten Podiumsdiskussion wiederholt er diese Kritik und wird

dabei von einer weiteren tauben Teilnehmerin, Asha Rajashekhar, unterstützt, die fest-

stellt: »Da gibt es Vertreter aus der Mehrheitsgesellschaft der Hörenden, die die schöne

Gebärdensprache einer Minderheit für sich entdecken und bei sich verbreiten. Aber

das Ganze geschieht ohne Mitwirkung Gehörloser. Sie finden dort überhaupt keine Be-

rücksichtigung. Es besteht die Gefahr, dass die Gebärdensprache von Hörenden verän-

dert und ›verhörlicht‹ wird. Die Gebärdensprache wird dadurch andersartig und mit

ihr wird Kommerz gemacht. Gebärdensprache ist plötzlich ein Wirtschaftsfaktor. Das

führt zu einem Ungleichgewicht. Hier geht es also um ein Machtgefälle. Das sehe ich

skeptisch« (Sehen statt Hören vom 22.12.2018).

Vier Aspekte sind es, die Vahemäe-Zierold und Rajashekhar mit dem Vorwurf der

kulturellen Aneignung verknüpfen, von denen sich zwei darauf beziehen, dass hören-

de Menschen sich über ihre eigene Gebärdensprachkompetenz ökonomische Vorteile

und einen Prestigegewinn verschaffen: 1. Die kommerzielle Verwertung der Gebärden-

sprache durch hörende Menschen und 2. die Anerkennung und Aufmerksamkeit, die

hörende Menschen bekommen, und den Ruhm, den sie ernten, wenn sie sich mit der

Gebärdensprache schmücken; während die Aspekte 3. Vereinnahmung der Gebärden-

sprache tauber durch hörende Menschen sowie 4. die Gefahr, dass hörende Menschen

Gebärdensprache verändern bzw. »verhörlichen« – eine Gefahr, auf die bereits Alexan-

der von Meyenn hinwies –, die Sprache selbst im Blick haben.

https://doi.org/10.14361/9783839454558-002 - am 13.02.2026, 07:17:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454558-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wem gehört die Gebärdensprache? 21

Mit ihrer Kritik verweisen Rajashekhar und Vahemäe-Zierold auf ungerechte Struk-

turen und auf die nach wie vor bestehenden schwierigen sozialen und politischen Be-

dingungen, mit denen gehörlose Menschen konfrontiert sind; eine Kritik, die auch von

Dolmetschern selbst geteilt wird, deren Arbeit Anlass für den Zeitungsartikel und die

Podiumsdiskussion in Köln waren. In einem Statement vermisst eine Gruppe von Dol-

metschern bei ihren Kollegen, »dass sie sich ernsthaft und selbstreflexiv mit kultureller

Aneignung und eigenen Privilegien als hörende Gesellschaftsmitglieder« (anon. 2019, 152;

Herv. T.V.) beschäftigen. Sie schreiben: »Als hörende Dolmetscher_innen leihen wir uns

die Sprache einer bis heute stark unterdrückten Minderheit. Sie ermöglicht uns, einen

Beruf auszuüben, von dem wir sehr gut leben können – ganz im Gegensatz zu einer

Mehrheit unserer tauben Kund_innen, die gerade auch als DGS-Nutzer_innen große

Nachteile und Diskriminierungen auf dem Arbeitsmarkt erfahren« (ebd.; Herv. T.V.),

und sie wünschen sich »einen Paradigmenwechsel bezüglich der Zusammenarbeit mit

unseren tauben Kolleg_innen und der Solidarität mit der Taubengemeinschaft« (ebd.,

153).

So sehr sie der Aufruf nach einer Zusammenarbeit mit tauben Dolmetschern und

zur Solidarität mit der Gehörlosengemeinschaft ehrt, so bemerkenswert ist es, wenn

die Dolmetscher_innen, die in ihrem Statement anonym bleiben, sich einer Metapher

bedienen, wonach sie sich die Sprache »leihen« und damit ein Bedeutungsfeld eröff-

nen, das im Kontext von Sprache eher ungewöhnlich ist. Diese Volte im Text verbin-

det ihre eigene sozioökonomische Selbstkritik mit den sprachrelevanten Aspekten der

Kritik von Rajashekhar und Vahemäe-Zierold. Denn im Kontext von Sprache die Meta-

pher »leihen« zu benutzen, eröffnet einen Chiasmus, der immer auch das Zurückgeben

denkt, es sei denn, man behält das Geliehene wissentlich und gibt es nicht zurück.

Da sich Dolmetscher die Gebärdensprache nicht leihen, sondern sie erlernen, ist der

Akt des Zurückgebens schlicht unmöglich. Was also wollen die Dolmetscher_innen mit

dieser Metapher sagen? Vermutlich verstehen sie sich nicht als Diebe der Gebärden-

sprache, aber die Metapher »leihen« lässt in eine komplizierte Gemengelage blicken,

in der sie sich zu befinden scheinen, wenn sie mit dem Vorwurf der kulturellen An-

eignung konfrontiert werden. Mit dieser Metapher mögen sie zum Ausdruck bringen

wollen, dass die Gebärdensprache nicht ihre Sprache ist und sie damit respektvoll um-

gehen müssen, aber das trifft auf jede Fremdsprache zu, mit der Dolmetscher arbei-

ten. Vielmehr zeigt sich in ihrem Bekenntnis, sich die Gebärdensprache zu leihen, eine

Schwierigkeit, die unmittelbar mit dem Vorwurf von »Aneignung und Privilegien« ver-

bunden zu sein scheint. Nur worin besteht diese Schwierigkeit? Warum ist es schwer,

in einen Austausch über die Frage zu treten, was mit einer Sprache passiert, die als

Fremdsprache erlernt und als Arbeitssprache benutzt und sicherlich auch jenseits von

arbeitsrelevanten Zusammenhängen verwendet wird, sei es im Kontakt mit gehörlosen

Freunden, sei es, um einen eigenen – nicht unbedingt tauben – gebärdensprachlichen

Ausdruck zu finden?

Die Problematik der kulturellen Aneignung imKontext des Gebärdenspracherwerbs

beruht im Wesentlichen auf einer perspektivischen Verengung von Gebärdensprache

auf ihren linguistischen Gehalt sowie alsMediumder Kommunikation; eine Verengung,

die gehörlose Menschen in gleicher Weise betreiben wie hörende, wie es am Beispiel

des Statements der Dolmetscher_innen deutlich zu beobachten ist. Doch zum linguis-

https://doi.org/10.14361/9783839454558-002 - am 13.02.2026, 07:17:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454558-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


22 Sprache

tischen Gehalt gehört auch der kulturelle. Es ist meine These, dass für die meisten hö-

rendenMenschen der linguistische Gehalt von Gebärdensprache dem kulturellen nach-

gelagert ist und erst in der Beschäftigung mit dieser Sprache sich Interessensgebiete

herauskristallisieren, die die eine oder andere Fokussierung mit sich bringt. Das kul-

turelle Interesse hörender Menschen an der Gebärdensprache verbindet sich mit den

beiden sprachlichen Aspekten, auf die Rajashekhar und Vahemäe-Zierold hingewiesen

haben, wenn sie die Gefahr sehen, dass hörende Menschen die Gebärdensprache ver-

einnahmen und sie verändern bzw. sie »verhörlichen«, mit anderen Worten, dass sie

sich dieser Sprache nicht linguistisch, sondern kulturell nähern. Denn »verhörlichen«

heißt nichts anderes als Einflüsse der eigenen Kultur, die von Erfahrungen der eigenen

Lebens- und Sprachwirklichkeit geprägt sind – und nicht von der tauber Menschen –

in diese neu erworbene Sprache eindringen zu lassen.

Die von Rajashekhar und Vahemäe-Zierold beschriebene Faszination hörender

Menschen von der Schönheit der Gebärdensprache kann nur entstehen, wenn hörende

Menschen diese eigenen Erfahrungen mit der Gebärdensprache oder besser: mit den

Gebärden dieser Sprache verknüpfen und wenn etwas Vertrautes in dieser Sprache, in

diesen Gebärden aufblitzt. Was dort aufblitzt, hat bereits Kristiana Ludwig in ihrem

Artikel über Bernadette Zwiener in der Süddeutschen Zeitung angedeutet, wenn sie von

Geste und Mimik spricht, derer sich die Dolmetscherin bedient. Gesten und Mimik

sind nicht nur Merkmale der Gebärdensprache, sondern gehören zum Ausdrucks-

inventar eines jeden Menschen. Und auch für Ludwig sind sie der Spalt, durch den

sie schlüpfen kann, um sich dieser geheimnisvollen und faszinierenden Sprache zu

nähern.

Zur Geste schreiben Gunter Gebauer und Christoph Wulf: »Die Bilder- und Kör-

persprache der Gestik ist ein kulturelles Produkt, mit dessen Hilfe das soziale Subjekt

geformt wird und an dessen Ausarbeitung es selbst beteiligt ist« (1998, 83f.) und zitie-

ren dazu eine Textstelle aus der Anthropologie der Geste von Marcel Jousse: »Die Geste ist

die lebendige Energie, die das Gesamt hervorbringt, das den Anthropos ausmacht: das

Leben in der Geste« (Jousse zit. in ebd., 84; Herv. i. Orig.).7 Jousse, und in seiner Folge

Gebauer und Wulf, begreifen die Geste als ontologische Bedingung des Anthropos, des

Menschen. Da verwundert es nicht, dass Kristiana Ludwig die Intensität der Gesten

und Mimik der Dolmetscherin und die vielen Bilder, die sie in der Gebärdensprache

benutzt, beobachtet (vgl. Ludwig 2020, 4); Bilder, von denen Christoph Wulf schreibt:

»Bildern ist gemeinsam, dass Menschen sich in ihnen erfahren und sich mit ihrer Hilfe

ihrer selbst vergewissern« (Wulf 2005, 39f.; Herv. T.V.). Das Zitat betont, dass Bilder einen

Moment der »Selbsterfahrung« auslösen und der Menschmit ihrer Hilfe einenMoment

der »Selbstvergewisserung« erfährt. Selbsterfahrung und Selbstvergewisserung können

dabei jedoch auf zwei unterschiedliche und sich durchaus auch widersprechende Gemüts-

zustände verweisen. Das soll im Folgenden näher dargestellt werden.

7 Jousse bezieht sich in diesem Zitat auf Humboldts Verständnis von Sprache als »enérgeia« (Tätig-

keit) (vgl. Di Cesare 1996, 284).

https://doi.org/10.14361/9783839454558-002 - am 13.02.2026, 07:17:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454558-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wem gehört die Gebärdensprache? 23

Gebärdenbilder als dialektische Bilder

»Ist Gebärdensprache international?« gehört zu den gerne gestellten Fragen, denen

Menschen begegnen, die sich mit Gebärdensprache beschäftigen. Für Linguisten be-

zeugt diese Frage Unkenntnis; sie wissen, dass Sprachen, auch die Gebärdensprache,

nicht international sein können, sondern sich unterschiedlich nach demWillen der po-

litischen Institutionen und den Ansprüchen der Sprecher entwickeln. Und Gebärden-

sprachstudierende werden nicht müde, ihren Angehörigen und Freunden zu erklären,

dass Gebärdensprachen regional unterschiedliche Dialekte haben und national jedes

Land über mindestens eine eigene Gebärdensprache verfügt.

Doch geht es jenen, die so unbedarft nach der Internationalität der Gebärdenspra-

che fragen, weniger um die Klärung eines linguistischen Befunds als vielmehr um eine

Beobachtung, von der auch Kristiana Ludwig schreibt und die sie mit vielen teilt, die

gebannt auf die Gebärden von gehörlosen Menschen und tauben sowie hörenden Dol-

metschern – oder auch auf die von Liza Minnelli, Natalie Portman, Johnny Depp, Lutz

Förster und derWuppertaler Company8 – schauen.Was fasziniert an diesen Gebärden?

Vermutlich die Suche und das Wiedererkennen jener von Gebauer und Wulf beschrie-

benen vertrauten Bilder, die in den Gebärden versteckt sind, genauso, wie es Ludwig in

ihrem Artikel beschreibt: »Bernadette Zwiener übersetzt Corona, indem sie eine Hand

zur Faust ballt und die Finger der anderen schwungvoll darüber streckt.Die Faust könn-

te die Welt symbolisieren, die Finger die Ausbreitung der Krankheit, sagt sie. Die Geste

ihres Kollegen […] ist ähnlich: Faust und Finger. Doch er hat dabei die Gestalt des Virus

unter dem Mikroskop vor Augen: einen Ball mit Stacheln. […] Das Wort ›Virus‹ über-

setzt Zwiener, indem sie zwei Teufelshörner andeutet. Für die ›Quarantäne‹ führt sie

Daumen und Zeigefinger beider Hände zusammen: wie ein Schloss, das klickt« (Ludwig

2020, 4).

Wenige Seiten später findet sich in derselben Ausgabe der Süddeutschen Zeitung eine

Anzeige des Bundesministeriums für Gesundheit, in der die Bevölkerung zum Verbleib

in ihren Wohnungen aufgerufen wird. Abgebildet auf dieser Anzeige, die eine halbe

Zeitungsseite einnimmt, sind 25 Menschen – Prominente und Unbekannte –, die alle

die gleiche Gebärde ausführen: Sie halten ihre ausgestreckten Hände, deren Finger-

spitzen sich berühren, wie ein Dach über dem Kopf gemäß dem Motto: »Wir bleiben

zuhause. Weil wir alle zusammenhalten« (Süddeutsche Zeitung vom 28./29.03.2020, 27).

Es ist sicherlich kein Zufall, dass sich unter den Abgebildeten auch der Aktivist der Be-

hindertenbewegung Raul Krauthausen befindet, der – wie Kristiana Ludwig in ihrem

Bericht über eine Gebärdensprachdolmetscherin – eine Verbindung herstellt zwischen

Menschen mit und ohne Behinderung.

Die zum Dach geformten Hände, die zum Stachelball oder zur Welt geballte Faust;

die Finger, die wie eine Krake die Welt umklammern oder ausgespreizt die Corona

des Virus zeigen; das Virus als Teufel und die Quarantäne als Ort des Eingeschlossen-

seins, all diese Bilder sind Lexeme der DGS und stellen gleichzeitig so etwas wie einen

sprachlichen Überschuss dar. Es sind Gebärdenbilder, derer sich nicht nur gehörlose

Personen oder taube und hörende Gebärdensprachdolmetscher bedienen, sondern die

8 Vgl. Fußnote 3 auf S. 17f.

https://doi.org/10.14361/9783839454558-002 - am 13.02.2026, 07:17:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454558-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


24 Sprache

jeder Mensch selber benutzt, um seiner Rede Anschaulichkeit und Ausdruckskraft zu

verleihen, weil sich in diesen Gebärdenbildern etwas zeigt, das über das, was gesagt

werden soll, hinausweist. »Bei Phantasie und Imagination, Einbildungskraft und Ima-

ginärem handelt es sich um Kräfte, die, wenn sie performativ werden, Bilder erzeugen.

Diese Bilder sind körperlich. Um gesehen zu werden, bedürfen sie eines Mediums«

(Wulf 2005, 47). Die Faszination hörender Menschen an der Gebärdensprache tauber

Menschen lässt sich möglicherweise damit erklären, dass in den Bildern ihrer Gebärden

die Gebärdensprache selbst wie ein unermesslicher Schatz erscheint, der die Erinnerungen an die

eigenen, vergessenen Gebärdenbilder aufblitzen lässt.

Ohne an die Gebärden der Gebärdensprache gedacht zu haben, hat Walter Benja-

min in seinem Topos des »dialektischen Bildes« diesen Moment des Aufblitzens einer

genaueren Betrachtung unterzogen. Auf den ersten Blick erscheint der Topos des »dia-

lektischen Bildes« paradox, denn mit »Bild« verknüpft sich die Vorstellung eines abge-

schlossenenGanzen,während »Dialektik« genau jene Bewegung vonThese und Antithe-

se beinhaltet, die in einer Synthese verdichtet erneut zu einer These wird; also eine Be-

wegung, die im Gegensatz zum Bild niemals abgeschlossen ist. Dieses Paradox erweist

sich jedoch im Kontext der Untersuchung von Gebärdenbildern als äußerst produktiv.

Wie Kristiana Ludwig die Gebärden beschreibt, die sie bei der Dolmetscherin beobach-

tet, verbinden sich beim Betrachten von Gebärden Bilder der Erinnerung, die in neuen

Kontexten aktualisiert werden: Die aktuelle Bedrohung durch das Corona-Virus, die in

einem mimetischen Spiel in vertraute Bilder geformt wird, sei es die zur Faust geballte

Hand oder die Finger, die zur Corona gespreizt oder zur Krake oder zu Teufelshörnern

werden, oder Daumen und Zeigefinger, die zusammenklicken und die Abgeschlossen-

heit der Quarantäne inszenieren. Aus dieser Verbindung von Erinnerungsbildern und

Zeitgeschehen entsteht das dialektische Bild: »Ganz lässt sich das Zeitmoment im dia-

lektischen Bilde nur mittels der Konfrontation mit einem anderen Begriffe ermitteln.

Dieser Begriff ist das ›Jetzt der Erkennbarkeit‹« (Benjamin 1998, 1038).9

An anderer Stelle im Passagen-Werk expliziert Benjamin diese Koinzidenz von Erin-

nerung und Jetztzeit und verknüpft sie mit dem Gegenstand der vorliegenden Unter-

suchung, der Sprache: »Nicht so ist es, daß das Vergangene sein Licht auf das Gegen-

wärtige oder das Gegenwärtige sein Licht auf das Vergangene wirft, sondern Bild ist

dasjenige, worin das Gewesene mit dem Jetzt blitzhaft zu einer Konstellation zusam-

mentritt. Mit anderen Worten: Bild ist die Dialektik im Stillstand. Denn während die

Beziehung der Gegenwart zur Vergangenheit eine rein zeitliche, kontinuierliche ist, ist

die des Gewesnen zum Jetzt dialektisch: ist nicht Verlauf sondern Bild, sprunghaft. –

Nur dialektische Bilder sind echte (d.h.: nicht archaische) Bilder; und der Ort, an dem

man sie antrifft, ist die Sprache« (ebd., 576f.). Es geht also nicht darum, die Gegenwart

mithilfe von etwas Vergangenem zu erklären, und es geht auch nicht darum, Gebär-

den etymologisch abzuleiten, und es geht erst recht nicht darum, Gebärden in ihrer

9 Henri Bergson hat in Materie und Gedächtnis (1991) auf ähnliche Weise wie Benjamin die Verbin-

dung von Erinnerungs- und Jetztbildern in seinem Konzept des Bild- und Bewegungsgedächtnis-

ses vorgestellt. Vgl. dazumeineAusführungen in »Eine Sprache derUnterdrückung. Überlegungen

zu einer Poetologie der Gebärdensprache« in diesem Band auf S. 51f.

https://doi.org/10.14361/9783839454558-002 - am 13.02.2026, 07:17:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454558-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wem gehört die Gebärdensprache? 25

semantischen Bedeutung zu verstehen, sondern es geht um den vollständig subjekti-

ven – Benjamin nennt ihn den sprunghaften – Akt des Sehens einer Gebärde im Jetzt

ihrer Erkennbarkeit. Dabei sind die »Übersetzungen« der zum Dach geformten Hände

als Schutzraum, der geballten Faust als Welt, der Finger als Corona, als Krake oder Teu-

felshörner oder als Klicken eines Schlosses immer nachgelagert, und dem Impuls der

Sinnstiftung geschuldet, der Frieden bereitet, Sicherheit verschafft und der »Selbstver-

gewisserung« (vgl. Wulf 2005, 40) dient. Das Jetzt der Erkennbarkeit offenbart jedoch

keinen Moment des Friedens oder der Sicherheit, vielmehr handelt es sich um einen

Moment der »Selbsterfahrung« (ebd.), des Erstaunens oder Erschreckens. In diesem

Moment wird nämlich etwas erkennbar, was sich in verborgenen Schichten befindet

und nun den Augenblick eines plötzlich aufblitzenden Bildes erfährt, das Erinnerung

heißt.

Das Konzept des dialektischen Bildes ist von Benjamin nie ausgearbeitet worden.

Auf der Flucht vor der deutschen Wehrmacht nahm er sich 1940 in Portbou das Leben

und konnte das Passagen-Werk, an dem er arbeitete, nicht mehr vollenden. Die wich-

tigsten Fragmente zum Konzept des dialektischen Bildes finden sich dort, auch seine

Zuordnung zur Sprache. Doch schon vor den Aufzeichnungen des Passagen-Werks hat-

te Benjamin in seiner Lehre vom Ähnlichen (1933) von einer Wahrnehmung geschrieben,

»die in jedem Fall an ein Aufblitzen gebunden« ist (1980g, 206). »Sie huscht vorbei, ist

vielleicht wiederzugewinnen, aber kann nicht eigentlich wie andere Wahrnehmungen

festgehalten werden. Sie bietet sich dem Auge ebenso flüchtig, vorübergehend wie eine

Gestirnkonstellation. Die Wahrnehmung von Ähnlichkeiten also scheint an ein Zeitmo-

ment gebunden« (ebd.). Das heißt, dass das blitzhafte Erkennen von Ähnlichkeiten dem

dialektischen Bild im Jetzt seiner Erkennbarkeit inhärent ist. Ähnlichkeiten zu erzeugen

– Benjamin denkt hier an das physiologische Phänomen der Mimikry – ist ein Wesens-

merkmal, das in der Natur anzutreffen ist. »Die allerhöchste Fähigkeit im Produzieren

von Ähnlichkeiten aber hat der Mensch« (ebd., 204). Diese Fähigkeit, die Benjamin das

mimetische Vermögen des Menschen nennt, ist jedoch im Lauf der Zeit verloren gegan-

gen – Benjamin spricht von der »wachsenden Hinfälligkeit dieses mimetischen Vermö-

gens« (ebd., 205f.). Der Verlust dieser Fähigkeit, dieser »lebensbestimmenden Kraft der

Alten« (ebd., 206)10, habe zur Folge, sich in Residuen seiner Existenz zurückzuziehen,

denn »so liegt die Annahme sehr nahe, jene mimetische Begabung, welche früher das

Fundament der Hellsicht gewesen ist, sei im jahrtausendlangen Gange der Entwick-

lung ganz allmählich in Sprache und Schrift hineingewandert und habe sich in ihnen

das vollkommenste Archiv unsinnlicher Ähnlichkeit geschaffen« (ebd., 209).

10 Michel Foucault hat in Die Ordnung der Dinge (1995) ein ganzes System von Ähnlichkeiten und Si-

gnaturen beschrieben, die bis zum Ende des 16. Jahrhunderts für die europäische Kultur eine tra-

gende Rolle gespielt haben. Sprache war Teil dieses Systems: »Die Sprachen stehen mit der Welt

in einer Analogiebeziehung und weniger in einer Beziehung der Bedeutung, oder vielmehr ihr

Zeichenwert und ihre Funktion der Reduplizierung überlagern sich« (69). Das hatte jedoch einen

Zirkelschluss desWissens zur Folge: »Indemes als die Verbindung zwischendemZeichen unddem

Bezeichneten die Ähnlichkeit (die gleichzeitig die dritte Kraft und einzige Gewalt ist, weil sie auf

gleiche Weise dem Zeichen und dem Inhalt innewohnt) setzt, hat sich das Wissen des sechzehn-

ten Jahrhunderts dazu verurteilt, stets nur die gleiche Sache zu erkennen, sie aber nur am niemals

erreichten Ende einer unendlichen Bahn zu erkennen« (ebd., 61).

https://doi.org/10.14361/9783839454558-002 - am 13.02.2026, 07:17:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454558-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


26 Sprache

Benjamin hätte an einer kritischen Reflexion der Gebärdensprache Gehörloser si-

cherlich große Freude gehabt, denn tatsächlich ist sie ein Ort, an dem sich das mime-

tische Vermögen des Menschen bewahrte. Hätte er sie gekannt, so wüsste er, dass es

neben dem Archiv unsinnlicher Ähnlichkeiten immer auch ein Archiv sinnlicher Ähn-

lichkeiten gegeben hat, und er hätte gesehen, dass der Leser oder Betrachter von Ge-

bärdensprache »einemkritischen Augenblick untersteht,welche der Lesende umkeinen

Preis vergessen darf, will er nicht leer ausgehen« (ebd., 210). Der kritische Augenblick,

dem der Lesende oder Betrachtende untersteht, gilt nicht der Aussage, der Mitteilung

oder dem semantischen Gehalt, sondern dem Jetzt der Erkennbarkeit, dem Aufblitzen

des dialektischen Bildes.

Zur Performativität der Gebärdensprache

Die Fokussierung vieler tauber – und hörender – Menschen auf die linguistische Per-

spektive ist der Tatsache geschuldet, dass ein korrekter Gebrauch der Regeln der DGS

der einzige Garant eines erfolgreichen Austauschs von Mitteilungen darstellt. Gehör-

lose Personen sowie taube und hörende Dolmetscher bedienen sich dieser Regeln, um

sich zu verständigen und am alltäglichen Geschehen partizipieren zu können. Gleich-

zeitig bestehen sie auf der Respektierung der linguistischen Perspektive, weil die Aner-

kennung der DGS als ein intaktes Sprachsystem noch jung ist, auf dessen Benutzung

gehörlose Menschen ein Recht haben, und sie dennoch um den gesetzlich geregelten

barrierefreien Zugang zu Informationen nach wie vor kämpfenmüssen. Dazu kommen

Bedrohungsszenarien von juristisch-medizinischer Seite. 2018 mussten gehörlose El-

tern in Goslar für das Recht, ihr Kind nicht mit einem Cochlea-Implantat versorgen

zu lassen, vor Gericht streiten – das zuständige Jugendamt hatte versucht, die Im-

plantation per Gerichtsbeschluss durchzusetzen. Das Argument der Eltern, durch die

Gebärdensprachverwendung innerhalb der Familie sei der Spracherwerb des Kindes ge-

sichert, interpretierte das Jugendamt als eine radikale Haltung von Eltern der Commu-

nity (vgl. Sehen statt Hören online Spezial vom 23.12.2017) und folgte in seiner Argumen-

tation einer forensischen Sichtweise, die die Verweigerung einer Cochlea-Implantation

als Verletzung des elterlichen Sorgerechts begreift.11 Erfahrungen wie diese machen

Gebärdensprache nach wie vor zu einer gefährdeten Sprache, um die gekämpft werden

muss.

Gleichzeitig verhindert der Fokus vieler tauber und hörender Menschen auf die lin-

guistische Dimension – also dem Verständnis von Sprache als einem regelgeleiteten

System–ein anderes Sprechen über Gebärdensprache,weil jede Kritik daran als weitere

Bedrohung ihrer prekären Situation gefürchtet wird. Eine Reflexion der performativen

Dimension – also der Handlungsdimension – von Gebärdensprache ist fast unmög-

lich, wodurch ein umfassendes Verständnis dieser Sprache verhindert wird. Tatsächlich

scheint die performative Dimension vieles von dem infrage zu stellen, was eine Vorstel-

lung von Sprache besagt, die auf der symbolischen Repräsentation sprachlicher Zeichen

11 Vgl. dazu »Exkurs I: Das taube Kind« in »Kritik des Hörens. Deaf Studies neu denken« in diesem

Band auf S. 352f.

https://doi.org/10.14361/9783839454558-002 - am 13.02.2026, 07:17:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454558-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wem gehört die Gebärdensprache? 27

basiert. Auf die Bedrohung, die die Vorstellung von Sprache als symbolische Repräsen-

tation durch die Beobachtung von Sprache als performativem Ereignis erfährt, hat die

Philosophin Sybille Krämer in ihrer Kritik an Chomskys Universalgrammatik hingewie-

sen: »Mit dem Phänomen des repräsentationalen Zeichens spaltet sich die Welt auf in

eine ›Tiefenstruktur‹, die ein universelles Muster birgt, und eine ›Oberfläche‹, die die-

ses Muster unter jeweils konkreten – und dabei auch einschränkenden – Umständen

aktualisiert« (Krämer 2002, 324).

Krämer beschreibt das an der Tiefenstruktur bestehende Interesse an Sprache als

»›Virtualisierung von Sprache‹ und ›Vorliebe für die Kompetenz‹. […] Es geht um die

Idee von der ›Sprache als Struktur‹« (ebd., 326), deren Vorstellung sich derart äußert:

»Korrekte Sätze und kommunikativ akzeptable Äußerungen werden durch ein Regel-

system hervorgebracht, von dem die Sprecher eine implizite Kenntnis haben, und zwar

in Gestalt ihrer grammatischen bzw. kommunikativen Kompetenz« (ebd., 326f.). Die

Wertschätzung der Tiefenstruktur respektive der »grammatischen bzw. kommunikati-

ven Kompetenz« führe, so Krämer, zu einer Idealisierung der korrekten Form des gram-

matikalischen Regelsystems. Dieses Regelsystem sei als virtuell zu verstehen, weil es als

ein ideales Konstrukt gedacht werde. Demgegenüber stehe die Sprachpraxis in ihrem

performativen Gebrauch, »Sprache als Handlung« (ebd.) – die von Krämer bezeichnete

»Oberfläche« –, die das virtuelle Ideal im Sprachhandeln aktualisiere und dabei defor-

miere. »Die Kompetenz gibt die Form ab, die Performanz aber ihre Deformation« (ebd.,

329).

Für viele gehörlose Menschen, die immer noch dabei sind, auf die Grammatikalität

der Gebärdensprache hinzuweisen und politisch durchzusetzen, erscheint es wie eine

Zumutung, »Deformationen« der Gebärdensprache als Teil sprachlicherWirklichkeit zu

denken, die ihre Regelhaftigkeit und möglicherweise auch Schönheit infrage stellt, wie

es ebenfalls in der Sorge von Asha Rajashekhar zumAusdruck kommt,wenn sie von den

hörenden Menschen spricht, die die Gebärdensprache verändern und »verhörlichen«.

Tatsächlich geht es jedoch bei einem performativen Denken der Gebärdensprache um

etwas ganz anderes. Nicht das Sagen, Aussage und Mitteilung ist ihr Gegenstand, also

das, von dem taube Menschen oft ausgeschlossen sind und auf das sie immer wieder

hinweisen müssen, sondern das Zeigen, die Inszenierung und Aufführung von Gebär-

denbildern hat es im Blick.

Die Performativität einer Sprache wird in ihrem spontanen Ausdruck erkennbar,

in einem »Sprung«, nicht in einem »Verlauf« (Benjamin). Sie ist nicht regel-, sondern

ereignisgeleitet und sieht in jedem Sprechen immer auch ein Sprachhandeln. Die Un-

tersuchung von Performativität einer Sprache richtet ihr Augenmerk auf die inszenato-

rische Seite und den Aufführungscharakter von Sprache. »In performativen Konstella-

tionen wird die Fokussierung auf Zeichenprozesse abgelöst durch die Fokussierung auf

die konkrete Materialität von räumlichen, zeitlichen Bedingungen und Gegenständen,

auf Körperlichkeit und Wahrnehmungsprozesse – auf das konkrete singuläre Ereignis«

(Wulf & Zirfas 2005, 14; Herv. T.V.).

Bereits in der Beschäftigung mit Benjamins Konzept des dialektischen Bildes wur-

de der performative Charakter von Sprachbildern deutlich, wenn er vom Jetzt der Er-

kennbarkeit schreibt und vom Bild als Dialektik im Stillstand, womit er auf die per-

formative Konstellation des Bildes hinweist. Es ist nicht das hermeneutische Verstehen

https://doi.org/10.14361/9783839454558-002 - am 13.02.2026, 07:17:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454558-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


28 Sprache

eines Bildes, sondern das phänomenologische Sehen und Erkennen sowie das vom Bild

Angesprochen-Werden (vgl. Krämer 2011, 62ff.), von dem hier die Rede ist. Dieses Er-

kennen ist selbstreferenziell, es verbindet sich nicht mit einer sprachlichen Mitteilung,

oder präziser, es geht einer sprachlichen Mitteilung voraus und bezieht sich allein auf

sich selbst, wodurch es seine Identität gewinnt. Damit stehen Sprachbilder im Wider-

spruch zum Mitteilungscharakter von Sprache und unterlaufen diesen, was in einer

dekonstruktiven Lektüre des Zeitungsartikels von Kristiana Ludwig exemplarisch nach-

vollziehbar wird.

Für die tauben Zuschauer von Bernadette Zwiener ist es entscheidend, die Gefähr-

lichkeit des Virus und die Empfehlungen der zu ergreifenden Hygienemaßnahmen zu

verstehen, deren Vermittlung Aufgabe der Pressekonferenz ist. Dafür hat sie als Dol-

metscherin zu sorgen. Die von der hörenden Kristiana Ludwig betriebene Betrachtung

von Zwieners Gebärden hingegen lenkt von dieser Vermittlung ab und richtet den Blick

auf die Gebärden selbst; ein Vorgang, den ChristophWulf und Jörg Zirfas mit denWor-

ten beschreiben: »Wenn Bilder im Gebrauch in Erscheinung treten, dann sind sie per-

formativ. Sie sind an die Bewegungen des menschlichen Körpers und an sein Begehren

gebunden. (Imaginäre) Bilder haben ein Eigenleben, das – durchaus gegen die Inten-

tionen ihrer ›Erfinder‹ –, eigenständigeWirkungen entfalten kann« (ebd., 17).Wulf und

Zirfas weisen auf dieses »Eigenleben«, die Selbstreferenzialität der Bilder hin, die als

subversive Kraft zu verstehen ist und Ludwigs Interesse weckt.Diese Selbstreferenziali-

tät entfaltet bei ihr als Rezipientin »eigenständigeWirkungen« – in Bezug auf die Pres-

sekonferenz des Robert-Koch-Instituts jedoch gegen die »Intentionen ihrer Erfinder«,

in diesem Fall gegen die Intention der Dolmetscherin, der es um die Vermittlung von

Informationen geht. Beides findet gleichzeitig statt: Aussage und performatives Ereig-

nis,Mitteilung und Subversion. So lässt sich an den gegebenen Beispielen der Januskopf

der konstativen und performativen Dimensionen von Gebärdenbildern erkennen. »Bil-

der sind Darstellungen von etwas und Darbietungen ihrer selbst. Sie sind Rahmungen von

semiotischen Ereignissen, indem sie Zeichen dergestalt sichtbar machen, dass diese

für Erfahrungen aufschließbar sind« (ebd., 18; Herv. i. Orig.).

Ein anderer Blick auf kulturelle Aneignung

In seiner Einführung zu den »Antinomien kultureller Aneignung« bezieht sich Hans

Peter Hahn auf das mimetische Vermögen des Menschen und überträgt es auf For-

men kultureller Aneignung als Gegenstand seiner ethnologischen Forschung: »Eine der

mächtigsten Strategien der Aneignung beruht auf der Mimesis« (2011, 14). Schon im

Titel seines Aufsatzes kommt die Zwiespältigkeit zum Ausdruck, wenn von kultureller

Aneignung die Rede ist. Tatsächlich stammt der Topos der kulturellen Aneignung ur-

sprünglich aus demBereich der Ethnologie undwill für ein politisches Phänomen sensi-

bilisieren, in dem sich Machtverhältnisse umkehren. In der kulturellen Aneignung, die

Hahn als mimetischen Akt versteht, imitieren die Kolonisierten Habitus, Kleidung und

Sprechverhalten ihrer Kolonisatoren und machen sich damit spielerisch ihnen gleich.

Hahn schreibt von einem mimetischen Kult, »der in verschiedenen Ländern Westafri-

kas während der Kolonialzeit verboten worden war« (ebd.). Das Bemerkenswerte die-

https://doi.org/10.14361/9783839454558-002 - am 13.02.2026, 07:17:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454558-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wem gehört die Gebärdensprache? 29

ser Mimesis bestehe darin, dass es den Kolonisierten nicht um eine Imitation gehe, die

sich möglichst authentisch am Original der Kolonisatoren orientiere, wie sie bspw. ein

Schauspieler vollzieht, der auf der Bühne möglichst glaubwürdig einen Charakter dar-

zustellen versucht, sondern dass dieser Mimesis ein Akt der Rebellion inhärent sei, die

in der Ungeheuerlichkeit bestehe, die Mächtigen im Akt einer Travestie der Gefahr der

Persiflage auszusetzen und somit ihreMacht infrage zu stellen. »Die Nachahmung kon-

stituiert eine ›unsichtbare Gegenwelt‹ […]. Die Symbole der Macht sind plötzlich nicht

mehr an deren Orte und Personen gebunden und entgleiten der Kontrolle durch ihre

Träger. Indem die Symbole mimetisch repliziert und zugleich transformiert werden,

verlieren sie zudem ihre Eindeutigkeit« (ebd., 15).

Deutlich sind in Hahns Ethnologie der kulturellen Aneignung die Spuren Michel

de Certeaus und dessen Kunst des Handelns zu erkennen: »Die Konsum-Taktiken – die

Findigkeit des Schwachen, Nutzen aus dem Starken zu ziehen – führen somit zu ei-

ner Politisierung der Alltagspraktiken« (1988, 21). Die Untersuchung dieser »Konsum-

Taktiken«, die de Certeau als »listenreich und verstreut« (ebd., 13) erkennt, »will al-

so Kombinationsmöglichkeiten und Handlungsweisen herausarbeiten, die auch (aber nicht

ausschließlich) zur Bildung einer ›Kultur‹ führen. Sie will die charakteristischen Hand-

lungsmodelle von Verbrauchern wieder ans Licht bringen, deren Status von Beherrsch-

ten (was nicht heißt, daß sie passiv oder angepasst sind) man unter der verschämten

Bezeichnung Konsumenten verbirgt« (ebd., 12; Herv. i. Orig.). Konsumtaktiken als Po-

litisierung von Alltagspraktiken zu verstehen, die zur Bildung einer Kultur führen und

dabei den Status von Beherrschten im Blick haben, egal ob es sich dabei um europäi-

sche Verbraucher oder westafrikanische Kolonisierte handelt, verortet das Konzept der

kulturellen Aneignung in die Denkpraktiken der Cultural Studies, die »die politische

Bedeutung des Kulturellen auf ihre konzeptuellen, methodischen, theoretischen und

philosophischen Grundlagen hin befragen. Vor diesem Hintergrund ließe sich – im

weitestmöglichen und noch abstrakten Sinne – das Cultural Studies-Projekt beschrei-

ben als der Versuch einer Bestimmung der Bedeutung des Politischen für die Kultur und des

Kulturellen für die Politik. In dieser Verschränkung des Kulturellen mit dem Politischen

besteht jedenfalls die Spezifik der Cultural Studies-Perspektive« (Marchart 2018, 24f.;

Herv. i. Orig.).

An dieser Stelle möchte ich noch einmal auf den Aspekt kultureller Aneignung ein-

gehen, auf den Asha Rajashekhar hingewiesen hat, wonach hörendeMenschen – die sie

als drohende Gefahr für die Schönheit der Gebärdensprache sieht – die Gebärdenspra-

che verändern bzw. »verhörlichen«. Auf diese Gefahr hinzuweisen scheint berechtigt,

dennMartin*a Vahemäe-Zierold und Alexander vonMeyenn beobachten diese »Verhör-

lichung« bereits bei professionellen Nutzern der Gebärdensprache und vermutlich dia-

gnostizieren sie in der alltäglich stattfindenden Nutzung der Gebärdensprache durch

hörende Menschen einen hohen Infektionsgrad an »Verhörlichung«, wie sich das bei

Costrau andeutet. Nun gibt es aber auch das entgegengesetzte Phänomen bei tauben

Nutzern der Gebärdensprache: das der »Vertaubung« von Lautsprache. Beispielhaft sei

hier die sogenannte Mundbilddebatte erwähnt:

1997 hatte die Sprachwissenschaftlerin Helen Leuninger in einemGespräch, das Ka-

rin Wempe mit ihr und Pater Amandus von der Frankfurter Gehörlosenseelsorge führ-

te, beiläufig vom »Wortmundbild« gesprochen: »Wie bei den Hörenden muß ein neues

https://doi.org/10.14361/9783839454558-002 - am 13.02.2026, 07:17:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454558-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


30 Sprache

Wort, eine neue Gebärde erklärt werden. Und natürlich gibt es Sperren. Je älter, desto

mehr. Hier haben wir es oft mit Gewohnheiten zu tun. So eine Gewohnheit ist auch

das Wortmundbild in DGS. Die Uni fand heraus, daß DGSler kaum ein Wortmundbild

verwenden. […] Ich kann mir keine systematische linguistische Theorie vorstellen, die

eine plausible Erklärung für den (phonologischen) Zusammenhang von Wortbild und

Gebärde herstellen könnte« (Leuninger & Pater Amandus 1997, 524). Leuninger begrün-

det die Existenz von »Wortmundbildern« ideologisch: »Diese Affäre mit dem Wortbild

ist eine historische Angelegenheit und zirkulär: Solange dieser Wortschatz nicht ent-

faltet ist, brauche ich ein Wortbild. Belasse ich es dabei, entfaltet sich natürlich der

gebärdensprachliche Wortschatz nicht« (ebd., 525). Nicht nur in der Frankfurter Ge-

hörlosenszene hatte diese Auffassung großen Wirbel verursacht, da sie der damaligen

politischen Diskussion um Anerkennung als vollwertigem und autonomen, von keiner

Lautsprache beeinflusstem Sprachsystem Auftrieb zu geben versprach (vgl. Sehen statt

Hören vom 16.01.1999). So zitiert Horst Ebbinghaus in seiner Erwiderung auf das Ge-

spräch den Internetbeitrag eines Gehörlosen: »Wenn wir mit Mundbild gebärden, den-

ken Hörende, da schau, die Gebärdensprache existiert ohne Mundbild nicht, sie ist also

von der Lautsprache abhängig. Wir wollen mit der Gebärdensprache ohne Mundbild

zeigen, dass sie als eine vollwertige Sprache neben der Lautsprache einzustufen ist und

nicht von ihr abhängig ist« (1998, 86).

Der von Leuninger gemachten Angabe, dass »DGSler kaum ein Wortmundbild

verwenden«, widerspricht Ebbinghaus und bezieht sich dabei auf die Ergebnisse

einer breit angelegten Studie, wonach »auch die Informanten mit der sparsamsten

Verwendung von Wörtern […] durchschnittlich auf 2-3 semantisch relevante Handzei-

chen mindestens 1 Wort (produzieren)« (ebd., 89), und somit Mundbilder zu einem

regelhaft gebrauchten Mittel des gebärdensprachlichen Inventars gehören. Leunin-

gers Mundbild-Ausführungen nennt er einen »linguistischen Apriorismus«, der einer

sprachpolitischen Ideologie folge, die auch unter sprachpolitischen Gesichtspunkten

als problematisch erscheine, da das Übergehen empirischer Gegebenheiten die Autori-

tät der linguistischen Beobachtung untergrabe und dem politischen Gegner Argumente

liefere. Zudem sähen sich Gehörlose, die mit Mundbild gebärden, mit dem Vorwurf

konfrontiert, »unemanzipiert und ihrer eigenen Sprache nicht vollständig mächtig zu

sein« (ebd., 90).

Aus Hahns (2011) Perspektive auf kulturelle Aneignung ist dem hinzuzufügen, dass

die kulturelle Aneignung deutscher Wörter und damit ihre Inventarisierung in der Ge-

bärdensprache eine Ermächtigung gehörloser Menschen darstellt, sich der Sprache der

Mehrheitsgesellschaft zu bedienen, zu deren Nutzung taube Menschen jahrhunderte-

lang gewaltsam gezwungen wurden. Im Akt der kulturellen Aneignung wird dieses

Gewaltverhältnis auf den Kopf gestellt und Laut- zu Gebärdensprache transformiert.

Die Transformation entspricht dem alltäglichen und selbstverständlichen Sprachhan-

deln gehörloser Menschen: »Fehlt die Gebärde für einen intendierten begrifflichen In-

halt, kann ein semantisch passendesWort in Verbindungmit einem spontan gebildeten

Handzeichen das Gemeinte bezeichnen« (ebd., 89). Es ist die alltäglich genutzte Form

kultureller Aneignung, die hier stattfindet, eine »Vertaubung« des Deutschen, die die

Schönheit der Gebärdensprache in keiner Weise beschädigt. »Kulturelle Aneignung be-

schreibt mithin kulturelle Transformationen und fokussiert dabei die Fragen nach In-

https://doi.org/10.14361/9783839454558-002 - am 13.02.2026, 07:17:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454558-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wem gehört die Gebärdensprache? 31

novation und der Kreativität von Akteuren, die zwischen den verschiedenen, kulturell

geprägten Perspektiven vermitteln« (Hahn 2011, 11f.).

Die Metapher »leihen«, die die Dolmetscher_innen in ihrem Statement in Bezug

auf ihren Gebärdenspracherwerb benutzten und die ich oben kritisch kommentierte,

eröffnet vor demHintergrund der PerspektiveHahns auf kulturelle Aneignung dieMög-

lichkeit einer anderen Sichtweise: Sprachen sind als interkulturelle Phänomene zu be-

greifen, die vom gegenseitigen Austausch leben und im Sprachhandeln Wirklichkeit

werden. Wenn also der Vorwurf der Veränderung und »Verhörlichung« nicht länger

als Gefahr wahrgenommen wird, sondern der Beschreibung eines lebendigen und per-

formativen Sprachprozesses dient, an dem alle Sprecher von Sprachen partizipieren,

dann erfährt die unglückliche Metapher der Dolmetscher_innen am Ende doch noch

eine glückliche Wendung. Wenn gegenseitiger Sprachaustausch ein alltäglich stattfin-

dendes Sprachverhalten dokumentiert, das als »Verhörlichung« respektive als »Vertau-

bung« von Gebärden- und Lautsprache gesehen werden kann und die Kulturen dieser

Sprachen bereichert, dann bestätigt sich erneut jene Beobachtung performativer Sub-

version, von der bereits oben die Rede war, und weist einen Weg, die Dichotomie ei-

nes linguistischen und eines kulturwissenschaftlichen Verständnisses von Sprache zum

Einsturz zu bringen. Beides findet gleichzeitig statt: regelgeleitetes Sprachsystem und

performative Deformation, Intentionalität und Kontingenz.

Denn eines ist sicher: Gebärden(sprach)kommunikation findet überall dort statt,

wo sich hörende und taube Menschen begegnen. Den performativen Augenblick des

Gebärdenbilds im Jetzt seiner Erkennbarkeit wahrzunehmen ist eine Erfahrung tauber

und hörender Menschen gleichermaßen. Auch wenn sich das Angewiesensein auf diese

Sprache unterscheidet, betreiben beide Seiten konstative und performative Sprechak-

te. Und so entsteht der Reichtum einer Sprache in den transformatorischen Prozessen

des Austauschs, in denen sich die Bedingungen des Fremden und Eigenen verändern.

»›Kulturelle Aneignung‹ als Konzept möchte genau diese Transformation herausstel-

len. Sie [hat] zum Ziel, durch die Erweiterung der eigenen Handlungsräume innerhalb

der Gesellschaft Anerkennung zu finden, den Wandel der Kultur voranzutreiben, und,

nicht zuletzt, globale Einflüsse nicht mehr als Bedrohung, sondern als neue Option

für den Wandel sozialer Identität aufzufassen« (ebd., 23). Transformationen machen

Angst, denn sie lösen das identitätsstiftende Konstrukt von (Nicht-)Behinderung ge-

nauso auf wie das Zwei-Welten-Konstrukt – einer Welt der gehörlosen und einer der

hörenden Menschen. Gebärdensprachen und Lautsprachen unterliegen transformato-

rischen Prozessen. Die Gebärden zeigen hörenden und tauben Menschen im Jetzt ihrer

Erkennbarkeit Bilder der Selbsterfahrung wie auch Bilder der Selbstvergewisserung. So

ist am Ende die Frage, wem die Gebärdensprache gehört, folgendermaßen zu beant-

worten: Sie gehört denen, die sich an diesen Transformationen beteiligen.

https://doi.org/10.14361/9783839454558-002 - am 13.02.2026, 07:17:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454558-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839454558-002 - am 13.02.2026, 07:17:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454558-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

