Wem gehort die Gebardensprache?

Der vorliegende Essay — mit seinem fiir einige moglicherweise provozierend klingen-
den Titel — richtet den Fokus auf ein Spannungsfeld, in dem sich Menschen bewegen,
die mit Gebirdensprachen und der Gehérlosengemeinschaft befasst sind. Auch manche
Studierende der Gebirdensprachen und des Gebirdensprachdolmetschens sind spi-
testens in der Endphase ihres Studiums mit Fragen konfrontiert, die hinsichtlich des
Studiums einer anderen Fremdphilologie eher ungewdhnlich erschienen und die die
besondere Situation der Gebirdensprache und ihrer Sprecher reflektieren: Wer bin ich,
wenn ich Sprache und Kultur der tauben Menschen studiere? Bin ich itberhaupt will-
kommen in dieser fremden Kultur? Haben taube Menschen und ihre Sprache etwas
mit mir und meinem Leben zu tun? Wo ist mein Platz im Befreiungskampf gehorloser
Menschen? Kann ich diesen Kampf auch als meinen eigenen Kampf erfahren? Es sind
Fragen, die sich manche in einer Phase des Studiums stellen, in der sie noch einmal
tiber die vergangenen Semester nachdenken und ihnen gliickliche Momente wie auch
Stunden von Einsamkeit und Orientierungslosigkeit in den Sinn kommen. Wie kann ich
mich in diesem Fach verorten, das so intensiv die Kultur einer Gruppe von Menschen
und ihrer Sprache thematisiert?*

Soziales und politisches Engagement ist fiir manche Studierende selbstverstind-
lich, viele haben ein feines Gespiir fitr Ungerechtigkeit und die meisten wissen, dass
sie sich fiir ein Studium entschieden haben, das sich mit Sprache und Kultur einer un-
terdriickten Minderheit beschiftigt. Und gerade deshalb ist es fiir viele von ihnen oft
unertraglich, sich nicht in diesem Studium verorten zu kénnen, denn sie sind nicht
gehorlos, haben nicht Einsamkeit und Sprachlosigkeit als gehorloser Mensch in einer

1 Die taube Professorin fiir Gebardensprachdolmetschen und Gehérlosengemeinschaft, Sabine
Fries, betont die ihres Erachtens >privilegierte« Situation, in der sich Gebardensprachstudierende
befinden: »So aber lasse ich es mir nicht nehmen, jeden neuen Jahrgang Studierender darauf hin-
zuweisen, dass sie sich eines besonderen Privilegs hier an der Hochschule bewusst sein sollten:
Sie durfen (!) die Gebardensprache lernen. Sie diirfen dariber hinaus in und mit DGS aktiv am
Deaf-Studies-Diskurs teilnehmen und ihnen wird die Tur gedffnet zu tauber Kultur, Geschichte,
Literatur, Kunst und vielem mehr« (2020, 384; Ausrufezeichen i. Orig.). In welcher anderen Fremd-
philologie wiirde eine Dozentin oder ein Dozent den frisch immatrikulierten Studierenden einen
derartigen Hinweis mit auf den Weg geben?

hittps://dol.org/10.14361/9783839454558-002 - am 13.02.2026, 07:17:40. /dee - [



https://doi.org/10.14361/9783839454558-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Sprache

hérenden Familie erfahren, miissen sich nicht immer wieder mit Barrieren auseinan-
dersetzen, die ihnen Wege versperren. Gemessen daran erscheint das eigene Interesse
geradezu banal zu sein. Aber genau dieses eigene Interesse war einmal Anlass gewe-
sen, Gebirdensprache zu erlernen und dieses Studienfach zu wihlen. Die spezifische
Herausforderung fir Studierende des Studiums der Gebirdensprachen und des Gebir-
densprachdolmetschens besteht also darin, sich in dieser besonderen Sprachkultur zu
verorten. Der folgende Text will den Versuch wagen, Merkmale zu benennen, die dabei
helfen, Gebdrdensprache als ein gemeinsames kulturelles Gut tauber und horender Menschen zu
denken.

Der doppelte Blick auf Gebardensprache

Wihrend der Corona-Krise wurden die tiglichen Pressekonferenzen des Robert-Koch-
Instituts ein fester Bestandteil der Fernsehnachrichten. Dabei war nicht nur der Di-
rektor des Instituts zu sehen, sondern auch eine Gebirdensprachdolmetscherin, von
der Kristiana Ludwig in der Siiddeutschen Zeitung in der tiglich erscheinenden Rubrik
»Profil« auf Seite 4 schreibt: »[Bernadette] Zwiener trigt Schwarz, damit ihre Hinde
gut zu erkennen sind, und blickt jetzt meist in eine Kamera oder in die Gesichter von
Journalisten. So wie die Minister und Institutsprisidenten in diesen Tagen ihre Worte
wigen, um ihre harten Einschnitte gut zu begriinden oder Panik zu vermeiden, muss
auch Zwiener simultan gut tiberlegen, welche Geste und welche Mimik sie mit welcher
Intensitit einsetzt« (2020, 4).

Es ist mittlerweile ein fester Bestandteil von vielen politischen und kulturellen Ver-
anstaltungen im 6ffentlichen Raum, Fernsehen oder Internet, dass Dolmetscher den
lautsprachlich vorgetragenen Text in Gebardensprache iibersetzen, wie es besonders in
Notzeiten — bspw. den Feuerkatastrophen in Kalifornien oder Australien und auch im
Zusammenhang mit der Corona-Pandemie — zu beobachten ist. Aber auch bei Wahl-
veranstaltungen, Theaterauffithrungen, Eréffnungen, Feierlichkeiten, Gottesdiensten,
Podiumsdiskussionen etc. sind sie immer ofter zu sehen. Dolmetscher haben mir er-
zihlt, dass Politiker und Kulturschaffende eher ambivalent auf ihre Gegenwart reagie-
ren. Zwar entspricht ihre Bereitstellung den Anforderungen des politischen Anstands,
jedoch lenken diese hiufig die Aufmerksamkeit vom seigentlichen Geschehen« ab, denn
oft scheint das, was Dolmetscher auf der Bithne oder vor der Kamera mit ihrem Kor-
per, ihren Hinden und Bewegungen machen, interessanter zu sein als die Rede, die zu
ibersetzen sie angetreten sind. Dieser Ambivalenz folgt dann auch die Entscheidung,
Sendungen mit Gebardensprachdolmetschern bevorzugt auf Kanilen auszustrahlen,
wo sie nicht >stdrens, oder ihnen einen Platz in der Mediathek zuzuweisen. Dennoch
begegne ich immer wieder Menschen, die gerne die Tagesschau auf Phoenix einschal-
ten, weil dort Dolmetscher besonders deutlich zu sehen sind und geradezu einladen,
nach den Namen und Begriffen in der gebirdensprachlichen Ubersetzung zu suchen,
von denen in der Nachrichtensendung die Rede ist.?

2 Bei seiner Videobotschaft zum »Tag der Gebdrdensprachen«am 23.09.2020 bestatigt Bundespra-
sident Frank Walter Steinmeier die Faszination vieler hérender Menschen, wenn sie Gebarden-

hittps://dol.org/10.14361/9783839454558-002 - am 13.02.2026, 07:17:40. /dee - [



https://doi.org/10.14361/9783839454558-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wem gehdrt die Gebardensprache?

Bei genauerer Betrachtung scheinen Gebirdensprachdolmetscher also zwei unter-
schiedliche Bedarfe zu erfiillen: Zuerst und vor allem sind sie bestellt, um tauben Men-
schen die Informationen zu vermitteln, die lautsprachlich vorgetragen werden. Bei Ver-
anstaltungen, bei denen hérende und taube Vortragende und Teilnehmer anwesend
sind, werden die laut- und gebirdensprachlichen Beitrige in die jeweils andere Spra-
che tibersetzt. Dolmetscher folgen hier — entsprechend ihrem Arbeitsauftrag — einem
linguistischen Verstindnis von Gebirdensprache.

Doch manche hérenden Anwesenden und Zuschauer bleiben nicht unberiihrt von
dem, was sie neben den Sprechern auf der Bithne oder in der Blase auf dem Bildschirm
sehen, obwohl es sie gar nichts angeht und sie das gebirdensprachliche Translat zu
ihrem eigenen Verstindnis nicht brauchen, geschweige denn es verstehen. Dennoch
macht es sie neugierig und weckt ihr Interesse. Es gibt also neben dem linguistischen
Verstandnis noch ein anderes, das ich das kulturelle Verstindnis von Gebardensprache
nennen mochte.® Doch darf man sich nicht tauschen: So harmlos die Szene zu sein

sprache sehen: »Vor etwas mehr als zwei Jahren [...] haben >Die Prinzenc< hier im Park von Schloss
Bellevue ein Konzert gegeben. Es war natiirlich ein toller Auftritt, ein Glanzpunkt unseres Biir-
gerfestes, vielleicht auch, weil Prinzen ja immer ganz gut in einen Schlosspark passen. Was viele
Besucherinnen und Besucher aber noch mehr begeistert hat als die Musikgruppe, war die Gebar-
dendolmetscherin am Bithnenrand. Sie hat nicht nur Liedtexte iibersetzt, sondern auch die Musik
mitviel Schwung fiir alle sichtbar gemacht. Ich glaube, viele im Publikum haben ihretwegen noch
besser verstanden, worum es in dem Song>Du musst ein Schwein sein<eigentlich geht« (Steinmei-
er 2020).

Ein besonders bemerkenswertes Beispiel fiir die Faszination hérender Menschen beim Anblick
von Gebirdensprache lieferte die TV-Castingshow Das Supertalent am 07.11.2020. Die von Rafael-
Evitan Grombelka vorgetragene gebardensprachliche Interpretation eines Songs riihrte einen der
Juroren zu Tranen. Chris Tall gelang es kaum sich zu artikulieren: »Du hast mein Herz komplett —
[beginnt zu weinen] — das gibt’s doch gar nicht — Ich fand’s fantastisch. Ich wiirde so gerne soviel
sagen ... [weint] [...] Das mich jemand so berihrt, hitte ich niemals erwartet, und ich danke dir von
Herzen, dass du heute hier bist« (Das Supertalent 2020).

3 Dieses kulturelle Verstandnis von Gebardensprache ldsst sich auch am Beispiel von Musikvideos
beobachten, bei denen die Interpreten einzelne Phrasen oder einen ganzen Song mit Gebarden
oder Gebirdensprache begleiten. Diese Begleitung dient nicht einem linguistischen Verstindnis
des Lieds. Die Gebarden, die Liza Minnelli in ihrem Song »Quiet Love« zeigt, sollen nicht das Lied
einem tauben Publikum zugédnglich machen, sondern dienen dazu, die Anmut der Gebardenspra-
che zu zeigen, die sie bei ihrem Liebhaber beobachtet, und von ihren eigenen Gebardenversuchen
zu erzdhlen.

Anders verhalt es sich bei Paul McCartneys »My Valentine, in dessen Text ein tauber Protagonist
nicht erkennbar ist. Wenn Natalie Portman und Johnny Depp diesen Song singen und gebarden,
mag die Entscheidung dafiir auch dem Wunsch geschuldet sein, taube Menschen anzusprechen,
vor allem aber scheint es darum zu gehen, die Zartheit der Verse und der Musik mit der Zart-
heit gezeigter Gebirden zu unterlegen. Das Video spielt mit der>Weiblichkeitc Portmans und der
>Ménnlichkeit« Depps. Beim Gebarden zeigt sich bei beiden eine Sanftheit, die vor allem zu Depps
nach aufden getragener>Mannlichkeitcin scharfem Kontrast steht.

Auch die Gebirden, die Lutz Férster bei einem Cebardensprachdolmetscher erlernt hat und in Pi-
na Bauschs Inszenierung Nelken zeigt, gelten nicht einem tauben Publikum. Vielmehr setzt der
Tanz die Rezeption von Musik und Cebarden voraus, die eine intensive Spannung erzeugen zwi-
schen dem Song Gershwins »The Man | Love«in seiner melancholischen Interpretation von Sophie
Tucker und der spréden, auf Mimik verzichtenden und nur aus Hand- und Armbewegungen be-
stehenden Performance des Tanzers. In der Auffithrung des Songs durch Lutz Forster, in dem von

hittps://dol.org/10.14361/9783839454558-002 - am 13.02.2026, 07:17:40. /dee - [


https://doi.org/10.14361/9783839454558-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Sprache

scheint, so friedlich hérende und gehorlose Menschen hier gemeinsam auf die Gebir-
densprachdolmetscher schauen, so sehr triigt dieser Eindruck.*

Sprachwissenschaftliches und kulturwissenschaftliches Verstindnis von Gebarden-
sprache befinden sich nicht im Zustand einer friedlichen Koexistenz. Dazu ist die Ge-
schichte der Gebirdensprache zu belastet von Erfahrungen der Unterdriickung und
des Leids tauber Menschen, als man sie jetzt der mimetischen Lust horender Men-
schen iiberlassen kann, die ohnehin schon alles haben, héren und erfahren und immer
schneller sind als taube Menschen, wenn es darum geht, etwas zu bekommen. Das be-
tonten taube Teilnehmer einer Podiumsdiskussion zum Thema »Kulturelle Aneignung,
die am 1. Dezember 2018 in Koln stattfand. Das scheinbare Interesse an Gebirdenspra-
che entpuppt sich bei genauerem Hinsehen schnell als scheinheilig und wohlfeil, denn
das Interesse an Gebirdensprache geht nicht unbedingt einher mit einem Interesse an
gehorlosen Menschen. Doch ohne gehorlose Menschen wire die wachsende Aufmerk-
samkeit an Gebirdensprache undenkbar. Sie sowie taube und hérende Dolmetscher
haben Gebardensprache aus dem Versteck in den 6ffentlichen Raum getragen. Dabei
bestand die wichtigste Botschaft darin, dass die Gebirdensprache die Muttersprache
gehorloser Menschen ist und es sich bei ihr um ein vollwertiges Sprachsystem handelt,
das in der Lage ist, alles lautsprachlich Vorgetragene in Gebirdensprache wiederzuge-
ben.

einem Mann die Rede ist, den sich die Sangerin ertradumt, der eines Tages kommt, sie erblickt
und lachelt und bei ihr bleiben wird, wird Lutz Forsters schwules Begehren erkennbar. Damit die
Auffithrung nicht zu einer kitschigen Revue verkommt, zeigt er die Gebarden in duerster Kon-
zentration, in der jede Phrase des Liedes mit der Phrase der Gebardenbewegung iibereinstimmt
(vgl. Sehen statt Horen vom 28.05.1995). 2011 er6ffnet Wim Wenders seinen Film Pina mit einem
von Lutz Férster angefiihrten Reigen aller Mitglieder der Wuppertaler Company, bei dem sie Giber
die Bithne schreiten und dabei die Cebarden fiir die vier Jahreszeiten zeigen.

Fir alle Beispiele gilt, dass der Einsatz von Gebarden(sprache) nicht einem linguistischen, son-
dern einem kulturellen Verstandnis folgt. Insofern beobachten manche gehérlose Menschen den
Einsatz von Gebarden(sprache) im Kontext von Musikvideos mit einem gewissen Argwohn.

4 Vonseiten tauber Menschen wurde das Interesse horender Menschen an Gebardensprache durch-
aus kritisch gesehen. Einer der friihen Aktivisten der US-amerikanischen Gehorlosenbewegung,
Tom Humphries, schreibt: »Einige werden sich an den Widerstand erinnern, Fremden ASL [Ameri-
kanische Gebardensprache; TV.] beizubringen. Unser Misstrauen gegeniiber den Motiven horen-
der Menschen, ASL lernen zu wollen, liefd uns zégern, unsere Sprache mitihnen zu teilen. SchliefR-
lich hatten sie bisher nur wenig Interesse an Gebardensprache gezeigt, und was sollten wir davon
haben, wenn sie unsere>Geheim«sprache lernten? War es wirklich eine gute Idee, ihnen diese Spra-
che zu offenbaren und damit uns selbst zu offenbaren? War das nicht riskant?« (2017, 400).
Aberauch horende Menschen hatten in Bezug auf die Gebardensprache gehorloser Menschen Vor-
behalte. Schon frith schien es diesen Impuls gegeben zu haben, sich von der Sprache tauber Men-
schen abzugrenzen. In seinem Buch iiber den Stummfilm aus dem Jahr1924 nennt Béla Balazs die
Gebardensprache »die eigentliche Muttersprache der Menschheit« (2001, 18), gleichzeitig jedoch
betont er, dass »der Mensch der visuellen Kultur mit seinen Gebarden nicht Worte (ersetzt) wie et-
wa die Taubstummen mit ihrer Zeichensprache« (ebd., 16), denn»unter Tauben wird man stummc«
(ebd., 9).»Die ganze Menschheit ist heute schon dabei, die vielfach verlernte Sprache der Mienen
und Gebarden wieder zu erlernen. Nicht den Worteersatz der Taubstummensprache, sondern die
visuelle Korrespondenz der unmittelbar verkorperten Seele«(ebd., 17). Ganz offensichtlich sind ge-
horlose Menschen nach Balazs mit ihrer »Taubstummensprache« zu dieser Korrespondenz nicht
in der Lage.

hittps://dol.org/10.14361/9783839454558-002 - am 13.02.2026, 07:17:40. /dee - [



https://doi.org/10.14361/9783839454558-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wem gehdrt die Gebardensprache?

Der Zusammenhang von tauben Menschen und Gebirdensprache droht in einem
allgemeinen Interesse an Gebirdensprache verloren zu gehen, wenn das kulturwissen-
schaftliche Verstindnis von Gebardensprache neben das sprachwissenschaftliche tritt.
So steht eines fest: Wihrend gehorlose Menschen Gebirdensprache als thre Mutter-
sprache und sich als Mitglieder einer Sprach- und Kulturgemeinschaft verstehen, zu
der nur taube Menschen gehdren und in der gebidrdensprachkompetente hérende Men-
schen bestenfalls geduldet sind, nehmen immer mehr horende Menschen die Gelegen-
heit wahr, Gebirdensprache zu erlernen und zu studieren aus Interesse an dieser Spra-
che. Manche von ihnen ergreifen die Moglichkeit, als Sprachwissenschaftler, Dolmet-
scher, Gehorlosen- oder Sozialpidagogen zu arbeiten und so das eigene Interesse an
Gebirdensprache mit einem Beruf zu verbinden. Doch zu Beginn des Erlernens und
Studierens von Gebardensprache steht bei den meisten von ihnen die Neugier auf die-
se Sprache und ihre besondere Modalitit, in der etwas zum Ausdruck zu bringen ist,
das sie von anderen Sprachen unterscheidet.

Diese beiden Verstindnisse von Gebirdensprache bringen vor allem hérende Men-
schen in eine schwierige Lage, die sich noch zuspitzen lieRe, wenn man die Situati-
on bspw. horender Gebirdensprachdolmetscher im Fokus hat. Selbst die besten Dol-
metscher machen hin und wieder die Erfahrung, dass sie aus ihrer >horenden Haut«
nicht herauskommen und sich einer >hérenden Gebirdensprache« bedienen. In einem
Interview stellt der Lektor am Institut fir Deutsche Gebirdensprache, Alexander von
Meyenn, fest: »Zum heutigen Zeitpunkt gibt es eine Gehorlosen-DGS und es gibt eine
Dolmetscher-DGS. Die Dolmetscher-DGS verfiigt iiber Ausdrucksweisen, die Gehorlo-
se selbst so nie benutzen wiirden« (2006, 34).° Gewiss, jeder Muttersprachler ist einem
Zweitsprachlerner sprachlich iiberlegen, aber im Kontext der Gebirdensprache ist die
Problematik brisant, denn fiir taube Menschen ist diese Sprache mehr als eine Mutter-
sprache. Sie ist das wichtigste Merkmal ihrer gemeinsamen Identitit. Und so ist fir
hérende Menschen die Beschiftigung mit Gebirdensprache eine heikle Angelegenheit
und es stellt sich mithin jenen, die inmitten dieser Auseinandersetzung stehen, die ei-
gentiimlich anmutende Frage: Wem gehort die Gebdrdensprache?

»Kulturelle Aneignung im Kontext der Gebardensprachgemeinschaft«

Unter dem gleichlautenden Titel veranstaltete die Gesellschaft fiir Gebirdensprache und
Kommunikation Gehorloser e.V. die bereits oben erwihnte Podiumsdiskussion in Kéln.
Anlass fiir diese Veranstaltung war eine Debatte, die schon seit geraumer Zeit schwelte
und durch einen Zeitungsartikel® befeuert wurde, in dem Martin*a Vahemie-Zierold
von Erfahrungen mit Gebirdensprachdolmetschern schreibt, auf die schon Alexander

5 Der Cebardensprachdozent Andreas Costrau bestatigt diese Auffassung, wenn er sagt: »Was ich
im Moment sehe ist, dass wir zwei Formen der DCS haben: Einerseits gibt es eine Bio-DGS, die
vom Volk verwendet wird, und zwar ganz ungezwungen und natirlich. Und dann gibt es die Uni-
DGS oder Dolmetsch-DGS. Es wird so akkurat und abgehackt gebardet« (Sehen statt Horen vom
17.10.2020).

6 die tageszeitung vom 21.08.2018. Nachdruck in: Das Zeichen 110/2018, 508-509.

hittps://dol.org/10.14361/9783839454558-002 - am 13.02.2026, 07:17:40. /dee - [



https://doi.org/10.14361/9783839454558-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

20

Sprache

von Meyenn hingewiesen hatte: »Um Konzerte barrierefrei fiir taube Menschen zu or-
ganisieren, werden auf der Bithne Gebirdensprachdolmetscher*innen eingesetzt [...].
Klingt nach einer grofRen Bereicherung und einem tollen Zugang fiir taube Menschen.
[..] Zunichst fand ich es schén, wie die gebirdensprachliche Ubersetzung der Musik
auf mich wirkt. [..] Auf den zweiten Blick jedoch musste ich mir eingestehen, dass
grofRe Teile der Ubersetzung in Gebirdensprache fiir mich unverstindlich waren. Mir
wurde bewusst, dass die horende Dolmetscher*in meine Muttersprache, die Deutsche
Gebirdensprache, nicht auf einem Niveau beherrscht, das mir die Musik, die poeti-
schen Texte zuginglich macht. Um so mehr fithlte ich mich abermals ausgeschlossen«
(2018, 508). Er*sie plidiert dafiir, dass Musik und andere poetische Ubersetzungen von
tauben Dolmetschern vorgenommen werden, »denn wir teilen nicht nur eine Sprache
— wir teilen auch eine Kultur« (ebd.). Dabei weist er*sie auf die gingige Praxis hin,
dass Ubersetzer ihre Ubersetzungen - vor allem dann, wenn es sich um isthetische
Texte handelt - in ihre jeweilige Muttersprache vornehmen, und fragt: »Warum kom-
men im Bereich des gebirdensprachlichen Musikdolmetschens trotzdem kaum taube
Muttersprachler*innen zum Zuge?« (ebd.).

Neben der Qualitit der Ubersetzung hat diese Frage fiir Vahemie-Zierold noch eine
weitere, politische Dimension: »Meine Sprache, eine immer noch unterdriickte, verpén-
te Sprache, findet durch diese Hérenden Aufmerksambkeit. Sie ernten Ruhm, Anerken-
nung, konnen sich mit meiner Sprache schmiicken — die gleiche Sprache, fiir die ich als
tauber Mensch immer noch verspottet werde« (ebd.). Arger und Frustration verdichten
sich in folgendem Gedanken: »Das hérende Publikum aber ist fasziniert von der Schon-
heit meiner Sprache - die ich, so wie sie angewendet wird, noch nicht mal verstehe.
Kulturelle Aneignung und Audismus, also die Unterdriickung tauber Menschen und ihrer
Sprache, sind hier in vollem Gange« (ebd.; Herv. T.V.).

Bei der bereits erwihnten Podiumsdiskussion wiederholt er diese Kritik und wird
dabei von einer weiteren tauben Teilnehmerin, Asha Rajashekhar, unterstiitzt, die fest-
stellt: »Da gibt es Vertreter aus der Mehrheitsgesellschaft der Hérenden, die die schéne
Gebirdensprache einer Minderheit fiir sich entdecken und bei sich verbreiten. Aber
das Ganze geschieht ohne Mitwirkung Gehoérloser. Sie finden dort iiberhaupt keine Be-
riicksichtigung. Es besteht die Gefahr, dass die Gebirdensprache von Hérenden verdn-
dert und >verhoérlicht« wird. Die Gebirdensprache wird dadurch andersartig und mit
ihr wird Kommerz gemacht. Gebirdensprache ist plotzlich ein Wirtschaftsfaktor. Das
fithrt zu einem Ungleichgewicht. Hier geht es also um ein Machtgefille. Das sehe ich
skeptisch« (Sehen statt Horen vom 2.2..12.2018).

Vier Aspekte sind es, die Vahemde-Zierold und Rajashekhar mit dem Vorwurf der
kulturellen Aneignung verkniipfen, von denen sich zwei darauf beziehen, dass héren-
de Menschen sich iber ihre eigene Gebiardensprachkompetenz 6konomische Vorteile
und einen Prestigegewinn verschaffen: 1. Die kommerzielle Verwertung der Gebarden-
sprache durch hérende Menschen und 2. die Anerkennung und Aufmerksambkeit, die
hérende Menschen bekommen, und den Ruhm, den sie ernten, wenn sie sich mit der
Gebirdensprache schmiicken; wihrend die Aspekte 3. Vereinnahmung der Gebarden-
sprache tauber durch hérende Menschen sowie 4. die Gefahr, dass hérende Menschen
Gebirdensprache verindern bzw. »verhorlichen« — eine Gefahr, auf die bereits Alexan-
der von Meyenn hinwies —, die Sprache selbst im Blick haben.

hittps://dol.org/10.14361/9783839454558-002 - am 13.02.2026, 07:17:40. /dee - [



https://doi.org/10.14361/9783839454558-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wem gehdrt die Gebardensprache?

Mit ihrer Kritik verweisen Rajashekhar und Vahemie-Zierold auf ungerechte Struk-
turen und auf die nach wie vor bestehenden schwierigen sozialen und politischen Be-
dingungen, mit denen gehoérlose Menschen konfrontiert sind; eine Kritik, die auch von
Dolmetschern selbst geteilt wird, deren Arbeit Anlass fir den Zeitungsartikel und die
Podiumsdiskussion in Koln waren. In einem Statement vermisst eine Gruppe von Dol-
metschern bei ihren Kollegen, »dass sie sich ernsthaft und selbstreflexiv mit kultureller
Aneignung und eigenen Privilegien als horende Gesellschaftsmitglieder« (anon. 2019, 152;
Herv. T.V.) beschiftigen. Sie schreiben: »Als hérende Dolmetscher_innen leihen wir uns
die Sprache einer bis heute stark unterdriickten Minderheit. Sie erméglicht uns, einen
Beruf auszuiiben, von dem wir sehr gut leben kénnen - ganz im Gegensatz zu einer
Mehrheit unserer tauben Kund_innen, die gerade auch als DGS-Nutzer_innen grof3e
Nachteile und Diskriminierungen auf dem Arbeitsmarkt erfahren« (ebd.; Herv. T.V.),
und sie wiinschen sich »einen Paradigmenwechsel beziiglich der Zusammenarbeit mit
unseren tauben Kolleg_innen und der Solidaritit mit der Taubengemeinschaft« (ebd.,
153).

So sehr sie der Aufruf nach einer Zusammenarbeit mit tauben Dolmetschern und
zur Solidaritit mit der Gehorlosengemeinschaft ehrt, so bemerkenswert ist es, wenn
die Dolmetscher_innen, die in ihrem Statement anonym bleiben, sich einer Metapher
bedienen, wonach sie sich die Sprache »leihen« und damit ein Bedeutungsfeld eroft-
nen, das im Kontext von Sprache eher ungewdhnlich ist. Diese Volte im Text verbin-
det ihre eigene soziodkonomische Selbstkritik mit den sprachrelevanten Aspekten der
Kritik von Rajashekhar und Vahemie-Zierold. Denn im Kontext von Sprache die Meta-
pher »leihen« zu benutzen, erdffnet einen Chiasmus, der immer auch das Zuriickgeben
denkt, es sei denn, man behilt das Geliehene wissentlich und gibt es nicht zuriick.
Da sich Dolmetscher die Gebirdensprache nicht leihen, sondern sie erlernen, ist der
Akt des Zuriickgebens schlicht unméglich. Was also wollen die Dolmetscher_innen mit
dieser Metapher sagen? Vermutlich verstehen sie sich nicht als Diebe der Gebirden-
sprache, aber die Metapher »leihen« lisst in eine komplizierte Gemengelage blicken,
in der sie sich zu befinden scheinen, wenn sie mit dem Vorwurf der kulturellen An-
eignung konfrontiert werden. Mit dieser Metapher mégen sie zum Ausdruck bringen
wollen, dass die Gebirdensprache nicht ihre Sprache ist und sie damit respektvoll um-
gehen miissen, aber das trifft auf jede Fremdsprache zu, mit der Dolmetscher arbei-
ten. Vielmehr zeigt sich in ihrem Bekenntnis, sich die Gebardensprache zu leihen, eine
Schwierigkeit, die unmittelbar mit dem Vorwurf von »Aneignung und Privilegien« ver-
bunden zu sein scheint. Nur worin besteht diese Schwierigkeit? Warum ist es schwer,
in einen Austausch iiber die Frage zu treten, was mit einer Sprache passiert, die als
Fremdsprache erlernt und als Arbeitssprache benutzt und sicherlich auch jenseits von
arbeitsrelevanten Zusammenhingen verwendet wird, sei es im Kontakt mit gehérlosen
Freunden, sei es, um einen eigenen — nicht unbedingt tauben - gebirdensprachlichen
Ausdruck zu finden?

Die Problematik der kulturellen Aneignung im Kontext des Gebirdenspracherwerbs
beruht im Wesentlichen auf einer perspektivischen Verengung von Gebirdensprache
aufihren linguistischen Gehalt sowie als Medium der Kommunikation; eine Verengung,
die gehorlose Menschen in gleicher Weise betreiben wie horende, wie es am Beispiel
des Statements der Dolmetscher_innen deutlich zu beobachten ist. Doch zum linguis-

hittps://dol.org/10.14361/9783839454558-002 - am 13.02.2026, 07:17:40. /dee - [

2


https://doi.org/10.14361/9783839454558-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

22

Sprache

tischen Gehalt gehort auch der kulturelle. Es ist meine These, dass fiir die meisten ho-
renden Menschen der linguistische Gehalt von Gebardensprache dem kulturellen nach-
gelagert ist und erst in der Beschiftigung mit dieser Sprache sich Interessensgebiete
herauskristallisieren, die die eine oder andere Fokussierung mit sich bringt. Das kul-
turelle Interesse horender Menschen an der Gebirdensprache verbindet sich mit den
beiden sprachlichen Aspekten, auf die Rajashekhar und Vahemie-Zierold hingewiesen
haben, wenn sie die Gefahr sehen, dass hérende Menschen die Gebirdensprache ver-
einnahmen und sie verindern bzw. sie »verhérlichen«, mit anderen Worten, dass sie
sich dieser Sprache nicht linguistisch, sondern kulturell nihern. Denn »verhérlichen«
heifdt nichts anderes als Einfliisse der eigenen Kultur, die von Erfahrungen der eigenen
Lebens- und Sprachwirklichkeit geprigt sind — und nicht von der tauber Menschen -
in diese neu erworbene Sprache eindringen zu lassen.

Die von Rajashekhar und Vahemie-Zierold beschriebene Faszination hérender
Menschen von der Schonheit der Gebardensprache kann nur entstehen, wenn hérende
Menschen diese eigenen Erfahrungen mit der Gebirdensprache oder besser: mit den
Gebirden dieser Sprache verkniipfen und wenn etwas Vertrautes in dieser Sprache, in
diesen Gebirden aufblitzt. Was dort aufblitzt, hat bereits Kristiana Ludwig in ihrem
Artikel iber Bernadette Zwiener in der Siiddeutschen Zeitung angedeutet, wenn sie von
Geste und Mimik spricht, derer sich die Dolmetscherin bedient. Gesten und Mimik
sind nicht nur Merkmale der Gebirdensprache, sondern gehdren zum Ausdrucks-
inventar eines jeden Menschen. Und auch fir Ludwig sind sie der Spalt, durch den
sie schliipfen kann, um sich dieser geheimnisvollen und faszinierenden Sprache zu
nihern.

Zur Geste schreiben Gunter Gebauer und Christoph Wulf: »Die Bilder- und Kor-
persprache der Gestik ist ein kulturelles Produkt, mit dessen Hilfe das soziale Subjekt
geformt wird und an dessen Ausarbeitung es selbst beteiligt ist« (1998, 83f.) und zitie-
ren dazu eine Textstelle aus der Anthropologie der Geste von Marcel Jousse: »Die Geste ist
die lebendige Energie, die das Gesamt hervorbringt, das den Anthropos ausmacht: das
Leben in der Geste« (Jousse zit. in ebd., 84; Herv. i. Orig.).” Jousse, und in seiner Folge
Gebauer und Wulf, begreifen die Geste als ontologische Bedingung des Anthropos, des
Menschen. Da verwundert es nicht, dass Kristiana Ludwig die Intensitit der Gesten
und Mimik der Dolmetscherin und die vielen Bilder, die sie in der Gebirdensprache
benutzt, beobachtet (vgl. Ludwig 2020, 4); Bilder, von denen Christoph Wulf schreibt:
»Bildern ist gemeinsam, dass Menschen sich in ihnen erfahren und sich mit ihrer Hilfe
ihrer selbst vergewissern« (Wulf 2005, 39f.; Herv. T.V.). Das Zitat betont, dass Bilder einen
Moment der »Selbsterfahrung« auslésen und der Mensch mit ihrer Hilfe einen Moment
der »Selbstvergewisserung« erfihrt. Selbsterfahrung und Selbstvergewisserung kénnen
dabei jedoch auf zwei unterschiedliche und sich durchaus auch widersprechende Gemiits-
zustinde verweisen. Das soll im Folgenden niher dargestellt werden.

7 Jousse bezieht sich in diesem Zitat auf Humboldts Verstandnis von Sprache als »enérgeia« (Tatig-
keit) (vgl. Di Cesare 1996, 284).

hittps://dol.org/10.14361/9783839454558-002 - am 13.02.2026, 07:17:40. /dee - [



https://doi.org/10.14361/9783839454558-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wem gehdrt die Gebardensprache?
Gebardenbilder als dialektische Bilder

»Ist Gebirdensprache international?« gehért zu den gerne gestellten Fragen, denen
Menschen begegnen, die sich mit Gebirdensprache beschiftigen. Fiir Linguisten be-
zeugt diese Frage Unkenntnis; sie wissen, dass Sprachen, auch die Gebardensprache,
nicht international sein kénnen, sondern sich unterschiedlich nach dem Willen der po-
litischen Institutionen und den Anspriichen der Sprecher entwickeln. Und Gebirden-
sprachstudierende werden nicht miide, ihren Angehérigen und Freunden zu erkliren,
dass Gebirdensprachen regional unterschiedliche Dialekte haben und national jedes
Land iiber mindestens eine eigene Gebirdensprache verfiigt.

Doch geht es jenen, die so unbedarft nach der Internationalitit der Gebirdenspra-
che fragen, weniger um die Klirung eines linguistischen Befunds als vielmehr um eine
Beobachtung, von der auch Kristiana Ludwig schreibt und die sie mit vielen teilt, die
gebannt auf die Gebirden von gehorlosen Menschen und tauben sowie horenden Dol-
metschern — oder auch auf die von Liza Minnelli, Natalie Portman, Johnny Depp, Lutz
Férster und der Wuppertaler Company® — schauen. Was fasziniert an diesen Gebarden?
Vermutlich die Suche und das Wiedererkennen jener von Gebauer und Wulf beschrie-
benen vertrauten Bilder, die in den Gebirden versteckt sind, genauso, wie es Ludwig in
ihrem Artikel beschreibt: »Bernadette Zwiener iibersetzt Corona, indem sie eine Hand
zur Faust ballt und die Finger der anderen schwungvoll dariiber streckt. Die Faust konn-
te die Welt symbolisieren, die Finger die Ausbreitung der Krankheit, sagt sie. Die Geste
ihres Kollegen [..] ist dhnlich: Faust und Finger. Doch er hat dabei die Gestalt des Virus
unter dem Mikroskop vor Augen: einen Ball mit Stacheln. [..] Das Wort »>Virus« iiber-
setzt Zwiener, indem sie zwei Teufelshérner andeutet. Fiir die >Quarantine« fithrt sie
Daumen und Zeigefinger beider Hinde zusammen: wie ein Schloss, das klickt« (Ludwig
2020, 4).

Wenige Seiten spiter findet sich in derselben Ausgabe der Siiddeutschen Zeitung eine
Anzeige des Bundesministeriums fiir Gesundheit, in der die Bevolkerung zum Verbleib
in ihren Wohnungen aufgerufen wird. Abgebildet auf dieser Anzeige, die eine halbe
Zeitungsseite einnimmt, sind 25 Menschen - Prominente und Unbekannte —, die alle
die gleiche Gebirde ausfiithren: Sie halten ihre ausgestreckten Hinde, deren Finger-
spitzen sich berithren, wie ein Dach iiber dem Kopf gemifl dem Motto: »Wir bleiben
zuhause. Weil wir alle zusammenbhalten« (Siiddeutsche Zeitung vom 28./29.03.2020, 27).
Es ist sicherlich kein Zufall, dass sich unter den Abgebildeten auch der Aktivist der Be-
hindertenbewegung Raul Krauthausen befindet, der — wie Kristiana Ludwig in ihrem
Bericht iiber eine Gebirdensprachdolmetscherin — eine Verbindung herstellt zwischen
Menschen mit und ohne Behinderung.

Die zum Dach geformten Hinde, die zum Stachelball oder zur Welt geballte Faust;
die Finger, die wie eine Krake die Welt umklammern oder ausgespreizt die Corona
des Virus zeigen; das Virus als Teufel und die Quarantine als Ort des Eingeschlossen-
seins, all diese Bilder sind Lexeme der DGS und stellen gleichzeitig so etwas wie einen
sprachlichen Uberschuss dar. Es sind Gebirdenbilder, derer sich nicht nur gehérlose
Personen oder taube und hérende Gebiardensprachdolmetscher bedienen, sondern die

8 Vgl. Funote 3 auf S. 17f.

hittps://dol.org/10.14361/9783839454558-002 - am 13.02.2026, 07:17:40. /dee - [

23


https://doi.org/10.14361/9783839454558-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

24

Sprache

jeder Mensch selber benutzt, um seiner Rede Anschaulichkeit und Ausdruckskraft zu
verleihen, weil sich in diesen Gebirdenbildern etwas zeigt, das iiber das, was gesagt
werden soll, hinausweist. »Bei Phantasie und Imagination, Einbildungskraft und Ima-
ginirem handelt es sich um Krifte, die, wenn sie performativ werden, Bilder erzeugen.
Diese Bilder sind korperlich. Um gesehen zu werden, bediirfen sie eines Mediums«
(Wulf 2005, 47). Die Faszination horender Menschen an der Gebirdensprache tauber
Menschen lisst sich moglicherweise damit erkliren, dass in den Bildern ihrer Gebirden
die Gebirdensprache selbst wie ein unermesslicher Schatz erscheint, der die Evinnerungen an die
eigenen, vergessenen Gebirdenbilder aufblitzen lisst.

Ohne an die Gebirden der Gebirdensprache gedacht zu haben, hat Walter Benja-
min in seinem Topos des »dialektischen Bildes« diesen Moment des Aufblitzens einer
genaueren Betrachtung unterzogen. Auf den ersten Blick erscheint der Topos des »dia-
lektischen Bildes« paradox, denn mit »Bild« verkniipft sich die Vorstellung eines abge-
schlossenen Ganzen, wihrend »Dialektik« genau jene Bewegung von These und Antithe-
se beinhaltet, die in einer Synthese verdichtet erneut zu einer These wird; also eine Be-
wegung, die im Gegensatz zum Bild niemals abgeschlossen ist. Dieses Paradox erweist
sich jedoch im Kontext der Untersuchung von Gebirdenbildern als duflerst produktiv.
Wie Kristiana Ludwig die Gebirden beschreibt, die sie bei der Dolmetscherin beobach-
tet, verbinden sich beim Betrachten von Gebirden Bilder der Erinnerung, die in neuen
Kontexten aktualisiert werden: Die aktuelle Bedrohung durch das Corona-Virus, die in
einem mimetischen Spiel in vertraute Bilder geformt wird, sei es die zur Faust geballte
Hand oder die Finger, die zur Corona gespreizt oder zur Krake oder zu Teufelshérnern
werden, oder Daumen und Zeigefinger, die zusammenklicken und die Abgeschlossen-
heit der Quarantine inszenieren. Aus dieser Verbindung von Erinnerungsbildern und
Zeitgeschehen entsteht das dialektische Bild: »Ganz lisst sich das Zeitmoment im dia-
lektischen Bilde nur mittels der Konfrontation mit einem anderen Begriffe ermitteln.
Dieser Begriff ist das »Jetzt der Erkennbarkeit« (Benjamin 1998, 1038).°

An anderer Stelle im Passagen-Werk expliziert Benjamin diese Koinzidenz von Erin-
nerung und Jetztzeit und verkniipft sie mit dem Gegenstand der vorliegenden Unter-
suchung, der Sprache: »Nicht so ist es, daf} das Vergangene sein Licht auf das Gegen-
wirtige oder das Gegenwirtige sein Licht auf das Vergangene wirft, sondern Bild ist
dasjenige, worin das Gewesene mit dem Jetzt blitzhaft zu einer Konstellation zusam-
mentritt. Mit anderen Worten: Bild ist die Dialektik im Stillstand. Denn wihrend die
Beziehung der Gegenwart zur Vergangenheit eine rein zeitliche, kontinuierliche ist, ist
die des Gewesnen zum Jetzt dialektisch: ist nicht Verlauf sondern Bild, sprunghaft. —
Nur dialektische Bilder sind echte (d.h.: nicht archaische) Bilder; und der Ort, an dem
man sie antrifft, ist die Sprache« (ebd., 576f.). Es geht also nicht darum, die Gegenwart
mithilfe von etwas Vergangenem zu erkliren, und es geht auch nicht darum, Gebar-
den etymologisch abzuleiten, und es geht erst recht nicht darum, Gebirden in ihrer

9 Henri Bergson hat in Materie und Geddchtnis (1991) auf ahnliche Weise wie Benjamin die Verbin-
dung von Erinnerungs- und Jetztbildern in seinem Konzept des Bild- und Bewegungsgedachtnis-
sesvorgestellt. Vgl. dazu meine Ausfithrungen in »Eine Sprache der Unterdriickung. Uberlegungen
zu einer Poetologie der Gebardensprache«in diesem Band auf S. 51f.

hittps://dol.org/10.14361/9783839454558-002 - am 13.02.2026, 07:17:40. /dee - [



https://doi.org/10.14361/9783839454558-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wem gehdrt die Gebardensprache?

semantischen Bedeutung zu verstehen, sondern es geht um den vollstindig subjekti-
ven — Benjamin nennt ihn den sprunghaften — Akt des Sehens einer Gebirde im Jetzt
ihrer Erkennbarkeit. Dabei sind die »Ubersetzungen« der zum Dach geformten Hinde
als Schutzraum, der geballten Faust als Welt, der Finger als Corona, als Krake oder Teu-
felshorner oder als Klicken eines Schlosses immer nachgelagert, und dem Impuls der
Sinnstiftung geschuldet, der Frieden bereitet, Sicherheit verschafft und der »Selbstver-
gewisserung« (vgl. Wulf 2005, 40) dient. Das Jetzt der Erkennbarkeit offenbart jedoch
keinen Moment des Friedens oder der Sicherheit, vielmehr handelt es sich um einen
Moment der »Selbsterfahrung« (ebd.), des Erstaunens oder Erschreckens. In diesem
Moment wird nimlich etwas erkennbar, was sich in verborgenen Schichten befindet
und nun den Augenblick eines plotzlich aufblitzenden Bildes erfihrt, das Erinnerung
heifit.

Das Konzept des dialektischen Bildes ist von Benjamin nie ausgearbeitet worden.
Auf der Flucht vor der deutschen Wehrmacht nahm er sich 1940 in Portbou das Leben
und konnte das Passagen-Werk, an dem er arbeitete, nicht mehr vollenden. Die wich-
tigsten Fragmente zum Konzept des dialektischen Bildes finden sich dort, auch seine
Zuordnung zur Sprache. Doch schon vor den Aufzeichnungen des Passagen-Werks hat-
te Benjamin in seiner Lehre vom Ahnlichen (1933) von einer Wahrnehmung geschrieben,
»die in jedem Fall an ein Aufblitzen gebundenc ist (1980g, 206). »Sie huscht vorbei, ist
vielleicht wiederzugewinnen, aber kann nicht eigentlich wie andere Wahrnehmungen
festgehalten werden. Sie bietet sich dem Auge ebenso fliichtig, voriibergehend wie eine
Gestirnkonstellation. Die Wahrnehmung von Ahnlichkeiten also scheint an ein Zeitmo-
ment gebunden« (ebd.). Das heifdt, dass das blitzhafte Erkennen von Ahnlichkeiten dem
dialektischen Bild im Jetzt seiner Erkennbarkeit inhirent ist. Ahnlichkeiten zu erzeugen
— Benjamin denkt hier an das physiologische Phinomen der Mimikry — ist ein Wesens-
merkmal, das in der Natur anzutreffen ist. »Die allerhchste Fihigkeit im Produzieren
von Ahnlichkeiten aber hat der Mensch« (ebd., 204). Diese Fihigkeit, die Benjamin das
mimetische Vermogen des Menschen nennt, ist jedoch im Lauf der Zeit verloren gegan-
gen — Benjamin spricht von der »wachsenden Hinfilligkeit dieses mimetischen Vermo-
gens« (ebd., 205f.). Der Verlust dieser Fihigkeit, dieser »lebensbestimmenden Kraft der
Alten« (ebd., 206)*, habe zur Folge, sich in Residuen seiner Existenz zuriickzuziehen,
denn »so liegt die Annahme sehr nahe, jene mimetische Begabung, welche frither das
Fundament der Hellsicht gewesen ist, sei im jahrtausendlangen Gange der Entwick-
lung ganz allmihlich in Sprache und Schrift hineingewandert und habe sich in ihnen
das vollkommenste Archiv unsinnlicher Ahnlichkeit geschaffen« (ebd., 209).

10 Michel Foucault hat in Die Ordnung der Dinge (1995) ein ganzes System von Ahnlichkeiten und Si-
gnaturen beschrieben, die bis zum Ende des 16. Jahrhunderts fiir die européische Kultur eine tra-
gende Rolle gespielt haben. Sprache war Teil dieses Systems: »Die Sprachen stehen mit der Welt
in einer Analogiebeziehung und weniger in einer Beziehung der Bedeutung, oder vielmehr ihr
Zeichenwert und ihre Funktion der Reduplizierung tberlagern sich« (69). Das hatte jedoch einen
Zirkelschluss des Wissens zur Folge: »Indem es als die Verbindung zwischen dem Zeichen und dem
Bezeichneten die Ahnlichkeit (die gleichzeitig die dritte Kraft und einzige Gewalt ist, weil sie auf
gleiche Weise dem Zeichen und dem Inhalt innewohnt) setzt, hat sich das Wissen des sechzehn-
tenJahrhunderts dazu verurteilt, stets nur die gleiche Sache zu erkennen, sie aber nur am niemals
erreichten Ende einer unendlichen Bahn zu erkennen« (ebd., 61).

hittps://dol.org/10.14361/9783839454558-002 - am 13.02.2026, 07:17:40. /dee - [

25


https://doi.org/10.14361/9783839454558-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

26

Sprache

Benjamin hitte an einer kritischen Reflexion der Gebirdensprache Gehérloser si-
cherlich grofRe Freude gehabt, denn tatsichlich ist sie ein Ort, an dem sich das mime-
tische Vermdgen des Menschen bewahrte. Hitte er sie gekannt, so wiisste er, dass es
neben dem Archiv unsinnlicher Ahnlichkeiten immer auch ein Archiv sinnlicher Ahn-
lichkeiten gegeben hat, und er hitte gesehen, dass der Leser oder Betrachter von Ge-
bardensprache »einem kritischen Augenblick untersteht, welche der Lesende um keinen
Preis vergessen darf, will er nicht leer ausgehen« (ebd., 210). Der kritische Augenblick,
dem der Lesende oder Betrachtende untersteht, gilt nicht der Aussage, der Mitteilung
oder dem semantischen Gehalt, sondern dem Jetzt der Erkennbarkeit, dem Aufblitzen
des dialektischen Bildes.

Zur Performativitat der Gebardensprache

Die Fokussierung vieler tauber — und hérender — Menschen auf die linguistische Per-
spektive ist der Tatsache geschuldet, dass ein korrekter Gebrauch der Regeln der DGS
der einzige Garant eines erfolgreichen Austauschs von Mitteilungen darstellt. Gehor-
lose Personen sowie taube und hérende Dolmetscher bedienen sich dieser Regeln, um
sich zu verstindigen und am alltiglichen Geschehen partizipieren zu kénnen. Gleich-
zeitig bestehen sie auf der Respektierung der linguistischen Perspektive, weil die Aner-
kennung der DGS als ein intaktes Sprachsystem noch jung ist, auf dessen Benutzung
gehorlose Menschen ein Recht haben, und sie dennoch um den gesetzlich geregelten
barrierefreien Zugang zu Informationen nach wie vor kimpfen miissen. Dazu kommen
Bedrohungsszenarien von juristisch-medizinischer Seite. 2018 mussten gehérlose El-
tern in Goslar fiir das Recht, ihr Kind nicht mit einem Cochlea-Implantat versorgen
zu lassen, vor Gericht streiten — das zustindige Jugendamt hatte versucht, die Im-
plantation per Gerichtsbeschluss durchzusetzen. Das Argument der Eltern, durch die
Gebardensprachverwendung innerhalb der Familie sei der Spracherwerb des Kindes ge-
sichert, interpretierte das Jugendamt als eine radikale Haltung von Eltern der Commu-
nity (vgl. Sehen statt Horen online Spezial vom 23.12.2017) und folgte in seiner Argumen-
tation einer forensischen Sichtweise, die die Verweigerung einer Cochlea-Implantation
als Verletzung des elterlichen Sorgerechts begreift." Erfahrungen wie diese machen
Gebirdensprache nach wie vor zu einer gefihrdeten Sprache, um die gekimpft werden
muss.

Gleichzeitig verhindert der Fokus vieler tauber und hérender Menschen auf die lin-
guistische Dimension — also dem Verstindnis von Sprache als einem regelgeleiteten
System — ein anderes Sprechen iitber Gebirdensprache, weil jede Kritik daran als weitere
Bedrohung ihrer prekiren Situation gefiirchtet wird. Eine Reflexion der performativen
Dimension — also der Handlungsdimension — von Gebirdensprache ist fast unmog-
lich, wodurch ein umfassendes Verstindnis dieser Sprache verhindert wird. Tatsichlich
scheint die performative Dimension vieles von dem infrage zu stellen, was eine Vorstel-
lung von Sprache besagt, die auf der symbolischen Reprisentation sprachlicher Zeichen

11 Vgl. dazu »Exkurs |: Das taube Kind« in »Kritik des Horens. Deaf Studies neu denken« in diesem
Band auf S. 352f.

hittps://dol.org/10.14361/9783839454558-002 - am 13.02.2026, 07:17:40. /dee - [



https://doi.org/10.14361/9783839454558-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wem gehdrt die Gebardensprache?

basiert. Auf die Bedrohung, die die Vorstellung von Sprache als symbolische Reprisen-
tation durch die Beobachtung von Sprache als performativem Ereignis erfihrt, hat die
Philosophin Sybille Kramer in ihrer Kritik an Chomskys Universalgrammatik hingewie-
sen: »Mit dem Phinomen des reprisentationalen Zeichens spaltet sich die Welt auf in
eine >Tiefenstruktur¢, die ein universelles Muster birgt, und eine >Oberfliches, die die-
ses Muster unter jeweils konkreten — und dabei auch einschrinkenden — Umstinden
aktualisiert« (Krimer 2002, 324).

Krimer beschreibt das an der Tiefenstruktur bestehende Interesse an Sprache als
»Virtualisierung von Sprache< und >Vorliebe fir die Kompetenz«. [..] Es geht um die
Idee von der >Sprache als Struktur« (ebd., 326), deren Vorstellung sich derart duflert:
»Korrekte Sitze und kommunikativ akzeptable Auflerungen werden durch ein Regel-
system hervorgebracht, von dem die Sprecher eine implizite Kenntnis haben, und zwar
in Gestalt ihrer grammatischen bzw. kommunikativen Kompetenz« (ebd., 326f.). Die
Wertschitzung der Tiefenstruktur respektive der »grammatischen bzw. kommunikati-
ven Kompetenz« fithre, so Krimer, zu einer Idealisierung der korrekten Form des gram-
matikalischen Regelsystems. Dieses Regelsystem sei als virtuell zu verstehen, weil es als
ein ideales Konstrukt gedacht werde. Demgegeniiber stehe die Sprachpraxis in ihrem
performativen Gebrauch, »Sprache als Handlung« (ebd.) — die von Kramer bezeichnete
»Oberfliche« —, die das virtuelle Ideal im Sprachhandeln aktualisiere und dabei defor-
miere. »Die Kompetenz gibt die Form ab, die Performanz aber ihre Deformation« (ebd.,
329).

Fiir viele gehorlose Menschen, die immer noch dabei sind, auf die Grammatikalitit
der Gebirdensprache hinzuweisen und politisch durchzusetzen, erscheint es wie eine
Zumutung, »Deformationen« der Gebardensprache als Teil sprachlicher Wirklichkeit zu
denken, die ihre Regelhaftigkeit und moglicherweise auch Schonheit infrage stellt, wie
es ebenfalls in der Sorge von Asha Rajashekhar zum Ausdruck kommt, wenn sie von den
hérenden Menschen spricht, die die Gebidrdensprache verindern und »verhérlichen«.
Tatsichlich geht es jedoch bei einem performativen Denken der Gebirdensprache um
etwas ganz anderes. Nicht das Sagen, Aussage und Mitteilung ist ihr Gegenstand, also
das, von dem taube Menschen oft ausgeschlossen sind und auf das sie immer wieder
hinweisen miissen, sondern das Zeigen, die Inszenierung und Auffithrung von Gebir-
denbildern hat es im Blick.

Die Performativitit einer Sprache wird in ihrem spontanen Ausdruck erkennbar,
in einem »Sprung, nicht in einem »Verlauf« (Benjamin). Sie ist nicht regel-, sondern
ereignisgeleitet und sieht in jedem Sprechen immer auch ein Sprachhandeln. Die Un-
tersuchung von Performativitit einer Sprache richtet ihr Augenmerk auf die inszenato-
rische Seite und den Auffithrungscharakter von Sprache. »In performativen Konstella-
tionen wird die Fokussierung auf Zeichenprozesse abgelost durch die Fokussierung auf
die konkrete Materialitit von riumlichen, zeitlichen Bedingungen und Gegenstinden,
auf Korperlichkeit und Wahrnehmungsprozesse — auf das konkrete singuldre Ereignis«
(Wulf & Zirfas 2005, 14; Herv. TV.).

Bereits in der Beschiftigung mit Benjamins Konzept des dialektischen Bildes wur-
de der performative Charakter von Sprachbildern deutlich, wenn er vom Jetzt der Er-
kennbarkeit schreibt und vom Bild als Dialektik im Stillstand, womit er auf die per-
formative Konstellation des Bildes hinweist. Es ist nicht das hermeneutische Verstehen

hittps://dol.org/10.14361/9783839454558-002 - am 13.02.2026, 07:17:40. /dee - [

21


https://doi.org/10.14361/9783839454558-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

28

Sprache

eines Bildes, sondern das phinomenologische Sehen und Erkennen sowie das vom Bild
Angesprochen-Werden (vgl. Krimer 2011, 62ff.), von dem hier die Rede ist. Dieses Er-
kennen ist selbstreferenziell, es verbindet sich nicht mit einer sprachlichen Mitteilung,
oder priziser, es geht einer sprachlichen Mitteilung voraus und bezieht sich allein auf
sich selbst, wodurch es seine Identitit gewinnt. Damit stehen Sprachbilder im Wider-
spruch zum Mitteilungscharakter von Sprache und unterlaufen diesen, was in einer
dekonstruktiven Lektiire des Zeitungsartikels von Kristiana Ludwig exemplarisch nach-
vollziehbar wird.

Fiir die tauben Zuschauer von Bernadette Zwiener ist es entscheidend, die Gefihr-
lichkeit des Virus und die Empfehlungen der zu ergreifenden Hygienemafinahmen zu
verstehen, deren Vermittlung Aufgabe der Pressekonferenz ist. Dafiir hat sie als Dol-
metscherin zu sorgen. Die von der hérenden Kristiana Ludwig betriebene Betrachtung
von Zwieners Gebirden hingegen lenkt von dieser Vermittlung ab und richtet den Blick
auf die Gebirden selbst; ein Vorgang, den Christoph Wulf und Jérg Zirfas mit den Wor-
ten beschreiben: »Wenn Bilder im Gebrauch in Erscheinung treten, dann sind sie per-
formativ. Sie sind an die Bewegungen des menschlichen Kérpers und an sein Begehren
gebunden. (Imaginire) Bilder haben ein Eigenleben, das — durchaus gegen die Inten-
tionen ihrer >Erfinder« —, eigenstindige Wirkungen entfalten kann« (ebd., 17). Wulf und
Zirfas weisen auf dieses »Eigenleben, die Selbstreferenzialitit der Bilder hin, die als
subversive Kraft zu verstehen ist und Ludwigs Interesse weckt. Diese Selbstreferenziali-
tit entfaltet bei ihr als Rezipientin »eigenstindige Wirkungen« — in Bezug auf die Pres-
sekonferenz des Robert-Koch-Instituts jedoch gegen die »Intentionen ihrer Erfinder«,
in diesem Fall gegen die Intention der Dolmetscherin, der es um die Vermittlung von
Informationen geht. Beides findet gleichzeitig statt: Aussage und performatives Ereig-
nis, Mitteilung und Subversion. So lisst sich an den gegebenen Beispielen der Januskopf
der konstativen und performativen Dimensionen von Gebirdenbildern erkennen. »Bil-
der sind Darstellungen von etwas und Darbietungen ihrer selbst. Sie sind Rahmungen von
semiotischen Ereignissen, indem sie Zeichen dergestalt sichtbar machen, dass diese
fir Erfahrungen aufschliefibar sind« (ebd., 18; Herv. i. Orig.).

Ein anderer Blick auf kulturelle Aneignung

In seiner Einfithrung zu den »Antinomien kultureller Aneignung« bezieht sich Hans
Peter Hahn auf das mimetische Vermdgen des Menschen und tibertrigt es auf For-
men kultureller Aneignung als Gegenstand seiner ethnologischen Forschung: »Eine der
michtigsten Strategien der Aneignung beruht auf der Mimesis« (2011, 14). Schon im
Titel seines Aufsatzes kommt die Zwiespiltigkeit zum Ausdruck, wenn von kultureller
Aneignung die Rede ist. Tatsichlich stammt der Topos der kulturellen Aneignung ur-
spriinglich aus dem Bereich der Ethnologie und will fiir ein politisches Phinomen sensi-
bilisieren, in dem sich Machtverhiltnisse umkehren. In der kulturellen Aneignung, die
Hahn als mimetischen Akt versteht, imitieren die Kolonisierten Habitus, Kleidung und
Sprechverhalten ihrer Kolonisatoren und machen sich damit spielerisch ihnen gleich.
Hahn schreibt von einem mimetischen Kult, »der in verschiedenen Lindern Westafri-
kas wihrend der Kolonialzeit verboten worden war« (ebd.). Das Bemerkenswerte die-

hittps://dol.org/10.14361/9783839454558-002 - am 13.02.2026, 07:17:40. /dee - [



https://doi.org/10.14361/9783839454558-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wem gehdrt die Gebardensprache?

ser Mimesis bestehe darin, dass es den Kolonisierten nicht um eine Imitation gehe, die
sich moglichst authentisch am Original der Kolonisatoren orientiere, wie sie bspw. ein
Schauspieler vollzieht, der auf der Bithne moglichst glaubwiirdig einen Charakter dar-
zustellen versucht, sondern dass dieser Mimesis ein Akt der Rebellion inhirent sei, die
in der Ungeheuerlichkeit bestehe, die Michtigen im Akt einer Travestie der Gefahr der
Persiflage auszusetzen und somit ihre Macht infrage zu stellen. »Die Nachahmung kon-
stituiert eine >unsichtbare Gegenwelt« [...]. Die Symbole der Macht sind plétzlich nicht
mehr an deren Orte und Personen gebunden und entgleiten der Kontrolle durch ihre
Trager. Indem die Symbole mimetisch repliziert und zugleich transformiert werden,
verlieren sie zudem ihre Eindeutigkeit« (ebd., 15).

Deutlich sind in Hahns Ethnologie der kulturellen Aneignung die Spuren Michel
de Certeaus und dessen Kunst des Handelns zu erkennen: »Die Konsum-Taktiken - die
Findigkeit des Schwachen, Nutzen aus dem Starken zu ziehen - fithren somit zu ei-
ner Politisierung der Alltagspraktiken« (1988, 21). Die Untersuchung dieser »Konsum-
Taktiken«, die de Certeau als »listenreich und verstreut« (ebd., 13) erkennt, »will al-
so Kombinationsmaglichkeiten und Handlungsweisen herausarbeiten, die auch (aber nicht
ausschliellich) zur Bildung einer >Kultur« fithren. Sie will die charakteristischen Hand-
lungsmodelle von Verbrauchern wieder ans Licht bringen, deren Status von Beherrsch-
ten (was nicht heifdt, daf} sie passiv oder angepasst sind) man unter der verschimten
Bezeichnung Konsumenten verbirgt« (ebd., 12; Herv. i. Orig.). Konsumtaktiken als Po-
litisierung von Alltagspraktiken zu verstehen, die zur Bildung einer Kultur fithren und
dabei den Status von Beherrschten im Blick haben, egal ob es sich dabei um europii-
sche Verbraucher oder westafrikanische Kolonisierte handelt, verortet das Konzept der
kulturellen Aneignung in die Denkpraktiken der Cultural Studies, die »die politische
Bedeutung des Kulturellen auf ihre konzeptuellen, methodischen, theoretischen und
philosophischen Grundlagen hin befragen. Vor diesem Hintergrund liefRe sich — im
weitestmdglichen und noch abstrakten Sinne — das Cultural Studies-Projekt beschrei-
ben als der Versuch einer Bestimmung der Bedeutung des Politischen fiir die Kultur und des
Kulturellen fiir die Politik. In dieser Verschrinkung des Kulturellen mit dem Politischen
besteht jedenfalls die Spezifik der Cultural Studies-Perspektive« (Marchart 2018, 24f.;
Herv. i. Orig.).

An dieser Stelle mochte ich noch einmal auf den Aspekt kultureller Aneignung ein-
gehen, auf den Asha Rajashekhar hingewiesen hat, wonach hérende Menschen - die sie
als drohende Gefahr fiir die Schénheit der Gebirdensprache sieht — die Gebirdenspra-
che verdndern bzw. »verhorlichen«. Auf diese Gefahr hinzuweisen scheint berechtigt,
denn Martin*a Vahemie-Zierold und Alexander von Meyenn beobachten diese »Verhor-
lichung« bereits bei professionellen Nutzern der Gebardensprache und vermutlich dia-
gnostizieren sie in der alltiglich stattfindenden Nutzung der Gebirdensprache durch
hérende Menschen einen hohen Infektionsgrad an »Verhorlichung«, wie sich das bei
Costrau andeutet. Nun gibt es aber auch das entgegengesetzte Phinomen bei tauben
Nutzern der Gebirdensprache: das der »Vertaubung« von Lautsprache. Beispielhaft sei
hier die sogenannte Mundbilddebatte erwihnt:

1997 hatte die Sprachwissenschaftlerin Helen Leuninger in einem Gesprich, das Ka-
rin Wempe mit ihr und Pater Amandus von der Frankfurter Gehorlosenseelsorge fithr-
te, beildufig vom »Wortmundbild« gesprochen: »Wie bei den Horenden muf3 ein neues

hittps://dol.org/10.14361/9783839454558-002 - am 13.02.2026, 07:17:40. /dee - [

29


https://doi.org/10.14361/9783839454558-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

30

Sprache

Wort, eine neue Gebirde erklirt werden. Und natiirlich gibt es Sperren. Je ilter, desto
mehr. Hier haben wir es oft mit Gewohnheiten zu tun. So eine Gewohnheit ist auch
das Wortmundbild in DGS. Die Uni fand heraus, daf$ DGSler kaum ein Wortmundbild
verwenden. [...] Ich kann mir keine systematische linguistische Theorie vorstellen, die
eine plausible Erklirung fir den (phonologischen) Zusammenhang von Wortbild und
Gebarde herstellen konnte« (Leuninger & Pater Amandus 1997, 524). Leuninger begriin-
det die Existenz von »Wortmundbildern« ideologisch: »Diese Affire mit dem Wortbild
ist eine historische Angelegenheit und zirkuldr: Solange dieser Wortschatz nicht ent-
faltet ist, brauche ich ein Wortbild. Belasse ich es dabei, entfaltet sich natiirlich der
gebirdensprachliche Wortschatz nicht« (ebd., 525). Nicht nur in der Frankfurter Ge-
horlosenszene hatte diese Auffassung grofien Wirbel verursacht, da sie der damaligen
politischen Diskussion um Anerkennung als vollwertigem und autonomen, von keiner
Lautsprache beeinflusstem Sprachsystem Auftrieb zu geben versprach (vgl. Sehen statt
Horen vom 16.01.1999). So zitiert Horst Ebbinghaus in seiner Erwiderung auf das Ge-
spriach den Internetbeitrag eines Gehorlosen: »Wenn wir mit Mundbild gebirden, den-
ken Horende, da schau, die Gebirdensprache existiert ohne Mundbild nicht, sie ist also
von der Lautsprache abhingig. Wir wollen mit der Gebirdensprache ohne Mundbild
zeigen, dass sie als eine vollwertige Sprache neben der Lautsprache einzustufen ist und
nicht von ihr abhingig ist« (1998, 86).

Der von Leuninger gemachten Angabe, dass »DGSler kaum ein Wortmundbild
verwenden«, widerspricht Ebbinghaus und bezieht sich dabei auf die Ergebnisse
einer breit angelegten Studie, wonach »auch die Informanten mit der sparsamsten
Verwendung von Wortern [...] durchschnittlich auf 2-3 semantisch relevante Handzei-
chen mindestens 1 Wort (produzieren)« (ebd., 89), und somit Mundbilder zu einem
regelhaft gebrauchten Mittel des gebirdensprachlichen Inventars gehdren. Leunin-
gers Mundbild-Ausfithrungen nennt er einen »linguistischen Apriorismus«, der einer
sprachpolitischen Ideologie folge, die auch unter sprachpolitischen Gesichtspunkten
als problematisch erscheine, da das Ubergehen empirischer Gegebenheiten die Autori-
tit der linguistischen Beobachtung untergrabe und dem politischen Gegner Argumente
liefere. Zudem sihen sich Gehorlose, die mit Mundbild gebiarden, mit dem Vorwurf
konfrontiert, »unemanzipiert und ihrer eigenen Sprache nicht vollstindig michtig zu
sein« (ebd., 90).

Aus Hahns (2011) Perspektive auf kulturelle Aneignung ist dem hinzuzufiigen, dass
die kulturelle Aneignung deutscher Worter und damit ihre Inventarisierung in der Ge-
birdensprache eine Ermichtigung gehorloser Menschen darstellt, sich der Sprache der
Mehrheitsgesellschaft zu bedienen, zu deren Nutzung taube Menschen jahrhunderte-
lang gewaltsam gezwungen wurden. Im Akt der kulturellen Aneignung wird dieses
Gewaltverhiltnis auf den Kopf gestellt und Laut- zu Gebirdensprache transformiert.
Die Transformation entspricht dem alltiglichen und selbstverstindlichen Sprachhan-
deln gehorloser Menschen: »Fehlt die Gebirde fiir einen intendierten begrifflichen In-
halt, kann ein semantisch passendes Wort in Verbindung mit einem spontan gebildeten
Handzeichen das Gemeinte bezeichnen« (ebd., 89). Es ist die alltiglich genutzte Form
kultureller Aneignung, die hier stattfindet, eine »Vertaubung« des Deutschen, die die
Schonheit der Gebirdensprache in keiner Weise beschidigt. »Kulturelle Aneignung be-
schreibt mithin kulturelle Transformationen und fokussiert dabei die Fragen nach In-

hittps://dol.org/10.14361/9783839454558-002 - am 13.02.2026, 07:17:40. /dee - [



https://doi.org/10.14361/9783839454558-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wem gehdrt die Gebardensprache?

novation und der Kreativitit von Akteuren, die zwischen den verschiedenen, kulturell
geprigten Perspektiven vermitteln« (Hahn 2011, 11f.).

Die Metapher »leihen«, die die Dolmetscher_innen in ihrem Statement in Bezug
auf ihren Gebirdenspracherwerb benutzten und die ich oben kritisch kommentierte,
er6ffnet vor dem Hintergrund der Perspektive Hahns auf kulturelle Aneignung die Mog-
lichkeit einer anderen Sichtweise: Sprachen sind als interkulturelle Phinomene zu be-
greifen, die vom gegenseitigen Austausch leben und im Sprachhandeln Wirklichkeit
werden. Wenn also der Vorwurf der Verinderung und »Verhorlichung« nicht linger
als Gefahr wahrgenommen wird, sondern der Beschreibung eines lebendigen und per-
formativen Sprachprozesses dient, an dem alle Sprecher von Sprachen partizipieren,
dann erfihrt die ungliickliche Metapher der Dolmetscher_innen am Ende doch noch
eine gliickliche Wendung. Wenn gegenseitiger Sprachaustausch ein alltiglich stattfin-
dendes Sprachverhalten dokumentiert, das als »Verhérlichung« respektive als »Vertau-
bung« von Gebirden- und Lautsprache gesehen werden kann und die Kulturen dieser
Sprachen bereichert, dann bestitigt sich erneut jene Beobachtung performativer Sub-
version, von der bereits oben die Rede war, und weist einen Weg, die Dichotomie ei-
nes linguistischen und eines kulturwissenschaftlichen Verstindnisses von Sprache zum
Einsturz zu bringen. Beides findet gleichzeitig statt: regelgeleitetes Sprachsystem und
performative Deformation, Intentionalitit und Kontingenz.

Denn eines ist sicher: Gebirden(sprach)kommunikation findet tiberall dort statt,
wo sich horende und taube Menschen begegnen. Den performativen Augenblick des
Gebirdenbilds im Jetzt seiner Erkennbarkeit wahrzunehmen ist eine Erfahrung tauber
und hérender Menschen gleichermafien. Auch wenn sich das Angewiesensein auf diese
Sprache unterscheidet, betreiben beide Seiten konstative und performative Sprechak-
te. Und so entsteht der Reichtum einer Sprache in den transformatorischen Prozessen
des Austauschs, in denen sich die Bedingungen des Fremden und Eigenen verdndern.
»Kulturelle Aneignung« als Konzept mdochte genau diese Transformation herausstel-
len. Sie [hat] zum Ziel, durch die Erweiterung der eigenen Handlungsriume innerhalb
der Gesellschaft Anerkennung zu finden, den Wandel der Kultur voranzutreiben, und,
nicht zuletzt, globale Einfliisse nicht mehr als Bedrohung, sondern als neue Option
fiir den Wandel sozialer Identitit aufzufassen« (ebd., 23). Transformationen machen
Angst, denn sie losen das identititsstiftende Konstrukt von (Nicht-)Behinderung ge-
nauso auf wie das Zwei-Welten-Konstrukt — einer Welt der gehdrlosen und einer der
hérenden Menschen. Gebirdensprachen und Lautsprachen unterliegen transformato-
rischen Prozessen. Die Gebirden zeigen horenden und tauben Menschen im Jetzt ihrer
Erkennbarkeit Bilder der Selbsterfahrung wie auch Bilder der Selbstvergewisserung. So
ist am Ende die Frage, wem die Gebirdensprache gehért, folgendermafien zu beant-
worten: Sie gehort denen, die sich an diesen Transformationen beteiligen.

hittps://dol.org/10.14361/9783839454558-002 - am 13.02.2026, 07:17:40. /dee - [

31


https://doi.org/10.14361/9783839454558-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

hittps://dol.org/10,14:361/9783839454558-002 - am 13.02.2026, 07:



https://doi.org/10.14361/9783839454558-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

