n2

Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak

Die fitna war aber nicht nur intrakonfessionell, auch innerhalb der Konfessionen
kam es zu massiver Gewalt. Die bereits angesprochene Konfrontation der Sadris-
ten mit anderen schiitischen Akteuren nahm zeitweilig kriegsihnliche Formen an.
Innerhalb der sunnitischen Bevolkerung war das militirische Vorgehen von Stam-
mesverbinden gegen ultraislamische Kampfbiinde die Voraussetzung, um die in-
terkonfessionelle Gewalt zu beenden. Die Sahwa erhob als Zusammenschluss der
Stimme ihren Reprisentationsanspruch auf die sunnitische Bevélkerung insbeson-
dere in Anbar - und etablierten damit die Stimme als zusitzlichen sunnitischen
Akteur neben den sunnitischen Gelehrten, den Parteien und den Aufstindischen.

Im zweiten Teil dieses Kapitels wird die Konfessionalismuskritik betrachtet, die
im Anschluss an die Birgerkriegsjahre formuliert wurde. Unter dem Eindruck der
innerirakischen Gewalt verdringte die Uberwindung dieser Gewalt und der Spal-
tung die Frage nach der Legitimitit des politischen Systems, welche die 6ffentliche
Debatte iiber Konfession nach 2003 noch dominiert hatte. Die fitna sollte durch die
Einheit (wahda) der irakischen Bevolkerung tiberwunden werden. Um diese Einheit
zu erzielen, wurden verschiedene Ansitze propagiert, von denen die beiden wich-
tigsten Grundformen anhand zweier Beispiele betrachtet werden sollen. Der erste
Ansatz lag in der angestrebten Uberwindung des Konfessionalismus auf politischer
Ebene. Die politische Allianz ‘Iraqiya strebte danach, Premierminister Nari al-Mali-
ki zu verdringen, welchem antisunnitischer Konfessionalismus vorgeworfen wur-
de. Der konfessionalistische Staat sollte in einen Zivilstaat tiberfithrt werden. An
Mugqtada as-Sadrs Beschiftigung mit ta ifiya soll der zweite Ansatz aufgezeigt wer-
den: Die Betonung der Einheit des irakischen Volkes, die mit der islamischen Einheit
gleichgesetzt wurde.

4.1 Nach Samarra: Konfrontationen zwischen den und innerhalb
der Konfessionen

Der Askari-Schrein (marqad al-imamain ‘Ali al-Hadi wa-lI-Hasan al-'Askarl) in der
Stadt Samarra, nérdlich von Bagdad gelegen, gilt als eine der bedeutendsten schii-
tischen religiosen Stitten. Der Schrein war Ziel zweier Sprengstoffanschlige, am
22.. Februar 2006 und am 13. Juni 2007.%

Das Ende der biirgerkriegsihnlichen Gewalt im Irak mit Zehntausenden von
Opfern ist schwierig zu bestimmen — es handelte sich um ein sukzessives Nachlas-
sender Gewalt, die 2007 ihren hochsten Blutzoll gefordert hatte. Ihr Beginn dagegen
ist deutlich markiert durch den Anschlag von Samarra. Auch wenn es bereits 2004

2 Vgl. Ghaidan, Usam: Rebuilding al-Askariyyain Shrine, in: Panjwani, Imranali; Tripp, Charles
(Hg.): The Shi'a of Samarra. The heritage and politics of a community in Irag, London, New
York 2017, S. 67— 83, S.73 — 76.

hittps://dol.org/10.14361/9783839408275-012 - am 12.02.2026, 16:52:44. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (I EEm—.


https://doi.org/10.14361/9783839409275-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4, Zwischen fitna und wahda: T@'ifiya als Problem der irakischen Bevélkerung

und 2005 zu Anschligen gekommen war und Moscheen durch bewaffnete Gruppen
derjeweils anderen Konfession angegriffen worden waren, markierte Samarra doch
einen Eskalationspunkt, sowohl was die tatsichliche Gewalt anbelangte (allein im
Juli 2006 forderte die Gewalt iiber dreitausend zivile Opfer)® als auch in der Wahr-
nehmung der irakischen Offentlichkeit.

Die von der Organisation Iraq Body Count angegebenen Opferzahlen belaufen
sich fiir 2006 auf 29’526, fiir 2007 auf 26’112 und fiir 2008 auf 10’286 Gewaltopfer.
2009 konnte die Zahl auf 5’382 Opfer beinahe halbiert werden; die Jahre 2010 - 2012
galten mit Opferzahlen zwischen 4000 und 4’500 als vergleichsweise befriedet. Ab
2013 kehrte sich diese Tendenz mit 9’852 Toten erneut ins Gegenteil, bevor 2014 mit
iiber 20'000 Toten ein neuer Héhepunkt der Gewalt erreicht wurde.*

Zum Symbol der fitna wurden die hohen, fortan das Bagdader Stadtbild pri-
genden Betonmauern, mit denen verschiedene Viertel der Hauptstadt abgeschirmt
wurden. Die Mauern dienten offiziell als Schutz vor Sprengstoffanschligen, fun-
gierten aber auch als uniibersehbare Zeichen der konfessionellen Segregation und
der Homogenisierung der verschiedenen Stadtviertel. Die Bevolkerung, so die Sym-
bolik, wurde getrennt, musste gar getrennt werden, um das Blutvergiessen einzu-
dimmen.’

Die Gewalt fithrte zu massiven Bevdlkerungsverschiebungen in Bagdad sowie
zu einer konfessionellen Homogenisierung der einzelnen Stadtviertel. Der sunniti-
sche Bevolkerungsanteil ging stetig zuriick. Mit den sunnitischen Fluchtbewegun-
gen aus der Euphrat-Ebene 2014 aufgrund der militirischen Erfolge von ISIS stieg
die Anzahl sunnitischer Bewohnerinnen und Bewohner zwar wieder leicht an. Doch
selbst diese Zunahme dnderte laut einer Forschungsgruppe der Columbia Universi-
ty nichts an der nachhaltigen Schiitisierung Bagdads.®

3 Vgl. Haddad: Sectarianism in Iraq, 2011, S.180.

4 Iraq Body Count, https://www.iragbodycount.org/database/, Stand: 26.04.2022 Die Opfer-
zahlen sind umstritten, die Angaben von IBC liegen eher im tieferen Bereich des Spektrums
u.a. weil IBC laut eigenen Angaben nur bestatigte Opfer zahlte und keine Schiatzungen in die
Zihlung aufnahm.

5 Vgl. Wong, Edward; Cloud, David S.: U.S. Erects Baghdad Wall to Keep Sects Apart, in: The New
York Times, 21.04.2007. Der Abbau der Winde setzte bereits ab 2009 ein, war aber auch 2019
noch nichtabgeschlossen—wobeizu diesem Zeitpunkt kaum mehr Wohnviertel, sondern pri-
mar Regierungssitze auf diese Weise von der restlichen Stadt abgetrennt wurden. Howard,
Michael: Baghdad tears down security barriers, in: The Guardian, 10.06.2009; France24: Iraq
lifts nearly 30 km of blast walls from Baghdad, in: France 24,17.06.2019.

6 Vgl. l1zadi, Michael: Baghdad: Ethno-Religious Composition in 2020. The metropolitan
area and the province, Columbia University, School of International and Public Affairs
2020, https://gulf2000.columbia.edu/images/maps/Baghdad_Ethnic_2020_lg.png, Stand:
27.04.2022 Die Autorinnen und Autoren halten fest, dass 1940 Bagdad noch eine sunnitisch
dominierte Stadt gewesen sei. Die nachstgrdssere Gruppe bildete zu diesem Zeitpunkt nicht
die Schia, sondern die jiidische Bevolkerung.

hittps://dol.org/10.14361/9783839408275-012 - am 12.02.2026, 16:52:44. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (I EEm—.

n3


https://www.iraqbodycount.org/database/
https://gulf2000.columbia.edu/images/maps/Baghdad_Ethnic_2020_lg.png
https://doi.org/10.14361/9783839409275-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.iraqbodycount.org/database/
https://gulf2000.columbia.edu/images/maps/Baghdad_Ethnic_2020_lg.png

N4 Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak

Der Anschlag von Samarra hat sich als Startpunkt dieser Entwicklungen ins kol-
lektive Gedichtnis eingeprigt:

»By 2006, it was no longer possible to blame Arab fighters for sectarian attacks,
nor was it possible to deny the existence of Iragi Sunni and Iragi Shi'a militants
and their involvement in sectarian violence. Street battles between rival Shi'a and
Sunni militias, forced expulsions of the sectarian other, the bombing of mosques
on both sides of the sectarian divide and the pervasive fear of the sectarian other
(at least the militants amongst them) hardened sectarian identity and fostered a
distinctly aggressive sectarianism amongst many Sunnis and Shi’as. Calls for ecu-
menical peace and harmony persisted but did not change the on-the-ground facts
of sectarian civil war where one’s sectarian identity became a death warrantin cer-
tain areas; nor could it hide the glaring discrepancy between statements made to
a mixed audience and what was said amongst members of the group [...]. The
sociological effects of the sectarian civil war will be felt for years to come [.]«/

Die hervorgehobene Stellung des Anschlags von 2006 war der irakischen Offent-
lichkeit unmittelbar bewusst. »Moment der Entscheidung [ihtiyar]: Biirgerkrieg
oder Irak?« So titelte die regierungsnahe Zeitung as-Sabah einige Tage nach dem
Anschlag von Samarra, als die Gewalt bereits eskaliert war. Angesichts der Ent-
wicklungen der folgenden Jahre haben sich solche Befiirchtungen als berechtigt
erwiesen. Auffallend an diesem Artikel und vielen weiteren aus dieser Zeit ist das
darin deutlich werdende Bewusstsein dafiir, dass es sich bei diesen Ereignissen um
einen Wendepunkt handelte, um einen historischen Moment, der die kommenden
Jahre pragen wiirde.

Was ist mit der Bezeichnung »Irak«in der zitierten Uberschrift genau gemeint?
Im dazugehoérigen Artikel geht es nicht um die Integritit des Nationalstaats, son-
dern um die Bewohnerinnen und Bewohner des Landes. Er beschreibt das Bild
eines Krieges, in dem Mérder und Opfer im selben Haus wohnen. Diesem Schre-
ckensszenario wird entgegengehalten, dass Spaltung (fitna) allenfalls zwischen
politischen Einheiten, nicht aber zwischen den Irakern selbst bestehe. Premiermi-
nister al-Ga‘afari wird zitiert mit den Worten, das irakische Volk habe nur einen
einzigen Feind, und das seien die Terroristen. Auch Muqtada as-Sadr wird erwihnt,
der sich gegen die Gewalt positioniert und zu gemeinsamen Gebeten von Sunniten
und Schiiten aufgerufen habe, zu »Gebeten der Einheit« (salah al-wahda). Trotz
dieser Beteuerungen werden »Biirgerkrieg« und »konfessioneller Krieg« im Text
weitgehend synonym verwendet, wodurch die konfessionelle Rahmung dominant
bleibt.

Der Konfessionalismus sei, so wird erklirt, bald nach dem Sturz des fritheren
Regimes aufgetaucht — aufgrund der Beriicksichtigung der konfessionellen und eth-

7 Haddad: Sectarianism in Iraqg, 2011, S.185.

hittps://dol.org/10.14361/9783839408275-012 - am 12.02.2026, 16:52:44. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (I EEm—.


https://doi.org/10.14361/9783839409275-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4, Zwischen fitna und wahda: T@'ifiya als Problem der irakischen Bevdlkerung

nischen Gruppen, auf deren Grundlage der irakische Regierungsrat gebildet worden
sei.b

Diese synonyme Verwendung von »Biirgerkrieg« und »konfessionellem Krieg«
erweitert das zuvor in der irakischen Offentlichkeit dominierende Verstindnis des
Begriffs ta'ifiya. Die Diskussion iiber Konfessionalismus verschob sich denn auch
vom politischen System hin zum Konflikt innerhalb der Bevolkerung. »Konfessio-
nalismus« wandelt sich von einer quasi-historischen Kategorie, die das alte Regime
beschreibt und in der Konstitution der Schia als Opfer dieses Regimes beitrigt, zu
einer Herausforderung der Gegenwart und der gegenwirtigen irakischen Gesell-
schaft.

Ein weiterer Artikel in derselben Ausgabe von as-Sabah nennt 24 Punkte, die von
Regierungsangehorigen und den politischen Fraktionen aufgestellt worden seien,
um aus dem »Sturm von Samarra« herauszufinden. Als Losungsansitze dienen al-
lerdings neben Symbolpolitik vor allem das Bekenntnis zur Sicherung der Moscheen
im Land gegen Ubergriffe sowie der Aufruf zur »nationalen Einheit«, die der kon-
fessionalistischen Spaltung gegeniibergestellt wird, d.h. der Spaltung der Iraker,
die die »Takfiristen und Saddamisten« anstrebten, aber nicht erreichen wiirden.’
Die Bevolkerung wird aufgerufen, ihr »schénes Land« nicht zu zerstéren.' Dut-
zende Verurteilungen der Anschlige und der folgenden Gewalt aus allen politischen
und religiésen Lagern werden aufgezihlt, mit mantrahaft wiederholtem Bekennt-
nis, dass die Anschlige auf die Spaltung der Iraker zielten und nur den Terroristen
dienen wiirden, wodurch die Einheit der Iraker und die Einheit der Muslime zer-
stort werden solle.”

Dass as-Sabah die Hauptverantwortung fiir die Gewalteskalation bei sunniti-
schen Extremisten verortet und die schiitischen Akteure weitgehend unterschligt,
tiberrascht aufgrund der Nihe der Zeitung zur Regierungspartei Da‘wa kaum. Die
im vorangegangenen Kapitel untersuchte sunnitische AMSI konzentriert sich in
ihren bayanat dagegen auf andere Akteure. Die AMSI-Publikationen illustrieren,
dass bereits 2005 von einem konfessionellen Krieg gesprochen wird. AMSI verwies
das ganze Jahr 2005 iiber immer wieder auf Gewalt gegen sunnitische Moscheen
und Wiirdentriger. Verantwortlich dafiir macht die Organisation in erster Linie die
amerikanische Besatzung und die Regierung." Die Anschlige selbst verurteilt AMSI
als Angriff auf die Gesamtheit der Muslime. Die Organisation lobt die gemeinsamen
Gebete, die in der Abu-Hanifa-Moschee in Bagdad durchgefithrt worden seien und

8 As-Sabah 776, 28.02.2006, S.1.

9 Ebd., S. 4.
10 As-Sabah 777, 01.03.2006, S.12.
1 Ebd., S.14.

12 AMSI: Bayan Nr. 91,12.02.2005.

hittps://dol.org/10.14361/9783839408275-012 - am 12.02.2026, 16:52:44. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (I EEm—.

115


https://doi.org/10.14361/9783839409275-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

16

Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak

wo gemeinsam mit den Sadristen und anderen Akteuren ein Vertrag geschlossen
worden sei, um gegen die konfessionelle Spaltung vorzugehen.”

AMSI macht fiir den Anschlag von Samarra allerdings nicht sunnitische Grup-
pen oder Terroristen verantwortlich, sondern erkennt ein amerikanisches Komplott
dahinter. Wihrend Schia und Sadristen als »unsere Briider« bezeichnet werden und
die ersten Proteste nach Samarra auch von schiitischer Seite her friedlich verlau-
fen wiren, sei die schlechte Sicherheitslage und Milizen fiir die aktuelle Eskalation
verantwortlich.™ In anderen bayanat werden die Titer auch hiufig als Todesschwa-
dronen bezeichnet, ohne auf deren konfessionelle Zugehérigkeit einzugehen (wobei
klar ist, dass damit schiitische Milizen gemeint sind).

Die Kampthandlungen dieser Jahre waren keineswegs auf intrakonfessionelle
Gewalt beschrinkt. Auf schiitischer Seite kam es unter anderem zu einem Konflikt
zwischen der Regierung und den Sadristen in Basra, der im Mirz 2008 eskalierte. In
Basra waren seit 2003 verschiedene bewaffnete Gruppen aktiv und bekimpften sich
teilweise gegenseitig (insbesondere Teile der Mahdi-Armee und dem ISCI zugeho-
rige Formationen). Der sadristischen Mahdi-Armee wurde nicht nur ihr Vorgehen
gegen rivalisierende Milizen vorgeworfen, sondern auch die gewaltsame Durchset-
zung ihrer Moralvorstellungen (etwa in Form eines Kopftuchzwangs fiir Frauen).”

Die Mahdi-Armee griff wiederholt die in Basra stationierten britischen Trup-
pen an. Die amerikanischen Truppenaufstockung (der sogenannte surge)®, mit der
in erster Linie die konfessionelle Gewalt im Irak eingedimmt werden sollte, erhéhte
auch den Druck auf die Milizen. 2007 unternahmen irakische Regierungstruppen
einen grossangelegten Versuch, die Mahdi-Armee, die zu diesem Zeitpunkt Bas-
ra weitgehend kontrollierte, aus der Stadt zu vertreiben. Doch selbst nachdem im
Mirz 2008 internationale Truppen auf Seiten der Regierung eingriffen und sogar
Artillerie gegen Wohngebiete einsetzten, blieb die militirische Situation ohne er-
kennbaren Sieger. Schliesslich rief Muqtada as-Sadr, der im iranischen Exil lebte,
seit die Amerikaner 2007 einen Haftbefehl gegen ihn erlassen hatten, einen mehr-
monatigen Waffenstillstand aus.” Nach weiteren Zusammenstdssen und Gefechten

13 AMSI: Bayan Nr. 223, 28.02.2006.

14 AMSI: Bayan Nr. 243, 23.04.2006.

15 Vgl. Kaldor, Mary: The paradox of Basra | openDemocracy, openDemocracy 2009, https://ww
w.opendemocracy.net/en/kaldor-in-basra/, Stand: 26.06.2022.

16  Vgl. International Crisis Group: Iraq and the Surge, 2008, https://www.crisisgroup.org/midd
le-east-north-africa/gulf-and-arabian-peninsula/irag/irag-and-surge, Stand: 26.04.2022.

17 Vgl. Visser, Reidar: The Sadrists of Basra and the Far South of Iraq. The Most Unpredictable
Political Force in the Gulf's Oil-Belt Region?, NUPI Working Papers, Norwegian Institute of
International Affairs 2008, http://historiae.org/documents/Sadrists.pdf, Stand: 06.01.2017,
S. 8.

hittps://dol.org/10.14361/9783839408275-012 - am 12.02.2026, 16:52:44. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (I EEm—.


https://www.opendemocracy.net/en/kaldor-in-basra/
https://www.opendemocracy.net/en/kaldor-in-basra/
https://www.crisisgroup.org/middle-east-north-africa/gulf-and-arabian-peninsula/iraq/iraq-and-surge
https://www.crisisgroup.org/middle-east-north-africa/gulf-and-arabian-peninsula/iraq/iraq-and-surge
http://historiae.org/documents/Sadrists.pdf
https://doi.org/10.14361/9783839409275-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.opendemocracy.net/en/kaldor-in-basra/
https://www.opendemocracy.net/en/kaldor-in-basra/
https://www.crisisgroup.org/middle-east-north-africa/gulf-and-arabian-peninsula/iraq/iraq-and-surge
https://www.crisisgroup.org/middle-east-north-africa/gulf-and-arabian-peninsula/iraq/iraq-and-surge
http://historiae.org/documents/Sadrists.pdf

4, Zwischen fitna und wahda: T@'ifiya als Problem der irakischen Bevdlkerung

in mehreren irakischen Stidten wurde im August 2008 der Grossteil der Mahdi-Ar-
mee offiziell aufgelost.®

Die tatsichliche Struktur der Mahdi-Armee bleibt noch zu erforschen. Ihr ra-
sches Wachstum ab 2004 scheint zu internen Spaltungen gefiihrt zu haben, einzelne
Gruppen innerhalb der Miliz scheinen sich dem Kommando der Fithrungsriege der
Sadristen um Muqtada as-Sadr entzogen zu haben. Die Widerspriichlichkeit zwi-
schen der explizit antikonfessionellen Selbstpositionierung und der massiven Ge-
walt gegen die sunnitische Bevolkerung, fiir die die Mahdi-Armee verantwortlich
gemacht wurde, kénnte in diese Richtung gedeutet werden.” Als soziale Basis der
Mahdi-Armee, wie der Sadristen allgemein, werden meist die Armenviertel insbe-
sondere Bagdads genannt.*® Die breite Mobilisierung in einer Vielzahl von Stidten
konnte aber auch auf eine wesentlich breitere soziale Basis hindeuten.

Jenseits dieser offenen Fragen gilt es, angesichts der konfessionellen Gewalt
nach 2006 die innerkonfessionellen Konflikte nicht ausser Acht zu lassen. Insbe-
sondere der Konflikt zwischen der Mahdi-Armee und den Badr-Brigaden wurde
von Beobachtern als méglicher kiinftiger Biirgerkrieg im Irak eingeschitzt.”

Die Offensive der irakischen Armee gegen die Mahdi-Armee trug tatsichlich Zii-
ge eines Kriegs. Allerdings wurde dieser Konflikt in der irakischen Offentlichkeit
nicht als Biirgerkrieg bezeichnet und auch nicht als Kampf um die schiitische Vor-
machtstellung gedeutet. Die Bezeichnung harb ahliya (Birgerkrieg) wurde offenbar
ausschliesslich auf die interkonfessionelle Gewalt angewendet.

Die regierungsnahe Presse unterschied die bewaffneten Gruppen in Basra klar
von denjenigen im Osten und Norden des Landes. Sah sie dort terroristische Grup-
pen am Werk, die sich gegen das politische Projekt fiir den neuen irakischen Staat
richten, handelte es sich im Siiden um »lokale« Gruppen.** Die in den Medien ver-
breitete Standardformulierung der Regierung lautete, dass das militirische Vor-
gehen nicht auf eine politische Gruppierung ziele, sondern sich gegen bewaffnete
Gruppen richte, die »ausserhalb des Gesetzes« stiinden.” Als Grund fiir Gewalt wur-
de der Versuch von Kriften aus dem benachbarten Ausland genannt, um die Kon-
trolle iiber Basra zu erlangen. Auch der grosse Anteil, den Basra an den siidlichen

18 Dassdiese Entwaffnung nur oberflichlich erfolgte, zeigte die rasche Reaktivierung der Mah-
di-Armee unter der neuen Bezeichnung »Friedenskompanien« (sardyd as-salam) 2014 im Kon-
text des Vormarsches von ISIS.

19 Vgl. International Crisis Group: Iraq’s Civil War, the Sadrists and the Surge, 2008, S. 1 sowie
8-10.

20  Vgl. Luizard: The Sadrists in Irag, 2010, S. 272.

21 International Crisis Group: Irag’s Civil War, the Sadrists and the Surge, 2008, S. 1.

22 As-Sabah 1351, 25.03.2008.

23 As-Sabah al-gadid 1102, 27.03.2008, S. 3.

hittps://dol.org/10.14361/9783839408275-012 - am 12.02.2026, 16:52:44. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (I EEm—.


https://doi.org/10.14361/9783839409275-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

n8

Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak

Erdolreserven hat, wurde in diesem Kontext erwihnt. Basra sei die Bithne fiir die
Konsolidierung des Iraks insgesamt.**

Die Omniprisenz konfessionell orientierter Ordnungsvorstellungen wurde in
vielen Fillen als Schock empfunden, als eine aufgezwungene Orientierung an Kate-
gorien, die im Alltag davor keine Rolle gespielt hitten. Diese Zunahme des Bewusst-
seins fiir konfessionelle Zugehorigkeit fithrte aber nicht zu geschlossenen konfes-
sionellen Blocken. Weder folgte auf den Niedergang der Mahdi-Armee eine Verein-
heitlichung der schiitischen Akteure noch auf sunnitischer Seite durch die Eindim-
mung extremistischer Akteure (wie im Anschluss zu zeigen sein wird).

Die Frage, ob es sich bei der Gewalt ab 2006 um einen Biirgerkrieg handelte,
wurde in der wissenschaftlichen Literatur wiederholt diskutiert. Analog zur Defini-
tion von »Konfessionalismus« bereitet auch die akkurate analytische Definition des
Begriffs Biirgerkrieg Schwierigkeiten. Dementsprechend kritisch werden erweiter-
te Bezeichnungen wie »konfessioneller Biirgerkrieg« gesehen — die sich gleichwohl
in der Forschungsliteratur zum Irak fiir die Zeit zwischen 2006 und 2008 durchge-
setzt hat.”

Ohne Fragen nach der genauen Definition des Begriffs Biirgerkrieg die Relevanz
absprechen zu wollen, ist fir die Beschiftigung mit der Konfessionalisierung vor
allem die Verwendung dieses Begriffs in der irakischen Offentlichkeit aufschluss-
reich. Wihrend die Gewalt zwischen kurdischen und arabischen Teilen der Bevol-
kerung in aller Regel im Kontext von kurdischem Separatismus oder umgekehrt an-
tikurdischen Vertreibungen gedeutet wurde, beinhaltete die Benennung der Gewalt
nach 2006 als »Biirgerkrieg« eine spezifische Kritik an dieser Gewalt. Biirgerkrieg
ist ein hochgradig dichter und damit evaluierender Begriff. Jenseits der Evaluation
beschreibt er aber auch eine Interpretation. Die Gewalt wurde als Spaltung der Be-
volkerung aufgefasst — sei es der irakischen oder der muslimischen Bevélkerung.
Die negative Evaluation dieser Gewalt war omniprisent, das Gegenkonzept meist
das Gleiche: Wahda, Einheit, sei es in Bezug auf die islamische oder die nationale
(wataniya) Einheit.

4.1.1 Sunnitische Kampfbiinde

Irakische und kurdische Sicherheitskrifte, Koalitionstruppen, Angehoérige von
Minderheiten, die Zivilbevolkerung und auch sunnitische Autorititen (insbe-
sondere der sunnitischen Stimme) gerieten ins Fadenkreuz ultraislamischer
militaristischer Gruppierungen. Zu den schlagkriftigsten dieser sunnitischen
Kampfbiinde gehorten zwischen 2003 und 2008 al-Qaida im Irak (AQI) bzw. tanzim

24  As-Sabah al-gadid 1106, 05.04.2008.
25  Vgl. Haddad: Sectarianismin Iraq, 2011, S. 179 —181.

hittps://dol.org/10.14361/9783839408275-012 - am 12.02.2026, 16:52:44. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (I EEm—.


https://doi.org/10.14361/9783839409275-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4, Zwischen fitna und wahda: T@'ifiya als Problem der irakischen Bevdlkerung

qa’idat al-gihad fi bilad ar-rafidayn (zuvor gama'a al-tawhid wal-gihad) und gai$ ansar
as-sunna.*®

Die Kampfbiinde umfassten ein breites Spektrum an Kimpfern, das ideologisch
von Ba‘t-Anhingern bis zu ultraislamischen Positionen reichte. Letztere zeichne-
ten sich durch ein Verstindnis von Dschihad aus, welches den bewaffneten Kampf
als Grundlage des Glaubens setzte. Ihr »Dschihadismus« umfasste also nicht nur
eine Legitimation des bewaffneten Kampfes, sondern erhob diesen zum fundieren-
den Element — in deutlichster Form wohl bei al-Qaida im Irak. Es handelte sich so-
mit um militaristische Gruppen, womit nicht nur ihre Vorgehensweise benannt ist,
sondern auch die Abgrenzung zu anderen explizit religiés ausgerichteten Gruppie-
rungen und Bewegungen wie auch zur breiten muslimischen Bevolkerung. Daher
verwende ich fiir diese Gruppen die Bezeichnungen »militaristisch«, in einem er-
weiterten Sinn »extremistisch« sowie »ultraislamische Kampfbiinde«.*

Eine weitverbreite zeitgendssische Bezeichnung fiir bewaffnete Gruppierungen
war »der bewaffnete Widerstandc, die allerdings nur bedingt zutrifft. Sie orientiert
sich offensichtlich an der US-amerikanischen Perspektive, wihrend die Program-
matik und das Vorgehen dieser Akteure weit iiber den Kampf gegen die internatio-
nale Truppenprasenz hinausreichten.

AQI war geprigt durch Zarqawi. Er griindete die Vorgingerorganisation gama'a
al-tawhid wal-gihad, die 2004 in tanzim qa "idat al-gihad fi bilad ar-rafidayn (AQI) umbe-
nannt wurde. Im Jahr 2006 ging daraus der Schura-Rat (maglis Sura al-mugahidin fi
al-Iraq) hervor, der sich noch in demselben Jahr in Islamischer Staat im Irak (ad-dau-
la al-islamiya fi al- irdq) umbenannte.?®

Wihrend AQI als Hauptverantwortliche der Sprengstoffanschlige gegen die Zi-
vilbevolkerung betrachtet werden kann und zudem durch die Inszenierung exzessi-
ver Brutalitit charakterisiert war, zeichneten sich auch weitere Kampfbiinde durch
massiven Einsatz von Gewalt aus. Ansar as-Sunna (AS) — bis 2003 und erneut ab
2007 teilweise unter der Bezeichnung Ansar al-Islam aktiv — galt nach AQI als zweit-
grosste dschihadistische Gruppe im Irak. Bis Februar 2007 hatte sie sich zu iiber

26  Vgl. International Crisis Group: In their own Words. Reading the Iraqi Insurgency, Middle East
Report, 50, 2006, S.1—-3.

27  DieVorsilbe »ultra«im Begriff »ultraislamisch« driickt eine Radikalisierung der Religion aus,
die (iber das etablierte Verstindnis Religion hinausgeht und die Differenz zwischen Islam
und Gesellschaftaufhebt. Damit verabschiedet sich diese Position vom etablierten Verstand-
nis dessen, was gemeinhin als Islam bezeichnet wird. Vgl. Schulze, Reinhard: Grundprobleme
des Islam im internationalen und interkulturellen Vergleich, in: Antes, Peter (Hg.): Islam 1.
Vom 19. Jahrhundert bis heute, Stuttgart 2022" S. 431—453, S. 449 — 451.

28  Vgl. Mapping Militant Organizations: »The Islamic State«, Stanford University April 2021,
https://cisac.fsi.stanford.edu/mappingmilitants/profiles/islamic-state, Stand: 29.04.2022,
S.3—4.Im Folgenden werden alle diese Bewegungen unter der Abkiirzung AQl zusammen-
gefasst.

hittps://dol.org/10.14361/9783839408275-012 - am 12.02.2026, 16:52:44. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (I EEm—.

9


https://cisac.fsi.stanford.edu/mappingmilitants/profiles/islamic-state
https://doi.org/10.14361/9783839409275-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://cisac.fsi.stanford.edu/mappingmilitants/profiles/islamic-state

120

Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak

1600 Anschligen bekannt. Ihr Aktionsschwerpunkt lag im Norden, besonders in
und um Kirkuk und Mosul. Die Gruppe lavierte zwischen Allianzen mit AQI und der
konkurrierenden Dachorganisation Dschihad- und Reformfront (jabhat al-gihad wa
al-"islah). Auch mit ISIS bzw. IS kam es ab 2012 zeitweise zu Kooperationen, aber
auch zu bewaffneten Auseinandersetzungen.”

Doch selbst zwischen AQI und AS, bestanden Unterschiede im Vorgehen gegen-
tiber der Schia. Im Folgenden werden Publikationen der beiden Gruppen im Hin-
blick auf ihren Umgang mit konfessioneller Zugehérigkeit genauer betrachtet.

41.1.1 Ansar as-Sunna

Ultraislamische Akteure waren im Irak lange vor 2003 aktiv. In Selbstdarstellun-
gen fihrt die Gruppe »Ansar as-Sunna« ihre Griindung zuriick auf die Unterdrii-
ckung der Kurden unter Saddam Hussein und durch die kurdischen Parteien (ins-
besondere kritisiert sie die KDP als marxistisch). Als Ausloser fir die Griindung des
Kampfbundes wird der Angriff auf Halabdscha®® (halabga) von 1988 genannt, die
Ausrichtung als $afi 7 beschrieben. Dadurch hebt sich die Gruppe von anderen im
Islamismus zu verortenden Akteuren ab, welche unter der Selbstbezeichnung als
»la madhabiya« meist eine explizite Abwendung von den tradierten Rechtsschulen
propagieren. Obwohl sich die Gruppe selbst strikt islamistisch darstellt, verweist
Ansar al-Sunna mehrmals auf die eigene Zusammensetzung, die auch sufistische
Richtungen (tuwaggahat), »Stimme, Salafisten und Bruderschaften«umfasse.* Die-
se Selbstbeschreibung unterscheidet sie von Gruppierungen wie AQI, bei denen die
Kritik an sufistischen Stromungen relevant fiir die eigene Legitimation ist.

Diese Selbstpositionierung von Ansar as-Sunna ist aber nicht untypisch fiir die
extremistischen sunnitischen Gruppierungen im Irak und auch nicht aussagekrif-
tig beziiglich der tatsichlichen Gewalt gegeniiber den Angehorigen sufistischer
Orden. Im Rahmen des bewaffneten Kampfs gegen die US-Truppen haben sich ab
2003 verschiedenste Gruppierungen und Allianzen gebildet, deren Abgrenzungen

29 Vgl. Mapping Militants Organizations: »Ansar al-Islam.«, Stanford University Dezember 2018,
https://cisac.fsi.stanford.edu/mappingmilitants/profiles/ansar-al-islam, Stand: 29.04.2022,
S.2-3.

30  Am 16. Mirz 1988 griff die irakische Luftwaffe die Stadt Halabdscha mit Giftgas an. Die
Organisation Human Rights Watch schétzt die Anzahl der Opfer des Angriffs auf vier- bis
fiinftausend. Vgl. Human Rights Watch: Whatever Happened To The Iragi Kurds?, 1991,
https://www.hrw.org/report/1991/03/11/whatever-happened-iraqi-kurds, Stand: 29.04.2022;
Human Rights Watch: »Genocide in Irag — The Anfal Campaign Against the Kurdsc,
2006, https://www.hrw.org/report/2006/08/14/genocide-irag-anfal-campaign-against-kurd
s/report-summary, Stand: 29.04.2022.

31 Vgl. Gama'a Ansar as-Sunna: Sawahid min tarih ‘awwal raya gihadiya lil-tamkin wa al-imara
fial-iraq, 2010, 22 — 26 und 35.

hittps://dol.org/10.14361/9783839408275-012 - am 12.02.2026, 16:52:44. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (I EEm—.


https://cisac.fsi.stanford.edu/mappingmilitants/profiles/ansar-al-islam
https://www.hrw.org/report/1991/03/11/whatever-happened-iraqi-kurds
https://www.hrw.org/report/2006/08/14/genocide-iraq-anfal-campaign-against-kurds/report-summary
https://www.hrw.org/report/2006/08/14/genocide-iraq-anfal-campaign-against-kurds/report-summary
https://doi.org/10.14361/9783839409275-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://cisac.fsi.stanford.edu/mappingmilitants/profiles/ansar-al-islam
https://www.hrw.org/report/1991/03/11/whatever-happened-iraqi-kurds
https://www.hrw.org/report/2006/08/14/genocide-iraq-anfal-campaign-against-kurds/report-summary
https://www.hrw.org/report/2006/08/14/genocide-iraq-anfal-campaign-against-kurds/report-summary

4, Zwischen fitna und wahda: T@'ifiya als Problem der irakischen Bevdlkerung

nicht immer eindeutig fassbar waren.?* Dabei spielte der Bezug zum sufistischen
nagqshandi-Orden (at-tariqa an-nagqshandiya) eine bedeutende Rolle, insbesondere in
der Fusion der nagshandi-Tradition mit ba‘tistischen Weltdeutungen durch ‘Izzat
Ibrak'im ad-Dairi.*

Als Begriindung fiir die Hinwendung zum bewaffneten Kampf wird von AS
auch die Verfolgung der islamistischen Bewegungen durch die grossen kurdischen
Parteien ab 1993 genannt und nicht etwa die Durchsetzung spezifischer Religions-
vorstellungen.>* Ansar as-Sunna verwendet somit einen Opfer-Diskurs anhand
einer Genealogie der Verfolgung, wie er bereits von den schiitischen Exilparteien
und AMSI bekannt ist.

Die Ablehnung von sikularen Kriften findet sich in Bezug auf Kurdistan bereits
in fritheren Texten, etwa einem bayan von 2001, wobei fiir Angar zu diesem Zeitpunkt
der Konflikt zu den kurdischen Parteien PUK und KDP die zentrale Rahmung bil-
det.*

Diese Ablehnung griindet aber offensichtlich nicht nur auf dem Sikularismus,
der den kurdischen Parteien vorgeworfen wird, sondern in konkurrierenden poli-
tischen Vorstellungen, namentlich der antidemokratischen Position von AS. Dies
zeigt sich anhand der Frage nach dem zu errichtenden politischen System, welche
auch fiir AS bedeutsam war. Spitesten ab 2005 ist die Ablehnung der Demokratie
prominent in Ansar-Publikationen vertreten.

Zu diesem Zeitpunkt erfolgt eine grundsitzliche Auseinandersetzung mit der
Frage, wie ein politisches System zu legitimieren sei. Ansar lehnt die Teilnahme an
Wahlen und die Demokratie grundsitzlich ab. Selbstin der Ausgabe des Online-Ma-
gazins Ansar as-Sunna vom Mirz 2006, in dem auf den Anschlag von Samarra einge-
gangen wird, wird die Ablehnung der Demokratie deutlich ausgiebiger behandelt
als die Anschlige.*

Die Demokratie wird nicht wie durch AMSI aufgrund der Prisenz der amerika-
nischen Truppen abgelehnt, sondern als Regierungssystem iiberhaupt. Demokra-
tie wird als Gegenkonzept zu »Gottes Herrschaft« verstanden und mit Korruption

32 Zur Heterogenitit der innerhalb der sunnitischen aufstindischen Gruppierungen vgl. Inter-
national Crisis Group: In their own Words, 2006, S.1—3.

33 Vgl. Schulze: Geschichte der Islamischen Welt, 2016, S. 515.

34  Vgl. Gama‘a Ansar as-Sunna: Sawahid min tarih ‘awwal raya gihadiya lil-tamkin wa al-imara
fial-iraq, 2010, S. 22.

35 Vgl.ebd,S. 49-50.

36  Ansar as-Sunna 14, 2006, in: Ansar as-Sunna, S.10 — 11. Die Ausfithrungen drehen sich da-
bei um die im Monat zuvor in der franzésischen Satire-Zeitschrift Charlie Hebdo erschiene-
nen Mohammed-Karikaturen. Dass solche Darstellungen méglich und durch die Pressefrei-
heit gedeckt seien, wird im Text als Argument gegen Demokratie und »westliche« Freiheit
verwendet.

hittps://dol.org/10.14361/9783839408275-012 - am 12.02.2026, 16:52:44. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (I EEm—.

121


https://doi.org/10.14361/9783839409275-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

122

Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak

und Gotzendienst gleichgestellt, was in der Gegeniiberstelleng der »Religion Got-
tes« mit der »Religion der Demokratie« (din ad-dimiqratiya) ausgedriickt wurde.>”
In der Demokratie sei das Volk der Rechtsgeber und werde dadurch zum angebe-
teten Gott (al-ilah al-muta‘a). Das mache die Demokratie zu einem nichtreligiésen
System und zum Gotzendienst.*® Dementsprechend richten sich die bewaffneten
Angriffe grundsitzlich gegen die Parteien.*

Sogar die Frage, ob der (fiir eine legitime Herrschaft aus Sicht von AS notwendi-
ge) Imam ein Angehoriger der Qurais sein miisse, wird aufgegriffen (und anschlies-
send bejaht).*® Damit wird auf die Debatte tiber die legitime Nachfolge Muham-
mads als Anfithrer der Muslime und auf die dazugehdrigen schiitisch-sunnitischen
Polemiken zu dieser Frage Bezug genommen. Offensichtlich wird auf diese Weise
eine Herrschaftslegitimation aufgebaut, die nicht nur auf Konzeptionen der isla-
mischen Frithzeit aufbauen soll, sondern auch schiitischen Argumentationsweisen
widerspricht. Die Frage nach dem richtigen Herrschaftssystem wird somit mit der
Auseinandersetzung mit der Schia verbunden.

Die Ablehnung der Schia istin den AS-Publikationen prominent vertreten. Illus-
trativ dafiir ist Ausgabe Nummer 14 von Ansar as-Sunna vom Mirz 2006. Auf Seite 1
des Magazins wird eine Bilanz gezogen tiber die Zeit seit dem Angriff des »Kreuz-
ritterfeindes«, der USA, wobei konstant auf die Schia Bezug genommen wird. Zu-
nichst wird diese als die {a’ifa bezeichnet, welche auf Befehl Gottes bekimpft wer-
den soll;* Amerikaner und Schiiten, benannt als »Kreuzritter« und »Ablehner«, wer-
den inihrem Hass gegen ahl as-sunna gleichgesetzt (al-hiqd as-salibi ar-rafidi).** Auch
antischiitische Stereotype werden bemitht und mit schiitischen Exponenten ver-
kniipft.*

Die Fragen »Warum kimpfen? Wie? Gegen wen? Bis wann?« seien keine »dialek-
tischen« Fragen ohne Antwort darauf. Die Antwort brauche aber Mut (statt Liebe zur
Welt und Todesablehnung).* Der Fall scheint also klar, der Kampf gegen die Schia
ist aus Sicht von AS aufzunehmen (bzw. weiterzufiithren). In diesem Punkt konver-
giert die antischiitische Haltung von AS mit der Ablehnung der Demokratie.

37  Vgl. Ansar as-Sunna: Bayan sadir ‘an qiyada Jays ansar as-sunna hawla al-intihabat 13, in:
Ansar as-Sunna, S. 4.

38 Vgl. Gama'a Ansar as-Sunna: Sawahid min tarih ‘awwal raya gihadiya lil-tamkin wa al-imara
fral-iraq, 2010, S. 25.

39  Ebd, S 41.

40  Vgl. Ansar as-Sunna: Baia wa ma yata’allqu biha, 2010, S. 5 8.

41 Ansaras-Sunna, 2006, S.1.

42 Ebd.

43  Beispielsweise, wenn Sistani in eine Linie mit Nasir ad-Din al-TiisT gestellt wird, oder Ga‘fari
mit Ibn al-‘Algam. Vgl. ebd.

44  Ebd.

hittps://dol.org/10.14361/9783839408275-012 - am 12.02.2026, 16:52:44. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (I EEm—.


https://doi.org/10.14361/9783839409275-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4, Zwischen fitna und wahda: T@'ifiya als Problem der irakischen Bevdlkerung

Trotz dieser deutlich antischiitischen Ausrichtung ist die Haltung von AS ge-
geniiber der Schia nicht immer eindeutig (und unterscheidet sich darin von derje-
nigen Zarqawis, auf die weiter unten eingegangen wird). Dies zeigt sich in der Un-
terscheidung zwischen den Anfiithrern (ru 'iis) der Schia und der breiten schiitischen
Bevolkerung bzw. der »Laien« (‘awamm as-si‘a), wie sie in einem bayan iiber den An-
schlag von in Samarra eingefithrt wird. Zunichst geht der Text auf den Golfkrieg
von 1991 und die aktuelle Besatzung des Iraks ein. Anschliessend wird dargelegt,
dass die »Anfiihrer der Ablehnung« (ru 'us ar-rafd) und die »Armee des Schwindlers«
(gai$ ad-daggal, als Verballhornung von gais al-mahdi) den Anschlag zu nutzen wuss-
ten, um ihre »safawidischen« Pline umzusetzen. Bereits 40 Moscheen seien in »hu-
sainiyat« (schiitische religiose Einrichtungen) umgewandelt und die Angehérigen
der Sunna aus den sitdlichen Gouvernements und einigen Vierteln Bagdads vertrie-
ben worden. Zudem werde ein antisunnitisches Siuberungsprogram der Lehrer-
und Arzteschaft vorgenommen. All das wiirden die ru s der Schia in Koordination
mit den »Feinden des Islams« durchfithren —- wihrend die Sunniten mit dem Kampf
gegen eben diese Feinde beschiftigt seien.*

Doch die Amerikaner hitten sich zunehmend von den schiitischen Anfithrern
abgewendet angesichts des iranischen Einflusses bzw. des »Neo-Safawismusc,
unter dem diese stiinden, sowie des Einsatzes von Todesschwadronen iranischer
Herkunft durch al-Gafari. Die Amerikaner forderten daher eine politische Fiih-
rung ohne Milizen.*® Nun verliere die schiitische Bevélkerung (‘awamm a3-5‘a, die
schiitischen Laien) das Vertrauen in die Fihigkeit ihrer Fithrung, ihre Sicherheit
und ihren Wohlstand zu vermehren.* Daher nun die bésartige Idee der ru'is,
den Anschlag auf die eigenen Heiligtiimer durchzufithren und ihn den Sunniten
zuzuschreiben. Und nun wiirden sie, nachdem sie diesen Anschlag durchgefithrt
hitten, verlogen zu Einheit und Briiderlichkeit aufrufen.*® Der Anschlag wird so-
mit in einer iiberraschenden Umkehrung der Ereignisse der schiitischen Fithrung
angelastet. Nach neuerlichen abwertenden Ausfithrungen tiber Muqtada as-Sadr,
den iranischen Versuch, die Herrschaft iiber den Irak zu erlangen, und dariiber,
wie wichtig Weg des Dschihad fiir den Erfolg der Muslime sei, wird schliesslich
die breite schiitische Bevolkerung (‘awamm as-$1'a, die Laien, das allgemeine Volk)
direkt angesprochen: Der Iran und die Neo-Safawiden wiirden sie benutzen, um
ihre satanischen Ziele zu erreichen.®

45 Ebd.,S. 2.

46  Ebd.

47  Die Formulierung awamm as-Siaist die einzige in diesem Text, in der die Bezeichnung»Schia«
verwendet wird. Ansonsten ist nur von »Ablehnern« und »Safawiden« die Rede.

48  Ansaras-Sunna, 2006, S. 2.

49 Ebd,S.3.

hittps://dol.org/10.14361/9783839408275-012 - am 12.02.2026, 16:52:44. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (I EEm—.


https://doi.org/10.14361/9783839409275-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

124

Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak

Die ru'iis bzw. Anfiihrer der Schia werden als die eigentlichen Treiber des Kon-
flikts identifiziert. Die »Laien« dagegen erscheinen als ausgenutzte, manipulierte
Masse. Die Unterscheidung in Laien und Fithrung folgt zwar einem bei Ibn Taimiya
bereits etablierten konventionellen Muster und ist daher alles andere als innovativ.
Trotzdem ist sie in ihrer spezifischen Ausprigung bei AS relevant fiir die Konsti-
tution des konfessionellen Anderen. Das vorgebliche Fehlverhalten der schiitischen
Fithrung liegt in den hier betrachteten Schilderungen nicht in Glaubensfragen, son-
dern in ihrem politischen und gesellschaftlichen Handeln. Explizit wird ihnen ihr
politisches Verhalten vorgeworfen. Das der Schia zur Last gelegte Fehlverhalten ist
aus Sicht von Ansar as-Sunna offenbar eher politisch-gesellschaftlich denn religios
bestimmt.

Man fragt sich bei der Lektiire der AS-Texte unweigerlich, ob aus Sicht von AS
ein friedliches Zusammenleben mit der schiitischen Bevolkerung méglich wire,
wenn sie iiber (in dieser Sichtweise) bessere Anfiihrer verfiigten; schliesslich sind
es auch diese ru'iis, denen eine neosafawidische Haltung unterstellt wird und nicht
den Laien. Das geht so weit, dass die Urheberschaft der Anschlige von Samarra in
der schiitischen Fithrung gesucht wird. Der Angriff auf die schiitischen Heiligtimer
wird von AS keineswegs positiv fir die ultraislamischen Kampfbiinde in Anspruch
genommen. Sie distanzieren sich aber auch nicht davon, sondern schreiben ihn der
schiitischen Fithrung zu. Ein offener konfessioneller Konflikt wird, bei aller Ableh-
nung der Schia, zumindest programmatisch also nicht angestrebt; der eigentliche
Konflikt wird politisch gefasst, im konkreten Verhalten der schiitischen Fithrung.
Im Vordergrund der genannten politischen und gesellschaftlichen >Fehlleistungenc
dieser Fithrung stehen die Zusammenarbeit mit den Amerikanern und die unter-
stellte Unterstiitzung fir eine iranische bzw. safawidische Machtiibernahme im
Irak.

Konfessionelle Beziige sind in den Publikationen von AS offensichtlich omni-
prisent. Die Sunna tritt zwar kodifiziert als ahl as-sunna auf, mit der Gleichsetzung
dieses Begriffs mit Islam an sich. Doch bildet die Schia, neben dem Verweis auf die
»ungliubigen Amerikaner«, den dominanten Differenzbegriff. Selbst dort, wo die
Schia rhetorisch aus der Gemeinschaft der Muslime ausgeschlossen wird, bleibt die
Orientierung an ihr konstitutiv fiir die Selbstverortung von AS. Das zeigt sich auch
darin, dass gelegentlich auf die Bezeichnung abna’ as-sunna, die Angehorigen (oder
Sohne) der Sunna, ausgewichen wird, die deutlich niher bei der alleinigen Nennung
von »Sunna« zu verorten ist. Diese Bezeichnung ist nicht nur fir die Abgrenzung
zur Schia bedeutsam, sie ist fiir AS auch fiir die Beschreibung der Situation im Irak
unabdingbar. Die Einteilungskategorien fiir die Bevélkerung lauten Kurden, Schia
und ahl as-sunna, womit nicht angestrebt wird, eine sunnitische Konfession zu eta-
blieren, sondern Schia und Kurden aus dem Islam auszuschliessen.

hittps://dol.org/10.14361/9783839408275-012 - am 12.02.2026, 16:52:44. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (I EEm—.


https://doi.org/10.14361/9783839409275-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4, Zwischen fitna und wahda: T@'ifiya als Problem der irakischen Bevdlkerung

Zusammenfassend lisst sich beim Kampfbund Ansar as-Sunna beobachten, wie
die Diskussion iiber das politische®® System in eine Diskussion iiber die Bevolke-
rung transformiert wird. Wihrend die Demokratie als unzulissige Inwertsetzung
des Bevolkerungswillens abgelehnt wird, orientiert sich AS im Umgang mit der
Schia an deren Einteilung in eine zu bekimpfende Elite und eine manipulierte
breite Masse. Damit richtet sich ihre antischiitische Position nicht in erster Linie
gegen die Schia an sich, sondern gegen die Machenschaften der korrumpierten
schiitischen Fithrung.”

Die Kritik an der »safawidischen« Machtitbernahme wird durch die aus-
fithrliche Auseinandersetzung mit verschiedenen Regierungssystemen erginzt,
namentlich der Ablehnung der Demokratie und allgemeiner Wahlen. Trotz der oft
anhand religiéser Quellen vorgetragenen Argumentation zugunsten eines islami-
schen Herrschaftssystems wird hier deutlich, dass auch AS der Frage nach dem
politischen System grosse Bedeutung zumisst. Ahnlich wie andere ultraislamische
Akteure orientiert sich AS dabei an einem frithislamischen Bezugsrahmen.

Das Verhaltnis zwischen diesen islamischen Beziigen und einem irakischen Na-
tionalismus bleibt unscharf; zumindest den kurdischen Nationalismus betrachtet
AS als vereinbar mit islamischen Konzeptionen.*> Als verbindendes Element bleibt
die Ablehnung der Schia. Der Antischiismus legt den Grundstein fiir die Hinterfra-
gung des politischen Systems.

4.1.1.2 AQI

Dass die Positionen von Angar as-Sunna innerhalb des extremistischen Spektrums
tatsdchlich als vergleichsweise gemissigt bezeichnet werden miissen, zeigt sich,
wenn man AQI (al-Qaida im Irak, tanzim qa ‘idat al-gihad fi bilad ar-rafidain) betrach-
tet. Der berithmt gewordene und meist als echt anerkannte Brief von Zarqawi an

50 Der Ausdruck»politisch«ergibt, wie aus den Positionen von AS hervorgeht, in einem ultrais-
lamischen Kontext kaum noch Sinn; ich verwende ihn hier trotzdem, um den Vergleich der
Positionen der verschiedenen Akteure zu erleichtern.

51 Diesen theoretischen Unterscheidungen waren im konkreten Vorgehen von AS Grenzen ge-
setzt. Bei Anschlagen wurden zivile Opfer billigend in Kauf genommen, Angehorige der jesi-
dischen Minderheit wurden gar gezielt angegriffen (Vgl. Stanford University: Mapping Mili-
tants Organizations: »Ansar al-Islam«, Dezember 2018). Trotzdem unterschied sich das Vor-
gehen von AS strategisch deutlich vom offen angestrebten Krieg mit der Schia, wie er von
AQI propagiert wurde.

52 ASverwendet kaum Bezlige zum Irak als Nationalstaat. »Irak« wird meist nur dann genannt,
wenn AS sich »an die Anhdnger des Islams im Irak« (il ahl al-Islam fi al-iraq) richtet, also an
den Adressaten der eigenen Uberlegungen zum politischen System. Der Irak bildet einen
Bezugsrahmen, der scheinbar nicht weiter hinterfragt wird.

hittps://dol.org/10.14361/9783839408275-012 - am 12.02.2026, 16:52:44. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (I EEm—.


https://doi.org/10.14361/9783839409275-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

126

Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak

Osama bin Laden illustriert die wohl deutlichste Form der Ablehnung gegeniiber
der Schia.*

Die Zusammenarbeit der Amerikaner mit den Schiiten, »the most evil of man-
kind«, griindet laut Zarqawi auf dem Widerstand gegen die US-Truppen durch die
Dschihad-Kimpfer (mugahidin) im »sunnitischen Dreieck«.** Die Schia bezeichnet
er als Religion, die so wenig mit dem Islam zu tun habe wie das Judentum mit dem
Christentum unter dem Banner der Buchreligionen. Zur Illustration verwendet Zar-
qawl stereotype Vorwiirfe, wie sie aus islamistischen und ultraislamischen Kreisen
bekannt sind: Polytheismus, Anbetung von Grabern, Schreine umbkreisen, die Belei-
digung der Prophetengefihrten und weitere Formen von »Unglauben und Atheis-
mus«.* Er verweist auf den Konflikt zwischen dem osmanischen und dem safawi-
dischen Reich, wenn er einem »Orientalisten« Recht gibt, der behauptet habe, ohne
die Safawiden wire Europa heute islamisch. Auch die Geschichte vom Verrat von
Ibn al-*Alqgami wird erwihnt.>® Zarqawi schliesst sich ausserdem den fiir extremis-
tische Akteure (besonders im Kontext konfessioneller Gewalt) iblichen Beziigen auf
Ibn Taimiya an.”’

Der Punkt, in dem sich Zarqawis Position von derjenigen anderer ultraislami-
scher Akteure unterscheidet, liegt im Umgang mit der Schia. Selbst die Fithrung von
al-Qaida propagiert eine vorliufige Indifferenz gegeniiber den Schiiten oder gar ei-
ne explizite Zusammenarbeit mit ihnen im Kampf gegen die USA und deren Trup-
pen im Nahen Osten. Zarqawi dagegen betrachtet den Kampf gegen die Schia als
unabdingbar: »[W]ith the Shi‘a, we have rounds, attacks, and dark nights that we
cannot postpone under any circumstances. Their danger is imminent [...].<*® Zar-
qawi betrachtet einen Krieg gegen die Schia als notwendig, damit die Schiiten ihr
»wahres Gesicht« in Form von Gewalt gegen die sunnitische Bevolkerung zeigten
und so die Sunniten im Kampf gegen die Schia vereint wiirden:

»| mean that targeting and hitting them in [their] religious, political, and mili-
tary depth will provoke them to show the Sunnis their rabies and bare the teeth

53 Bedauerlicherweise liegt mir dieser Brief nur in englischer Ubersetzung vor. Ich bezweifle,
dass im arabischen Original tatsachlich von »Sunna« die Rede ist. Zu erwarten ware, wie in
den Ansar-Publikationen, die Formulierung ahl as-sunna. Allerdings entspricht die Ausdruck-
weise im Brief den Sprachnormen ultraislamischer Gruppierungen, die verwendeten Begriffe
sind also bereits bekannt und etabliert.

54  Az-Zarqawi, Abl Mus‘ab: Zarqawi Letter 2004, 2004.

55  Ebd.

56  Zulbnal-Algamivgl. De Nicola, Bruno: Ibn al-Algami, in: K. Fleet, CG. Krimer, D. Matringe, .
Nawas und D. ]. Stewart (Hg.): Encyclopaedia of Islam Three Online, 2021, doi: https://doi.or
2/10.1163/1573-3912_ei3_COM_30688, Stand: 24.05.2025.

57 Vgl az-Zarqawi: Zarqawi Letter 2004, 2004.

58  Ebd.

hittps://dol.org/10.14361/9783839408275-012 - am 12.02.2026, 16:52:44. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (I EEm—.


https://doi.org/10.1163/1573-3912_ei3_COM_30688
https://doi.org/10.1163/1573-3912_ei3_COM_30688
https://doi.org/10.14361/9783839409275-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.1163/1573-3912_ei3_COM_30688
https://doi.org/10.1163/1573-3912_ei3_COM_30688

4, Zwischen fitna und wahda: T@'ifiya als Problem der irakischen Bevdlkerung

of the hidden rancor working in their breasts. If we succeed in dragging them into
the arena of sectarian war, it will become possible to awaken the inattentive Sun-
nis as they feel imminent danger and annihilating death at the hands of these
Sabeans.«*®

Umgekehrt bezichtigt Zarqawi die Schiiten selbst, einen geplanten konfessionellen
Krieg zu fithren, beispielsweise in einer Audioaufnahme von September 2005, in der
sich Zarqaw1 zur gleichzeitig stattfindenden Eroberung der nordirakischen Stadt
Tal‘afar durch irakische und US-Truppen dussert.*

Auch die Sunniten sind Gegenstand von Zarqawis Ausserungen. Im Brief
an Bin Laden bezeichnet er sie als fithrungslos umherstreifend: »They have lost
the[ir] leader and wandered in the desert of artlessness and negligence divided
and fragmented, having lost the unifying head who gathered the scattered [pieces]
and prevented the egg from shattering.«*" Wenig iiberraschend lehnt Zarqawi
auch sunnitische Politiker ab, die in der gegenwirtigen Regierung mitwirken, und
beschimpft etwa den irakischen Verteidigungsminister Sa‘dan ad-Dulaimi als
schiitischen Lakaien.®

Auch sunnitische Gelehrte bleiben von Zarqawis Kritik nicht verschont:

»Beware, oh Sunni scholars — has your sons’ blood become so cheap in your eyes
thatyou have sold it fora low price? Has the honor of your women become so trivial
in your eyes? Beware. Have you not heard that many of your chaste and pure sis-
ters from among the Sunnis of Tel'afar had their honor desecrated, their chastity
slaughtered, and their wombs filled with the sperm of the Crusaders and of their
brothers, the hate-filled Rafidites? Where is your religion? Moreover, where is your
sense of honor, your zeal, and your manliness?«®?

Die Legitimation des Kampfes gegen die Schiiten war denn auch der Anlass fiir die-
sen Brief an bin Laden, nachdem al-Qaidas Fithrung eine strategische Zusammen-
arbeit mit den Schiiten gegen die amerikanischen Truppen angemahnt hatte. Zar-
qawl aber zeigte sich unverséhnlich und machte am Ende seines Schreibens die Un-
terstittzung fiir den Kampf gegen die Schia sogar zur Bedingung fiir seine Treue

59  Ebd.

60 Vgl. az-Zarqawi, Abli Mus‘ab: Leader of Al-Qaeda in Iraq Al-Zarqawi Declares >Total War<on
Shi'ites, States that the Sunni Women of Tel'afar Had >Their Wombs Filled with the Sperm
of the Crusaders<, 2005, https://scholarship.tricolib.brynmawr.edu/bitstream/handle/10066
/4810/ZAR20050914P.pdf, Stand: 16.06.2022.

61 Az-Zargawi: Zarqawi Letter 2004, 2004.

62  Vgl.az-Zarqgawi: Leader of Al-Qaeda in Iraq Al-Zarqawi Declares»>Total War<on Shi’ites, States
that the Sunni Women of Tel'afar Had >Their Wombs Filled with the Sperm of the Crusaderss,
2005.

63  Ebd.

hittps://dol.org/10.14361/9783839408275-012 - am 12.02.2026, 16:52:44. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (I EEm—.

127


https://scholarship.tricolib.brynmawr.edu/bitstream/handle/10066/4810/ZAR20050914P.pdf
https://scholarship.tricolib.brynmawr.edu/bitstream/handle/10066/4810/ZAR20050914P.pdf
https://doi.org/10.14361/9783839409275-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://scholarship.tricolib.brynmawr.edu/bitstream/handle/10066/4810/ZAR20050914P.pdf
https://scholarship.tricolib.brynmawr.edu/bitstream/handle/10066/4810/ZAR20050914P.pdf

128

Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak

gegeniiber dieser Fithrung: »[I]f you are convinced of the idea of fighting the sects
of apostasy, we will be your readied soldiers.«*

Zarqawi versuchte nicht nur gegeniiber al-Qaida, solche inhaltlichen Deutun-
gen durchzusetzen. Auch die religidésen Autorititen wurden von ihm zunehmend
herausgefordert. Der Wandel von der Orientierung an religiésen Autorititen hin
zu einer Privilegierung der Position der Kimpfer zeigt sich im Verhaltnis zwischen
Zarqawl und seinem Mentor, dem palistinensisch-jordanischen Ideologen Ab
Muhammad al-Maqdisi. Maqdisi, einer der einflussreichsten Vordenker eines
militaristischen Dschihad-Verstindnis, kam in den 1980cer Jahren in Pakistan in
Kontakt mit Zarqawi. Die beiden sassen spiter in Jordanien zusammen eine Haft-
strafe fiir die Planung von Anschligen ab. Danach ging Zarqawi 1999 in den Irak,
Magqdisi blieb in Jordanien.®

Wiahrend sich Zarqawi lange auf Maqdisi bezog, um seinen Kampf zu legitimie-
ren, wandte sich dieser 2004 in einem Brief an Zarqawi und spiter in mehreren In-
terviews gegen seinen ehemaligen Schiiler. Kritisiert wurden einerseits mangelnde
religiése Kenntnisse und Bildung aufseiten der jungen Kimpfer, andererseits die
eingesetzten Mittel, namentlich die Selbstmordattentate. Zarqawis Gewalt gegen
Zivilisten schidige das Ansehen des Dschihad.®® Zarqawis Replik richtete sich ge-
gen die fehlende Kampferfahrung von Gelehrten. Thnen stellte er die Kimpfer ge-
geniiber, die »Wissen mit Blut« schreiben wiirden.®’

Die Auseinandersetzung zwischen Maqdisi und Zarqawi ist bereits breit disku-
tiert worden. Relevant fiir die Untersuchung der Konfessionalisierung ist hier die
Frage nach der Autoritit. Offensichtlich fand in ultraislamischen Kampfbiinden ei-
ne Verschiebung der Autoritit statt, von Gelehrten zu Kimpfern, wie Joas Wagema-
kers schreibt:

»The criticism of al-Maqdisi clearly shows that they reject him as someone who can
speak authoritatively on waging jihad. In their rejection of al-Maqdisi, however,
they also show a broader disdain for the non-fighting scholars of the religion in
whose name the mujahidun claim to wage their jihad. Apparently, they believe
the only people capable of saying anything sensible aboutjihad are those Muslims
participating in it themselves.«®®

64  Az-Zargawi: Zarqawi Letter 2004, 2004.

65  Vgl. Wagemakers, Joas: Reclaiming Scholarly Authority: Abu Muhammad al-Maqdisi’s Cri-
tique of Jihadi Practices, in: Studies in Conflict & Terrorism 34 (7), 2011, S. 523 — 539, S. 523 —
525.

66 Vgl.ebd., S. 525 —527.

67 Vgl.ebd., S.530.

68 Ebd., S.531.

hittps://dol.org/10.14361/9783839408275-012 - am 12.02.2026, 16:52:44. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (I EEm—.


https://doi.org/10.14361/9783839409275-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4, Zwischen fitna und wahda: T@'ifiya als Problem der irakischen Bevdlkerung

Wihrend Wagemakers zu dem Schluss kommt, dass die Konsequenz der Auseinan-
dersetzung zwischen der Glaubwiirdigkeit der Kimpfer und der Autoritit der Ge-
lehrten in der Wahl zwischen »Gewalt und extremer Gewalt« bestehe,®® kommt die-
ser Debatte im Kontext der Konfessionalisierung eine erweiterte Bedeutung zu. Die
Verkniipfung der antischiitischen Ausrichtung mit dem militaristischen Ideal, das
sich bis zur Herausforderung gelehrter Autoritit ausdehnt, schafft die Grundlage
fiir eine neue Form sunnitischer Fithrung — wobei »sunnitisch« hier als Bezeichnung
hinterfragt werden muss, da in Zarqawis Verstindnis die Schia nicht Teil des Islams
ist und er folglich nicht eine »sunnitische«, sondern eine »islamische« Fithrung an-
strebt. Die Frage nach der Gewalt gegen die schiitische Zivilbevélkerung ist somit
nicht als reiner Fanatismus seitens Zarqawis abzutun. Sie markiert die Grenze zwi-
schen einem konfessionellen Verstindnis von Schia und Sunna einerseits und einem
Islamverstindnis, aus dem die Schia ausgeschlossen wird, andererseits. Hier wird
auch eine Grenze des Begriffs ta ifiya erkennbar, der als kritische Bezeichnung der
Position AQIs durch takfiri erganzt und teilweise gar ersetzt wird. Takfir bezeichnet
die Praxis, Muslime aus dem Islam auszuschliessen und somit Gewalt gegen sie zu
rechtfertigen (oder, im militaristischen Kontext, gar zu gebieten). Diese Praxis ist
nicht auf den Ausschluss der Schia beschrinkt, sondern orientiert sich in ihrer ex-
tremen Ausprigung am Kriterium der Gefolgschaft gegeniiber dem Kalifat, wie sich
beim IS zeigen wird.”

4.1.2 Die Sahwa und die »Revolution der Stamme«

Die Gewalt der ultraislamischen Kampfbiinde richtete sich nicht nur gegen die
schiitische Zivilbevolkerung, die Regierung und die internationalen Truppen, son-
dern auch gegen etablierte sunnitische Fithrungspersonlichkeiten, insbesondere
gegen Stammesautorititen. Es waren daher vor allem bewaffnete Einheiten sun-
nitischer Stimme, die gegen die Kampfbiinde vorgingen und zusammen mit der
massiven amerikanischen Truppenaufstockung, dem surge, entscheidend zu einer
Befriedung beitrugen. Das prominenteste Beispiel fiir dieses militirische Engage-
ment der Stimme war die Sahwa (»Erwachen«).” Die tribale Mobilisierung setzte
gegen Ende 2005 ein und nahm ab September 2006 mit der Bildung des »Anbar

69 Vgl.ebd., S.534.

70 Vgl Kapitel 5.3.

71 Wahrend an dieser Stelle in erster Linie auf die sunnitische Sahwa eingegangen wird, sol-
len die beteiligten schiitischen Stimme nicht unerwihnt bleiben. Auf Seiten der Regierung
und der amerikanischen Truppen bestand die Hoffnung, dass durch die Mobilisierung schiiti-
scher Stamme die Macht schiitischer paramilitarischer Verbinde insbesondere in Basra ein-
gedimmt werden kénne —wobei der Erfolg dieser Strategie offenbar deutlich bescheidener
ausfiel, als das bei den Kadmpfen in Anbar der Fall war. Vgl. International Crisis Group: Irag’s
Civil War, the Sadrists and the Surge, 2008, S.19.

hittps://dol.org/10.14361/9783839408275-012 - am 12.02.2026, 16:52:44. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (I EEm—.

129


https://doi.org/10.14361/9783839409275-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

130

Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak

Rettungs-Rats« (maglis inqad al-anbar) unter Leitung von ‘Abd as-Sattar ar-Risawi,
bekannt geworden als Aba Risa, Form an.” Seit 2003 waren Hunderte tribale An-
fithrer durch Zarqawis Organisation getotet worden, wichtige Stammes-Scheiche
(Suyiih) waren vor der Gewalt ins nahegelegene Ausland geflohen. Dadurch entstand
neuer Handlungsspielraum fiir zuvor weniger einflussreiche Suyuh, unter ihnen Aba
Risa. Mit zunehmender Kooperation mit den US-Truppen gewann die Sahwa rasch
an Bedeutung, insbesondere durch den Zulauf Tausender junger Sunniten, oft ehe-
maligen Angehorigen von aufstindischen Gruppierungen. Die so gewachsene, lose
Koalition wurde bekannt unter der Bezeichnung »S6hne des Iraks«. Der Erfolg war
durchschlagend, Mitte Juni waren Zentren extremistischer Aktivitit in Anbar, ins-
besondere Ramadi und Falludscha, unter der Kontrolle der Sahwa und weitgehend
befriedet. Nach der Reduktion amerikanischer Truppenprisenz in diesen Regionen
ab 2009 vermochten sich die ultraislamischen Kampfbiinde aber offenkundig zu
reorganisieren, Racheakte gegeniiber Angehérigen der Sahwa nahmen massiv zu.
Diese Einschiichterungskampagnen und das nicht eingehaltene Versprechen der
irakischen Regierung, die Stammeskimpfer in die Sicherheitskrifte zu integrieren,
fithrten dazu, dass sich Teile der Sahwa den Kampfbiinden zuwendeten (was nicht
zuletzt zum Erfolg von ISIS beigetragen haben diirfte).”

Wisam al-Hardan, einer der Mitbegriinder der Sahwa, hat mit seinem Buch "as-
rar as-sahwa wa hafayaha™ (Die Mysterien und Geheimnisse der Sahwa) eine Selbstdar-
stellung der Bewegung verfasst. Da es sich bei der Konfrontation zwischen der Sah-
wa und den ultraislamischen Kampfbiinden um die wohl bedeutendste innersunni-
tische Konfrontation nach 2003 handelt, ist diese Darstellung von besonderem In-
teresse fiir die Konfessionalisierung der Sunna. Daher wird sie im Folgenden aus-
fithrlich betrachtet.

Die Gewalt, der die Stimme ab 2003 ausgesetzt waren, dient Hardan in seiner
Schilderung der Geschichte der Sahwa als Ausgangspunket fiir die Gritndung der Be-
wegung. Die Sahwa ist laut Hardan auf Initiative des Verteidigungsministers Sa‘a-
dtin ad-Dulaimiund unter Vermittlung Hardans selbst entstanden. Als Reaktion auf
die Ermordung verschiedener hochrangiger Stammesangehériger trafen sich Ver-
treter der Stimme Anbars, um sich kiinftig ihre gegenseitige Unterstiitzung zuzu-
sagen, zum ersten Gipfel der Sahwa am 14. September 2006.7 Die Sahwa steht damit
ganz im Zeichen der innersunnitischen Gewalt. Detailliert geht Hardan auf die Ge-
walt gegen Personen ein, die er als »nationale Symbole« (rumiiz wataniya) bezeichnet,

72 Vgl. Benraad, M.: Irag’s Tribal »Sahwa«. Its Rise and Fall, in: Middle East Policy 18 (1), 2011,
S.121-131.

73 Vgl.Benraad, Myriam: Une lecture de la Sahwa ou les mille et un visages du tribalisme irakien,
in: Etudes rurales 184, 2009, S. 95106, S.101 —102.

74 Al-Hardan, al-8aib Wisam: ’Asrar as-sahwa wa hafayaha, Bagdad 2009.

75 Ebd., S.77.

hittps://dol.org/10.14361/9783839408275-012 - am 12.02.2026, 16:52:44. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (I EEm—.


https://doi.org/10.14361/9783839409275-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4, Zwischen fitna und wahda: T@'ifiya als Problem der irakischen Bevdlkerung

womit er Stammesautorititen meint. Er setzt diese dann implizit mit »Symbolen
Anbars« gleich, teilweise auch mit »Symbolen des Widerstandes«.” Als Griinde fiir
die Gewalt gegen diese Exponenten nennt Hardan deren Weigerung, die »Terroris-
ten« (irhab’iyyin) zu unterstiitzen. Ausserdem sollten die verbleibenden Autorititen
eingeschiichtert werden.”

Gleich nach dem Griindungstreffen der Sahwa hitten Stammeskimpfer den
vereinigten Kampf gegen die terroristischen Gruppen aufgenommen und das
Gebiet der Gazira innerhalb von 48 Stunden »befreit«.”® Gleichsam als Initiati-
onsmoment beschreibt Hardan, wie die frithen Mitglieder in der Moschee ‘Ain
Assad in Bagdadi aufmarschierten, die von den Terroristen kontrolliert wurde, um
anschliessend dort das Freitagsgebet abzuhalten und den Koran zu rezitieren. Of-
fensichtlich liegt Hardan hier viel daran, diese Verbindung von militirischer Stirke
und Riickeroberung des religiésen Feldes zu betonen, wenn er darauf verweist, dass
die Terroristen die Moschee vor allem fiir die Planung ihrer Aktionen benutzten,
wihrend die Koranrezitation das sei, wofiir die Moschee gedacht sei. Er schildert
denn auch die Predigt, die er in der Moschee hielt, in der er versprach, man werde
die Menschen vom konfessionellen Krieg und die Moschee von dieser Gruppierung
befreien.”

Wer genau sind nun diese Gruppen, die Hardan hier als »Terroristen« bezeich-
net? Um das zu kliren, holt Hardan aus zum Beginn des Widerstandes (mugqawa-
ma) gegen die amerikanischen Truppen in Anbar. Die Zusammenarbeit der Familie
Albu “Ali Sliman mit den Amerikanern in Anbar habe dazu gefithrt, dass Teile der
dortigen Bevolkerung (besonders ehemaligen Angehdrigen der Ba“t-Partei) die Fa-
milie angegriffen hitten. Diese wiederum hitten die Amerikaner zu Hilfe gerufen,
deren bald darauf einsetzende Suche nach Waffen in den Hiusern die gewalttiti-
ge Reaktion der lokalen Bevolkerung provoziert hitten. Auch Paul Bremers Verhal-
ten kritisiert Hardan und unterstellt ihm eine grundsitzliche Abneigung gegeniiber
derirakischen Bevolkerung. Die Auflésung der irakischen Armee und der Befehl zur
De-Ba‘tifizierung taten ihr Ubriges, und viele ehemalige Soldaten hitten sich dem
Widerstand angeschlossen.®

Hardan betont die Heterogenitit der Mugawama. Zum einen erwihnt er, dass
diese Bezeichnung nur denjenigen zustiinde, die ausschliesslich Besatzungstrup-
pen und keine Iraker toten wiirden. Ausserdem mokiert er sich itber den Aufruf zum

76  Darunter die Scheichs al-Marhtm, Nasr ‘Abd al-Karim (Scheich der albu fahad), Muhammad
Tamil al-Garbawi und Hamis al-Fahdawi.

77 Vgl. al-Hardan: 'Asrar as-sahwa wa hafayaha, 2009, S. 74.
78  Vgl.ebd., S.110.
79  Vgl.ebd., S.79.

80 Vgl.ebd., S. 45-48.

hittps://dol.org/10.14361/9783839408275-012 - am 12.02.2026, 16:52:44. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (I EEm—.

131


https://doi.org/10.14361/9783839409275-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

132

Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak

Dschihad, der oft von ehemaligen Ba‘t-Kadern stamme und deren sikulare Ausrich-
tung diesen Aufruf fiir Hardan absurd erscheinen l4sst.®

Fir diese Anfangszeit des Widerstandes schildert Hardan auch das Auftauchen
der Gruppe tawhid wa gihad in Falludscha, der spiteren Al-Qaida im Irak. Zunichst
sei die Gruppe durch Falludscha-stimmige Kimper dominiert gewesen, aber schon
bald sei eine grosse Anzahl von Kimpfern aus kurdischen Gebieten und anderen ara-
bischen Linder in der Stadt aktiv geworden. Als andere Widerstandsgruppen, die
sich nach dem amerikanischen Einmarsch gebildet haben, nennt er zudem al-Gais
al-Islami, den sich formierenden Maglis Siira al-Falliiga sowie, ausserhalb der Gazira,
Mugqtadi as-Sadr.®

Den ersten Kampf von Falludscha im April 2004 beschreibt Hardan positiv, als
Kampf der Bevolkerung der belagerten Stadt gegen die amerikanischen Besatzer.
Man spiirt aus dem Text den Stolz auf die Hunderte von Mirtyrern und auf die
Furcht der Amerikaner vor ihrem Gegner.

Der Erfolg tiber die grosste Militirmacht der Welt habe ein Gefiihl der Sieges-
trunkenheit verursacht. Doch schon bald triibte interne Gewalt das Bild. Der Emir
von al-tawhid wa-1-gihad, ‘Umar al-Hadid, enthauptete ein Mitglied der Sliman-
Gruppe unter dem Vorwurf, diese habe sich mit den Amerikanern verséhnt. Da-
durch sei es zu Chaos in der neu formierten Truppe gekommen, genauer gesagt zu
fauda (Chaos) auf dem Boden der Stadt, und fitna zwischen den Kimpfern. Hardan
schildert einzelne Machtkimpfe zwischen religiésen Autorititen und Stammesfith-
rern, parallel dazu den Kampf gegen die Amerikaner, bis schliesslich die irakische
Regierung in die Stadt einziehen konnte.®*

Im stolz als »zweites Leningrad«® apostrophierten Falludscha sicht Hardan die
Bevélkerung unter der Fithrung von Sath Hamza al-‘Issawi vereint; die ansonsten
arbeitslosen Kimpfer der Verteidigungsbrigaden konnten dariiber hinaus in die
Sicherheitsdienste eingegliedert werden. Doch das positive Bild triibte sich rasch
durch das Auftauchen terroristischer Gruppen. Wihrend die Stadt Falludscha
durch die lokalen Brigaden verteidigt worden sei, hitten sich im Verborgenen an-
dere Gruppen gebildet. Die fehlende Kontrolle tiber die westlichen Landesgrenzen
habe dazu gefiihrt, dass der Irak zur Bithne geworden sei fiir alle, die Krieg fithren
wollten und sich selbst oder ihre Autobomben in die Luft sprengten.

81 Vgl.ebd., S.50-51.
82 Vgl.ebd.,S.51-53.
83 Vgl.ebd., S.62-63.
84 Vgl.ebd,S.64—67.
85 Ebd,S.67.

86 Vgl.ebd., S.68—69.

hittps://dol.org/10.14361/9783839408275-012 - am 12.02.2026, 16:52:44. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (I EEm—.


https://doi.org/10.14361/9783839409275-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4, Zwischen fitna und wahda: T@'ifiya als Problem der irakischen Bevdlkerung

Diese Organisationen gewinnen ihre Anhinger unter den einfachen Leuten mit
wenig Wissen iiber ihre Religion, die sie mit dem Dschihad-Argument iiberzeugen
wiirden.®’

Zudem erwihnt er, dass bereits in den frithen Kimpfen auffallend viele der Ter-
roristen keine Iraker waren, sondern aus Saudi-Arabien, Algerien oder dem Jemen
stammten.®®

Die »Geheimorganisationen«, wie Hardan diese extremistischen Gruppierun-
gen nennt, seien nie grosse Bewegungen gewesen und hitten daher die militirische
Kontrolle nur begrenzt ausiiben kénnen. Daher waren fiir sie alternative Vorgehens-
weisen wichtig, etwa Massentétungen und an Identitit orientierte Totungen (bei
denen die Opfer teiweise nur aufgrund Ihres Namens ausgewihlt wurden).®

Den zu terroristischen Gruppen mutierten Teilen der mugawama (den »Takfiri-
Bandenc, ‘asabat takfiriya) stellt Hardan den »edlen« Widerstand gegeniiber (dessen
Angehorige er hiufig als »wahre mugahidin« bezeichnet und damit den Dschihad
fiir die Sahwa zu beanspruchen versucht).’® Verschiedene Gruppierungen des be-
waffneten Widerstandes gegen die Amerikaner bildeten wichtige Teile der Sahwa
in Anbar. Das Verhiltnis zu den Amerikanern fithrte denn auch zu Unstimmigkei-
ten innerhalb der Sahwa. Die Haltung amerikakritischer Teile der Sahwa wandel-
te sich aber, besonders in Bagdad, aufgrund der Furcht vor einer schiitischen Ex-
pansion. Als erste dieser Gruppen habe al-Gays al-Islami sich — nach dem Motto: der
Feind meines Feindes ist mein Freund — zur Zusammenarbeit mit den Amerikanern
entschlossen. Verhandlungen mit den Amerikanern hitten dazu gefithrt, dass aus
Kampfern von al-Gays al-Islami eine Formation gebildet wurde, die in Bagdad gegen
al-Qaida kimpfen sollte.”

Die Haltung der Sahwa gegeniiber den US-amerikanischen Truppen stellt Har-
dan ambivalent dar. Er beschreibt, wie die amerikanische Armeefithrung von die-
ser neuen Gruppierung gehort habe und wie darauthin der Kontakt aufgenommen
wurde. Besprochen wurden aber hauptsichlich Themen wie die Versorgung der Be-
volkerung und weniger die konkrete Zusammenarbeit. Das hinderte Hardan aber
nicht daran, die Amerikaner als »Besatzungstruppen« zu bezeichnen.’”” Man kann
in diese Ausserungen das Bemiihen hineinlesen, die Sahwa unter keinen Umstin-
den als amerikanisches Produkt darzustellen — wie dies auch im restlichen Text im-
mer wieder auffillt. Neben der positiven Schilderung des Widerstandes gegen die
Amerikaner in Falludscha zeigt sich die amerikakritische Haltung besonders in der

87 Vgl.ebd, S.70.

88 Vgl.ebd,S. 80.

89 Vgl.ebd., S.70.

90 Vgl.ebd., S.86—87.
91 Vgl.ebd., S.152—154.

92 Vgl.ebd, S.95.

hittps://dol.org/10.14361/9783839408275-012 - am 12.02.2026, 16:52:44. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (I EEm—.

133


https://doi.org/10.14361/9783839409275-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

134

Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak

Bewertung von Paul Bremer. Thn und seinen Entscheid zur De-Ba ‘tifizierung macht
Hardan in den Schlussbetrachtungen seines Textes als Hauptschuldigen fiir die Kri-
se im Irak aus.”® Verschiedene diplomatische Treffen mit Beteiligung der Sahwa ab
Dezember 2007 hitten an den durch Bremer geschaffenen Missstinden nichts 4n-
dern kénnen. Hardans Hauptforderung an diesen Treffen waren: Die Reintegration
ehemaliger Ba‘t-Angehoriger, wobei insbesondere die aufgeloste Armee wieder in
den Dienst treten solle, sowie die Riickkehr von Fliichtlingen aus Anbar in ihr Gou-
vernement und die Freilassung der Gefangenen aus amerikanischen und irakischen
Gefingnissen. Doch scheiterte Hardan bei der Durchsetzung dieser Forderungen.**

Die wissenschaftliche Literatur iiber die Sahwa betont oft deren Rolle im Kampf
gegen extremistische Gruppierungen innerhalb der Sunna, und diese Kimpfe bzw.
»Schlachten« nehmen auch in den Schilderungen Hardans viel Raum ein.”® Doch
wihrend vor der Griindung der Bewegung bereits einzelne Stimme gegen extre-
mistische Gruppen gekidmpft hatten, sieht Hardan den entscheidenden Aspekt der
Sahwa nichtin diesen Kimpfen selbst, sondern in der Biindelung der Stammeskrif-
te, die erstmals in dieser Form stattgefunden habe. Daher bezeichnet er diese Ent-
wicklung auch als »Revolution« (tawra) von Anbar.*® Diese Formulierung ist bemer-
kenswert. Man hitte erwarten konnen, dass die Suyiih im Widerstand gegen die ex-
tremistischen Gruppierungen ihre Macht wiederherstellen wollten, d.h. eher einer
restaurativen Motivation folgen wiirden denn einer revolutioniren. In der Tatsache,
dass die Stimme sich organisierten, scheint fiir Hardan offenbar die eigentliche Re-
volution zu liegen. Er sieht eine unabhingige Vereinigung der Stimme entstehen,
die sich selbst organisiert und dabei eine neue Form von Autoritit etabliert. Dazu
passt, dass die Paritit unter den Suyih hiufig Erwihnung findet — auch wenn Har-
dan die herausragende Position Abu Risas betont und auch seinen eigenen Beitrag
zum Gelingen der Bewegung keineswegs unterschligt. Als idealisiertes Bild fir die
Kooperation der Stimme (oder genauer: deren Suyuh) dient Hardan der Baum der
Sahwa, der in Abu Risas Garten steht und der diesen Namen erhalten hat, weil sich
die Griindungsmittglieder oft in seinem Schatten zu Gesprichen zusammensetz-
ten.”” Der Bezug zu Stammestraditionen ist fiir Hardan offensichtlich ein zentra-
les Gestaltungselement seiner Darstellungen. Wo bei anderen, sich religiés insze-
nierenden Bewegungen Koransuren und islamische Gelehrte zitiert werden, finden
sich bei Hardan qasa 'id-Gedichte und eine risala badawi — also in tribalen Kontexten
traditionell etablierte Textformen.*® Die Stadt Falludscha bildet das geographische

93 Vgl.ebd., S.164.

94 Vgl.ebd., S.164—167.
95 Vgl.ebd., S.112-133.
96 Vgl.ebd., S.86—87.
97 Vgl.ebd, S. 92.

98 Vgl.ebd., S.54—58.

hittps://dol.org/10.14361/9783839408275-012 - am 12.02.2026, 16:52:44. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (I EEm—.


https://doi.org/10.14361/9783839409275-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4, Zwischen fitna und wahda: T@'ifiya als Problem der irakischen Bevdlkerung

Zentrum, um das sich Hardans Schilderungen drehen. Wenn er ihre Bevélkerung
beschreibt, erwihnt er als erstes, dass sie aus verschiedenen Stimmen zusammen-
gesetzt sind. An zweiter Stelle nennt er den Islam, woftir er den Begriff tabi‘ verwen-
det (»Zugehorigkeit« oder »Prigung« und nicht din, Religion). Kaum weist er auf die
vielen Moscheen der Stadt hin, erwihnt Hardan umgehend auch die Gebiude der
sufistischen Gemeinschaften. Deutlich tritt hier das Bemiihen hervor, der Darstel-
lung der Stadt »als Dschihadisten-Hort« eine Alternative entgegenzusetzen.*

»Stammc ist nicht nur das Gegenkonzept zu den »Takfiri-Banden«, sondern
auch zu den politischen Parteien. Die Haltung gegeniiber der Politik fillt zwiespiltig
aus. So schildert Hardan, wie er als Vertreter der Sahwa in Bagdad ‘Adnan ad-Du-
laimi aufsuchte (der als Abkdmmling Anbars fiir Hardan die logische Anlaufstelle
gewesen zu sein scheint). Dieser wiederum schickte ihn zum Ministerprisidenten
Maliki. Trotz dieser Kontakte schildert Hardan vor allem das Unvermégen oder den
Unwillen dieser Politiker, die Sahwa zu unterstiitzen."®

Auf die Schilderung der wenig ergiebigen Gespriche mit den Politikern folgt
sein Verweis, dass er und seine Mitstreiter sich in der Folge an die irakischen Stim-
me wandten und von ihnen Unterstiitzung erbaten. Mit Erfolg, wie er betont, hitte
doch der vereinte Druck dieser Stimme die Regierung anschliessend dazu bewegt,
die Sahwa substantiell zu unterstiitzen.

Ahnliches gilt fiir den Hizb al-Islami, der sich ebenfalls erst nach militirischen
Erfolgen der Sahwa und auf Druck durch den Ministerprisidenten hin zu einer Un-
terstiitzung der Sahwa durchringen konnte.'** Diese Probleme wurden beigelegt,
indem eine Kommission mit je fiinf Mitgliedern der Sahwa und des Hizb al-Islami
einberufen wurde. Diese Kommission mit dem Namen »Ernennungskommission
der Mitglieder der Regierung Anbars« sollte zudem durch die Einsetzung einer neu-
en Departements-Regierung die Spannungen zwischen Anbar und der politischen
Reprisentation Anbars (wie Hardan sich ausdriickt) zu iiberwinden helfen. Deut-
lich dringt hier das Ringen um die legitime Reprisentation Anbars durch, das zwi-
schen der Islamischen Partei und der Sahwa und damit zwischen politischer Partei
und Stammesorganisation ausgehandelt wurde.'® Politische Differenzen waren fiir
Hardan neben internen Machtanspriichen (etwa durch ‘Ali Hatim)*** denn auch der
Hauptgrund fiir Spannungen innerhalb der Sahwa. Diese Differenzen hitten ver-
hindert, dass aus der Sahwa eine politische Partei hervorging.'®®

99 Vgl.ebd, S.62.

100 Vgl.ebd., S.96-97.
101 Vgl.ebd., S.98—99.
102 Ebd., S.100-101.

103 Vgl. ebd., S.103—104.
104 Vgl.ebd., S.134—136.
105 Vgl ebd., S.155.

hittps://dol.org/10.14361/9783839408275-012 - am 12.02.2026, 16:52:44. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (I EEm—.

135


https://doi.org/10.14361/9783839409275-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

136

Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak

Seine eigene politische Ausrichtung (wie auch diejenige der restlichen Griin-
derviter der Sahwa) bezeichnet Hardan als »Arabischen Nationalismus« (qgawmiya
‘arabiya). Er holt fiir seine ausfiihrlichen Betrachtungen des Arabischen Nationa-
lismus bis ins Jahr 1958 aus, dem Sturz des Kénigshauses und dem Beginn der Re-
publik.’*® Arabischer Nationalismus dient ihm dabei insbesondere als Bezeichnung
der Opposition vor 2003, deren Beginn er bereits beim Sturz der Monarchie veror-
tet.”” Hardan unterteilt die damaligen Akteure in sunnitisch und (arabisch) natio-
nalistisch (qawmi).’*® Ausfiihrlich widmet sich Hardan dem Schicksal nationalisti-
scher Akteure nach der Machtergreifung durch die Ba‘t-Partei 1968, die den inter-
nen >Siuberungen«< zum Opfer gefallen waren. Er erwihnt dabei die Beziehungen
seiner Familie zu einigen dieser Exponenten und seine personlichen Erinnerungen
an deren Beseitigung. Damit beschreibt er eine Opfergruppe, die aus ehemaligen
politischen und militirischen Fithrungspersonen bestand und nicht Teil der Oppo-
sition im Ausland und deren Parteien war. Mittels der Gegeniiberstellung von Ba‘t
und qawmiya illustriert Hardan damit die Heterogenitit der sunnitischen Akteure
vor 2003. Anhand dieser Darstellung kritisiert er die Praxis, der sunnitischen Be-
volkerung insgesamt die Verantwortung fiir Unterdriickung durch das alte Regime
zuzuschreiben.'®

Hardan stellt in der Folge den Arabischen Nationalismus als Gegenbewegung
zum alten Regime dar, deren Vertreter auch gegen die Machthaber rebellieren woll-
ten, besonders ab dem Jahr 2000; der schiitisch geprigte Aufstand von 1991 findet
dagegenkeine Erwihnung. Der amerikanische Einmarsch 2003 sei thren Bemithun-
gen schlicht zuvorgekommen. Doch nun sieht Hardan die Zeit fir den Arabischen
Nationalismus gekommen, der 2006 den Irak vom Terrorismus befreit habe wie 1958
von der Monarchie.”

Trotz dieser politischen Vision sind es fiir Hardan doch eindeutig die Stimme,
denen der Ruhm fiir die Beilegung der aktuellen Krise gebiihre. So sieht er den
Grund dafiir, dass der Irak nicht vollends in einem konfessionellen Krieg aus-
einandergebrochen ist, in denjenigen Stimmen, die iiber schiitische wie auch
sunnitische Teile verfugen. Blutsbande seien denn auch stirker als die konfessio-
nelle Zugehorigkeit (hier madhab). Die Einheit habe bewahrt und das Feuer der fitna

ausgeldscht werden konnen.™

Denn auch das Thema Konfessionalismus gewinnt
fir die Jahre nach der Grindung der Bewegung an Bedeutung. Hardan schildert

einen Besuch bei Ayatollah Isma ‘il as-Sadr, der sich im Vorfeld positiv zur Sahwa

106 Vgl
107 Vgl
108 Vgl.
109 Vgl
1o Vgl
m o Vgl

ebd., S.20—33.
ebd,, S.34.

ebd., S.34-38.
ebd., S. 42— 44.
ebd., S.105-107.
ebd., S.164.

hittps://dol.org/10.14361/9783839408275-012 - am 12.02.2026, 16:52:44. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (I EEm—.


https://doi.org/10.14361/9783839409275-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4, Zwischen fitna und wahda: T@'ifiya als Problem der irakischen Bevdlkerung

gedussert habe. Wihrend die Sahwa-Delegation beim Besuch bei as-Sadr in Bag-
dad konfessionelle Gewalt fiirchtete, zeigte sich Hardan tief beeindruckt von der
Personlichkeit des schiitischen Geistlichen — insbesondere beziiglich dessen klarer
Positionierung gegen den Konfessionalismus.™

Die Gewalt zwischen den Konfessionen ist ebenfalls Thema von Hardans Dar-
stellungen. Auch er identifiziert den Anschlag von 2006 in Samarra als den Moment,
in dem der konfessionelle Krieg (al-harb al-ta ifia) ausbrach. Laut seinen Schilderun-
gen stiirmten besonders in Bagdad schiitische Gruppen noch am selben Tag sunni-
tische Moscheen; hunderte Moscheen seien in Brand gesteckt, die anwesenden Per-
sonen getdtet worden. Todesschwadronen hitten mit dem Entfithren und Nieder-
metzeln von Angehorigen der sunnitischen Konfession (‘ibna’ al-ta 'ifa al-sunniya) in
mehreren Bagdader Vierteln begonnen. Darauthin sei es zu Gewalt gegen Schiiten
gekommen, besonders auf den Strassen von Bagdad Richtung Siiden. Auch auf den
Strassen in Anbar Richtung Westen sei es zu Angriffen durch Todesschwadronen
gekommen. In schiitischen Gebieten seien Personen aufgrund sunnitischer Namen
getdtetworden, in sunnitischen Nachbarschaften solche mit schiitischen Namen.™

Trotz dieser Probleme und der Orientierung an partikularen Zugehorigkeiten
betont auch Hardan, dass die irakische Einheit beibehalten werden miisse.”* Diese
Haltung driickt sich auch in seinem Fazit aus, in dem er die konfessionelle Spaltung
der irakischen Bevolkerung verneint: Im Irak gebe es keine konfessionelle, sondern
eine politische Krise.™

Mit seiner Schilderung politischer Tendenzen innerhalb der Sahwa erweist sich
Hardan als einer der wenigen untersuchten Akteure, die diese politische Dimen-
sion ansprechen, anstatt sich primir an Zugehorigkeit zu orientieren. Gleichwohl
orientiert er sich an sunnitischen Parteien, dir er dariiber hinaus als wenig hilfreich
abtut. Die eigentliche irakische Ordnung scheint Hardan in den Stimmen gefun-
den zu haben: Gemischtkonfessionelle Stimme bildeten aus seiner Sicht den besten
Schutz vor konfessionalistischer Gewalt. Zudem spricht er den Stimmen das Poten-
tial zu, durch ihre »Revolution« in Form des militirischen Zusammenschlusses und
der Kooperation eine neue Grundlage gesellschaftlicher Organisation zu bilden. Die
Stamme erscheinen als Triger eines arabischen, weitgehend sikularen Nationalis-
mus, der vom ba‘tistischen Erbe reingewaschen werden soll. Mit diesem Umstand
wird in Teilen der Forschung auch der Grund fir das Scheitern der Sahwa bzw. de-
ren Ablehnung durch das politische Establishment gesehen: Sowohl fiir die islamis-
tischen sunnitischen Parteien wie fiir ihre schiitischen Gegenstiicke und auch fur

112 Vgl.ebd., S.144—145.

113 Vgl.ebd., S. 71—72. Diese Schnellstrasse, die den Irak nach Westen mit Syrien und Jordanien
verbindet, istimmer wieder Thema in Hardans Schilderungen, vgl. ebd., S.109.

114 Vgl.ebd., S. 81.

15 Vgl ebd., S.169.

hittps://dol.org/10.14361/9783839408275-012 - am 12.02.2026, 16:52:44. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (I EEm—.

137


https://doi.org/10.14361/9783839409275-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

138

Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak

die kurdischen Akteure stellte ein sunnitisch geprigter, arabischer, sikularer Na-
tionalismus eine Bedrohung dar."®

Ungeachtet der Positionierung der Sahwa innerhalb der politischen Landschaft im
Irak ist dieser Verbund weniger als Beweis eines tief verankerten Tribalismus zu
deuten, denn als Effekt und Ausdruck eines tiefgreifenden Wandels der Stimme

und ihrer Strukturen, der noch zu erforschen bleibt.*”

4.2 Wahda: Die Uberwindung von Konfessionalismus durch Einheit

Am 29. Juli 2007 gewann die irakische Fussballnationalmannschaft die Asienmeis-
terschaft. Der Titel war eine Sensation fiir die »Léwen von Mesopotamien«, wie die
irakische Auswahl gerne genannt wird. In der irakischen Offentlichkeit wurde der
Sieg als Triumph der Einheit (wahda) gefeiert, der der Gewalt im Irak entgegenge-
setzt wurde. Die Tageszeitung as-Sabah al-gadid gratuliert »unserem Volk« zu die-
sem Sieg, der ein Beweis fiir die Einheit sei.”® Auch der bayan von Staatsprisident
Galal Talabaniwird im Artikel zitiert, der den Sieg als Leistung des gesamten »Spek-
trums« (atyaf), die Spieler als Symbole der nationalen Einheit (al-wahda al-wataniya)
bezeichnet. Ministerprasident Maliki wird mit der Aussage zitiert, die Spieler seien
in der Lage, die verschiedenen Gruppen (sufiif) der Iraker zu vereinen."

Die Zeitung Dar as-Salam, die der sunnitischen Irakischen Islamischen Partei
(IIP) nahesteht, sieht die Nationalmannschaft als Banner der Einheit des irakischen
Volkes und der Toleranz zwischen der Gesamtheit seiner Angehorigen. Wie in vielen
anderen Kommentaren auch sieht Dar as-Salam den Sieg als Startpunkt, als Signal
fur kinftige positive Entwicklungen im Irak."°

Selbst die Spieler verweisen auf die vereinende Symbolik, etwa Siegtorschiitze
Yanis Mahmid, der beteuert, nicht er habe das Tor erzielt, sondern »das gesamte
irakische Volk.«'*

Der sportliche Erfolg wihrend der Hochphase konfessioneller Gewalt im Irak
wurde als Symbol der Einheit gefeiert, als Uberwindung der Spaltung und als Bei-

spiel dafiir, was der Irak sein konnte, sein sollte. Jenseits der Publikationen von ul-

116 Vgl. Benraad: Une lecture de la Sahwa ou les mille et un visages du tribalisme irakien, 2009,
S.102-103.

117 Vgl.ebd,, S.105. Gerade auch der Zuspruch zu ultraislamischen Kampfbiinden durch Teile der
Stamme deutet auf einen tiefgreifenden sozialen Wandel innerhalb der tribalen Gemein-
schaften hin. Vgl. Roy, Olivier: Introduction, in: Collombier, Virginie; Roy, Olivier (Hg.): Tribes
and global Jihadism, 2017,S5.1-13,S.7.

118 Vgl as-Sabah al-gadid 915, 31.07.2007, S.1.

19 Vgl.ebd., S. 2.

120 Vgl.ebd., S.11.

121 »Sag@aluhu as-sa’b al-iragi kulluhug, ebd., S. 8 —9.

hittps://dol.org/10.14361/9783839408275-012 - am 12.02.2026, 16:52:44. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (I EEm—.


https://doi.org/10.14361/9783839409275-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

