
112 Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak 

Die fitna war aber nicht nur intrakonfessionell, auch innerhalb der Konfessionen 
kam es zu massiver Gewalt. Die bereits angesprochene Konfrontation der Sadris

ten mit anderen schiitischen Akteuren nahm zeitweilig kriegsähnliche Formen an. 
Innerhalb der sunnitischen Bevölkerung war das militärische Vorgehen von Stam

mesverbänden gegen ultraislamische Kampfbünde die Voraussetzung, um die in

terkonfessionelle Gewalt zu beenden. Die Ṣaḥwa erhob als Zusammenschluss der 
Stämme ihren Repräsentationsanspruch auf die sunnitische Bevölkerung insbeson

dere in Anbar – und etablierten damit die Stämme als zusätzlichen sunnitischen 
Akteur neben den sunnitischen Gelehrten, den Parteien und den Aufständischen. 

Im zweiten Teil dieses Kapitels wird die Konfessionalismuskritik betrachtet, die 
im Anschluss an die Bürgerkriegsjahre formuliert wurde. Unter dem Eindruck der 
innerirakischen Gewalt verdrängte die Überwindung dieser Gewalt und der Spal

tung die Frage nach der Legitimität des politischen Systems, welche die öffentliche 
Debatte über Konfession nach 2003 noch dominiert hatte. Die fitna sollte durch die 
Einheit (waḥda) der irakischen Bevölkerung überwunden werden. Um diese Einheit 
zu erzielen, wurden verschiedene Ansätze propagiert, von denen die beiden wich

tigsten Grundformen anhand zweier Beispiele betrachtet werden sollen. Der erste 
Ansatz lag in der angestrebten Überwindung des Konfessionalismus auf politischer 
Ebene. Die politische Allianz ʿIrāqīya strebte danach, Premierminister Nūrī al-Māli

kī zu verdrängen, welchem antisunnitischer Konfessionalismus vorgeworfen wur

de. Der konfessionalistische Staat sollte in einen Zivilstaat überführt werden. An 
Muqtadā aṣ-Ṣadrs Beschäftigung mit ṭāʾifīya soll der zweite Ansatz aufgezeigt wer

den: Die Betonung der Einheit des irakischen Volkes, die mit der islamischen Einheit 
gleichgesetzt wurde. 

4.1 Nach Samarra: Konfrontationen zwischen den und innerhalb 
der Konfessionen 

Der Askari-Schrein (marqad al-imāmain ʿAlī al-Hādī wa-l-Ḥasan al-ʿAskarī) in der 
Stadt Samarra, nördlich von Bagdad gelegen, gilt als eine der bedeutendsten schii

tischen religiösen Stätten. Der Schrein war Ziel zweier Sprengstoffanschläge, am 
22. Februar 2006 und am 13. Juni 2007.2 

Das Ende der bürgerkriegsähnlichen Gewalt im Irak mit Zehntausenden von 
Opfern ist schwierig zu bestimmen – es handelte sich um ein sukzessives Nachlas

sen der Gewalt, die 2007 ihren höchsten Blutzoll gefordert hatte. Ihr Beginn dagegen 
ist deutlich markiert durch den Anschlag von Samarra. Auch wenn es bereits 2004 

2 Vgl. Ghaidan, Usam: Rebuilding al-Askariyyain Shrine, in: Panjwani, Imranali; Tripp, Charles 
(Hg.): The Shi’a of Samarra. The heritage and politics of a community in Iraq, London, New 
York 2017, S. 67 – 83, S. 73 – 76. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-012 - am 12.02.2026, 16:52:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Zwischen fitna und waḥda: Ṭāʾifīya als Problem der irakischen Bevölkerung 113 

und 2005 zu Anschlägen gekommen war und Moscheen durch bewaffnete Gruppen 
der jeweils anderen Konfession angegriffen worden waren, markierte Samarra doch 
einen Eskalationspunkt, sowohl was die tatsächliche Gewalt anbelangte (allein im 
Juli 2006 forderte die Gewalt über dreitausend zivile Opfer)3 als auch in der Wahr

nehmung der irakischen Öffentlichkeit. 
Die von der Organisation Iraq Body Count angegebenen Opferzahlen belaufen 

sich für 2006 auf 29’526, für 2007 auf 26’112 und für 2008 auf 10’286 Gewaltopfer. 
2009 konnte die Zahl auf 5’382 Opfer beinahe halbiert werden; die Jahre 2010 – 2012 
galten mit Opferzahlen zwischen 4’000 und 4’500 als vergleichsweise befriedet. Ab 
2013 kehrte sich diese Tendenz mit 9’852 Toten erneut ins Gegenteil, bevor 2014 mit 
über 20’000 Toten ein neuer Höhepunkt der Gewalt erreicht wurde.4 

Zum Symbol der fitna wurden die hohen, fortan das Bagdader Stadtbild prä

genden Betonmauern, mit denen verschiedene Viertel der Hauptstadt abgeschirmt 
wurden. Die Mauern dienten offiziell als Schutz vor Sprengstoffanschlägen, fun

gierten aber auch als unübersehbare Zeichen der konfessionellen Segregation und 
der Homogenisierung der verschiedenen Stadtviertel. Die Bevölkerung, so die Sym

bolik, wurde getrennt, musste gar getrennt werden, um das Blutvergiessen einzu

dämmen.5 
Die Gewalt führte zu massiven Bevölkerungsverschiebungen in Bagdad sowie 

zu einer konfessionellen Homogenisierung der einzelnen Stadtviertel. Der sunniti

sche Bevölkerungsanteil ging stetig zurück. Mit den sunnitischen Fluchtbewegun

gen aus der Euphrat-Ebene 2014 aufgrund der militärischen Erfolge von ISIS stieg 
die Anzahl sunnitischer Bewohnerinnen und Bewohner zwar wieder leicht an. Doch 
selbst diese Zunahme änderte laut einer Forschungsgruppe der Columbia Universi

ty nichts an der nachhaltigen Schiitisierung Bagdads.6 

3 Vgl. Haddad: Sectarianism in Iraq, 2011, S. 180. 
4 Iraq Body Count, https://www.iraqbodycount.org/database/, Stand: 26.04.2022 Die Opfer

zahlen sind umstritten, die Angaben von IBC liegen eher im tieferen Bereich des Spektrums 
u.a. weil IBC laut eigenen Angaben nur bestätigte Opfer zählte und keine Schätzungen in die 
Zählung aufnahm. 

5 Vgl. Wong, Edward; Cloud, David S.: U.S. Erects Baghdad Wall to Keep Sects Apart, in: The New 
York Times, 21.04.2007. Der Abbau der Wände setzte bereits ab 2009 ein, war aber auch 2019 
noch nicht abgeschlossen – wobei zu diesem Zeitpunkt kaum mehr Wohnviertel, sondern pri

mär Regierungssitze auf diese Weise von der restlichen Stadt abgetrennt wurden. Howard, 
Michael: Baghdad tears down security barriers, in: The Guardian, 10.06.2009; France24: Iraq 
lifts nearly 30 km of blast walls from Baghdad, in: France 24, 17.06.2019. 

6 Vgl. Izadi, Michael: Baghdad: Ethno-Religious Composition in 2020. The metropolitan 
area and the province, Columbia University, School of International and Public Affairs 
2020, https://gulf2000.columbia.edu/images/maps/Baghdad_Ethnic_2020_lg.png, Stand: 
27.04.2022 Die Autorinnen und Autoren halten fest, dass 1940 Bagdad noch eine sunnitisch 
dominierte Stadt gewesen sei. Die nächstgrössere Gruppe bildete zu diesem Zeitpunkt nicht 
die Schia, sondern die jüdische Bevölkerung. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-012 - am 12.02.2026, 16:52:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.iraqbodycount.org/database/
https://gulf2000.columbia.edu/images/maps/Baghdad_Ethnic_2020_lg.png
https://doi.org/10.14361/9783839409275-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.iraqbodycount.org/database/
https://gulf2000.columbia.edu/images/maps/Baghdad_Ethnic_2020_lg.png


114 Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak 

Der Anschlag von Samarra hat sich als Startpunkt dieser Entwicklungen ins kol

lektive Gedächtnis eingeprägt: 

»By 2006, it was no longer possible to blame Arab fighters for sectarian attacks, 
nor was it possible to deny the existence of Iraqi Sunni and Iraqi Shi’a militants 
and their involvement in sectarian violence. Street battles between rival Shi’a and 
Sunni militias, forced expulsions of the sectarian other, the bombing of mosques 
on both sides of the sectarian divide and the pervasive fear of the sectarian other 
(at least the militants amongst them) hardened sectarian identity and fostered a 
distinctly aggressive sectarianism amongst many Sunnis and Shi’as. Calls for ecu

menical peace and harmony persisted but did not change the on-the-ground facts 
of sectarian civil war where one’s sectarian identity became a death warrant in cer

tain areas; nor could it hide the glaring discrepancy between statements made to 
a mixed audience and what was said amongst members of the group [. . . ]. The 
sociological effects of the sectarian civil war will be felt for years to come [.]«7 

Die hervorgehobene Stellung des Anschlags von 2006 war der irakischen Öffent

lichkeit unmittelbar bewusst. »Moment der Entscheidung [iḫtiyār]: Bürgerkrieg 
oder Irak?« So titelte die regierungsnahe Zeitung aṣ-Ṣabāḥ einige Tage nach dem 
Anschlag von Samarra, als die Gewalt bereits eskaliert war. Angesichts der Ent

wicklungen der folgenden Jahre haben sich solche Befürchtungen als berechtigt 
erwiesen. Auffallend an diesem Artikel und vielen weiteren aus dieser Zeit ist das 
darin deutlich werdende Bewusstsein dafür, dass es sich bei diesen Ereignissen um 
einen Wendepunkt handelte, um einen historischen Moment, der die kommenden 
Jahre prägen würde. 

Was ist mit der Bezeichnung »Irak« in der zitierten Überschrift genau gemeint? 
Im dazugehörigen Artikel geht es nicht um die Integrität des Nationalstaats, son

dern um die Bewohnerinnen und Bewohner des Landes. Er beschreibt das Bild 
eines Krieges, in dem Mörder und Opfer im selben Haus wohnen. Diesem Schre

ckensszenario wird entgegengehalten, dass Spaltung (fitna) allenfalls zwischen 
politischen Einheiten, nicht aber zwischen den Irakern selbst bestehe. Premiermi

nister al-Ǧaʿafarī wird zitiert mit den Worten, das irakische Volk habe nur einen 
einzigen Feind, und das seien die Terroristen. Auch Muqtadā aṣ-Ṣadr wird erwähnt, 
der sich gegen die Gewalt positioniert und zu gemeinsamen Gebeten von Sunniten 
und Schiiten aufgerufen habe, zu »Gebeten der Einheit« (ṣalāh al-waḥda). Trotz 
dieser Beteuerungen werden »Bürgerkrieg« und »konfessioneller Krieg« im Text 
weitgehend synonym verwendet, wodurch die konfessionelle Rahmung dominant 
bleibt. 

Der Konfessionalismus sei, so wird erklärt, bald nach dem Sturz des früheren 
Regimes aufgetaucht – aufgrund der Berücksichtigung der konfessionellen und eth

7 Haddad: Sectarianism in Iraq, 2011, S. 185. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-012 - am 12.02.2026, 16:52:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Zwischen fitna und waḥda: Ṭāʾifīya als Problem der irakischen Bevölkerung 115 

nischen Gruppen, auf deren Grundlage der irakische Regierungsrat gebildet worden 
sei.8 

Diese synonyme Verwendung von »Bürgerkrieg« und »konfessionellem Krieg« 
erweitert das zuvor in der irakischen Öffentlichkeit dominierende Verständnis des 
Begriffs ṭāʾifīya. Die Diskussion über Konfessionalismus verschob sich denn auch 
vom politischen System hin zum Konflikt innerhalb der Bevölkerung. »Konfessio

nalismus« wandelt sich von einer quasi-historischen Kategorie, die das alte Regime 
beschreibt und in der Konstitution der Schia als Opfer dieses Regimes beiträgt, zu 
einer Herausforderung der Gegenwart und der gegenwärtigen irakischen Gesell

schaft. 
Ein weiterer Artikel in derselben Ausgabe von aṣ-Ṣabāḥ nennt 24 Punkte, die von 

Regierungsangehörigen und den politischen Fraktionen aufgestellt worden seien, 
um aus dem »Sturm von Samarra« herauszufinden. Als Lösungsansätze dienen al

lerdings neben Symbolpolitik vor allem das Bekenntnis zur Sicherung der Moscheen 
im Land gegen Übergriffe sowie der Aufruf zur »nationalen Einheit«, die der kon

fessionalistischen Spaltung gegenübergestellt wird, d.h. der Spaltung der Iraker, 
die die »Takfiristen und Saddamisten« anstrebten, aber nicht erreichen würden.9 
Die Bevölkerung wird aufgerufen, ihr »schönes Land« nicht zu zerstören.10 Dut

zende Verurteilungen der Anschläge und der folgenden Gewalt aus allen politischen 
und religiösen Lagern werden aufgezählt, mit mantrahaft wiederholtem Bekennt

nis, dass die Anschläge auf die Spaltung der Iraker zielten und nur den Terroristen 
dienen würden, wodurch die Einheit der Iraker und die Einheit der Muslime zer

stört werden solle.11 
Dass aṣ-Ṣabāḥ die Hauptverantwortung für die Gewalteskalation bei sunniti

schen Extremisten verortet und die schiitischen Akteure weitgehend unterschlägt, 
überrascht aufgrund der Nähe der Zeitung zur Regierungspartei Daʿwa kaum. Die 
im vorangegangenen Kapitel untersuchte sunnitische AMSI konzentriert sich in 
ihren bayānāt dagegen auf andere Akteure. Die AMSI-Publikationen illustrieren, 
dass bereits 2005 von einem konfessionellen Krieg gesprochen wird. AMSI verwies 
das ganze Jahr 2005 über immer wieder auf Gewalt gegen sunnitische Moscheen 
und Würdenträger. Verantwortlich dafür macht die Organisation in erster Linie die 
amerikanische Besatzung und die Regierung.12 Die Anschläge selbst verurteilt AMSI 
als Angriff auf die Gesamtheit der Muslime. Die Organisation lobt die gemeinsamen 
Gebete, die in der Abu-Hanifa-Moschee in Bagdad durchgeführt worden seien und 

8 Aṣ-Ṣabāḥ 776, 28.02.2006, S. 1. 
9 Ebd., S. 4. 
10 Aṣ-Ṣabāḥ 777, 01.03.2006, S. 12. 
11 Ebd., S. 14. 
12 AMSI: Bayān Nr. 91, 12.02.2005. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-012 - am 12.02.2026, 16:52:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


116 Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak 

wo gemeinsam mit den Sadristen und anderen Akteuren ein Vertrag geschlossen 
worden sei, um gegen die konfessionelle Spaltung vorzugehen.13 

AMSI macht für den Anschlag von Samarra allerdings nicht sunnitische Grup

pen oder Terroristen verantwortlich, sondern erkennt ein amerikanisches Komplott 
dahinter. Während Schia und Sadristen als »unsere Brüder« bezeichnet werden und 
die ersten Proteste nach Samarra auch von schiitischer Seite her friedlich verlau

fen wären, sei die schlechte Sicherheitslage und Milizen für die aktuelle Eskalation 
verantwortlich.14 In anderen bayānāt werden die Täter auch häufig als Todesschwa

dronen bezeichnet, ohne auf deren konfessionelle Zugehörigkeit einzugehen (wobei 
klar ist, dass damit schiitische Milizen gemeint sind). 

Die Kampfhandlungen dieser Jahre waren keineswegs auf intrakonfessionelle 
Gewalt beschränkt. Auf schiitischer Seite kam es unter anderem zu einem Konflikt 
zwischen der Regierung und den Sadristen in Basra, der im März 2008 eskalierte. In 
Basra waren seit 2003 verschiedene bewaffnete Gruppen aktiv und bekämpften sich 
teilweise gegenseitig (insbesondere Teile der Mahdi-Armee und dem ISCI zugehö

rige Formationen). Der sadristischen Mahdi-Armee wurde nicht nur ihr Vorgehen 
gegen rivalisierende Milizen vorgeworfen, sondern auch die gewaltsame Durchset

zung ihrer Moralvorstellungen (etwa in Form eines Kopftuchzwangs für Frauen).15 
Die Mahdi-Armee griff wiederholt die in Basra stationierten britischen Trup

pen an. Die amerikanischen Truppenaufstockung (der sogenannte surge)16, mit der 
in erster Linie die konfessionelle Gewalt im Irak eingedämmt werden sollte, erhöhte 
auch den Druck auf die Milizen. 2007 unternahmen irakische Regierungstruppen 
einen grossangelegten Versuch, die Mahdi-Armee, die zu diesem Zeitpunkt Bas

ra weitgehend kontrollierte, aus der Stadt zu vertreiben. Doch selbst nachdem im 
März 2008 internationale Truppen auf Seiten der Regierung eingriffen und sogar 
Artillerie gegen Wohngebiete einsetzten, blieb die militärische Situation ohne er

kennbaren Sieger. Schliesslich rief Muqtadā aṣ-Ṣadr, der im iranischen Exil lebte, 
seit die Amerikaner 2007 einen Haftbefehl gegen ihn erlassen hatten, einen mehr

monatigen Waffenstillstand aus.17 Nach weiteren Zusammenstössen und Gefechten 

13 AMSI: Bayān Nr. 223, 28.02.2006. 
14 AMSI: Bayān Nr. 243, 23.04.2006. 
15 Vgl. Kaldor, Mary: The paradox of Basra | openDemocracy, openDemocracy 2009, https://ww 

w.opendemocracy.net/en/kaldor-in-basra/, Stand: 26.06.2022. 
16 Vgl. International Crisis Group: Iraq and the Surge, 2008, https://www.crisisgroup.org/midd 

le-east-north-africa/gulf-and-arabian-peninsula/iraq/iraq-and-surge, Stand: 26.04.2022. 
17 Vgl. Visser, Reidar: The Sadrists of Basra and the Far South of Iraq. The Most Unpredictable 

Political Force in the Gulf’s Oil-Belt Region?, NUPI Working Papers, Norwegian Institute of 
International Affairs 2008, http://historiae.org/documents/Sadrists.pdf, Stand: 06.01.2017, 
S. 8. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-012 - am 12.02.2026, 16:52:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.opendemocracy.net/en/kaldor-in-basra/
https://www.opendemocracy.net/en/kaldor-in-basra/
https://www.crisisgroup.org/middle-east-north-africa/gulf-and-arabian-peninsula/iraq/iraq-and-surge
https://www.crisisgroup.org/middle-east-north-africa/gulf-and-arabian-peninsula/iraq/iraq-and-surge
http://historiae.org/documents/Sadrists.pdf
https://doi.org/10.14361/9783839409275-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.opendemocracy.net/en/kaldor-in-basra/
https://www.opendemocracy.net/en/kaldor-in-basra/
https://www.crisisgroup.org/middle-east-north-africa/gulf-and-arabian-peninsula/iraq/iraq-and-surge
https://www.crisisgroup.org/middle-east-north-africa/gulf-and-arabian-peninsula/iraq/iraq-and-surge
http://historiae.org/documents/Sadrists.pdf


4. Zwischen fitna und waḥda: Ṭāʾifīya als Problem der irakischen Bevölkerung 117 

in mehreren irakischen Städten wurde im August 2008 der Grossteil der Mahdi-Ar

mee offiziell aufgelöst.18 
Die tatsächliche Struktur der Mahdi-Armee bleibt noch zu erforschen. Ihr ra

sches Wachstum ab 2004 scheint zu internen Spaltungen geführt zu haben, einzelne 
Gruppen innerhalb der Miliz scheinen sich dem Kommando der Führungsriege der 
Sadristen um Muqtadā aṣ-Ṣadr entzogen zu haben. Die Widersprüchlichkeit zwi

schen der explizit antikonfessionellen Selbstpositionierung und der massiven Ge

walt gegen die sunnitische Bevölkerung, für die die Mahdi-Armee verantwortlich 
gemacht wurde, könnte in diese Richtung gedeutet werden.19 Als soziale Basis der 
Mahdi-Armee, wie der Sadristen allgemein, werden meist die Armenviertel insbe

sondere Bagdads genannt.20 Die breite Mobilisierung in einer Vielzahl von Städten 
könnte aber auch auf eine wesentlich breitere soziale Basis hindeuten. 

Jenseits dieser offenen Fragen gilt es, angesichts der konfessionellen Gewalt 
nach 2006 die innerkonfessionellen Konflikte nicht ausser Acht zu lassen. Insbe

sondere der Konflikt zwischen der Mahdi-Armee und den Badr-Brigaden wurde 
von Beobachtern als möglicher künftiger Bürgerkrieg im Irak eingeschätzt.21 

Die Offensive der irakischen Armee gegen die Mahdi-Armee trug tatsächlich Zü

ge eines Kriegs. Allerdings wurde dieser Konflikt in der irakischen Öffentlichkeit 
nicht als Bürgerkrieg bezeichnet und auch nicht als Kampf um die schiitische Vor

machtstellung gedeutet. Die Bezeichnung ḥarb ahlīya (Bürgerkrieg) wurde offenbar 
ausschliesslich auf die interkonfessionelle Gewalt angewendet. 

Die regierungsnahe Presse unterschied die bewaffneten Gruppen in Basra klar 
von denjenigen im Osten und Norden des Landes. Sah sie dort terroristische Grup

pen am Werk, die sich gegen das politische Projekt für den neuen irakischen Staat 
richten, handelte es sich im Süden um »lokale« Gruppen.22 Die in den Medien ver

breitete Standardformulierung der Regierung lautete, dass das militärische Vor

gehen nicht auf eine politische Gruppierung ziele, sondern sich gegen bewaffnete 
Gruppen richte, die »ausserhalb des Gesetzes« stünden.23 Als Grund für Gewalt wur

de der Versuch von Kräften aus dem benachbarten Ausland genannt, um die Kon

trolle über Basra zu erlangen. Auch der grosse Anteil, den Basra an den südlichen 

18 Dass diese Entwaffnung nur oberflächlich erfolgte, zeigte die rasche Reaktivierung der Mah

di-Armee unter der neuen Bezeichnung »Friedenskompanien« (sarāyā as-salām) 2014 im Kon

text des Vormarsches von ISIS. 
19 Vgl. International Crisis Group: Iraq’s Civil War, the Sadrists and the Surge, 2008, S. 1 sowie 

8 – 10. 
20 Vgl. Luizard: The Sadrists in Iraq, 2010, S. 272. 
21 International Crisis Group: Iraq’s Civil War, the Sadrists and the Surge, 2008, S. 1. 
22 Aṣ-Ṣabāḥ 1351, 25.03.2008. 
23 Aṣ-Ṣabāḥ al-ǧadīd 1102, 27.03.2008, S. 3. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-012 - am 12.02.2026, 16:52:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


118 Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak 

Erdölreserven hat, wurde in diesem Kontext erwähnt. Basra sei die Bühne für die 
Konsolidierung des Iraks insgesamt.24 

Die Omnipräsenz konfessionell orientierter Ordnungsvorstellungen wurde in 
vielen Fällen als Schock empfunden, als eine aufgezwungene Orientierung an Kate

gorien, die im Alltag davor keine Rolle gespielt hätten. Diese Zunahme des Bewusst

seins für konfessionelle Zugehörigkeit führte aber nicht zu geschlossenen konfes

sionellen Blöcken. Weder folgte auf den Niedergang der Mahdi-Armee eine Verein

heitlichung der schiitischen Akteure noch auf sunnitischer Seite durch die Eindäm

mung extremistischer Akteure (wie im Anschluss zu zeigen sein wird). 
Die Frage, ob es sich bei der Gewalt ab 2006 um einen Bürgerkrieg handelte, 

wurde in der wissenschaftlichen Literatur wiederholt diskutiert. Analog zur Defini

tion von »Konfessionalismus« bereitet auch die akkurate analytische Definition des 
Begriffs Bürgerkrieg Schwierigkeiten. Dementsprechend kritisch werden erweiter

te Bezeichnungen wie »konfessioneller Bürgerkrieg« gesehen – die sich gleichwohl 
in der Forschungsliteratur zum Irak für die Zeit zwischen 2006 und 2008 durchge

setzt hat.25 
Ohne Fragen nach der genauen Definition des Begriffs Bürgerkrieg die Relevanz 

absprechen zu wollen, ist für die Beschäftigung mit der Konfessionalisierung vor 
allem die Verwendung dieses Begriffs in der irakischen Öffentlichkeit aufschluss

reich. Während die Gewalt zwischen kurdischen und arabischen Teilen der Bevöl

kerung in aller Regel im Kontext von kurdischem Separatismus oder umgekehrt an

tikurdischen Vertreibungen gedeutet wurde, beinhaltete die Benennung der Gewalt 
nach 2006 als »Bürgerkrieg« eine spezifische Kritik an dieser Gewalt. Bürgerkrieg 
ist ein hochgradig dichter und damit evaluierender Begriff. Jenseits der Evaluation 
beschreibt er aber auch eine Interpretation. Die Gewalt wurde als Spaltung der Be

völkerung aufgefasst – sei es der irakischen oder der muslimischen Bevölkerung. 
Die negative Evaluation dieser Gewalt war omnipräsent, das Gegenkonzept meist 
das Gleiche: Waḥda, Einheit, sei es in Bezug auf die islamische oder die nationale 
(waṭanīya) Einheit. 

4.1.1 Sunnitische Kampfbünde 

Irakische und kurdische Sicherheitskräfte, Koalitionstruppen, Angehörige von 
Minderheiten, die Zivilbevölkerung und auch sunnitische Autoritäten (insbe

sondere der sunnitischen Stämme) gerieten ins Fadenkreuz ultraislamischer 
militaristischer Gruppierungen. Zu den schlagkräftigsten dieser sunnitischen 
Kampfbünde gehörten zwischen 2003 und 2008 al-Qaida im Irak (AQI) bzw. tanẓīm 

24 Aṣ-Ṣabāḥ al-ǧadīd 1106, 05.04.2008. 
25 Vgl. Haddad: Sectarianism in Iraq, 2011, S. 179 – 181. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-012 - am 12.02.2026, 16:52:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Zwischen fitna und waḥda: Ṭāʾifīya als Problem der irakischen Bevölkerung 119 

qāʾidat al-ǧihād fī bilād ar-rāfidayn (zuvor ǧamāʿa al-tawḥīd wal-ǧihād) und ǧaiš ansār 
as-sunna.26 

Die Kampfbünde umfassten ein breites Spektrum an Kämpfern, das ideologisch 
von Baʿṯ-Anhängern bis zu ultraislamischen Positionen reichte. Letztere zeichne

ten sich durch ein Verständnis von Dschihad aus, welches den bewaffneten Kampf 
als Grundlage des Glaubens setzte. Ihr »Dschihadismus« umfasste also nicht nur 
eine Legitimation des bewaffneten Kampfes, sondern erhob diesen zum fundieren

den Element – in deutlichster Form wohl bei al-Qaida im Irak. Es handelte sich so

mit um militaristische Gruppen, womit nicht nur ihre Vorgehensweise benannt ist, 
sondern auch die Abgrenzung zu anderen explizit religiös ausgerichteten Gruppie

rungen und Bewegungen wie auch zur breiten muslimischen Bevölkerung. Daher 
verwende ich für diese Gruppen die Bezeichnungen »militaristisch«, in einem er

weiterten Sinn »extremistisch« sowie »ultraislamische Kampfbünde«.27 
Eine weitverbreite zeitgenössische Bezeichnung für bewaffnete Gruppierungen 

war »der bewaffnete Widerstand«, die allerdings nur bedingt zutrifft. Sie orientiert 
sich offensichtlich an der US-amerikanischen Perspektive, während die Program

matik und das Vorgehen dieser Akteure weit über den Kampf gegen die internatio

nale Truppenpräsenz hinausreichten. 
AQI war geprägt durch Zarqāwī. Er gründete die Vorgängerorganisation ǧamāʿa 

al-tawḥīd wal-ǧihād, die 2004 in tanẓīm qāʾidat al-ǧihād fī bilād ar-rāfidayn (AQI) umbe

nannt wurde. Im Jahr 2006 ging daraus der Schura-Rat (maǧlis šūra al-muǧāhidīn fi 
al-Iraq) hervor, der sich noch in demselben Jahr in Islamischer Staat im Irak (ad-dau
la al-islāmīya fī al-ʿirāq) umbenannte.28 

Während AQI als Hauptverantwortliche der Sprengstoffanschläge gegen die Zi

vilbevölkerung betrachtet werden kann und zudem durch die Inszenierung exzessi

ver Brutalität charakterisiert war, zeichneten sich auch weitere Kampfbünde durch 
massiven Einsatz von Gewalt aus. Anṣār as-Sunna (AS) – bis 2003 und erneut ab 
2007 teilweise unter der Bezeichnung Anṣār al-Islām aktiv – galt nach AQI als zweit

grösste dschihadistische Gruppe im Irak. Bis Februar 2007 hatte sie sich zu über 

26 Vgl. International Crisis Group: In their own Words. Reading the Iraqi Insurgency, Middle East 
Report, 50, 2006, S. 1 – 3. 

27 Die Vorsilbe »ultra« im Begriff »ultraislamisch« drückt eine Radikalisierung der Religion aus, 
die über das etablierte Verständnis Religion hinausgeht und die Differenz zwischen Islam 
und Gesellschaft aufhebt. Damit verabschiedet sich diese Position vom etablierten Verständ

nis dessen, was gemeinhin als Islam bezeichnet wird. Vgl. Schulze, Reinhard: Grundprobleme 
des Islam im internationalen und interkulturellen Vergleich, in: Antes, Peter (Hg.): Islam III. 
Vom 19. Jahrhundert bis heute, Stuttgart 20221, S. 431 – 453, S. 449 – 451. 

28 Vgl. Mapping Militant Organizations: »The Islamic State«, Stanford University April 2021, 
https://cisac.fsi.stanford.edu/mappingmilitants/profiles/islamic-state, Stand: 29.04.2022, 
S. 3 – 4. Im Folgenden werden alle diese Bewegungen unter der Abkürzung AQI zusammen

gefasst. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-012 - am 12.02.2026, 16:52:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://cisac.fsi.stanford.edu/mappingmilitants/profiles/islamic-state
https://doi.org/10.14361/9783839409275-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://cisac.fsi.stanford.edu/mappingmilitants/profiles/islamic-state


120 Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak 

1’600 Anschlägen bekannt. Ihr Aktionsschwerpunkt lag im Norden, besonders in 
und um Kirkuk und Mosul. Die Gruppe lavierte zwischen Allianzen mit AQI und der 
konkurrierenden Dachorganisation Dschihad- und Reformfront (ǧabhat al-ǧihād wa 
al-ʾiṣlāḥ). Auch mit ISIS bzw. IS kam es ab 2012 zeitweise zu Kooperationen, aber 
auch zu bewaffneten Auseinandersetzungen.29 

Doch selbst zwischen AQI und AS, bestanden Unterschiede im Vorgehen gegen

über der Schia. Im Folgenden werden Publikationen der beiden Gruppen im Hin

blick auf ihren Umgang mit konfessioneller Zugehörigkeit genauer betrachtet. 

4.1.1.1 Ansạ̄r as-Sunna 
Ultraislamische Akteure waren im Irak lange vor 2003 aktiv. In Selbstdarstellun

gen führt die Gruppe »Anṣār as-Sunna« ihre Gründung zurück auf die Unterdrü

ckung der Kurden unter Saddam Hussein und durch die kurdischen Parteien (ins

besondere kritisiert sie die KDP als marxistisch). Als Auslöser für die Gründung des 
Kampfbundes wird der Angriff auf Halabdscha30 (ḥalabǧa) von 1988 genannt, die 
Ausrichtung als šāfiʿī beschrieben. Dadurch hebt sich die Gruppe von anderen im 
Islamismus zu verortenden Akteuren ab, welche unter der Selbstbezeichnung als 
»lā maḏhabīya« meist eine explizite Abwendung von den tradierten Rechtsschulen 
propagieren. Obwohl sich die Gruppe selbst strikt islamistisch darstellt, verweist 
Ansar al-Sunna mehrmals auf die eigene Zusammensetzung, die auch sufistische 
Richtungen (tuwaǧǧahāt), »Stämme, Salafisten und Bruderschaften« umfasse.31 Die

se Selbstbeschreibung unterscheidet sie von Gruppierungen wie AQI, bei denen die 
Kritik an sufistischen Strömungen relevant für die eigene Legitimation ist. 

Diese Selbstpositionierung von Anṣār as-Sunna ist aber nicht untypisch für die 
extremistischen sunnitischen Gruppierungen im Irak und auch nicht aussagekräf

tig bezüglich der tatsächlichen Gewalt gegenüber den Angehörigen sufistischer 
Orden. Im Rahmen des bewaffneten Kampfs gegen die US-Truppen haben sich ab 
2003 verschiedenste Gruppierungen und Allianzen gebildet, deren Abgrenzungen 

29 Vgl. Mapping Militants Organizations: »Ansar al-Islam.«, Stanford University Dezember 2018, 
https://cisac.fsi.stanford.edu/mappingmilitants/profiles/ansar-al-islam, Stand: 29.04.2022, 
S. 2 – 3. 

30 Am 16. März 1988 griff die irakische Luftwaffe die Stadt Halabdscha mit Giftgas an. Die 
Organisation Human Rights Watch schätzt die Anzahl der Opfer des Angriffs auf vier- bis 
fünftausend. Vgl. Human Rights Watch: Whatever Happened To The Iraqi Kurds?, 1991, 
https://www.hrw.org/report/1991/03/11/whatever-happened-iraqi-kurds, Stand: 29.04.2022; 
Human Rights Watch: »Genocide in Iraq – The Anfal Campaign Against the Kurds«, 
2006, https://www.hrw.org/report/2006/08/14/genocide-iraq-anfal-campaign-against-kurd 
s/report-summary, Stand: 29.04.2022. 

31 Vgl. Ǧamāʿa Anṣār as-Sunna: Šawāhid min tārīḫ ʾawwal rāya ǧihādīya lil-tamkīn wa al-ʾimāra 
fī al-ʿirāq, 2010, 22 – 26 und 35. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-012 - am 12.02.2026, 16:52:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://cisac.fsi.stanford.edu/mappingmilitants/profiles/ansar-al-islam
https://www.hrw.org/report/1991/03/11/whatever-happened-iraqi-kurds
https://www.hrw.org/report/2006/08/14/genocide-iraq-anfal-campaign-against-kurds/report-summary
https://www.hrw.org/report/2006/08/14/genocide-iraq-anfal-campaign-against-kurds/report-summary
https://doi.org/10.14361/9783839409275-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://cisac.fsi.stanford.edu/mappingmilitants/profiles/ansar-al-islam
https://www.hrw.org/report/1991/03/11/whatever-happened-iraqi-kurds
https://www.hrw.org/report/2006/08/14/genocide-iraq-anfal-campaign-against-kurds/report-summary
https://www.hrw.org/report/2006/08/14/genocide-iraq-anfal-campaign-against-kurds/report-summary


4. Zwischen fitna und waḥda: Ṭāʾifīya als Problem der irakischen Bevölkerung 121 

nicht immer eindeutig fassbar waren.32 Dabei spielte der Bezug zum sufistischen 
naqšbandī-Orden (aṭ-ṭarīqa an-naqšbandīya) eine bedeutende Rolle, insbesondere in 
der Fusion der naqšbandī-Tradition mit baʿṯistischen Weltdeutungen durch ʿ Izzat 
Ibrāh’im ad-Dūrī.33 

Als Begründung für die Hinwendung zum bewaffneten Kampf wird von AS 
auch die Verfolgung der islamistischen Bewegungen durch die grossen kurdischen 
Parteien ab 1993 genannt und nicht etwa die Durchsetzung spezifischer Religions

vorstellungen.34 Anṣār as-Sunna verwendet somit einen Opfer-Diskurs anhand 
einer Genealogie der Verfolgung, wie er bereits von den schiitischen Exilparteien 
und AMSI bekannt ist. 

Die Ablehnung von säkularen Kräften findet sich in Bezug auf Kurdistan bereits 
in früheren Texten, etwa einem bayān von 2001, wobei für Anṣār zu diesem Zeitpunkt 
der Konflikt zu den kurdischen Parteien PUK und KDP die zentrale Rahmung bil

det.35 
Diese Ablehnung gründet aber offensichtlich nicht nur auf dem Säkularismus, 

der den kurdischen Parteien vorgeworfen wird, sondern in konkurrierenden poli

tischen Vorstellungen, namentlich der antidemokratischen Position von AS. Dies 
zeigt sich anhand der Frage nach dem zu errichtenden politischen System, welche 
auch für AS bedeutsam war. Spätesten ab 2005 ist die Ablehnung der Demokratie 
prominent in Anṣār-Publikationen vertreten. 

Zu diesem Zeitpunkt erfolgt eine grundsätzliche Auseinandersetzung mit der 
Frage, wie ein politisches System zu legitimieren sei. Anṣār lehnt die Teilnahme an 
Wahlen und die Demokratie grundsätzlich ab. Selbst in der Ausgabe des Online-Ma

gazins Anṣār as-Sunna vom März 2006, in dem auf den Anschlag von Samarra einge

gangen wird, wird die Ablehnung der Demokratie deutlich ausgiebiger behandelt 
als die Anschläge.36 

Die Demokratie wird nicht wie durch AMSI aufgrund der Präsenz der amerika

nischen Truppen abgelehnt, sondern als Regierungssystem überhaupt. Demokra

tie wird als Gegenkonzept zu »Gottes Herrschaft« verstanden und mit Korruption 

32 Zur Heterogenität der innerhalb der sunnitischen aufständischen Gruppierungen vgl. Inter

national Crisis Group: In their own Words, 2006, S. 1 – 3. 
33 Vgl. Schulze: Geschichte der Islamischen Welt, 2016, S. 515. 
34 Vgl. Ǧamāʿa Anṣār as-Sunna: Šawāhid min tārīḫ ʾawwal rāya ǧihādīya lil-tamkīn wa al-ʾimāra 

fī al-ʿirāq, 2010, S. 22. 
35 Vgl. ebd., S. 49 – 50. 
36 Anṣār as-Sunna 14, 2006, in: Anṣār as-Sunna, S. 10 – 11. Die Ausführungen drehen sich da

bei um die im Monat zuvor in der französischen Satire-Zeitschrift Charlie Hebdo erschiene

nen Mohammed-Karikaturen. Dass solche Darstellungen möglich und durch die Pressefrei

heit gedeckt seien, wird im Text als Argument gegen Demokratie und »westliche« Freiheit 
verwendet. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-012 - am 12.02.2026, 16:52:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


122 Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak 

und Götzendienst gleichgestellt, was in der Gegenüberstelleng der »Religion Got

tes« mit der »Religion der Demokratie« (dīn ad-dimūqrāṭīya) ausgedrückt wurde.37 
In der Demokratie sei das Volk der Rechtsgeber und werde dadurch zum angebe

teten Gott (al-ilāh al-muṭāʿa). Das mache die Demokratie zu einem nichtreligiösen 
System und zum Götzendienst.38 Dementsprechend richten sich die bewaffneten 
Angriffe grundsätzlich gegen die Parteien.39 

Sogar die Frage, ob der (für eine legitime Herrschaft aus Sicht von AS notwendi

ge) Imam ein Angehöriger der Quraiš sein müsse, wird aufgegriffen (und anschlies

send bejaht).40 Damit wird auf die Debatte über die legitime Nachfolge Muḥam

mads als Anführer der Muslime und auf die dazugehörigen schiitisch-sunnitischen 
Polemiken zu dieser Frage Bezug genommen. Offensichtlich wird auf diese Weise 
eine Herrschaftslegitimation aufgebaut, die nicht nur auf Konzeptionen der isla

mischen Frühzeit aufbauen soll, sondern auch schiitischen Argumentationsweisen 
widerspricht. Die Frage nach dem richtigen Herrschaftssystem wird somit mit der 
Auseinandersetzung mit der Schia verbunden. 

Die Ablehnung der Schia ist in den AS-Publikationen prominent vertreten. Illus

trativ dafür ist Ausgabe Nummer 14 von Anṣār as-Sunna vom März 2006. Auf Seite 1 
des Magazins wird eine Bilanz gezogen über die Zeit seit dem Angriff des »Kreuz

ritterfeindes«, der USA, wobei konstant auf die Schia Bezug genommen wird. Zu

nächst wird diese als die ṭāʾifa bezeichnet, welche auf Befehl Gottes bekämpft wer

den soll;41 Amerikaner und Schiiten, benannt als »Kreuzritter« und »Ablehner«, wer

den in ihrem Hass gegen ahl as-sunna gleichgesetzt (al-ḥiqd aṣ-ṣalībī ar-rāfiḍī).42 Auch 
antischiitische Stereotype werden bemüht und mit schiitischen Exponenten ver

knüpft.43 
Die Fragen »Warum kämpfen? Wie? Gegen wen? Bis wann?« seien keine »dialek

tischen« Fragen ohne Antwort darauf. Die Antwort brauche aber Mut (statt Liebe zur 
Welt und Todesablehnung).44 Der Fall scheint also klar, der Kampf gegen die Schia 
ist aus Sicht von AS aufzunehmen (bzw. weiterzuführen). In diesem Punkt konver

giert die antischiitische Haltung von AS mit der Ablehnung der Demokratie. 

37 Vgl. Anṣār as-Sunna: Bayān ṣādir ʿan qīyāda ǧayš anšār as-sunna hawla al-intiḫābāt 13, in: 
Anṣār as-Sunna, S. 4. 

38 Vgl. Ǧamāʿa Anṣār as-Sunna: Šawāhid min tārīḫ ʾawwal rāya ǧihādīya lil-tamkīn wa al-ʾimāra 
fī al-ʿirāq, 2010, S. 25. 

39 Ebd., S. 41. 
40 Vgl. Anṣār as-Sunna: Baiʿa wa mā yata’allqu bihā, 2010, S. 5 – 8. 
41 Anṣār as-Sunna, 2006, S. 1. 
42 Ebd. 
43 Beispielsweise, wenn Sīstānī in eine Linie mit Naṣīr ad-Dīn al-Ṭūsī gestellt wird, oder Ǧaʿfarī 

mit Ibn al-ʿAlqamī. Vgl. ebd. 
44 Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-012 - am 12.02.2026, 16:52:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Zwischen fitna und waḥda: Ṭāʾifīya als Problem der irakischen Bevölkerung 123 

Trotz dieser deutlich antischiitischen Ausrichtung ist die Haltung von AS ge

genüber der Schia nicht immer eindeutig (und unterscheidet sich darin von derje

nigen Zarqāwīs, auf die weiter unten eingegangen wird). Dies zeigt sich in der Un

terscheidung zwischen den Anführern (ruʾūs) der Schia und der breiten schiitischen 
Bevölkerung bzw. der »Laien« (ʿawāmm aš-šīʿa), wie sie in einem bayān über den An

schlag von in Samarra eingeführt wird. Zunächst geht der Text auf den Golfkrieg 
von 1991 und die aktuelle Besatzung des Iraks ein. Anschliessend wird dargelegt, 
dass die »Anführer der Ablehnung« (ruʾūs ar-rafḍ) und die »Armee des Schwindlers« 
(ǧaiš ad-daǧǧāl, als Verballhornung von ǧaiš al-mahdi) den Anschlag zu nutzen wuss

ten, um ihre »safawidischen« Pläne umzusetzen. Bereits 40 Moscheen seien in »ḥu
sainīyāt« (schiitische religiöse Einrichtungen) umgewandelt und die Angehörigen 
der Sunna aus den südlichen Gouvernements und einigen Vierteln Bagdads vertrie

ben worden. Zudem werde ein antisunnitisches Säuberungsprogram der Lehrer- 
und Ärzteschaft vorgenommen. All das würden die ruʾūs der Schia in Koordination 
mit den »Feinden des Islams« durchführen – während die Sunniten mit dem Kampf 
gegen eben diese Feinde beschäftigt seien.45 

Doch die Amerikaner hätten sich zunehmend von den schiitischen Anführern 
abgewendet angesichts des iranischen Einflusses bzw. des »Neo-Safawismus«, 
unter dem diese stünden, sowie des Einsatzes von Todesschwadronen iranischer 
Herkunft durch al-Ǧafarī. Die Amerikaner forderten daher eine politische Füh

rung ohne Milizen.46 Nun verliere die schiitische Bevölkerung (ʿawāmm aš-šīʿa, die 
schiitischen Laien) das Vertrauen in die Fähigkeit ihrer Führung, ihre Sicherheit 
und ihren Wohlstand zu vermehren.47 Daher nun die bösartige Idee der ruʾūs, 
den Anschlag auf die eigenen Heiligtümer durchzuführen und ihn den Sunniten 
zuzuschreiben. Und nun würden sie, nachdem sie diesen Anschlag durchgeführt 
hätten, verlogen zu Einheit und Brüderlichkeit aufrufen.48 Der Anschlag wird so

mit in einer überraschenden Umkehrung der Ereignisse der schiitischen Führung 
angelastet. Nach neuerlichen abwertenden Ausführungen über Muqtadā aṣ-Ṣadr, 
den iranischen Versuch, die Herrschaft über den Irak zu erlangen, und darüber, 
wie wichtig Weg des Dschihad für den Erfolg der Muslime sei, wird schliesslich 
die breite schiitische Bevölkerung (ʿawāmm aš-šīʿa, die Laien, das allgemeine Volk) 
direkt angesprochen: Der Iran und die Neo-Safawiden würden sie benutzen, um 
ihre satanischen Ziele zu erreichen.49 

45 Ebd., S. 2. 
46 Ebd. 
47 Die Formulierung ʿawāmm aš-šīʿa ist die einzige in diesem Text, in der die Bezeichnung »Schia« 

verwendet wird. Ansonsten ist nur von »Ablehnern« und »Safawiden« die Rede. 
48 Anṣār as-Sunna, 2006, S. 2. 
49 Ebd., S. 3. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-012 - am 12.02.2026, 16:52:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


124 Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak 

Die ruʾūs bzw. Anführer der Schia werden als die eigentlichen Treiber des Kon

flikts identifiziert. Die »Laien« dagegen erscheinen als ausgenutzte, manipulierte 
Masse. Die Unterscheidung in Laien und Führung folgt zwar einem bei Ibn Taimīya 
bereits etablierten konventionellen Muster und ist daher alles andere als innovativ. 
Trotzdem ist sie in ihrer spezifischen Ausprägung bei AS relevant für die Konsti

tution des konfessionellen Anderen. Das vorgebliche Fehlverhalten der schiitischen 
Führung liegt in den hier betrachteten Schilderungen nicht in Glaubensfragen, son

dern in ihrem politischen und gesellschaftlichen Handeln. Explizit wird ihnen ihr 
politisches Verhalten vorgeworfen. Das der Schia zur Last gelegte Fehlverhalten ist 
aus Sicht von Anṣār as-Sunna offenbar eher politisch-gesellschaftlich denn religiös 
bestimmt. 

Man fragt sich bei der Lektüre der AS-Texte unweigerlich, ob aus Sicht von AS 
ein friedliches Zusammenleben mit der schiitischen Bevölkerung möglich wäre, 
wenn sie über (in dieser Sichtweise) bessere Anführer verfügten; schliesslich sind 
es auch diese ruʾūs, denen eine neosafawidische Haltung unterstellt wird und nicht 
den Laien. Das geht so weit, dass die Urheberschaft der Anschläge von Samarra in 
der schiitischen Führung gesucht wird. Der Angriff auf die schiitischen Heiligtümer 
wird von AS keineswegs positiv für die ultraislamischen Kampfbünde in Anspruch 
genommen. Sie distanzieren sich aber auch nicht davon, sondern schreiben ihn der 
schiitischen Führung zu. Ein offener konfessioneller Konflikt wird, bei aller Ableh

nung der Schia, zumindest programmatisch also nicht angestrebt; der eigentliche 
Konflikt wird politisch gefasst, im konkreten Verhalten der schiitischen Führung. 
Im Vordergrund der genannten politischen und gesellschaftlichen ›Fehlleistungen‹ 
dieser Führung stehen die Zusammenarbeit mit den Amerikanern und die unter

stellte Unterstützung für eine iranische bzw. safawidische Machtübernahme im 
Irak. 

Konfessionelle Bezüge sind in den Publikationen von AS offensichtlich omni

präsent. Die Sunna tritt zwar kodifiziert als ahl as-sunna auf, mit der Gleichsetzung 
dieses Begriffs mit Islam an sich. Doch bildet die Schia, neben dem Verweis auf die 
»ungläubigen Amerikaner«, den dominanten Differenzbegriff. Selbst dort, wo die 
Schia rhetorisch aus der Gemeinschaft der Muslime ausgeschlossen wird, bleibt die 
Orientierung an ihr konstitutiv für die Selbstverortung von AS. Das zeigt sich auch 
darin, dass gelegentlich auf die Bezeichnung abnāʾ as-sunna, die Angehörigen (oder 
Söhne) der Sunna, ausgewichen wird, die deutlich näher bei der alleinigen Nennung 
von »Sunna« zu verorten ist. Diese Bezeichnung ist nicht nur für die Abgrenzung 
zur Schia bedeutsam, sie ist für AS auch für die Beschreibung der Situation im Irak 
unabdingbar. Die Einteilungskategorien für die Bevölkerung lauten Kurden, Schia 
und ahl as-sunna, womit nicht angestrebt wird, eine sunnitische Konfession zu eta

blieren, sondern Schia und Kurden aus dem Islam auszuschliessen. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-012 - am 12.02.2026, 16:52:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Zwischen fitna und waḥda: Ṭāʾifīya als Problem der irakischen Bevölkerung 125 

Zusammenfassend lässt sich beim Kampfbund Anṣār as-Sunna beobachten, wie 
die Diskussion über das politische50 System in eine Diskussion über die Bevölke

rung transformiert wird. Während die Demokratie als unzulässige Inwertsetzung 
des Bevölkerungswillens abgelehnt wird, orientiert sich AS im Umgang mit der 
Schia an deren Einteilung in eine zu bekämpfende Elite und eine manipulierte 
breite Masse. Damit richtet sich ihre antischiitische Position nicht in erster Linie 
gegen die Schia an sich, sondern gegen die Machenschaften der korrumpierten 
schiitischen Führung.51 

Die Kritik an der »safawidischen« Machtübernahme wird durch die aus

führliche Auseinandersetzung mit verschiedenen Regierungssystemen ergänzt, 
namentlich der Ablehnung der Demokratie und allgemeiner Wahlen. Trotz der oft 
anhand religiöser Quellen vorgetragenen Argumentation zugunsten eines islami

schen Herrschaftssystems wird hier deutlich, dass auch AS der Frage nach dem 
politischen System grosse Bedeutung zumisst. Ähnlich wie andere ultraislamische 
Akteure orientiert sich AS dabei an einem frühislamischen Bezugsrahmen. 

Das Verhältnis zwischen diesen islamischen Bezügen und einem irakischen Na

tionalismus bleibt unscharf; zumindest den kurdischen Nationalismus betrachtet 
AS als vereinbar mit islamischen Konzeptionen.52 Als verbindendes Element bleibt 
die Ablehnung der Schia. Der Antischiismus legt den Grundstein für die Hinterfra

gung des politischen Systems. 

4.1.1.2 AQI 
Dass die Positionen von Anṣār as-Sunna innerhalb des extremistischen Spektrums 
tatsächlich als vergleichsweise gemässigt bezeichnet werden müssen, zeigt sich, 
wenn man AQI (al-Qaida im Irak, tanẓīm qāʿidat al-ǧihād fī bilād ar-rāfidain) betrach

tet. Der berühmt gewordene und meist als echt anerkannte Brief von Zarqāwī an 

50 Der Ausdruck »politisch« ergibt, wie aus den Positionen von AS hervorgeht, in einem ultrais

lamischen Kontext kaum noch Sinn; ich verwende ihn hier trotzdem, um den Vergleich der 
Positionen der verschiedenen Akteure zu erleichtern. 

51 Diesen theoretischen Unterscheidungen waren im konkreten Vorgehen von AS Grenzen ge

setzt. Bei Anschlägen wurden zivile Opfer billigend in Kauf genommen, Angehörige der jesi

dischen Minderheit wurden gar gezielt angegriffen (Vgl. Stanford University: Mapping Mili

tants Organizations: »Ansar al-Islam«, Dezember 2018). Trotzdem unterschied sich das Vor

gehen von AS strategisch deutlich vom offen angestrebten Krieg mit der Schia, wie er von 
AQI propagiert wurde. 

52 AS verwendet kaum Bezüge zum Irak als Nationalstaat. »Irak« wird meist nur dann genannt, 
wenn AS sich »an die Anhänger des Islams im Irak« (ʾilā ahl al-Islām fī al-ʿirāq) richtet, also an 
den Adressaten der eigenen Überlegungen zum politischen System. Der Irak bildet einen 
Bezugsrahmen, der scheinbar nicht weiter hinterfragt wird. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-012 - am 12.02.2026, 16:52:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


126 Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak 

Osama bin Laden illustriert die wohl deutlichste Form der Ablehnung gegenüber 
der Schia.53 

Die Zusammenarbeit der Amerikaner mit den Schiiten, »the most evil of man

kind«, gründet laut Zarqāwī auf dem Widerstand gegen die US-Truppen durch die 
Dschihad-Kämpfer (muǧāhidūn) im »sunnitischen Dreieck«.54 Die Schia bezeichnet 
er als Religion, die so wenig mit dem Islam zu tun habe wie das Judentum mit dem 
Christentum unter dem Banner der Buchreligionen. Zur Illustration verwendet Zar

qāwī stereotype Vorwürfe, wie sie aus islamistischen und ultraislamischen Kreisen 
bekannt sind: Polytheismus, Anbetung von Gräbern, Schreine umkreisen, die Belei

digung der Prophetengefährten und weitere Formen von »Unglauben und Atheis

mus«.55 Er verweist auf den Konflikt zwischen dem osmanischen und dem safawi

dischen Reich, wenn er einem »Orientalisten« Recht gibt, der behauptet habe, ohne 
die Safawiden wäre Europa heute islamisch. Auch die Geschichte vom Verrat von 
Ibn al-ʿAlqamī wird erwähnt.56 Zarqāwī schliesst sich ausserdem den für extremis

tische Akteure (besonders im Kontext konfessioneller Gewalt) üblichen Bezügen auf 
Ibn Taimīya an.57 

Der Punkt, in dem sich Zarqāwīs Position von derjenigen anderer ultraislami

scher Akteure unterscheidet, liegt im Umgang mit der Schia. Selbst die Führung von 
al-Qaida propagiert eine vorläufige Indifferenz gegenüber den Schiiten oder gar ei

ne explizite Zusammenarbeit mit ihnen im Kampf gegen die USA und deren Trup

pen im Nahen Osten. Zarqāwī dagegen betrachtet den Kampf gegen die Schia als 
unabdingbar: »[W]ith the Shi‘a, we have rounds, attacks, and dark nights that we 
cannot postpone under any circumstances. Their danger is imminent [. . . ].«58 Zar

qāwī betrachtet einen Krieg gegen die Schia als notwendig, damit die Schiiten ihr 
»wahres Gesicht« in Form von Gewalt gegen die sunnitische Bevölkerung zeigten 
und so die Sunniten im Kampf gegen die Schia vereint würden: 

»I mean that targeting and hitting them in [their] religious, political, and mili

tary depth will provoke them to show the Sunnis their rabies and bare the teeth 

53 Bedauerlicherweise liegt mir dieser Brief nur in englischer Übersetzung vor. Ich bezweifle, 
dass im arabischen Original tatsächlich von »Sunna« die Rede ist. Zu erwarten wäre, wie in 
den Anṣār-Publikationen, die Formulierung ahl as-sunna. Allerdings entspricht die Ausdruck

weise im Brief den Sprachnormen ultraislamischer Gruppierungen, die verwendeten Begriffe 
sind also bereits bekannt und etabliert. 

54 Az-Zarqāwī, Abū Muṣʿab: Zarqawi Letter 2004, 2004. 
55 Ebd. 
56 Zu Ibn al-ʿAlqamī vgl. De Nicola, Bruno: Ibn al-Alqamī, in: K. Fleet, G. Krämer, D. Matringe, J. 

Nawas und D. J. Stewart (Hg.): Encyclopaedia of Islam Three Online, 2021, doi: https://doi.or 
g/10.1163/1573-3912_ei3_COM_30688, Stand: 24.05.2025. 

57 Vgl. az-Zarqāwī: Zarqawi Letter 2004, 2004. 
58 Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-012 - am 12.02.2026, 16:52:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.1163/1573-3912_ei3_COM_30688
https://doi.org/10.1163/1573-3912_ei3_COM_30688
https://doi.org/10.14361/9783839409275-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.1163/1573-3912_ei3_COM_30688
https://doi.org/10.1163/1573-3912_ei3_COM_30688


4. Zwischen fitna und waḥda: Ṭāʾifīya als Problem der irakischen Bevölkerung 127 

of the hidden rancor working in their breasts. If we succeed in dragging them into 
the arena of sectarian war, it will become possible to awaken the inattentive Sun

nis as they feel imminent danger and annihilating death at the hands of these 
Sabeans.«59 

Umgekehrt bezichtigt Zarqāwī die Schiiten selbst, einen geplanten konfessionellen 
Krieg zu führen, beispielsweise in einer Audioaufnahme von September 2005, in der 
sich Zarqāwī zur gleichzeitig stattfindenden Eroberung der nordirakischen Stadt 
Talʿafar durch irakische und US-Truppen äussert.60 

Auch die Sunniten sind Gegenstand von Zarqāwīs Äusserungen. Im Brief 
an Bin Laden bezeichnet er sie als führungslos umherstreifend: »They have lost 
the[ir] leader and wandered in the desert of artlessness and negligence divided 
and fragmented, having lost the unifying head who gathered the scattered [pieces] 
and prevented the egg from shattering.«61 Wenig überraschend lehnt Zarqāwī 
auch sunnitische Politiker ab, die in der gegenwärtigen Regierung mitwirken, und 
beschimpft etwa den irakischen Verteidigungsminister Saʿdūn ad-Dulaimī als 
schiitischen Lakaien.62 

Auch sunnitische Gelehrte bleiben von Zarqāwīs Kritik nicht verschont: 

»Beware, oh Sunni scholars – has your sons’ blood become so cheap in your eyes 
that you have sold it for a low price? Has the honor of your women become so trivial 
in your eyes? Beware. Have you not heard that many of your chaste and pure sis

ters from among the Sunnis of Tel’afar had their honor desecrated, their chastity 
slaughtered, and their wombs filled with the sperm of the Crusaders and of their 
brothers, the hate-filled Rafidites? Where is your religion? Moreover, where is your 
sense of honor, your zeal, and your manliness?«63 

Die Legitimation des Kampfes gegen die Schiiten war denn auch der Anlass für die

sen Brief an bin Laden, nachdem al-Qaidas Führung eine strategische Zusammen

arbeit mit den Schiiten gegen die amerikanischen Truppen angemahnt hatte. Zar

qāwī aber zeigte sich unversöhnlich und machte am Ende seines Schreibens die Un

terstützung für den Kampf gegen die Schia sogar zur Bedingung für seine Treue 

59 Ebd. 
60 Vgl. az-Zarqāwī, Abū Muṣʿab: Leader of Al-Qaeda in Iraq Al-Zarqawi Declares ›Total War‹ on 

Shi’ites, States that the Sunni Women of Tel’afar Had ›Their Wombs Filled with the Sperm 
of the Crusaders‹, 2005, https://scholarship.tricolib.brynmawr.edu/bitstream/handle/10066 
/4810/ZAR20050914P.pdf, Stand: 16.06.2022. 

61 Az-Zarqāwī: Zarqawi Letter 2004, 2004. 
62 Vgl. az-Zarqāwī: Leader of Al-Qaeda in Iraq Al-Zarqawi Declares ›Total War‹ on Shi’ites, States 

that the Sunni Women of Tel’afar Had ›Their Wombs Filled with the Sperm of the Crusaders‹, 
2005. 

63 Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-012 - am 12.02.2026, 16:52:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://scholarship.tricolib.brynmawr.edu/bitstream/handle/10066/4810/ZAR20050914P.pdf
https://scholarship.tricolib.brynmawr.edu/bitstream/handle/10066/4810/ZAR20050914P.pdf
https://doi.org/10.14361/9783839409275-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://scholarship.tricolib.brynmawr.edu/bitstream/handle/10066/4810/ZAR20050914P.pdf
https://scholarship.tricolib.brynmawr.edu/bitstream/handle/10066/4810/ZAR20050914P.pdf


128 Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak 

gegenüber dieser Führung: »[I]f you are convinced of the idea of fighting the sects 
of apostasy, we will be your readied soldiers.«64 

Zarqāwī versuchte nicht nur gegenüber al-Qaida, solche inhaltlichen Deutun

gen durchzusetzen. Auch die religiösen Autoritäten wurden von ihm zunehmend 
herausgefordert. Der Wandel von der Orientierung an religiösen Autoritäten hin 
zu einer Privilegierung der Position der Kämpfer zeigt sich im Verhältnis zwischen 
Zarqāwī und seinem Mentor, dem palästinensisch-jordanischen Ideologen Abū 
Muḥammad al-Maqdisī. Maqdisī, einer der einflussreichsten Vordenker eines 
militaristischen Dschihad-Verständnis, kam in den 1980er Jahren in Pakistan in 
Kontakt mit Zarqāwī. Die beiden sassen später in Jordanien zusammen eine Haft

strafe für die Planung von Anschlägen ab. Danach ging Zarqāwī 1999 in den Irak, 
Maqdisī blieb in Jordanien.65 

Während sich Zarqāwī lange auf Maqdisī bezog, um seinen Kampf zu legitimie

ren, wandte sich dieser 2004 in einem Brief an Zarqāwī und später in mehreren In

terviews gegen seinen ehemaligen Schüler. Kritisiert wurden einerseits mangelnde 
religiöse Kenntnisse und Bildung aufseiten der jungen Kämpfer, andererseits die 
eingesetzten Mittel, namentlich die Selbstmordattentate. Zarqāwīs Gewalt gegen 
Zivilisten schädige das Ansehen des Dschihad.66 Zarqāwīs Replik richtete sich ge

gen die fehlende Kampferfahrung von Gelehrten. Ihnen stellte er die Kämpfer ge

genüber, die »Wissen mit Blut« schreiben würden.67 
Die Auseinandersetzung zwischen Maqdisī und Zarqāwī ist bereits breit disku

tiert worden. Relevant für die Untersuchung der Konfessionalisierung ist hier die 
Frage nach der Autorität. Offensichtlich fand in ultraislamischen Kampfbünden ei

ne Verschiebung der Autorität statt, von Gelehrten zu Kämpfern, wie Joas Wagema

kers schreibt: 

»The criticism of al-Maqdisi clearly shows that they reject him as someone who can 
speak authoritatively on waging jihad. In their rejection of al-Maqdisi, however, 
they also show a broader disdain for the non-fighting scholars of the religion in 
whose name the mujahidun claim to wage their jihad. Apparently, they believe 
the only people capable of saying anything sensible about jihad are those Muslims 
participating in it themselves.«68 

64 Az-Zarqāwī: Zarqawi Letter 2004, 2004. 
65 Vgl. Wagemakers, Joas: Reclaiming Scholarly Authority: Abu Muhammad al-Maqdisi’s Cri

tique of Jihadi Practices, in: Studies in Conflict & Terrorism 34 (7), 2011, S. 523 – 539, S. 523 – 
525. 

66 Vgl. ebd., S. 525 – 527. 
67 Vgl. ebd., S. 530. 
68 Ebd., S. 531. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-012 - am 12.02.2026, 16:52:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Zwischen fitna und waḥda: Ṭāʾifīya als Problem der irakischen Bevölkerung 129 

Während Wagemakers zu dem Schluss kommt, dass die Konsequenz der Auseinan

dersetzung zwischen der Glaubwürdigkeit der Kämpfer und der Autorität der Ge

lehrten in der Wahl zwischen »Gewalt und extremer Gewalt« bestehe,69 kommt die

ser Debatte im Kontext der Konfessionalisierung eine erweiterte Bedeutung zu. Die 
Verknüpfung der antischiitischen Ausrichtung mit dem militaristischen Ideal, das 
sich bis zur Herausforderung gelehrter Autorität ausdehnt, schafft die Grundlage 
für eine neue Form sunnitischer Führung – wobei »sunnitisch« hier als Bezeichnung 
hinterfragt werden muss, da in Zarqāwīs Verständnis die Schia nicht Teil des Islams 
ist und er folglich nicht eine »sunnitische«, sondern eine »islamische« Führung an

strebt. Die Frage nach der Gewalt gegen die schiitische Zivilbevölkerung ist somit 
nicht als reiner Fanatismus seitens Zarqāwīs abzutun. Sie markiert die Grenze zwi

schen einem konfessionellen Verständnis von Schia und Sunna einerseits und einem 
Islamverständnis, aus dem die Schia ausgeschlossen wird, andererseits. Hier wird 
auch eine Grenze des Begriffs ṭāʾifīya erkennbar, der als kritische Bezeichnung der 
Position AQIs durch takfīrī ergänzt und teilweise gar ersetzt wird. Takfīr bezeichnet 
die Praxis, Muslime aus dem Islam auszuschliessen und somit Gewalt gegen sie zu 
rechtfertigen (oder, im militaristischen Kontext, gar zu gebieten). Diese Praxis ist 
nicht auf den Ausschluss der Schia beschränkt, sondern orientiert sich in ihrer ex

tremen Ausprägung am Kriterium der Gefolgschaft gegenüber dem Kalifat, wie sich 
beim IS zeigen wird.70 

4.1.2 Die Ṣaḥwa und die »Revolution der Stämme« 

Die Gewalt der ultraislamischen Kampfbünde richtete sich nicht nur gegen die 
schiitische Zivilbevölkerung, die Regierung und die internationalen Truppen, son

dern auch gegen etablierte sunnitische Führungspersönlichkeiten, insbesondere 
gegen Stammesautoritäten. Es waren daher vor allem bewaffnete Einheiten sun

nitischer Stämme, die gegen die Kampfbünde vorgingen und zusammen mit der 
massiven amerikanischen Truppenaufstockung, dem surge, entscheidend zu einer 
Befriedung beitrugen. Das prominenteste Beispiel für dieses militärische Engage

ment der Stämme war die Ṣaḥwa (»Erwachen«).71 Die tribale Mobilisierung setzte 
gegen Ende 2005 ein und nahm ab September 2006 mit der Bildung des »Anbar 

69 Vgl. ebd., S. 534. 
70 Vgl. Kapitel 5.3. 
71 Während an dieser Stelle in erster Linie auf die sunnitische Ṣaḥwa eingegangen wird, sol

len die beteiligten schiitischen Stämme nicht unerwähnt bleiben. Auf Seiten der Regierung 
und der amerikanischen Truppen bestand die Hoffnung, dass durch die Mobilisierung schiiti

scher Stämme die Macht schiitischer paramilitärischer Verbände insbesondere in Basra ein

gedämmt werden könne – wobei der Erfolg dieser Strategie offenbar deutlich bescheidener 
ausfiel, als das bei den Kämpfen in Anbar der Fall war. Vgl. International Crisis Group: Iraq’s 
Civil War, the Sadrists and the Surge, 2008, S. 19. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-012 - am 12.02.2026, 16:52:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


130 Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak 

Rettungs-Rats« (maǧlis inqāḏ al-anbār) unter Leitung von ʿ Abd as-Sattār ar-Rīšāwī, 
bekannt geworden als Abū Rīša, Form an.72 Seit 2003 waren Hunderte tribale An

führer durch Zarqāwīs Organisation getötet worden, wichtige Stammes-Scheiche 
(šuyūḫ) waren vor der Gewalt ins nahegelegene Ausland geflohen. Dadurch entstand 
neuer Handlungsspielraum für zuvor weniger einflussreiche šuyūḫ, unter ihnen Abū 
Rīša. Mit zunehmender Kooperation mit den US-Truppen gewann die Ṣaḥwa rasch 
an Bedeutung, insbesondere durch den Zulauf Tausender junger Sunniten, oft ehe

maligen Angehörigen von aufständischen Gruppierungen. Die so gewachsene, lose 
Koalition wurde bekannt unter der Bezeichnung »Söhne des Iraks«. Der Erfolg war 
durchschlagend, Mitte Juni waren Zentren extremistischer Aktivität in Anbar, ins

besondere Ramadi und Falludscha, unter der Kontrolle der Ṣaḥwa und weitgehend 
befriedet. Nach der Reduktion amerikanischer Truppenpräsenz in diesen Regionen 
ab 2009 vermochten sich die ultraislamischen Kampfbünde aber offenkundig zu 
reorganisieren, Racheakte gegenüber Angehörigen der Ṣaḥwa nahmen massiv zu. 
Diese Einschüchterungskampagnen und das nicht eingehaltene Versprechen der 
irakischen Regierung, die Stammeskämpfer in die Sicherheitskräfte zu integrieren, 
führten dazu, dass sich Teile der Ṣaḥwa den Kampfbünden zuwendeten (was nicht 
zuletzt zum Erfolg von ISIS beigetragen haben dürfte).73 

Wisām al-Ḥardān, einer der Mitbegründer der Ṣaḥwa, hat mit seinem Buch ʾas
rār aṣ-ṣaḥwa wa ḫafāyāhā74 (Die Mysterien und Geheimnisse der Ṣaḥwa) eine Selbstdar

stellung der Bewegung verfasst. Da es sich bei der Konfrontation zwischen der Ṣaḥ

wa und den ultraislamischen Kampfbünden um die wohl bedeutendste innersunni

tische Konfrontation nach 2003 handelt, ist diese Darstellung von besonderem In

teresse für die Konfessionalisierung der Sunna. Daher wird sie im Folgenden aus

führlich betrachtet. 
Die Gewalt, der die Stämme ab 2003 ausgesetzt waren, dient Ḥardān in seiner 

Schilderung der Geschichte der Ṣaḥwa als Ausgangspunkt für die Gründung der Be

wegung. Die Ṣaḥwa ist laut Ḥardān auf Initiative des Verteidigungsministers Saʿa

dūn ad-Dulaimī und unter Vermittlung Ḥardāns selbst entstanden. Als Reaktion auf 
die Ermordung verschiedener hochrangiger Stammesangehöriger trafen sich Ver

treter der Stämme Anbars, um sich künftig ihre gegenseitige Unterstützung zuzu

sagen, zum ersten Gipfel der Ṣaḥwa am 14. September 2006.75 Die Ṣaḥwa steht damit 
ganz im Zeichen der innersunnitischen Gewalt. Detailliert geht Ḥardān auf die Ge

walt gegen Personen ein, die er als »nationale Symbole« (rumūz waṭanīya) bezeichnet, 

72 Vgl. Benraad, M.: Iraq’s Tribal »Sahwa«. Its Rise and Fall, in: Middle East Policy 18 (1), 2011, 
S. 121 – 131. 

73 Vgl. Benraad, Myriam: Une lecture de la Ṣaḥwā ou les mille et un visages du tribalisme irakien, 
in: Études rurales 184, 2009, S. 95 – 106, S. 101 – 102. 

74 Al-Ḥardān, al-šaiḫ Wisām: ʾAsrār aṣ-ṣaḥwa wa ḫafāyāhā, Bagdad 2009. 
75 Ebd., S. 77. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-012 - am 12.02.2026, 16:52:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Zwischen fitna und waḥda: Ṭāʾifīya als Problem der irakischen Bevölkerung 131 

womit er Stammesautoritäten meint. Er setzt diese dann implizit mit »Symbolen 
Anbars« gleich, teilweise auch mit »Symbolen des Widerstandes«.76 Als Gründe für 
die Gewalt gegen diese Exponenten nennt Ḥardān deren Weigerung, die »Terroris

ten« (irhāb’iyyūn) zu unterstützen. Ausserdem sollten die verbleibenden Autoritäten 
eingeschüchtert werden.77 

Gleich nach dem Gründungstreffen der Ṣaḥwa hätten Stammeskämpfer den 
vereinigten Kampf gegen die terroristischen Gruppen aufgenommen und das 
Gebiet der Ǧazīra innerhalb von 48 Stunden »befreit«.78 Gleichsam als Initiati

onsmoment beschreibt Ḥardān, wie die frühen Mitglieder in der Moschee ʿAin 
Assad in Baġdādī aufmarschierten, die von den Terroristen kontrolliert wurde, um 
anschliessend dort das Freitagsgebet abzuhalten und den Koran zu rezitieren. Of

fensichtlich liegt Ḥardān hier viel daran, diese Verbindung von militärischer Stärke 
und Rückeroberung des religiösen Feldes zu betonen, wenn er darauf verweist, dass 
die Terroristen die Moschee vor allem für die Planung ihrer Aktionen benutzten, 
während die Koranrezitation das sei, wofür die Moschee gedacht sei. Er schildert 
denn auch die Predigt, die er in der Moschee hielt, in der er versprach, man werde 
die Menschen vom konfessionellen Krieg und die Moschee von dieser Gruppierung 
befreien.79 

Wer genau sind nun diese Gruppen, die Ḥardān hier als »Terroristen« bezeich

net? Um das zu klären, holt Ḥardān aus zum Beginn des Widerstandes (muqāwa
ma) gegen die amerikanischen Truppen in Anbar. Die Zusammenarbeit der Familie 
Albu ʿ Alī Slīmān mit den Amerikanern in Anbar habe dazu geführt, dass Teile der 
dortigen Bevölkerung (besonders ehemaligen Angehörigen der Baʿṯ-Partei) die Fa

milie angegriffen hätten. Diese wiederum hätten die Amerikaner zu Hilfe gerufen, 
deren bald darauf einsetzende Suche nach Waffen in den Häusern die gewalttäti

ge Reaktion der lokalen Bevölkerung provoziert hätten. Auch Paul Bremers Verhal

ten kritisiert Ḥardān und unterstellt ihm eine grundsätzliche Abneigung gegenüber 
der irakischen Bevölkerung. Die Auflösung der irakischen Armee und der Befehl zur 
De-Baʿṯifizierung taten ihr Übriges, und viele ehemalige Soldaten hätten sich dem 
Widerstand angeschlossen.80 

Ḥardān betont die Heterogenität der Muqāwama. Zum einen erwähnt er, dass 
diese Bezeichnung nur denjenigen zustünde, die ausschliesslich Besatzungstrup

pen und keine Iraker töten würden. Ausserdem mokiert er sich über den Aufruf zum 

76 Darunter die Scheichs al-Marḥūm, Naṣr ʿAbd al-Karīm (Scheich der albu fahad), Muḥammad 
Ṯamīl al-Ǧarbāwī und Ḫamīs al-Fahdāwī. 

77 Vgl. al-Ḥardān: ʾAsrār aṣ-ṣaḥwa wa ḫafāyāhā, 2009, S. 74. 
78 Vgl. ebd., S. 110. 
79 Vgl. ebd., S. 79. 
80 Vgl. ebd., S. 45 – 48. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-012 - am 12.02.2026, 16:52:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


132 Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak 

Dschihad, der oft von ehemaligen Baʿṯ-Kadern stamme und deren säkulare Ausrich

tung diesen Aufruf für Ḥardān absurd erscheinen lässt.81 
Für diese Anfangszeit des Widerstandes schildert Ḥardān auch das Auftauchen 

der Gruppe tawhīd wa ǧihād in Falludscha, der späteren Al-Qaida im Irak. Zunächst 
sei die Gruppe durch Falludscha-stämmige Kämper dominiert gewesen, aber schon 
bald sei eine grosse Anzahl von Kämpfern aus kurdischen Gebieten und anderen ara

bischen Länder in der Stadt aktiv geworden. Als andere Widerstandsgruppen, die 
sich nach dem amerikanischen Einmarsch gebildet haben, nennt er zudem al-Ǧaīš 
al-Islāmī, den sich formierenden Maǧlis Šūra al-Fallūǧa sowie, ausserhalb der Ǧazīra, 
Muqtadā aṣ-Ṣadr.82 

Den ersten Kampf von Falludscha im April 2004 beschreibt Ḥardān positiv, als 
Kampf der Bevölkerung der belagerten Stadt gegen die amerikanischen Besatzer. 
Man spürt aus dem Text den Stolz auf die Hunderte von Märtyrern und auf die 
Furcht der Amerikaner vor ihrem Gegner.83 

Der Erfolg über die grösste Militärmacht der Welt habe ein Gefühl der Sieges

trunkenheit verursacht. Doch schon bald trübte interne Gewalt das Bild. Der Emir 
von al-tawhīd wa-l-ǧihād, ʿUmar al-Ḥadīd, enthauptete ein Mitglied der Slīmān- 
Gruppe unter dem Vorwurf, diese habe sich mit den Amerikanern versöhnt. Da

durch sei es zu Chaos in der neu formierten Truppe gekommen, genauer gesagt zu 
fauḍa (Chaos) auf dem Boden der Stadt, und fitna zwischen den Kämpfern. Ḥardān 
schildert einzelne Machtkämpfe zwischen religiösen Autoritäten und Stammesfüh

rern, parallel dazu den Kampf gegen die Amerikaner, bis schliesslich die irakische 
Regierung in die Stadt einziehen konnte.84 

Im stolz als »zweites Leningrad«85 apostrophierten Falludscha sieht Ḥardān die 
Bevölkerung unter der Führung von Šaīḫ Ḥamza al-ʿIssāwī vereint; die ansonsten 
arbeitslosen Kämpfer der Verteidigungsbrigaden konnten darüber hinaus in die 
Sicherheitsdienste eingegliedert werden. Doch das positive Bild trübte sich rasch 
durch das Auftauchen terroristischer Gruppen. Während die Stadt Falludscha 
durch die lokalen Brigaden verteidigt worden sei, hätten sich im Verborgenen an

dere Gruppen gebildet. Die fehlende Kontrolle über die westlichen Landesgrenzen 
habe dazu geführt, dass der Irak zur Bühne geworden sei für alle, die Krieg führen 
wollten und sich selbst oder ihre Autobomben in die Luft sprengten.86 

81 Vgl. ebd., S. 50 – 51. 
82 Vgl. ebd., S. 51 – 53. 
83 Vgl. ebd., S. 62 – 63. 
84 Vgl. ebd., S. 64 – 67. 
85 Ebd., S. 67. 
86 Vgl. ebd., S. 68 – 69. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-012 - am 12.02.2026, 16:52:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Zwischen fitna und waḥda: Ṭāʾifīya als Problem der irakischen Bevölkerung 133 

Diese Organisationen gewännen ihre Anhänger unter den einfachen Leuten mit 
wenig Wissen über ihre Religion, die sie mit dem Dschihad-Argument überzeugen 
würden.87 

Zudem erwähnt er, dass bereits in den frühen Kämpfen auffallend viele der Ter

roristen keine Iraker waren, sondern aus Saudi-Arabien, Algerien oder dem Jemen 
stammten.88 

Die »Geheimorganisationen«, wie Ḥardān diese extremistischen Gruppierun

gen nennt, seien nie grosse Bewegungen gewesen und hätten daher die militärische 
Kontrolle nur begrenzt ausüben können. Daher waren für sie alternative Vorgehens

weisen wichtig, etwa Massentötungen und an Identität orientierte Tötungen (bei 
denen die Opfer teiweise nur aufgrund Ihres Namens ausgewählt wurden).89 

Den zu terroristischen Gruppen mutierten Teilen der muqāwama (den »Takfiri- 
Banden«, ʿaṣābāt takfīrīya) stellt Ḥardān den »edlen« Widerstand gegenüber (dessen 
Angehörige er häufig als »wahre muǧāhidīn« bezeichnet und damit den Dschihad 
für die Ṣaḥwa zu beanspruchen versucht).90 Verschiedene Gruppierungen des be

waffneten Widerstandes gegen die Amerikaner bildeten wichtige Teile der Ṣaḥwa 
in Anbar. Das Verhältnis zu den Amerikanern führte denn auch zu Unstimmigkei

ten innerhalb der Ṣaḥwa. Die Haltung amerikakritischer Teile der Ṣaḥwa wandel

te sich aber, besonders in Bagdad, aufgrund der Furcht vor einer schiitischen Ex

pansion. Als erste dieser Gruppen habe al-Ǧayš al-Islāmī sich – nach dem Motto: der 
Feind meines Feindes ist mein Freund – zur Zusammenarbeit mit den Amerikanern 
entschlossen. Verhandlungen mit den Amerikanern hätten dazu geführt, dass aus 
Kämpfern von al-Ǧayš al-Islāmī eine Formation gebildet wurde, die in Bagdad gegen 
al-Qaida kämpfen sollte.91 

Die Haltung der Ṣaḥwa gegenüber den US-amerikanischen Truppen stellt Ḥar

dān ambivalent dar. Er beschreibt, wie die amerikanische Armeeführung von die

ser neuen Gruppierung gehört habe und wie daraufhin der Kontakt aufgenommen 
wurde. Besprochen wurden aber hauptsächlich Themen wie die Versorgung der Be

völkerung und weniger die konkrete Zusammenarbeit. Das hinderte Ḥardān aber 
nicht daran, die Amerikaner als »Besatzungstruppen« zu bezeichnen.92 Man kann 
in diese Äusserungen das Bemühen hineinlesen, die Ṣaḥwa unter keinen Umstän

den als amerikanisches Produkt darzustellen – wie dies auch im restlichen Text im

mer wieder auffällt. Neben der positiven Schilderung des Widerstandes gegen die 
Amerikaner in Falludscha zeigt sich die amerikakritische Haltung besonders in der 

87 Vgl. ebd., S. 70. 
88 Vgl. ebd., S. 80. 
89 Vgl. ebd., S. 70. 
90 Vgl. ebd., S. 86 – 87. 
91 Vgl. ebd., S. 152 – 154. 
92 Vgl. ebd., S. 95. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-012 - am 12.02.2026, 16:52:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


134 Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak 

Bewertung von Paul Bremer. Ihn und seinen Entscheid zur De-Baʿṯifizierung macht 
Ḥardān in den Schlussbetrachtungen seines Textes als Hauptschuldigen für die Kri

se im Irak aus.93 Verschiedene diplomatische Treffen mit Beteiligung der Ṣaḥwa ab 
Dezember 2007 hätten an den durch Bremer geschaffenen Missständen nichts än

dern können. Ḥardāns Hauptforderung an diesen Treffen waren: Die Reintegration 
ehemaliger Baʿṯ-Angehöriger, wobei insbesondere die aufgelöste Armee wieder in 
den Dienst treten solle, sowie die Rückkehr von Flüchtlingen aus Anbar in ihr Gou

vernement und die Freilassung der Gefangenen aus amerikanischen und irakischen 
Gefängnissen. Doch scheiterte Ḥardān bei der Durchsetzung dieser Forderungen.94 

Die wissenschaftliche Literatur über die Ṣaḥwa betont oft deren Rolle im Kampf 
gegen extremistische Gruppierungen innerhalb der Sunna, und diese Kämpfe bzw. 
»Schlachten« nehmen auch in den Schilderungen Ḥardāns viel Raum ein.95 Doch 
während vor der Gründung der Bewegung bereits einzelne Stämme gegen extre

mistische Gruppen gekämpft hatten, sieht Ḥardān den entscheidenden Aspekt der 
Ṣaḥwa nicht in diesen Kämpfen selbst, sondern in der Bündelung der Stammeskräf

te, die erstmals in dieser Form stattgefunden habe. Daher bezeichnet er diese Ent

wicklung auch als »Revolution« (ṯawra) von Anbar.96 Diese Formulierung ist bemer

kenswert. Man hätte erwarten können, dass die šuyūḫ im Widerstand gegen die ex

tremistischen Gruppierungen ihre Macht wiederherstellen wollten, d.h. eher einer 
restaurativen Motivation folgen würden denn einer revolutionären. In der Tatsache, 
dass die Stämme sich organisierten, scheint für Ḥardān offenbar die eigentliche Re

volution zu liegen. Er sieht eine unabhängige Vereinigung der Stämme entstehen, 
die sich selbst organisiert und dabei eine neue Form von Autorität etabliert. Dazu 
passt, dass die Parität unter den šuyūḫ häufig Erwähnung findet – auch wenn Ḥar

dān die herausragende Position Abu Rīšas betont und auch seinen eigenen Beitrag 
zum Gelingen der Bewegung keineswegs unterschlägt. Als idealisiertes Bild für die 
Kooperation der Stämme (oder genauer: deren šuyūḫ) dient Ḥardān der Baum der 
Ṣaḥwa, der in Abu Rīšas Garten steht und der diesen Namen erhalten hat, weil sich 
die Gründungsmittglieder oft in seinem Schatten zu Gesprächen zusammensetz

ten.97 Der Bezug zu Stammestraditionen ist für Ḥardān offensichtlich ein zentra

les Gestaltungselement seiner Darstellungen. Wo bei anderen, sich religiös insze

nierenden Bewegungen Koransuren und islamische Gelehrte zitiert werden, finden 
sich bei Ḥardān qaṣāʾid-Gedichte und eine risāla badawī – also in tribalen Kontexten 
traditionell etablierte Textformen.98 Die Stadt Falludscha bildet das geographische 

93 Vgl. ebd., S. 164. 
94 Vgl. ebd., S. 164 – 167. 
95 Vgl. ebd., S. 112 – 133. 
96 Vgl. ebd., S. 86 – 87. 
97 Vgl. ebd., S. 92. 
98 Vgl. ebd., S. 54 – 58. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-012 - am 12.02.2026, 16:52:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Zwischen fitna und waḥda: Ṭāʾifīya als Problem der irakischen Bevölkerung 135 

Zentrum, um das sich Ḥardāns Schilderungen drehen. Wenn er ihre Bevölkerung 
beschreibt, erwähnt er als erstes, dass sie aus verschiedenen Stämmen zusammen

gesetzt sind. An zweiter Stelle nennt er den Islam, wofür er den Begriff ṭābiʿ verwen

det (»Zugehörigkeit« oder »Prägung« und nicht dīn, Religion). Kaum weist er auf die 
vielen Moscheen der Stadt hin, erwähnt Ḥardān umgehend auch die Gebäude der 
sufistischen Gemeinschaften. Deutlich tritt hier das Bemühen hervor, der Darstel

lung der Stadt »als Dschihadisten-Hort« eine Alternative entgegenzusetzen.99 
»Stamm« ist nicht nur das Gegenkonzept zu den »Takfiri-Banden«, sondern 

auch zu den politischen Parteien. Die Haltung gegenüber der Politik fällt zwiespältig 
aus. So schildert Ḥardān, wie er als Vertreter der Ṣaḥwa in Bagdad ʿ Adnān ad-Du

laimī aufsuchte (der als Abkömmling Anbars für Ḥardān die logische Anlaufstelle 
gewesen zu sein scheint). Dieser wiederum schickte ihn zum Ministerpräsidenten 
Mālikī. Trotz dieser Kontakte schildert Ḥardān vor allem das Unvermögen oder den 
Unwillen dieser Politiker, die Ṣaḥwa zu unterstützen.100 

Auf die Schilderung der wenig ergiebigen Gespräche mit den Politikern folgt 
sein Verweis, dass er und seine Mitstreiter sich in der Folge an die irakischen Stäm

me wandten und von ihnen Unterstützung erbaten. Mit Erfolg, wie er betont, hätte 
doch der vereinte Druck dieser Stämme die Regierung anschliessend dazu bewegt, 
die Ṣaḥwa substantiell zu unterstützen.101 

Ähnliches gilt für den Ḥizb al-Islāmī, der sich ebenfalls erst nach militärischen 
Erfolgen der Ṣaḥwa und auf Druck durch den Ministerpräsidenten hin zu einer Un

terstützung der Ṣaḥwa durchringen konnte.102 Diese Probleme wurden beigelegt, 
indem eine Kommission mit je fünf Mitgliedern der Ṣaḥwa und des Ḥizb al-Islāmī 
einberufen wurde. Diese Kommission mit dem Namen »Ernennungskommission 
der Mitglieder der Regierung Anbars« sollte zudem durch die Einsetzung einer neu

en Departements-Regierung die Spannungen zwischen Anbar und der politischen 
Repräsentation Anbars (wie Ḥardān sich ausdrückt) zu überwinden helfen. Deut

lich dringt hier das Ringen um die legitime Repräsentation Anbars durch, das zwi

schen der Islamischen Partei und der Ṣaḥwa und damit zwischen politischer Partei 
und Stammesorganisation ausgehandelt wurde.103 Politische Differenzen waren für 
Ḥardān neben internen Machtansprüchen (etwa durch ʿ Ali Ḥātim)104 denn auch der 
Hauptgrund für Spannungen innerhalb der Ṣaḥwa. Diese Differenzen hätten ver

hindert, dass aus der Ṣaḥwa eine politische Partei hervorging.105 

99 Vgl. ebd., S. 62. 
100 Vgl. ebd., S. 96 – 97. 
101 Vgl. ebd., S. 98 – 99. 
102 Ebd., S. 100 – 101. 
103 Vgl. ebd., S. 103 – 104. 
104 Vgl. ebd., S. 134 – 136. 
105 Vgl. ebd., S. 155. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-012 - am 12.02.2026, 16:52:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


136 Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak 

Seine eigene politische Ausrichtung (wie auch diejenige der restlichen Grün

derväter der Ṣaḥwa) bezeichnet Ḥardān als »Arabischen Nationalismus« (qawmīya 
ʿarabīya). Er holt für seine ausführlichen Betrachtungen des Arabischen Nationa

lismus bis ins Jahr 1958 aus, dem Sturz des Königshauses und dem Beginn der Re

publik.106 Arabischer Nationalismus dient ihm dabei insbesondere als Bezeichnung 
der Opposition vor 2003, deren Beginn er bereits beim Sturz der Monarchie veror

tet.107 Ḥardān unterteilt die damaligen Akteure in sunnitisch und (arabisch) natio

nalistisch (qawmī).108 Ausführlich widmet sich Ḥardān dem Schicksal nationalisti

scher Akteure nach der Machtergreifung durch die Baʿṯ-Partei 1968, die den inter

nen ›Säuberungen‹ zum Opfer gefallen waren. Er erwähnt dabei die Beziehungen 
seiner Familie zu einigen dieser Exponenten und seine persönlichen Erinnerungen 
an deren Beseitigung. Damit beschreibt er eine Opfergruppe, die aus ehemaligen 
politischen und militärischen Führungspersonen bestand und nicht Teil der Oppo

sition im Ausland und deren Parteien war. Mittels der Gegenüberstellung von Baʿṯ 
und qawmīya illustriert Ḥardān damit die Heterogenität der sunnitischen Akteure 
vor 2003. Anhand dieser Darstellung kritisiert er die Praxis, der sunnitischen Be

völkerung insgesamt die Verantwortung für Unterdrückung durch das alte Regime 
zuzuschreiben.109 

Ḥardān stellt in der Folge den Arabischen Nationalismus als Gegenbewegung 
zum alten Regime dar, deren Vertreter auch gegen die Machthaber rebellieren woll

ten, besonders ab dem Jahr 2000; der schiitisch geprägte Aufstand von 1991 findet 
dagegen keine Erwähnung. Der amerikanische Einmarsch 2003 sei ihren Bemühun

gen schlicht zuvorgekommen. Doch nun sieht Ḥardān die Zeit für den Arabischen 
Nationalismus gekommen, der 2006 den Irak vom Terrorismus befreit habe wie 1958 
von der Monarchie.110 

Trotz dieser politischen Vision sind es für Ḥardān doch eindeutig die Stämme, 
denen der Ruhm für die Beilegung der aktuellen Krise gebühre. So sieht er den 
Grund dafür, dass der Irak nicht vollends in einem konfessionellen Krieg aus

einandergebrochen ist, in denjenigen Stämmen, die über schiitische wie auch 
sunnitische Teile verfügen. Blutsbande seien denn auch stärker als die konfessio

nelle Zugehörigkeit (hier maḏhab). Die Einheit habe bewahrt und das Feuer der fitna 
ausgelöscht werden können.111 Denn auch das Thema Konfessionalismus gewinnt 
für die Jahre nach der Gründung der Bewegung an Bedeutung. Ḥardān schildert 
einen Besuch bei Ayatollah Ismāʿīl aṣ-Ṣadr, der sich im Vorfeld positiv zur Ṣaḥwa 

106 Vgl. ebd., S. 20 – 33. 
107 Vgl. ebd., S. 34. 
108 Vgl. ebd., S. 34 – 38. 
109 Vgl. ebd., S. 42 – 44. 
110 Vgl. ebd., S. 105 – 107. 
111 Vgl. ebd., S. 164. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-012 - am 12.02.2026, 16:52:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Zwischen fitna und waḥda: Ṭāʾifīya als Problem der irakischen Bevölkerung 137 

geäussert habe. Während die Ṣaḥwa-Delegation beim Besuch bei aṣ-Ṣadr in Bag

dad konfessionelle Gewalt fürchtete, zeigte sich Ḥardān tief beeindruckt von der 
Persönlichkeit des schiitischen Geistlichen – insbesondere bezüglich dessen klarer 
Positionierung gegen den Konfessionalismus.112 

Die Gewalt zwischen den Konfessionen ist ebenfalls Thema von Ḥardāns Dar

stellungen. Auch er identifiziert den Anschlag von 2006 in Samarra als den Moment, 
in dem der konfessionelle Krieg (al-ḥarb al-ṭāʾifīa) ausbrach. Laut seinen Schilderun

gen stürmten besonders in Bagdad schiitische Gruppen noch am selben Tag sunni

tische Moscheen; hunderte Moscheen seien in Brand gesteckt, die anwesenden Per

sonen getötet worden. Todesschwadronen hätten mit dem Entführen und Nieder

metzeln von Angehörigen der sunnitischen Konfession (ʾibnāʾ al-ṭāʾifa al-sunnīya) in 
mehreren Bagdader Vierteln begonnen. Daraufhin sei es zu Gewalt gegen Schiiten 
gekommen, besonders auf den Strassen von Bagdad Richtung Süden. Auch auf den 
Strassen in Anbar Richtung Westen sei es zu Angriffen durch Todesschwadronen 
gekommen. In schiitischen Gebieten seien Personen aufgrund sunnitischer Namen 
getötet worden, in sunnitischen Nachbarschaften solche mit schiitischen Namen.113 

Trotz dieser Probleme und der Orientierung an partikularen Zugehörigkeiten 
betont auch Ḥardān, dass die irakische Einheit beibehalten werden müsse.114 Diese 
Haltung drückt sich auch in seinem Fazit aus, in dem er die konfessionelle Spaltung 
der irakischen Bevölkerung verneint: Im Irak gebe es keine konfessionelle, sondern 
eine politische Krise.115 

Mit seiner Schilderung politischer Tendenzen innerhalb der Ṣaḥwa erweist sich 
Ḥardān als einer der wenigen untersuchten Akteure, die diese politische Dimen

sion ansprechen, anstatt sich primär an Zugehörigkeit zu orientieren. Gleichwohl 
orientiert er sich an sunnitischen Parteien, dir er darüber hinaus als wenig hilfreich 
abtut. Die eigentliche irakische Ordnung scheint Ḥardān in den Stämmen gefun

den zu haben: Gemischtkonfessionelle Stämme bildeten aus seiner Sicht den besten 
Schutz vor konfessionalistischer Gewalt. Zudem spricht er den Stämmen das Poten

tial zu, durch ihre »Revolution« in Form des militärischen Zusammenschlusses und 
der Kooperation eine neue Grundlage gesellschaftlicher Organisation zu bilden. Die 
Stämme erscheinen als Träger eines arabischen, weitgehend säkularen Nationalis

mus, der vom baʿṯistischen Erbe reingewaschen werden soll. Mit diesem Umstand 
wird in Teilen der Forschung auch der Grund für das Scheitern der Ṣaḥwa bzw. de

ren Ablehnung durch das politische Establishment gesehen: Sowohl für die islamis

tischen sunnitischen Parteien wie für ihre schiitischen Gegenstücke und auch für 

112 Vgl. ebd., S. 144 – 145. 
113 Vgl. ebd., S. 71 – 72. Diese Schnellstrasse, die den Irak nach Westen mit Syrien und Jordanien 

verbindet, ist immer wieder Thema in Ḥardāns Schilderungen, vgl. ebd., S. 109. 
114 Vgl. ebd., S. 81. 
115 Vgl. ebd., S. 169. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-012 - am 12.02.2026, 16:52:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


138 Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak 

die kurdischen Akteure stellte ein sunnitisch geprägter, arabischer, säkularer Na

tionalismus eine Bedrohung dar.116 
Ungeachtet der Positionierung der Ṣaḥwa innerhalb der politischen Landschaft im 
Irak ist dieser Verbund weniger als Beweis eines tief verankerten Tribalismus zu 
deuten, denn als Effekt und Ausdruck eines tiefgreifenden Wandels der Stämme 
und ihrer Strukturen, der noch zu erforschen bleibt.117 

4.2 Waḥda: Die Überwindung von Konfessionalismus durch Einheit 

Am 29. Juli 2007 gewann die irakische Fussballnationalmannschaft die Asienmeis

terschaft. Der Titel war eine Sensation für die »Löwen von Mesopotamien«, wie die 
irakische Auswahl gerne genannt wird. In der irakischen Öffentlichkeit wurde der 
Sieg als Triumph der Einheit (waḥda) gefeiert, der der Gewalt im Irak entgegenge

setzt wurde. Die Tageszeitung aṣ-Ṣabāḥ al-ǧadīd gratuliert »unserem Volk« zu die

sem Sieg, der ein Beweis für die Einheit sei.118 Auch der bayān von Staatspräsident 
Ǧalāl Ṭalabānī wird im Artikel zitiert, der den Sieg als Leistung des gesamten »Spek

trums« (aṭyāf ), die Spieler als Symbole der nationalen Einheit (al-waḥda al-waṭanīya) 
bezeichnet. Ministerpräsident Mālikī wird mit der Aussage zitiert, die Spieler seien 
in der Lage, die verschiedenen Gruppen (ṣufūf ) der Iraker zu vereinen.119 

Die Zeitung Dar as-Salām, die der sunnitischen Irakischen Islamischen Partei 
(IIP) nahesteht, sieht die Nationalmannschaft als Banner der Einheit des irakischen 
Volkes und der Toleranz zwischen der Gesamtheit seiner Angehörigen. Wie in vielen 
anderen Kommentaren auch sieht Dar as-Salām den Sieg als Startpunkt, als Signal 
für künftige positive Entwicklungen im Irak.120 

Selbst die Spieler verweisen auf die vereinende Symbolik, etwa Siegtorschütze 
Yūnis Maḥmūd, der beteuert, nicht er habe das Tor erzielt, sondern »das gesamte 
irakische Volk.«121 

Der sportliche Erfolg während der Hochphase konfessioneller Gewalt im Irak 
wurde als Symbol der Einheit gefeiert, als Überwindung der Spaltung und als Bei

spiel dafür, was der Irak sein könnte, sein sollte. Jenseits der Publikationen von ul

116 Vgl. Benraad: Une lecture de la Ṣaḥwā ou les mille et un visages du tribalisme irakien, 2009, 
S. 102 – 103. 

117 Vgl. ebd., S. 105. Gerade auch der Zuspruch zu ultraislamischen Kampfbünden durch Teile der 
Stämme deutet auf einen tiefgreifenden sozialen Wandel innerhalb der tribalen Gemein

schaften hin. Vgl. Roy, Olivier: Introduction, in: Collombier, Virginie; Roy, Olivier (Hg.): Tribes 
and global Jihadism, 2017, S. 1 – 13, S. 7. 

118 Vgl. aṣ-Ṣabāḥ al-ǧadīd 915, 31.07.2007, S. 1. 
119 Vgl. ebd., S. 2. 
120 Vgl. ebd., S. 11. 
121 »Saǧǧaluhu aš-šaʿb al-ʿirāqī kulluhu«, ebd., S. 8 – 9. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-012 - am 12.02.2026, 16:52:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

