
Gibt es einen normativen Eigensinn der (R)Evolution?

Über Streit und Ästhetik in der Soziologie des Politischen

Von Sven Opitz

Hauke Brunkhorsts kurzer Text ist eine tour de force. Er knüpft verblüffende Verbindungen
zwischen Marxismus und Systemtheorie, Ökonomiekritik und Rechtstheorie, Evolution und
Revolution – und lässt auf diese Weise frischen Wind in die Archive der Soziologie des Poli-
tischen. Das Politische, so eine wesentliche Pointe des Aufsatzes, durchzieht die Gesellschaft:
Es handelt sich um eine Dimension, die sich in allen gesellschaftlichen Teilbereichen findet.
Denn das Politische tritt immer dann zutage, wenn Akte der Negation jenes Streitpotenzial
freisetzen, das in den teilbereichsspezifisch geltenden Normen immer schon angelegt ist.

Mit dieser Sichtweise entzieht sich Brunkhorst der Alternative, das Politische entweder mit
der Politik der Gesellschaft zusammenfallen zu lassen oder es als Protest in einem gesonderten
Bereich zu verorten.1 Stattdessen fasst er das Politische in Form von „Nein-Stellungnahmen“
etwa in Bezug auf wirtschaftliche Dispositionsverhältnisse, die Ausgestaltung des Bildungs-
wesens, die Einrichtung des institutionalisierten Politikbetriebs oder die Bestimmung dessen,
was überhaupt als Recht anerkannt wird. Insofern diese gesellschaftsweit verteilte Streit-Ak-
tivität für Brunkhorst potenziell umwälzend wirkt, gibt sie der sozialen Evolution wesentliche
Impulse. „Alle Variation“, so wird zustimmend aus Luhmanns Evolutionstheorie zitiert, „tritt
mithin als Widerspruch auf“ (Luhmann 1997: 461). Dabei gewinnt der Streit eine (r)evolutio-
näre Intensität, wenn die jeweils konstitutiven Normen des Wirtschaftens, Erziehens, kollek-
tiven Entscheidens oder Rechtsprechens herausgefordert werden. Basale Erwartungen werden
enttäuscht, Geltungsansprüche bestritten, altes Recht steht gegen neues Recht.

Die folgenden Abschnitte sollen das Moment des (r)evolutionären Streits näher ausleuchten.
Brunkhorst selbst spricht lapidar von dem „normativen Eigensinn“ des Streits, um diese kri-
tische Sequenz näher zu qualifizieren. Wenn man aber davon ausgeht, dass der (r)evolutionäre
Streit die in den gesellschaftlichen Teilbereichen ausgeschlossenen Möglichkeiten realisiert
(vgl. Rammstedt 2011), dann müsste sein „normativer Eigensinn“ den Katalog der bestehenden
Normen übersteigen. Als tatsächlich krisenhafter und (r)evolutionärer müsste der Streit eta-
blierte Sinnzusammenhänge immer auch unterbrechen. Wie kann man also von einem „nor-
mativen Eigensinn“ des Streits sprechen? Drei Ansatzpunkte werden im Folgenden gewählt,
um diese Frage zu beantworten. Erstens soll die Figur des Streits entlang der paradoxen Struk-
tur des Unvernehmens ausgedeutet werden, wie sie Jacques Rancière (2002) freigelegt hat.
Als Unvernehmen ist der kritische Akt des Dissens unhintergehbar dem Risiko ausgesetzt,
nicht verstanden zu werden. Aufgrund dieser prekären Intelligibilität produziert das Unver-
nehmen des Streits zweitens einen ästhetisch-affektiven Eigensinn: Gegen seine Wahrneh-
mung als unsinnig wendet es sich ebenso sinnlich wie sinnhaft. Dabei wäre es drittens verkürzt,
den Dissens ausschließlich als negatives Unterfangen vorzustellen. Gerade der Blick in die

1 Unter ähnlichen Prämissen arbeiten Vertreter der „Kritischen Systemtheorie Frankfurter Schule“
(Fischer-Lescano 2012: 12 f). Aber auch Luhmann zeigt sich sehr zurückhaltend darin, Protest als
ausdifferenziertes autopoietisches System zu begreifen. Seine bündige Antwort auf einen dahingehen-
den Vorschlag: „ich möchte in der Nähe der Empirie bleiben“ (Luhmann 1996: 180). Zudem formuliert
Luhmann in seiner frühen „Politischen Soziologie“ ebenfalls den Gedanken einer Politizität jenseits
des politischen Systems: „Politisches Handeln ist […] in allen Sozialsystemen von einiger Komplexität
und Dauer zu erwarten.“ (Luhmann 2010: 46) Diese Möglichkeit wird jedoch von ihm nicht weiter
ausgeführt (vgl. Opitz 2011 a: 492 f). Zur Unterscheidung zwischen der Politik und dem Politischen
vgl. vor allem die Arbeiten von Chantal Mouffe (2007) und Oliver Marchart (2010).

Soziale Welt 63 (2012), S. 283 – 292

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2012-3-283 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 05:34:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2012-3-283


jüngere Vergangenheit sozialer Bewegungen (z.B. das Occupy Movement) gibt Anlass zu der
Vermutung, dass Kritik als ästhetisch-affektives Unternehmen darauf abzielt, in der Verwei-
gerung neue Seinsweisen und Praxisformen hervorzubringen (vgl. Klein i.E.).

Unvernehmlicher Streit: Zum Abstand des Systems
Aus Brunkhorsts Begriffsanordnung folgt zunächst, dass man nicht jeder Aufkündigung von
grundlegenden Normen den Titel des (R)Evolutionären verleihen muss. Nicht jede Verände-
rung der Regierungsform, nicht jede Suspension verfassungsmäßiger Garantien und nicht jede
Transformation der Eigentumsverhältnisse lassen auf einen (r)evolutionären Streit schließen.
Stattdessen fasst Brunkhorst, hier dem Erbe kritischer Theorie verpflichtet, den Begriff enger.
Der (r)evolutionäre Streit zeichnet sich für ihn durch eine Intervention in historisch sedimen-
tierte Inklusionsordnungen aus. Er äußert sich in sozialen Kämpfen, in denen sich „die immer
wieder zum Schweigen gebrachten Opfer und Verlierer der Geschichte für einen historischen
Augenblick zu Wort melden“ (Brunkhorst). Solche Wortmeldungen sollte man in ihrer Kom-
plexität jedoch nicht unterschätzen. Um wirksam zu sein, müssen sie nämlich die Bedingungen
transformieren, unter denen sie überhaupt als gültige kommunikative Operationen verstanden
werden können. Um vom Schweigen zur Wortmeldung überzugehen, müssen sie zum Ereignis
werden.

Brunkhorst schenkt der Ereignishaftigkeit dieser Wortmeldung jedoch nicht genügend Auf-
merksamkeit. Demgegenüber hat Jacques Rancière gezeigt, dass wir es hier mit einem kom-
plizierten Vorgang zu tun haben, der die Form des Unvernehmens aufweist (Rancière 2002:
60ff; Krasmann 2010). Der Begriff des Unvernehmens besitzt dabei eine doppelte Bedeutung.
Zum einen bezeichnet er den Umstand des Nicht-vernommen-Werdens: Eine Äußerung stößt
entweder gar nicht auf Resonanz und verhallt unerhört oder sie wird gerade soweit mit Rele-
vanz bedacht, dass ihre Irrelevanz wirksam deklariert wird (vgl. Nassehi 2006). Dieser Sach-
verhalt entspricht nicht der einfachen Ablehnung einer Kommunikationsofferte, sondern hat
die Qualität der sozialen Exklusion (vgl. Opitz 2008; Stichweh 2005). Zum anderen bildet
dieses Nicht-vernommen-Werden den Ausgangspunkt des Unvernehmens im Sinne eines
Streits. Dabei liegt die Besonderheit des unvernehmlichen Streits darin, dass er nicht auf einen
Ausgleich zwischen bestehenden Positionen hin angelegt ist. Es handelt sich um keinen In-
teressen- oder Meinungskonflikt. Vielmehr betrifft er die Partitionierung jener Ordnung, die
erst über spezifische Positionen und Erwartungen in einer Form disponiert, dass zwischen
ihnen ein normaler Interessen- oder Meinungskonflikt entstehen kann.

Die Operation des Unvernehmens zielt somit darauf ab, dort „eine Instanz und eine Fähigkeit
zur Aussage [zu] erzeugen“ (Rancière 2002: 47), wo diese bisher nicht existiert. Aufgrund der
Paradoxie, eine „neue Form der Inklusion“ ausgerechnet aus dem Nicht-vernommen-Werden
zu generieren, entfaltet der unvernehmliche Streit ein „Regime der Komplikation“ (Rancière
2008 a: 72). Er vollführt performativ den Einschluss des Ausgeschlossenen: Der Streit injiziert
im Erfolgsfall die von einer sozialen Ordnung verworfenen Möglichkeiten und führt auf diese
Weise zu einer evolutionären Umwälzung dieser Ordnung. Wie jeder performative Akt kann
er aber auch fehlschlagen (vgl. Austin 1979: 37). Dies ist im Fall des Unvernehmens umso
wahrscheinlicher, weil ihm gerade keine festgefügten Konventionen zur Verfügung stehen,
denen schlichtweg zu folgen wäre. Das Unvernehmen ist, mit anderen Worten, eine extrem
unwahrscheinliche kommunikative Form. Es bildet eine Grenzfigur sozialer Praxis, die erst
die Voraussetzungen ihrer eigenen Annehmbarkeit erzeugen muss.

Sowohl Jacques Rancière wie auch Hauke Brunkhorst müssen sich allerdings fragen lassen,
wie es angesichts dieser Unwahrscheinlichkeit überhaupt zum Unvernehmen kommt: Was
animiert den unvernehmlichen Streit, woraus bezieht er seine Kraft? Zu einer überzeugenden
Antwort auf diese Frage gelangt man auf dem Wege einer sozialtheoretischen Ausarbeitung

284 Sven Opitz

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2012-3-283 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 05:34:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2012-3-283


der systemspezifischen Publikumskonstitution. Denn in den all-inklusiven Akteursfiktionen
(vgl. Hutter / Teubner 1994), anhand derer sich moderne Funktionssysteme universalisieren,
ist eine Paradoxie angelegt, die der Streit kreativ zu seiner eigenen Entfaltung zu nutzen ver-
mag. Der unvernehmliche Streit schlachtet die Paradoxie aus, dass die Universalien – z.B. der
Bürger als Teil des demos, der Mensch als unveräußerlicher Träger von Rechten, das Interes-
sensubjekt der Wirtschaft – partikular sind. Diese Publikumsformen sind teilsystemspezifische
Sonderkonstruktionen, die in der Praxis von einem Nicht-Publikum unterschieden werden. So
wurde der Mensch in der Vergangenheit immer wieder in den Unterschied zum Barbaren, das
Volk in den Unterschied zur Masse gesetzt. Zugleich bergen derartige Publikumsfiguren je-
doch das überschießende Versprechen erweiterter, immer erst noch zu realisierender Inklusion
(vgl. Stäheli 2003).

Im Hinblick auf das Volk der Politik findet dieser Gedanke immerhin Unterstützung in
Rancières (2002: 19ff) Lektüre der aristotelischen Lehre von den Ansprüchen (axai) auf Ge-
meinschaftsanteile. Der Reichtum der Wenigen (der oligoi), die Tugend der Besten (der aris-
toi) und die Freiheit des Volkes (des demos) sollen Aristoteles zufolge den jeweiligen Anteil
am politischen Gemeinwesen begründen. Doch nach Rancières Lesart scheitert jede Propor-
tionierung gemäß diesen Eigenschaften. Die Freiheit des Volkes ist nämlich weder ein positiver
Besitz, noch ist sie dem demos eigen. Vielmehr handelt es sich bei der Freiheit um ein „Nichts,
das alles ist“ (Rancière 2002: 22). Sie begründet sowohl den Anteil aller als auch den Anteil
jenes Rests, der nicht zu den oligoi und den aristoi gehört. Deshalb basiert jede Verrechnung
der Anteile auf einem unhintergehbaren, d.h. nicht korrigierbaren Rechenfehler. Der demos
bildet den anteilslosen Teil, in dessen Namen sich die Vielen mit der Gesamtheit der demo-
kratischen Bürgerschaft identifizieren; er ist der „supplementäre Teil, der es erlaubt, das Ganze
der Gemeinschaft mit der Zählung der Ungezählten gleichzusetzen“ (Rancière 2008 b: 23).
Das politische Volk ist also weder zählbar noch berechenbar. Es birgt einen potenziellen
Überschuss in Bezug auf jede Zählung der Teile. Durch diese Verrechnung steuert das Volk
den Streit zur Politik bei: den Streit für den „Anteil der Anteilslosen“ (Rancière 2008 b: 28).

Einer ähnlichen Dynamik gibt auch die Allinklusionsfigur des Menschen der Menschen-
rechte im Weltrecht statt (vgl. Opitz 2012: 181ff). Ebenso wie im Namen des Volkes immer
ein Mehr an politisierter Mitsprache erstritten werden kann, signalisiert auch der Mensch der
Menschenrechte einen Abstand des Rechts sich selbst gegenüber (vgl. Rancière 2011). Der
Mensch ist nämlich der Name aller Rechtspersonen und steht zugleich für diejenigen, die nicht
die Rechte des Bürgers innehaben. Aufgrund des derart supplementären Charakters wurden
die Menschenrechte in der Tradition Hannah Arendts (1986: 559ff; Agamben 2001: 23ff)
skeptisch als leere Abstraktionen beurteilt. Rancière selbst registriert die problematische Ten-
denz der Menschenrechte, als Vehikel einer bloß humanitären Mildtätigkeit zu firmieren anstatt
einen subjektiven Rechtsanspruch wirksam zu begründen:

„Letztlich scheinen diese Rechte tatsächlich leer zu sein. Sie scheinen nutzlos zu sein. […]
Diese Rechte […] werden zusammen mit Medikamenten und Kleidung ins Ausland ge-
schickt zu den Menschen, die keine Medikamente, Kleidung und Rechte haben. Auf diesem
Weg […] werden die Menschenrechte zu den Rechten derer, die keine Rechte haben.“
(Rancière 2011: 487)

Trotzdem kann die Paradoxie der „Rechte der Rechtlosen“ als generative Struktur des (r)evo-
lutionären Streits begriffen werden. An der Grenze des Rechts, an der zwischen Inklusion oder
Exklusion eines Rechtsanspruchs entschieden wird, erzeugt sie Turbulenzen der Unentscheid-
barkeit: Die Rechte des Menschen sind „die Rechte derer […], die nicht die Rechte haben, die
sie haben, und zugleich die Rechte haben, die sie nicht haben“ (Rancière 2011: 481). Der
Mensch der Menschenrechte schöpft aus dem Intervall zwischen Haben und Nicht-Haben von
Rechten die Ressourcen für sein Unvernehmen; im Wirbel dieser Paradoxie sucht er die be-

Gibt es einen normativen Eigensinn der (R)Evolution? 285

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2012-3-283 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 05:34:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2012-3-283


stehende Grenze des Rechts heim. Das Einzige, worauf er sich dabei stützen kann, ist der
„generische Name“ (Rancière 2011: 484) des Menschen selbst. Bei dem Menschen der Men-
schenrechte handelt es sich also nicht um ein faktisches Individuum, sondern um eine spezi-
fische universalisierende Sinnform: ein „Surplus-Name“, der jede gegebene Verteilung von
Rechtsansprüchen aufzubrechen vermag. In diesem Sinne bildet er keine wahre oder vernunft-
gemäße Universalität ab, sondern richtet ein polemisches Universelles im Recht ein. Die Sinn-
form des Menschen eignet sich für den „Kunstgriff“ (Rancière 2008 b: 24) rechtlich Anteils-
loser, ein Unrecht in lautstarker Skandalisierung an das Recht heranzutragen.2

Man sieht nun, wie diese sozialtheoretische Lesart Rancières die von Brunkhorst umrissene
Soziologie des Politischen zu ergänzen vermag. Die Ausführungen zum Volk der Politik sowie
zum Menschen des Rechts unterstreichen, dass die Soziologie des Politischen ihren genuinen
Einsatzpunkt an der Schwelle aller gesellschaftlichen Teilbereiche findet. Ihr obliegt es, em-
pirisch zu untersuchen, wie die konstitutive Schließung unterschiedlicher Systeme in Akten
des Unvernehmens zum Gegenstand des Streits wird. Dabei konnte ein generatives Moment
identifiziert werden, das diesen (r)evolutionären Prozess antreibt. Der Streit, so wurde argu-
mentiert, parasitiert am Paradox der Universalisierung einer jeweils partikularen Teilsystem-
perspektive. Er gewinnt seine umwälzende Kraft, indem er ein in den teilbereichsspezifischen
Allinklusionssemantiken angelegtes Differenzial artikuliert – beispielsweise den Abstand zwi-
schen der bestehenden Einrichtung politischer Kollektivität und einer zukünftigen, noch un-
eingelösten Form umfassender politischer Teilhabe oder den Abstand zwischen einer beste-
henden Ordnung der Rechte und einer zukünftigen, noch uneingelösten Form der „globalen“
Berücksichtigung von Rechtsansprüchen.

Über Sinn und Sinnlichkeit: Ästhetische Politik der Wahrnehmbarkeit
Im letzten Abschnitt ist die prekäre Struktur des (r)evolutionären Streits bereits deutlich zu
Tage getreten. Jener wendet sich von einer Position aus gegen das jeweils bestehende Inklu-
sionsregime, die dort zwar potenziell angelegt sein mag, aber aktuell nicht mit Relevanz be-
dacht wird. Indem der Streit performativ auf den Einschluss des Ausgeschlossenen zielt, ist
sein Unvernehmen immer der Gefahr ausgesetzt, unvernommen zu bleiben. Damit stellt sich
allerdings die Frage, wie sich das Unvernehmen letztlich vernehmbar macht: Wie kann der
„normative Eigensinn“ des (r)evolutionären Streites als „sinnhaft“ in Erscheinung treten, wenn
er auf eine Umarbeitung des Verworfenen abzielt? Und in welcher Weise ist es dabei plausibel,
ihn als „normativ“ zu qualifizieren?

Schon bei Rancière gibt es Hinweise darauf, dass der Streit zu allererst ein sinnliches Datum
darstellt. So entscheidet sich im Unvernehmen, ob die bloßen „Geräusche mit dem Mund“
(Rancière 2008 b: 34) als artikulierte Rede vernehmbar sind – oder nicht. Die Situation des
Unvernehmens ist folglich durch die fundamentale Unsicherheit darüber gekennzeichnet, ob
der lärmende Dissens als sprachförmig wahrgenommen wird. Denn der „Lärm irritierter Kör-
per“ (Rancière 2002: 64) ist als solcher in sozialen Systemen nicht anschlussfähig. Allerdings
bildet er auch keine einfach zu vernachlässigende Größe. Obzwar kein bedeutender Sinn,
brandet er an der Grenze von Sozialsystemen in sinnlich-affektiver Gestalt auf und wird sys-
temintern als hybride Groteske repräsentiert. Dies hebt Urs Stäheli am Beispiel der Masse als
der „anderen Seite“ des politischen Volks hervor:

2 Luhmann deutet ein ähnliches Argument zumindest an. „Menschenrechte“, so formuliert er lapidar,
„erkennt man daran, dass sie verletzt werden.“ (Luhmann 2005: 222) Das Recht wird folglich durch
den Eindruck der Verletzung begründet, es wird angetrieben durch eine colère publique als Verstär-
kereffekt (Luhmann 1993: 581).

286 Sven Opitz

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2012-3-283 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 05:34:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2012-3-283


„[W]hat the political system excludes does not simply remain hidden; it recurs as a ‚hybrid
semantics’ in the political system. It is the figure of the mass as a heterogeneous and un-
ordered affectivity […]: the mass is the noisy and ugly revenge of the exclusions that are
constitutive to any social system.” (Stäheli 2003: 289)

Der operativ nicht anschlussfähige Lärm korrespondiert also mit spezifischen Exklusionsse-
mantiken, die das aus dem System konstitutiv Ausgeschlossene im System repräsentieren. Das
System nutzt diese Repräsentationen des Bedrohlichen, Nicht-Integrierbaren oder anderweitig
Unordentlichen, um seine jeweils kontingente Schließung gegen das Rauschen der Umwelt zu
behaupten. Zugleich kann man jedoch davon ausgehen, dass es kritische Pegelstände gibt,
jenseits derer der Lärm nicht länger überhörbar ist, etwa weil er die regulären Operationen
übertönt, verzerrt oder in seinem Getöse mitreißt. Der Lärm erweist sich dann als nicht-igno-
rierbar und interferiert mit dem System. Der unvernehmliche Streit setzt exakt auf diesen Tu-
mult-Effekt: Er zielt auf die Umfaltung des verworfenen Lärms in eine verständliche Rede.
Indem er eine Geräuschkulisse generiert, die den Sinnhorizont des Systems übersteigt, zwingt
er das System zur Adjustierung seiner Grenze, um das eben noch Unverknüpfbare in seine
Konnektivität einzubinden.

Ob diese Operation an der Schwelle der Verständlichkeit in ihrer sinnlich-sinnhaften Hy-
bridität einen normativen Eigensinn aufweist, wie Brunkhorst unterstellt, erscheint daher dis-
kussionswürdig. Sicher: Der Streit knüpft zum einen an die universellen Akteursfiktionen an,
die in ihrem Anspruch auf gleiche und freie Allinklusivität das semantische Erbe der Aufklä-
rung in wie immer diffuser Form fortsetzen. Deshalb wäre es falsch zu behaupten, dass der
unvernehmliche Streit einer normativen Grundlage komplett entbehrt. Zum anderen aber voll-
zieht er gerade einen Bruch mit basalen Normen und Erwartungen. Gegenstand des Streits sind
jene Schemata und Strukturen, die bereichsspezifisch präfigurieren, wer oder was (nicht) als
Person mit Relevanz bedacht wird und was als soziale Operation (keinen) Anschluss findet.
Dabei entspricht der unvernehmliche Streit keiner bloß additiven Logik der Inklusion, sondern
birgt das Potenzial einer (r)evolutionären Umwälzung ganz im Sinne der von Brunkhorst be-
schriebenen Prozesse. Es geht also nicht um ein „Mehr des Selben“. Dem Bürger wird nicht
einfach ein weiterer Bürger, dem zu Erziehenden nicht ein weiterer zu Erziehender, dem öko-
nomischen Menschen nicht ein weiterer ökonomischer Mensch hinzugefügt. Indem das Un-
vernehmen ein strukturell Ausgeschlossenes artikuliert, stellt es vielmehr radikal in Frage, was
ein Bürger, ein (zu) Erziehender oder ein ökonomischer Mensch ist. Es transformiert potenziell
die über diese Allinklusionsformen laufenden Formen des kollektiven Entscheidens, Erziehens
oder Wirtschaftens. So wäre etwa der unvernehmliche Streit an der Grenze der Ökonomie kein
Streit über Zahlungen, sondern darüber, was eine Zahlung konstituiert oder wie man den wirt-
schaftlichen Zugriff auf knappe Güter vom Status des individuell Zahlenden entkoppeln könn-
te. In ähnlicher Weise wäre der unvernehmliche Streit an der Grenze der Politik auch kein
Parteienstreit zwischen Regierung und Opposition, sondern ein Streit über die Einrichtung
politischer Kollektivität.

Ein derart umwälzender Streit trägt dann auch nicht selten Züge der Gewalt. Gewalt fungiert
in revolutionären Situationen als körperlich-sinnliche Markierung für einen Bruch mit beste-
henden Normen. Wie Jacques Derrida (1991: 74ff) im Anschluss an Walter Benjamin heraus-
gearbeitet hat, unterhält die revolutionäre Gewalt lediglich eine Verbindung zu einer höchst
unbestimmten, erst noch zu begründenden Normativität. In der Suspension bestehender Nor-
men entwirft sie sich auf eine zukünftige, noch zu etablierende Ordnung hin, in der ihr nor-
mativer Eigensinn erst als solcher lesbar sein wird. Die im Streit freigesetzte revolutionäre
Gewalt rechtfertigt sich damit in einer Art vorweggenommenen Rückwirkung. Ein etwas an-
derer hermeneutischer Zirkel, wenn man so will:

Gibt es einen normativen Eigensinn der (R)Evolution? 287

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2012-3-283 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 05:34:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2012-3-283


„Eine ‚gelungene‘ Revolution […] wird im Nachhinein hervorbringen, was hervorzubrin-
gen sie im Vorhinein bestimmt war: Interpretationsmodelle, die geeignet sind, der Gewalt
[…] Sinn zu verleihen. [...] Einzig die Zukunft wird die Verständlichkeit oder die Deutbar-
keit dieses Gesetzes erzeugen.“ (Derrida 1991: 79 f)

Dieser Prozess, in dem ein gerade noch unlesbares, schockförmig hereinbrechendes Ereignis
die Bedingungen seiner eigenen Lesbarkeit erzeugt, beschreibt einen wichtigen Aspekt jener
Bewegung, die Brunkhorst als (r)evolutionär begreift. Dabei ist der Streit in besonderem Maße
an ästhetische Politiken der Wahrnehmbarkeit und der Erfahrbarkeit gekoppelt, gerade weil
seine sinnförmige Verständlichkeit äußerst prekär ist.3 So zeigt sich die aisthesis des Streits
deutlich an dem Umstand, dass er vorzugsweise szenisch operiert (vgl. Rancière 2002: 36ff).
Er richtet eine Szene ein, um sehen zu lassen, was bisher unsichtbar war, und hören zu lassen,
was bisher nicht gehört werden konnte. Der Streit nutzt die Szene somit als ein ästhetisches
Medium der Beweisführung: Durch die Einrichtung einer Szene, in der das Ausgeschlossene
als nicht länger Ausgeschlossenes auftritt, führt der Streit im Kontext bestehender Ein- und
Ausschlussverhältnisse ein neues Inklusionsregime auf. Der unvernehmliche Streit inszeniert
somit eine „paradoxe Welt, die getrennte Welten zusammenbringt“ (Rancière 2008 b: 36). Er
realisiert szenisch eine noch nicht realisierte Ordnung mit ästhetischen Mitteln. Deshalb ist
davon auszugehen, dass der Streit primär perzeptiv anstatt kognitiv registriert wird. Selbst wenn
der Streit letztlich um die Anerkennung seines Einsatzes kämpft, setzt er doch zunächst auf der
Ebene der Apprehension an (vgl. Butler 2009 a: 4 f). Noch nicht sinnförmig generiert er seine
eigene Evidenz sinnlich. Umgekehrt bedeutet das, dass eine Empfänglichkeit für den unver-
nehmlichen Streit – ganz im Sinne der jüngst von Hartmut Rosa (2012: 9ff) diskutierten Fä-
higkeit zur „Resonanz“ – ebenfalls über eine spezifische Kultivierung der sinnlichen Wahr-
nehmungskapazitäten verlaufen könnte.

Derzeit ist noch weitgehend offen, wie man diese perzeptiv-sinnliche Dimension des Poli-
tischen sozialtheoretisch fassen kann, ohne sie im Sinnesapparat des Individuums zu verwur-
zeln. Hier bietet möglicherweise die aktuelle Debatte um die affektive Qualität des Sozialen
wichtige Anknüpfungspunkte (vgl. Gregg / Seigworth 2010). Zum einen zeichnet sich die
Temporalität des Affekts nämlich genau durch jene Öffnung auf das noch nicht Aktuelle hin
aus: Jede Affizierung verweist auf eine „Kapazität, zum Sein zu kommen“ (Massumi 2011:
31). In Abhängigkeit von der Intensität des Affekts wird eine aktuelle Situation mit einem
Überschuss an indeterminierten Möglichkeiten geflutet. Indem der Affekt die „virtuelle Ko-
Präsenz des Potenzials“ (Massumi 2011: 29) verkörpert, injiziert er ein Übermaß an Komple-
xität. Er vervielfältigt die aktuell möglichen Verbindungen und Anschlüsse. Zum anderen
handelt es sich beim Affekt nicht um eine individuelle Emotion, sondern um eine in ihrer
Körperlichkeit a-subjektive Dynamik. Er ergreift die Körper, erfüllt sie und überträgt sich
durch sie. Affekte sind gerade aufgrund ihrer prä-signifikanten Intensität hochgradig anste-
ckend (vgl. Sampson 2012). Das gilt insbesondere für den unvernehmlichen Streit, der durch
Atmosphären der Hoffnung, der Wut oder des Mitgefühls operiert – und nicht zuletzt auch die
Angst vor all dem heraufbeschwört, „was es da Gewalttätiges, Plötzliches, Kämpferisches,
Ordnungsloses und Gefährliches gibt“ (Foucault 1997: 33).

Diese Aufmerksamkeit für die kollektiven Gestimmtheiten vermag den Blick über die Sinn-
zusammenhänge hinaus auf die ästhetische Eigensinnlichkeit des Streits zu öffnen. Sie bewahrt
dabei vor einer Überschätzung von „Rechtfertigungsregimen“ (Boltanski 2010: 45ff) oder an-
derweitigen „guten Gründen“ im Rahmen der Soziologie des Politischen. Eine Theorie des
Affekts könnte hier als wichtiger konzeptueller Eckpfeiler dienen, um jenen Umschlag von

3 Es soll nicht unterschlagen werden, dass für Rancière (2006) jede Ordnung durch eine spezifische
„Aufteilung des Sinnlichen“ gekennzeichnet ist, jeder Ordnung also eine spezifische Ästhetik zugrunde
liegt.

288 Sven Opitz

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2012-3-283 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 05:34:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2012-3-283


Sinn und Sinnlichkeit besser zu erfassen, der Situationen des (r)evolutionären Streits kenn-
zeichnet.

Existenzkunst
Wie eingangs dargelegt, wird der politische Streit Brunkhorst zufolge durch „Nein-Stellung-
nahmen“ eröffnet: Der (r)evolutionäre Effekt verdankt sich einer systemischen „Negations-
zufuhr“. Allerdings deuten die bisherigen Ausführungen darauf hin, dass sich Akte des Un-
vernehmens nicht in den negativen Gesten der Ablehnung und des Widerspruchs erschöpfen.
In dem Maße, wie sie gegenüber bestehenden Formen der konstitutiven Schließung einen
„Antrag auf Universalität“ (Rancière 2002: 67) stellen, wirken sie zugleich welt(er)öffnend.
Der Streit ist, anders gesagt, als politischer notwendig poetisch: Er muss die Szene erst kon-
trafaktisch hervorbringen, in der seine Äußerung als Argument verstanden werden wird. Die
negative Skandalisierung eines Unrechts geht somit immer einher mit der positiven Vorweg-
nahme einer kommenden Sozialität.

Diese schöpferische Qualität des politischen Akts fügt der soeben entfalteten ästhetischen
Dimension eine weitere Facette hinzu. Der dem Streit inhärente Mangel an Intelligibilität hat
– so das bisher unterbreitete Argument – zur Folge, dass der Dissens zunächst als primär
sinnliches Datum registriert wird. Der politische Akt wird zuerst erfahren anstatt verstanden,
weil er ein gegebenes „System der Akzeptabilität“ (Foucault 1992: 33 f) herausfordert. Er
macht sich in mehr oder weniger spektakulärer Form wahrnehmbar, um die Bedingungen sei-
ner (An)Erkennbarkeit herzustellen. Dieses Vorgehen an der „Grenze des etablierten Seins“
(Butler 2009 b: 238) bedient sich dabei notwendig dem ästhetischen Verfahren der Fiktion:
Der unvernehmliche Streit agiert, als ob seine Rede bereits vernehmbar wäre. Genau genom-
men übersteigt der Streit damit die binäre sprachliche Struktur von Annahme und Ablehnung.
In lockerer Anlehnung an die von Foucault beschriebenen Existenzkünste ließe sich sagen,
dass der unvernehmliche Streit nicht einfach eine spezifische politische, ökonomische oder
rechtliche Seinsweise ablehnt, sondern in der Ablehnung „Zeichen des Daseins“ (Foucault
2005: 132) vermehrt. Statt lediglich zu verneinen, stilisiert er die Möglichkeit einer bis dato
unmöglichen politischen, ökonomischen oder rechtlichen Existenzweise. Im Widerstand ge-
gen das Bestehende verschreibt er sich einer spezifischen Form der Sorge: „der Sorgfalt, die
man auf Dinge verwendet, die […] existieren könnten“ (Foucault 2005: 134).

Der unvernehmliche Streit konfrontiert gesellschaftliche Teilbereiche folglich mit einem
Potentialitätsexzess. Er verweist auf einen deutlich radikaleren Möglichkeitssinn als er in
Luhmanns (1987: 92ff) noch von phänomenologischen Spurenelementen durchsetzten Theorie
des sozialen Sinns angelegt ist. Der Streit zielt keinesfalls bloß auf die „Realisierung einer
Möglichkeit bei weiterer Präsenz anderer Möglichkeit, die nicht gewählt wurden, aber als
konkurrierende Möglichkeiten inkludiert wurden“ (Makropoulos 2004: 388). Der Streit trifft
also keine Wahl zwischen bestehenden Möglichkeiten, sondern entreißt dem konstitutiv Ver-
worfenen neue Möglichkeiten. Deswegen verfügt er über eine disruptive Potenz (vgl. Stäheli
2000). Er führt ein Übermaß an Anschlussmöglichkeiten in das System ein, auf dessen Re-
duktion das System in seiner Verfassung beruht. Diese Hyperkonnektivität entzieht dem Sys-
tem seine hergebrachte Operationsgrundlage. Der Potenzialitätsexzess de-aktiviert die einge-
spielten Anschlussroutinen und macht ihre Verbindungsmechanismen unwirksam. Allerdings
ist diese Zeit der Inoperabilität keine Zeit der Inaktivität, im Gegenteil. Bei ihr handelt es sich
vielmehr um eine höchst intensive Zeit, in der neue Formen der Relationierung – und damit
auch: neue Konfigurierungen der zu verknüpfenden Relata – experimentell erprobt werden.

Spätestens an dieser Stelle drängt sich jedoch eine Frage auf, die vor allem dann zu behandeln
wäre, wenn die hier im Anschluss an Brunkhorst entwickelte Soziologie des Politischen den
Kontakt zur Tradition kritischer Theorie eng halten möchte: Wie kann in begrifflich überzeu-

Gibt es einen normativen Eigensinn der (R)Evolution? 289

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2012-3-283 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 05:34:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2012-3-283


gender Art und Weise zwischen (r)evolutionären und (d)evolutionären Effekten des politischen
Streits unterschieden werden? Man könnte meinen, dass die Soziologie des Politischen ange-
sichts dieser Frage an die Traditionsbestände politischer Selbstbeschreibung zurückverwiesen
wird: Freiheit und Gleichheit, Partizipation und Selbstbestimmung, die gute und gerechte
Ordnung. Gegen einen solchen Import von Programmelementen moderner Politik besteht der
Standardreflex der Soziologie im abklärenden Verweis auf Komplexitätsgrade und Inklusi-
onsniveaus. Aber reicht das, um in überzeugender Manier zwischen (R)evolution und (D)evo-
lution zu unterscheiden? Man könnte zumindest versuchsweise Alternativen erproben. Bei-
spielsweise könnte man prüfen, inwiefern die im politischen Streit freigesetzten neuen Bezie-
hungsformen zu einer Steigerung des Tätigkeitsvermögens der in ökotechnologischen Nach-
barschaftsverhältnissen versammelten Entitäten beitragen (Deleuze 1988: 27ff; Hörl 2011).
Auch diese Antwort mag nicht alle Zweifel auszuräumen, auch sie stellt die soziologische
Theorie vor beträchtliche Herausforderungen. Sie scheint aber derzeit an Anhängern zu ge-
winnen (vgl. Bennett 2010).

Wie dem auch sei: Es dürfte deutlich geworden sein, dass die theoretische Innovation, das
Politische an der Schwelle von Sozialsystemen zu situieren, trägt. Die Ausdeutung des (r)evo-
lutionären Streits entlang der paradoxen Struktur des Unvernehmens hat es erlaubt, den „nor-
mativen Eigensinn“ dieses Schwellenmoments an drei Stellen näher zu qualifizieren. Ers-
tens wurde am Volk der Politik und am Menschen des Rechts exemplarisch vorgeführt, wie
der unvernehmliche Streit all-inklusive Semantiken der Universalisierung polemisch wendet,
um den Einschluss eines bislang Ausgeschlossenen performativ herbeizuführen und so die
systemischen Bedingungen der Verständlichkeit zu transformieren. Zweitens wurde die Szene
des Streits als ästhetischer Umschlagspunkt von Sinn und Sinnlichkeit vorgestellt. Der nor-
mative Eigensinn des Streits, von dem Brunkhorst ausgeht, wird von dem an der Grenze des
Systems aufbrandenden Lärm revoltierender Körper vorbereitet und getragen oder aber – auch
diese empirische Möglichkeit sollte man in Erwägung ziehen – durchkreuzt und vereitelt. Weil
der Streit drittens darauf abzielt, ausgeschlossene Seinsmöglichkeiten zu realisieren, konnte
schließlich dargelegt werden, dass er sich nicht in einem negativen Akt der Ablehnung er-
schöpft. Vielmehr generiert er einen Potenzialitätsüberschuss und hat damit Teil an der schöp-
ferischen Hervorbringung einer kommenden, möglicherweise an Tätigkeitsvermögen reiche-
ren Sozialität.

Literaturverzeichnis
Agamben, Giorgio (2001): Mittel ohne Zweck. Noten zur Politik, Berlin – Zürich.

Arendt, Hannah (1986): Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft. Antisemitismus, Imperialismus, To-
talitarismus, München.

Austin, John L. (1979): Zur Theorie der Sprechakte, Stuttgart.

Bennett, Jane (2010): Vibrant Matter. A Political Ecology of Things, Durham.

Boltanski, Luc (2010): Soziologie und Sozialkritik, Berlin.

Butler, Judith (2009 a): Frames of War. When is Life Grievable?, London.

Butler, Judith (2009 b): Was ist Kritik? Ein Essay über Foucaults Tugend, in: Rahel Jaeggi / Tilo Wesche
(Hrsg.), Was ist Kritik? Frankfurt / Main, S. 221-246.

Deleuze, Gilles (1988): Spinoza. Praktische Philosophie, Berlin.

Derrida, Jacques (1991): Gesetzeskraft. Der „mythische Grund der Autorität“, Frankfurt / Main.

Fischer-Lescano, Andreas (2012): Critical Systems Theory, in: Philosophy of Social Criticism 38, S. 3-24.

Foucault, Michel (1992): Was ist Kritik?, Berlin.

Foucault, Michel (1997): Die Ordnung des Diskurses, Frankfurt / Main.

290 Sven Opitz

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2012-3-283 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 05:34:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2012-3-283


Foucault, Michel (2005): Der maskierte Philosoph, in: Ders., Dits et Ecrits: Schriften Band 4, Frankfurt /
Main, S. 128-136.

Hörl, Erich (2011): Die technologische Bedingung. Zur Einführung, in: Ders. (Hrsg.), Die technologische
Bedingung. Beiträge zur Beschreibung der technischen Welt, Frankfurt / Main, S. 7-53.

Hutter, Michael / Gunther Teubner (1994): Der Gesellschaft fette Beute. Homo juridicus und homo
oeconomicus als kommunikationserhaltende Fiktionen, in: Peter Fuchs / Andreas Göbel (Hrsg.), Der
Mensch – das Medium der Gesellschaft? Frankfurt / Main, S. 110-145.

Klein, Gabriele (i.E.): The (Micro-)Politics of Social Geography: Aesthetic and Political Strategies of
Protest and Participation, in: Gerald Siegmund / Stefan Hölscher (Hrsg.), Dance, Politics and Co-Im-
munity, Berlin – Zürich.

Krasmann, Susanne (2010): Jacques Rancière: Polizei und Politik im Unvernehmen, in: Ulrich Bröckling /
Robert Feustel (Hrsg.), Das Politische denken: Zeitgenössische Positionen, Bielefeld, S. 77-98.

Luhmann, Niklas (1987): Soziale Systeme. Grundriß einer allgemeinen Theorie, Frankfurt / Main.

Luhmann, Niklas (1993): Das Recht der Gesellschaft, Frankfurt / Main.

Luhmann, Niklas (1996): Protest. Systemtheorie und soziale Bewegungen, Frankfurt / Main.

Luhmann, Niklas (1997): Gesellschaft der Gesellschaft, Frankfurt / Main.

Luhmann, Niklas (2005): Das Paradox der Menschenrechte und drei Formen seiner Entfaltung, in: Ders,
Soziologische Aufklärung 6. Die Soziologie und der Mensch, Wiesbaden, S. 229-236.

Luhmann, Niklas (2010): Politische Soziologie, Berlin.

Makropoulos, Michael (2004): Kontingenz: Aspekte einer theoretischen Semantik der Moderne, in: Eu-
ropean Journal of Sociology 45, S. 369-399.

Marchart, Oliver (2010): Die politische Differenz: Zum Denken des Politischen bei Nancy, Lefort, Badiou
und Agamben, Berlin.

Massumi, Brian (2010): Ontomacht. Kunst, Affekt und das Ereignis des Politischen, Berlin.

Mouffe, Chantal (2007): Über das Politische: Wider die kosmopolitische Illusion, Frankfurt / Main.

Nassehi, Armin (2006): Die paradoxe Einheit von Inklusion und Exklusion, in: Heinz Bude / Andreas
Willisch (Hrsg.), Das Problem der Exklusion. Ausgegrenzte, Entbehrliche, Überflüssige, Hamburg,
S. 46-69.

Opitz, Sven (2008): Exklusion: Grenzgänge des Sozialen, in: Stephan Moebius / Andreas Reckwitz
(Hrsg.), Poststrukturalistische Sozialwissenschaften, Frankfurt / Main, S. 175-193.

Opitz, Sven (2011 a): Niklas Luhmann: Politische Soziologie, in: Soziologische Revue 34, S. 491-495.

Opitz, Sven (2012): An der Grenze des Rechts: Inklusion / Exklusion im Zeichen der Sicherheit, Weiler-
swist.

Sampson, Tony David (2012): Virality. Contagion in the Age of Networks, Minneapolis.

Stäheli, Urs (2000): Sinnzusammenbrüche. Eine dekonstruktive Lektüre von Niklas Luhmanns System-
theorie, Weilerswist.

Stäheli, Urs (2003): The Popular in the Political System, in: Cultural Studies 17, S. 275-299.

Stichweh, Rudolph (2005): Inklusion und Exklusion. Studien zur Gesellschaft, Bielefeld.

Rammstedt, Otthein (2011): Revolution, in: Werner Fuchs-Heinritz et al. (Hrsg.), Lexikon der Soziologie,
5. überarbeitete Auflage, Wiesbaden, S. 575.

Rancière, Jacques (2002): Das Unvernehmen, Politik und Philosophie, Frankfurt / Main.

Rancière, Jacques (2006): Die Aufteilung des Sinnlichen: Die Politik der Kunst und ihre Paradoxien,
Berlin.

Rancière, Jacques (2008 a): Ist Kunst widerständig?, Berlin.

Rancière, Jacques (2008 b): Zehn Thesen zur Politik, Zürich – Berlin.

Gibt es einen normativen Eigensinn der (R)Evolution? 291

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2012-3-283 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 05:34:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2012-3-283


Rancière, Jacques (2011): Wer ist das Subjekt der Menschenrechte?, in: Christoph Menke / Francesca
Raimondi (Hrsg.), Die Revolution der Menschenrechte: Grundlegende Texte zu einem neuen Begriff
des Politischen, Berlin, S. 474-490.

Dr. Sven Opitz
Universität Hamburg

Institut für Soziologie
Allende-Platz 1

20146 Hamburg
sven.opitz@wiso.uni-hamburg.de

292 Sven Opitz

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2012-3-283 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 05:34:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2012-3-283

