Gibt es einen normativen Eigensinn der (R)Evolution?

Uber Streit und Asthetik in der Soziologie des Politischen
Von Sven Opitz

Hauke Brunkhorsts kurzer Text ist eine four de force. Er kniipft verbliiffende Verbindungen
zwischen Marxismus und Systemtheorie, Okonomiekritik und Rechtstheorie, Evolution und
Revolution — und ldsst auf diese Weise frischen Wind in die Archive der Soziologie des Poli-
tischen. Das Politische, so eine wesentliche Pointe des Aufsatzes, durchzieht die Gesellschaft:
Es handelt sich um eine Dimension, die sich in allen gesellschaftlichen Teilbereichen findet.
Denn das Politische tritt immer dann zutage, wenn Akte der Negation jenes Streitpotenzial
freisetzen, das in den teilbereichsspezifisch geltenden Normen immer schon angelegt ist.

Mit dieser Sichtweise entzieht sich Brunkhorst der Alternative, das Politische entweder mit
der Politik der Gesellschaft zusammenfallen zu lassen oder es als Protest in einem gesonderten
Bereich zu verorten.! Stattdessen fasst er das Politische in Form von ,,Nein-Stellungnahmen*
etwa in Bezug auf wirtschaftliche Dispositionsverhiltnisse, die Ausgestaltung des Bildungs-
wesens, die Einrichtung des institutionalisierten Politikbetriebs oder die Bestimmung dessen,
was iiberhaupt als Recht anerkannt wird. Insofern diese gesellschaftsweit verteilte Streit-Ak-
tivitét fiir Brunkhorst potenziell umwilzend wirkt, gibt sie der sozialen Evolution wesentliche
Impulse. ,,Alle Variation, so wird zustimmend aus Luhmanns Evolutionstheorie zitiert, ,,tritt
mithin als Widerspruch auf* (Luhmann 1997: 461). Dabei gewinnt der Streit eine (r)evolutio-
nére Intensitit, wenn die jeweils konstitutiven Normen des Wirtschaftens, Erziehens, kollek-
tiven Entscheidens oder Rechtsprechens herausgefordert werden. Basale Erwartungen werden
enttiduscht, Geltungsanspriiche bestritten, altes Recht steht gegen neues Recht.

Die folgenden Abschnitte sollen das Moment des (r)evolutiondren Streits ndher ausleuchten.
Brunkhorst selbst spricht lapidar von dem ,,normativen Eigensinn“ des Streits, um diese kri-
tische Sequenz ndher zu qualifizieren. Wenn man aber davon ausgeht, dass der (r)evolutionére
Streit die in den gesellschaftlichen Teilbereichen ausgeschlossenen Moglichkeiten realisiert
(vgl. Rammstedt 2011), dann miisste sein ,,normativer Eigensinn“ den Katalog der bestehenden
Normen iibersteigen. Als tatséchlich krisenhafter und (r)evolutionérer miisste der Streit eta-
blierte Sinnzusammenhéinge immer auch unterbrechen. Wie kann man also von einem ,,nor-
mativen Eigensinn“ des Streits sprechen? Drei Ansatzpunkte werden im Folgenden gewahlt,
um diese Frage zu beantworten. Erstens soll die Figur des Streits entlang der paradoxen Struk-
tur des Unvernehmens ausgedeutet werden, wie sie Jacques Ranciere (2002) freigelegt hat.
Als Unvernehmen ist der kritische Akt des Dissens unhintergehbar dem Risiko ausgesetzt,
nicht verstanden zu werden. Aufgrund dieser prekdren Intelligibilitdt produziert das Unver-
nehmen des Streits zweitens einen dsthetisch-affektiven Eigensinn: Gegen seine Wahrneh-
mung als unsinnig wendet es sich ebenso sinnlich wie sinnhaft. Dabei wire es drittens verkiirzt,
den Dissens ausschlielich als negatives Unterfangen vorzustellen. Gerade der Blick in die

1 Unter dhnlichen Pramissen arbeiten Vertreter der ,Kritischen Systemtheorie Frankfurter Schule
(Fischer-Lescano 2012: 12 f). Aber auch Luhmann zeigt sich sehr zuriickhaltend darin, Protest als
ausdifferenziertes autopoietisches System zu begreifen. Seine biindige Antwort auf einen dahingehen-
den Vorschlag: ,,ich mochte in der Ndhe der Empirie bleiben* (Luhmann 1996: 180). Zudem formuliert
Luhmann in seiner frithen ,,Politischen Soziologie“ ebenfalls den Gedanken einer Politizitéit jenseits
des politischen Systems: ,,Politisches Handeln ist [...] in allen Sozialsystemen von einiger Komplexitét
und Dauer zu erwarten.” (Luhmann 2010: 46) Diese Moglichkeit wird jedoch von ihm nicht weiter
ausgefiihrt (vgl. Opitz 2011 a: 492 f). Zur Unterscheidung zwischen der Politik und dem Politischen
vgl. vor allem die Arbeiten von Chantal Mouffe (2007) und Oliver Marchart (2010).

Soziale Welt 63 (2012), S. 283 —292

IP 216.73.216:147, am 28.01.2026, 05:34:36. @ Urheberrachtiich geschitzter Inhatt.
s - O

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/0038-6073-2012-3-283

284 Sven Opitz

jiingere Vergangenheit sozialer Bewegungen (z.B. das Occupy Movement) gibt Anlass zu der
Vermutung, dass Kritik als dsthetisch-affektives Unternehmen darauf abzielt, in der Verwei-
gerung neue Seinsweisen und Praxisformen hervorzubringen (vgl. Klein i.E.).

Unvernehmlicher Streit: Zum Abstand des Systems

Aus Brunkhorsts Begriffsanordnung folgt zunéchst, dass man nicht jeder Aufkiindigung von
grundlegenden Normen den Titel des (R)Evolutionéren verleihen muss. Nicht jede Verénde-
rung der Regierungsform, nicht jede Suspension verfassungsméfiger Garantien und nicht jede
Transformation der Eigentumsverhéltnisse lassen auf einen (r)evolutiondren Streit schlielen.
Stattdessen fasst Brunkhorst, hier dem Erbe kritischer Theorie verpflichtet, den Begriff enger.
Der (r)evolutionire Streit zeichnet sich fiir ihn durch eine Intervention in historisch sedimen-
tierte Inklusionsordnungen aus. Er duf3ert sich in sozialen Kdmpfen, in denen sich ,,die immer
wieder zum Schweigen gebrachten Opfer und Verlierer der Geschichte fiir einen historischen
Augenblick zu Wort melden* (Brunkhorst). Solche Wortmeldungen sollte man in ihrer Kom-
plexitit jedoch nicht unterschitzen. Um wirksam zu sein, miissen sie ndmlich die Bedingungen
transformieren, unter denen sie tiberhaupt als giiltige kommunikative Operationen verstanden
werden kénnen. Um vom Schweigen zur Wortmeldung iiberzugehen, miissen sie zum Ereignis
werden.

Brunkhorst schenkt der Ereignishaftigkeit dieser Wortmeldung jedoch nicht geniigend Auf-
merksamkeit. Demgegentiber hat Jacques Ranciére gezeigt, dass wir es hier mit einem kom-
plizierten Vorgang zu tun haben, der die Form des Unvernechmens aufweist (Ranciere 2002:
60ff; Krasmann 2010). Der Begriff des Unvernehmens besitzt dabei eine doppelte Bedeutung.
Zum einen bezeichnet er den Umstand des Nicht-vernommen-Werdens: Eine AuBerung stoBt
entweder gar nicht auf Resonanz und verhallt unerhort oder sie wird gerade soweit mit Rele-
vanz bedacht, dass ihre Irrelevanz wirksam deklariert wird (vgl. Nassehi 2006). Dieser Sach-
verhalt entspricht nicht der einfachen Ablehnung einer Kommunikationsofferte, sondern hat
die Qualitdt der sozialen Exklusion (vgl. Opitz 2008; Stichweh 2005). Zum anderen bildet
dieses Nicht-vernommen-Werden den Ausgangspunkt des Unvernehmens im Sinne eines
Streits. Dabei liegt die Besonderheit des unvernehmlichen Streits darin, dass er nicht auf einen
Ausgleich zwischen bestehenden Positionen hin angelegt ist. Es handelt sich um keinen In-
teressen- oder Meinungskonflikt. Vielmehr betrifft er die Partitionierung jener Ordnung, die
erst liber spezifische Positionen und Erwartungen in einer Form disponiert, dass zwischen
ihnen ein normaler Interessen- oder Meinungskonflikt entstehen kann.

Die Operation des Unvernehmens zielt somit darauf ab, dort ,,eine Instanz und eine Féhigkeit
zur Aussage [zu] erzeugen (Ranciére 2002: 47), wo diese bisher nicht existiert. Aufgrund der
Paradoxie, eine ,,neue Form der Inklusion* ausgerechnet aus dem Nicht-vernommen-Werden
zu generieren, entfaltet der unvernehmliche Streit ein ,,Regime der Komplikation“ (Ranciere
2008 a: 72). Er vollfiihrt performativ den Einschluss des Ausgeschlossenen: Der Streit injiziert
im Erfolgsfall die von einer sozialen Ordnung verworfenen Moglichkeiten und fithrt auf diese
Weise zu einer evolutiondren Umwilzung dieser Ordnung. Wie jeder performative Akt kann
er aber auch fehlschlagen (vgl. Austin 1979: 37). Dies ist im Fall des Unvernehmens umso
wabhrscheinlicher, weil ihm gerade keine festgefligten Konventionen zur Verfiigung stehen,
denen schlichtweg zu folgen wire. Das Unvernehmen ist, mit anderen Worten, eine extrem
unwahrscheinliche kommunikative Form. Es bildet eine Grenzfigur sozialer Praxis, die erst
die Voraussetzungen ihrer eigenen Annehmbarkeit erzeugen muss.

Sowohl Jacques Ranci¢re wie auch Hauke Brunkhorst miissen sich allerdings fragen lassen,
wie es angesichts dieser Unwahrscheinlichkeit tiberhaupt zum Unvernehmen kommt: Was
animiert den unvernehmlichen Streit, woraus bezieht er seine Kraft? Zu einer iiberzeugenden
Antwort auf diese Frage gelangt man auf dem Wege einer sozialtheoretischen Ausarbeitung

IP 216.73.216:147, am 28.01.2026, 05:34:36. @ Urheberrachtiich geschitzter Inhatt.
Inhatts i it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/0038-6073-2012-3-283

Gibt es einen normativen Eigensinn der (R)Evolution? 285

der systemspezifischen Publikumskonstitution. Denn in den all-inklusiven Akteursfiktionen
(vgl. Hutter / Teubner 1994), anhand derer sich moderne Funktionssysteme universalisieren,
ist eine Paradoxie angelegt, die der Streit kreativ zu seiner eigenen Entfaltung zu nutzen ver-
mag. Der unvernehmliche Streit schlachtet die Paradoxie aus, dass die Universalien —z.B. der
Biirger als Teil des demos, der Mensch als unverduB8erlicher Trager von Rechten, das Interes-
sensubjekt der Wirtschaft — partikular sind. Diese Publikumsformen sind teilsystemspezifische
Sonderkonstruktionen, die in der Praxis von einem Nicht-Publikum unterschieden werden. So
wurde der Mensch in der Vergangenheit immer wieder in den Unterschied zum Barbaren, das
Volk in den Unterschied zur Masse gesetzt. Zugleich bergen derartige Publikumsfiguren je-
doch das iiberschieBende Versprechen erweiterter, immer erst noch zu realisierender Inklusion
(vgl. Stiheli 2003).

Im Hinblick auf das Volk der Politik findet dieser Gedanke immerhin Unterstiitzung in
Ranciéres (2002: 19ff) Lektiire der aristotelischen Lehre von den Anspriichen (axai) auf Ge-
meinschaftsanteile. Der Reichtum der Wenigen (der oligoi), die Tugend der Besten (der aris-
toi) und die Freiheit des Volkes (des demos) sollen Aristoteles zufolge den jeweiligen Anteil
am politischen Gemeinwesen begriinden. Doch nach Ranciéres Lesart scheitert jede Propor-
tionierung gemaf diesen Eigenschaften. Die Freiheit des Volkes ist ndmlich weder ein positiver
Besitz, noch ist sie dem demos eigen. Vielmehr handelt es sich bei der Freiheit um ein ,,Nichts,
das alles ist* (Ranciére 2002: 22). Sie begriindet sowohl den Anteil aller als auch den Anteil
jenes Rests, der nicht zu den oligoi und den aristoi gehort. Deshalb basiert jede Verrechnung
der Anteile auf einem unhintergehbaren, d.h. nicht korrigierbaren Rechenfehler. Der demos
bildet den anteilslosen Teil, in dessen Namen sich die Vielen mit der Gesamtheit der demo-
kratischen Biirgerschaft identifizieren; er ist der ,,supplementére Teil, der es erlaubt, das Ganze
der Gemeinschaft mit der Zahlung der Ungezéhlten gleichzusetzen* (Rancic¢re 2008 b: 23).
Das politische Volk ist also weder zdhlbar noch berechenbar. Es birgt einen potenziellen
Uberschuss in Bezug auf jede Zahlung der Teile. Durch diese Verrechnung steuert das Volk
den Streit zur Politik bei: den Streit fiir den ,,Anteil der Anteilslosen (Ranciére 2008 b: 28).

Einer dhnlichen Dynamik gibt auch die Allinklusionsfigur des Menschen der Menschen-
rechte im Weltrecht statt (vgl. Opitz 2012: 181ff). Ebenso wie im Namen des Volkes immer
ein Mehr an politisierter Mitsprache erstritten werden kann, signalisiert auch der Mensch der
Menschenrechte einen Abstand des Rechts sich selbst gegeniiber (vgl. Ranciére 2011). Der
Mensch ist nimlich der Name aller Rechtspersonen und steht zugleich fiir diejenigen, die nicht
die Rechte des Biirgers innehaben. Aufgrund des derart supplementiren Charakters wurden
die Menschenrechte in der Tradition Hannah Arendts (1986: 559ff; Agamben 2001: 23ff)
skeptisch als leere Abstraktionen beurteilt. Ranciere selbst registriert die problematische Ten-
denz der Menschenrechte, als Vehikel einer blo3 humanitiaren Mildtétigkeit zu firmieren anstatt
einen subjektiven Rechtsanspruch wirksam zu begriinden:

,, Letztlich scheinen diese Rechte tatsdchlich leer zu sein. Sie scheinen nutzlos zu sein. [ ...]
Diese Rechte [...] werden zusammen mit Medikamenten und Kleidung ins Ausland ge-
schickt zu den Menschen, die keine Medikamente, Kleidung und Rechte haben. Auf diesem
Weg [...] werden die Menschenrechte zu den Rechten derer, die keine Rechte haben.
(Ranciere 2011: 487)

Trotzdem kann die Paradoxie der ,,Rechte der Rechtlosen® als generative Struktur des (r)evo-
lutionédren Streits begriffen werden. An der Grenze des Rechts, an der zwischen Inklusion oder
Exklusion eines Rechtsanspruchs entschieden wird, erzeugt sie Turbulenzen der Unentscheid-
barkeit: Die Rechte des Menschen sind ,,die Rechte derer [...], die nicht die Rechte haben, die
sie haben, und zugleich die Rechte haben, die sie nicht haben“ (Ranciere 2011: 481). Der
Mensch der Menschenrechte schopft aus dem Intervall zwischen Haben und Nicht-Haben von
Rechten die Ressourcen fiir sein Unvernehmen; im Wirbel dieser Paradoxie sucht er die be-

IP 216.73.216:147, am 28.01.2026, 05:34:36. @ Urheberrachtiich geschitzter Inhatt.
Inhatts i it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/0038-6073-2012-3-283

286 Sven Opitz

stehende Grenze des Rechts heim. Das Einzige, worauf er sich dabei stiitzen kann, ist der
.generische Name* (Ranciére 2011: 484) des Menschen selbst. Bei dem Menschen der Men-
schenrechte handelt es sich also nicht um ein faktisches Individuum, sondern um eine spezi-
fische universalisierende Sinnform: ein ,,Surplus-Name®, der jede gegebene Verteilung von
Rechtsanspriichen aufzubrechen vermag. In diesem Sinne bildet er keine wahre oder vernunft-
geméBe Universalitét ab, sondern richtet ein polemisches Universelles im Recht ein. Die Sinn-
form des Menschen eignet sich fiir den ,,Kunstgriff*“ (Ranciére 2008 b: 24) rechtlich Anteils-
loser, ein Unrecht in lautstarker Skandalisierung an das Recht heranzutragen.?

Man sieht nun, wie diese sozialtheoretische Lesart Ranciéres die von Brunkhorst umrissene
Soziologie des Politischen zu ergdnzen vermag. Die Ausfiihrungen zum Volk der Politik sowie
zum Menschen des Rechts unterstreichen, dass die Soziologie des Politischen ihren genuinen
Einsatzpunkt an der Schwelle aller gesellschaftlichen Teilbereiche findet. Ihr obliegt es, em-
pirisch zu untersuchen, wie die konstitutive SchlieBung unterschiedlicher Systeme in Akten
des Unvernehmens zum Gegenstand des Streits wird. Dabei konnte ein generatives Moment
identifiziert werden, das diesen (r)evolutioniren Prozess antreibt. Der Streit, so wurde argu-
mentiert, parasitiert am Paradox der Universalisierung einer jeweils partikularen Teilsystem-
perspektive. Er gewinnt seine umwélzende Kraft, indem er ein in den teilbereichsspezifischen
Allinklusionssemantiken angelegtes Differenzial artikuliert — beispielsweise den Abstand zwi-
schen der bestehenden Einrichtung politischer Kollektivitdt und einer zukiinftigen, noch un-
eingelosten Form umfassender politischer Teilhabe oder den Abstand zwischen einer beste-
henden Ordnung der Rechte und einer zukiinftigen, noch uneingeldsten Form der ,,globalen®
Beriicksichtigung von Rechtsanspriichen.

Uber Sinn und Sinnlichkeit: Asthetische Politik der Wahrnehmbarkeit

Im letzten Abschnitt ist die prekdre Struktur des (r)evolutioniren Streits bereits deutlich zu
Tage getreten. Jener wendet sich von einer Position aus gegen das jeweils bestehende Inklu-
sionsregime, die dort zwar potenziell angelegt sein mag, aber aktuell nicht mit Relevanz be-
dacht wird. Indem der Streit performativ auf den Einschluss des Ausgeschlossenen zielt, ist
sein Unvernehmen immer der Gefahr ausgesetzt, unvernommen zu bleiben. Damit stellt sich
allerdings die Frage, wie sich das Unvernehmen letztlich vernehmbar macht: Wie kann der
,,normative Eigensinn® des (r)evolutionéren Streites als ,,sinnhaft” in Erscheinung treten, wenn
er auf eine Umarbeitung des Verworfenen abzielt? Und in welcher Weise ist es dabei plausibel,
ihn als ,,normativ zu qualifizieren?

Schon bei Ranciére gibt es Hinweise darauf, dass der Streit zu allererst ein sinnliches Datum
darstellt. So entscheidet sich im Unvernehmen, ob die bloBen ,,Gerdusche mit dem Mund*
(Rancicre 2008 b: 34) als artikulierte Rede vernehmbar sind — oder nicht. Die Situation des
Unvernehmens ist folglich durch die fundamentale Unsicherheit dariiber gekennzeichnet, ob
der larmende Dissens als sprachférmig wahrgenommen wird. Denn der ,,Lérm irritierter Kor-
per (Ranciere 2002: 64) ist als solcher in sozialen Systemen nicht anschlussfahig. Allerdings
bildet er auch keine einfach zu vernachlédssigende Grole. Obzwar kein bedeutender Sinn,
brandet er an der Grenze von Sozialsystemen in sinnlich-affektiver Gestalt auf und wird sys-
temintern als hybride Groteske représentiert. Dies hebt Urs Stéheli am Beispiel der Masse als
der ,,anderen Seite” des politischen Volks hervor:

2 Luhmann deutet ein dhnliches Argument zumindest an. ,,Menschenrechte®, so formuliert er lapidar,
erkennt man daran, dass sie verletzt werden. (Luhmann 2005: 222) Das Recht wird folglich durch
den Eindruck der Verletzung begriindet, es wird angetrieben durch eine colére publique als Verstér-
kereffekt (Luhmann 1993: 581).

IP 216.73.216:147, am 28.01.2026, 05:34:36. @ Urheberrachtiich geschitzter Inhatt.
s - O

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/0038-6073-2012-3-283

Gibt es einen normativen Eigensinn der (R)Evolution? 287

., [W]hat the political system excludes does not simply remain hidden; it recurs as a , hybrid
semantics’ in the political system. It is the figure of the mass as a heterogeneous and un-
ordered affectivity [...]: the mass is the noisy and ugly revenge of the exclusions that are
constitutive to any social system.” (Stiheli 2003: 289)

Der operativ nicht anschlussfahige Lérm korrespondiert also mit spezifischen Exklusionsse-
mantiken, die das aus dem System konstitutiv Ausgeschlossene im System reprisentieren. Das
System nutzt diese Représentationen des Bedrohlichen, Nicht-Integrierbaren oder anderweitig
Unordentlichen, um seine jeweils kontingente Schliefung gegen das Rauschen der Umwelt zu
behaupten. Zugleich kann man jedoch davon ausgehen, dass es kritische Pegelstéinde gibt,
jenseits derer der Larm nicht langer {iberhorbar ist, etwa weil er die reguldren Operationen
ibertont, verzerrt oder in seinem Getdse mitreiflt. Der Larm erweist sich dann als nicht-igno-
rierbar und interferiert mit dem System. Der unvernehmliche Streit setzt exakt auf diesen Tu-
mult-Effekt: Er zielt auf die Umfaltung des verworfenen Lérms in eine verstdndliche Rede.
Indem er eine Gerduschkulisse generiert, die den Sinnhorizont des Systems tlibersteigt, zwingt
er das System zur Adjustierung seiner Grenze, um das eben noch Unverkniipfbare in seine
Konnektivitét einzubinden.

Ob diese Operation an der Schwelle der Verstindlichkeit in ihrer sinnlich-sinnhaften Hy-
briditdt einen normativen Eigensinn aufweist, wie Brunkhorst unterstellt, erscheint daher dis-
kussionswiirdig. Sicher: Der Streit kniipft zum einen an die universellen Akteursfiktionen an,
die in ihrem Anspruch auf gleiche und freie Allinklusivitit das semantische Erbe der Aufkla-
rung in wie immer diffuser Form fortsetzen. Deshalb wire es falsch zu behaupten, dass der
unvernehmliche Streit einer normativen Grundlage komplett entbehrt. Zum anderen aber voll-
zieht er gerade einen Bruch mit basalen Normen und Erwartungen. Gegenstand des Streits sind
jene Schemata und Strukturen, die bereichsspezifisch prafigurieren, wer oder was (nicht) als
Person mit Relevanz bedacht wird und was als soziale Operation (keinen) Anschluss findet.
Dabei entspricht der unvernehmliche Streit keiner blof additiven Logik der Inklusion, sondern
birgt das Potenzial einer (r)evolutiondren Umwiélzung ganz im Sinne der von Brunkhorst be-
schriebenen Prozesse. Es geht also nicht um ein ,,Mehr des Selben®. Dem Biirger wird nicht
einfach ein weiterer Biirger, dem zu Erziehenden nicht ein weiterer zu Erziehender, dem 6ko-
nomischen Menschen nicht ein weiterer 6konomischer Mensch hinzugefiigt. Indem das Un-
vernehmen ein strukturell Ausgeschlossenes artikuliert, stellt es vielmehr radikal in Frage, was
ein Biirger, ein (zu) Erziehender oder ein konomischer Mensch ist. Es transformiert potenziell
die iiber diese Allinklusionsformen laufenden Formen des kollektiven Entscheidens, Erziehens
oder Wirtschaftens. So wire etwa der unvernehmliche Streit an der Grenze der Okonomie kein
Streit iber Zahlungen, sondern dariiber, was eine Zahlung konstituiert oder wie man den wirt-
schaftlichen Zugriff auf knappe Giiter vom Status des individuell Zahlenden entkoppeln kdnn-
te. In dhnlicher Weise wire der unvernehmliche Streit an der Grenze der Politik auch kein
Parteienstreit zwischen Regierung und Opposition, sondern ein Streit iiber die Einrichtung
politischer Kollektivitét.

Ein derart umwalzender Streit tragt dann auch nicht selten Ziige der Gewalt. Gewalt fungiert
in revolutiondren Situationen als korperlich-sinnliche Markierung fiir einen Bruch mit beste-
henden Normen. Wie Jacques Derrida (1991: 74ff) im Anschluss an Walter Benjamin heraus-
gearbeitet hat, unterhilt die revolutiondre Gewalt lediglich eine Verbindung zu einer hochst
unbestimmten, erst noch zu begriindenden Normativitit. In der Suspension bestehender Nor-
men entwirft sie sich auf eine zukiinftige, noch zu etablierende Ordnung hin, in der ihr nor-
mativer Eigensinn erst als solcher lesbar sein wird. Die im Streit freigesetzte revolutionére
Gewalt rechtfertigt sich damit in einer Art vorweggenommenen Riickwirkung. Ein etwas an-
derer hermeneutischer Zirkel, wenn man so will:

IP 216.73.216:147, am 28.01.2026, 05:34:36. @ Urheberrachtiich geschitzter Inhatt.
s - O

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/0038-6073-2012-3-283

288 Sven Opitz

., Eine ,gelungene‘ Revolution [ ...] wird im Nachhinein hervorbringen, was hervorzubrin-
gen sie im Vorhinein bestimmt war: Interpretationsmodelle, die geeignet sind, der Gewalt
[...] Sinn zu verleihen. [...] Einzig die Zukunft wird die Verstindlichkeit oder die Deutbar-
keit dieses Gesetzes erzeugen.“ (Derrida 1991: 79f)

Dieser Prozess, in dem ein gerade noch unlesbares, schockformig hereinbrechendes Ereignis
die Bedingungen seiner eigenen Lesbarkeit erzeugt, beschreibt einen wichtigen Aspekt jener
Bewegung, die Brunkhorst als (r)evolutionir begreift. Dabei ist der Streit in besonderem Malfe
an &sthetische Politiken der Wahrnehmbarkeit und der Erfahrbarkeit gekoppelt, gerade weil
seine sinnformige Verstindlichkeit duBerst prekir ist.> So zeigt sich die aisthesis des Streits
deutlich an dem Umstand, dass er vorzugsweise szenisch operiert (vgl. Ranciére 2002: 36fY).
Er richtet eine Szene ein, um sehen zu lassen, was bisher unsichtbar war, und horen zu lassen,
was bisher nicht gehort werden konnte. Der Streit nutzt die Szene somit als ein dsthetisches
Medium der Beweisfiihrung: Durch die Einrichtung einer Szene, in der das Ausgeschlossene
als nicht langer Ausgeschlossenes auftritt, fithrt der Streit im Kontext bestehender Ein- und
Ausschlussverhiltnisse ein neues Inklusionsregime auf. Der unvernehmliche Streit inszeniert
somit eine ,,paradoxe Welt, die getrennte Welten zusammenbringt* (Ranci¢re 2008 b: 36). Er
realisiert szenisch eine noch nicht realisierte Ordnung mit &sthetischen Mitteln. Deshalb ist
davon auszugehen, dass der Streit primér perzeptiv anstatt kognitiv registriert wird. Selbst wenn
der Streit letztlich um die Anerkennung seines Einsatzes kdmpft, setzt er doch zunéchst auf der
Ebene der Apprehension an (vgl. Butler 2009 a: 4 f). Noch nicht sinnférmig generiert er seine
eigene Evidenz sinnlich. Umgekehrt bedeutet das, dass eine Empfénglichkeit fiir den unver-
nehmlichen Streit — ganz im Sinne der jiingst von Hartmut Rosa (2012: 9ff) diskutierten Fa-
higkeit zur ,,Resonanz — ebenfalls iiber eine spezifische Kultivierung der sinnlichen Wahr-
nehmungskapazitéten verlaufen konnte.

Derzeit ist noch weitgehend offen, wie man diese perzeptiv-sinnliche Dimension des Poli-
tischen sozialtheoretisch fassen kann, ohne sie im Sinnesapparat des Individuums zu verwur-
zeln. Hier bietet moglicherweise die aktuelle Debatte um die affektive Qualitit des Sozialen
wichtige Ankniipfungspunkte (vgl. Gregg / Seigworth 2010). Zum einen zeichnet sich die
Temporalitit des Affekts niamlich genau durch jene Offnung auf das noch nicht Aktuelle hin
aus: Jede Affizierung verweist auf eine ,,Kapazitit, zum Sein zu kommen* (Massumi 2011:
31). In Abhédngigkeit von der Intensitit des Affekts wird eine aktuelle Situation mit einem
Uberschuss an indeterminierten Mdglichkeiten geflutet. Indem der Affekt die ,,virtuelle Ko-
Prisenz des Potenzials* (Massumi 2011: 29) verkorpert, injiziert er ein UbermaB an Komple-
xitdt. Er vervielfaltigt die aktuell moglichen Verbindungen und Anschliisse. Zum anderen
handelt es sich beim Affekt nicht um eine individuelle Emotion, sondern um eine in ihrer
Korperlichkeit a-subjektive Dynamik. Er ergreift die Korper, erfiillt sie und iibertrégt sich
durch sie. Affekte sind gerade aufgrund ihrer pré-signifikanten Intensitdt hochgradig anste-
ckend (vgl. Sampson 2012). Das gilt insbesondere fiir den unvernehmlichen Streit, der durch
Atmosphéren der Hoffnung, der Wut oder des Mitgefiihls operiert —und nicht zuletzt auch die
Angst vor all dem herautbeschwort, ,,was es da Gewalttitiges, Plotzliches, Kémpferisches,
Ordnungsloses und Gefahrliches gibt* (Foucault 1997: 33).

Diese Aufmerksamkeit fiir die kollektiven Gestimmtheiten vermag den Blick iiber die Sinn-
zusammenhénge hinaus auf die dsthetische Eigensinnlichkeit des Streits zu 6ffnen. Sie bewahrt
dabei vor einer Uberschétzung von ,,Rechtfertigungsregimen* (Boltanski 2010: 45ff) oder an-
derweitigen ,,guten Griinden* im Rahmen der Soziologie des Politischen. Eine Theorie des
Affekts konnte hier als wichtiger konzeptueller Eckpfeiler dienen, um jenen Umschlag von

3 Es soll nicht unterschlagen werden, dass fiir Ranciere (2006) jede Ordnung durch eine spezifische
~Aufteilung des Sinnlichen* gekennzeichnet ist, jeder Ordnung also eine spezifische Asthetik zugrunde
liegt.

IP 216.73.216:147, am 28.01.2026, 05:34:36. @ Urheberrachtiich geschitzter Inhatt.
Inhatts i it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/0038-6073-2012-3-283

Gibt es einen normativen Eigensinn der (R)Evolution? 289

Sinn und Sinnlichkeit besser zu erfassen, der Situationen des (r)evolutiondren Streits kenn-
zeichnet.

Existenzkunst

Wie eingangs dargelegt, wird der politische Streit Brunkhorst zufolge durch ,,Nein-Stellung-
nahmen® eréffnet: Der (r)evolutiondre Effekt verdankt sich einer systemischen ,,Negations-
zufuhr®. Allerdings deuten die bisherigen Ausfiihrungen darauf hin, dass sich Akte des Un-
vernehmens nicht in den negativen Gesten der Ablehnung und des Widerspruchs erschopfen.
In dem MaBle, wie sie gegeniiber bestehenden Formen der konstitutiven Schliefung einen
Antrag auf Universalitit” (Ranciere 2002: 67) stellen, wirken sie zugleich welt(er)dffnend.
Der Streit ist, anders gesagt, als politischer notwendig poetisch: Er muss die Szene erst kon-
trafaktisch hervorbringen, in der seine AuBerung als Argument verstanden werden wird. Die
negative Skandalisierung eines Unrechts geht somit immer einher mit der positiven Vorweg-
nahme einer kommenden Sozialitt.

Diese schopferische Qualitét des politischen Akts fiigt der soeben entfalteten dsthetischen
Dimension eine weitere Facette hinzu. Der dem Streit inhdrente Mangel an Intelligibilitét hat
— so0 das bisher unterbreitete Argument — zur Folge, dass der Dissens zunéchst als primér
sinnliches Datum registriert wird. Der politische Akt wird zuerst erfahren anstatt verstanden,
weil er ein gegebenes ,,System der Akzeptabilitit” (Foucault 1992: 33 f) herausfordert. Er
macht sich in mehr oder weniger spektakuldrer Form wahrnehmbar, um die Bedingungen sei-
ner (An)Erkennbarkeit herzustellen. Dieses Vorgehen an der ,,Grenze des etablierten Seins*
(Butler 2009 b: 238) bedient sich dabei notwendig dem dsthetischen Verfahren der Fiktion:
Der unvernehmliche Streit agiert, als ob seine Rede bereits vernehmbar wire. Genau genom-
men iibersteigt der Streit damit die binére sprachliche Struktur von Annahme und Ablehnung.
In lockerer Anlehnung an die von Foucault beschriebenen Existenzkiinste liele sich sagen,
dass der unvernehmliche Streit nicht einfach eine spezifische politische, 6konomische oder
rechtliche Seinsweise ablehnt, sondern in der Ablehnung ,,Zeichen des Daseins® (Foucault
2005: 132) vermehrt. Statt lediglich zu verneinen, stilisiert er die Moglichkeit einer bis dato
unmdglichen politischen, 6konomischen oder rechtlichen Existenzweise. Im Widerstand ge-
gen das Bestehende verschreibt er sich einer spezifischen Form der Sorge: ,,der Sorgfalt, die
man auf Dinge verwendet, die [...] existieren konnten* (Foucault 2005: 134).

Der unvernehmliche Streit konfrontiert gesellschaftliche Teilbereiche folglich mit einem
Potentialititsexzess. Er verweist auf einen deutlich radikaleren Mdglichkeitssinn als er in
Luhmanns (1987: 92ff) noch von phdnomenologischen Spurenelementen durchsetzten Theorie
des sozialen Sinns angelegt ist. Der Streit zielt keinesfalls bloB auf die ,,Realisierung einer
Moglichkeit bei weiterer Priasenz anderer Moglichkeit, die nicht gewéhlt wurden, aber als
konkurrierende Moglichkeiten inkludiert wurden (Makropoulos 2004: 388). Der Streit trifft
also keine Wahl zwischen bestehenden Méglichkeiten, sondern entreiflt dem konstitutiv Ver-
worfenen neue Moglichkeiten. Deswegen verfligt er iiber eine disruptive Potenz (vgl. Stiheli
2000). Er fiihrt ein Ubermaf an Anschlussmoglichkeiten in das System ein, auf dessen Re-
duktion das System in seiner Verfassung beruht. Diese Hyperkonnektivitit entzieht dem Sys-
tem seine hergebrachte Operationsgrundlage. Der Potenzialititsexzess de-aktiviert die einge-
spielten Anschlussroutinen und macht ihre Verbindungsmechanismen unwirksam. Allerdings
ist diese Zeit der Inoperabilitdt keine Zeit der Inaktivitdt, im Gegenteil. Bei ihr handelt es sich
vielmehr um eine hdchst intensive Zeit, in der neue Formen der Relationierung — und damit
auch: neue Konfigurierungen der zu verkniipfenden Relata — experimentell erprobt werden.

Spétestens an dieser Stelle driangt sich jedoch eine Frage auf, die vor allem dann zu behandeln
wire, wenn die hier im Anschluss an Brunkhorst entwickelte Soziologie des Politischen den
Kontakt zur Tradition kritischer Theorie eng halten mochte: Wie kann in begrifflich tiberzeu-

IP 216.73.216:147, am 28.01.2026, 05:34:36. @ Urheberrachtiich geschitzter Inhatt.
Inhatts i it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/0038-6073-2012-3-283

290 Sven Opitz

gender Artund Weise zwischen (r)evolutiondren und (d)evolutiondren Effekten des politischen
Streits unterschieden werden? Man kdnnte meinen, dass die Soziologie des Politischen ange-
sichts dieser Frage an die Traditionsbesténde politischer Selbstbeschreibung zuriickverwiesen
wird: Freiheit und Gleichheit, Partizipation und Selbstbestimmung, die gute und gerechte
Ordnung. Gegen einen solchen Import von Programmelementen moderner Politik besteht der
Standardreflex der Soziologie im abkldrenden Verweis auf Komplexitéitsgrade und Inklusi-
onsniveaus. Aber reicht das, um in iiberzeugender Manier zwischen (R)evolution und (D)evo-
lution zu unterscheiden? Man konnte zumindest versuchsweise Alternativen erproben. Bei-
spielsweise kdnnte man priifen, inwiefern die im politischen Streit freigesetzten neuen Bezie-
hungsformen zu einer Steigerung des Téatigkeitsvermdgens der in Skotechnologischen Nach-
barschaftsverhéltnissen versammelten Entitdten beitragen (Deleuze 1988: 27ff; Horl 2011).
Auch diese Antwort mag nicht alle Zweifel auszurdumen, auch sie stellt die soziologische
Theorie vor betrichtliche Herausforderungen. Sie scheint aber derzeit an Anhidngern zu ge-
winnen (vgl. Bennett 2010).

Wie dem auch sei: Es diirfte deutlich geworden sein, dass die theoretische Innovation, das
Politische an der Schwelle von Sozialsystemen zu situieren, trégt. Die Ausdeutung des (r)evo-
lutiondren Streits entlang der paradoxen Struktur des Unvernehmens hat es erlaubt, den ,,nor-
mativen Eigensinn® dieses Schwellenmoments an drei Stellen ndher zu qualifizieren. Ers-
tens wurde am Volk der Politik und am Menschen des Rechts exemplarisch vorgefiihrt, wie
der unvernehmliche Streit all-inklusive Semantiken der Universalisierung polemisch wendet,
um den Einschluss eines bislang Ausgeschlossenen performativ herbeizufithren und so die
systemischen Bedingungen der Verstindlichkeit zu transformieren. Zweitens wurde die Szene
des Streits als dsthetischer Umschlagspunkt von Sinn und Sinnlichkeit vorgestellt. Der nor-
mative Eigensinn des Streits, von dem Brunkhorst ausgeht, wird von dem an der Grenze des
Systems aufbrandenden Larm revoltierender Korper vorbereitet und getragen oder aber —auch
diese empirische Méglichkeit sollte man in Erwégung ziehen — durchkreuzt und vereitelt. Weil
der Streit drittens darauf abzielt, ausgeschlossene Seinsmoglichkeiten zu realisieren, konnte
schlieBlich dargelegt werden, dass er sich nicht in einem negativen Akt der Ablehnung er-
schopft. Vielmehr generiert er einen Potenzialitétsiiberschuss und hat damit Teil an der schop-
ferischen Hervorbringung einer kommenden, moglicherweise an Tétigkeitsvermodgen reiche-
ren Sozialitét.

Literaturverzeichnis

Agamben, Giorgio (2001): Mittel ohne Zweck. Noten zur Politik, Berlin — Ziirich.

Arendt, Hannah (1986): Elemente und Urspriinge totaler Herrschaft. Antisemitismus, Imperialismus, To-
talitarismus, Miinchen.

Austin, John L. (1979): Zur Theorie der Sprechakte, Stuttgart.

Bennett, Jane (2010): Vibrant Matter. A Political Ecology of Things, Durham.
Boltanski, Luc (2010): Soziologie und Sozialkritik, Berlin.

Butler, Judith (2009 a): Frames of War. When is Life Grievable?, London.

Butler, Judith (2009 b): Was ist Kritik? Ein Essay tiber Foucaults Tugend, in: Rahel Jaeggi / Tilo Wesche
(Hrsg.), Was ist Kritik? Frankfurt / Main, S. 221-246.

Deleuze, Gilles (1988): Spinoza. Praktische Philosophie, Berlin.

Derrida, Jacques (1991): Gesetzeskraft. Der ,,mythische Grund der Autoritét®, Frankfurt / Main.
Fischer-Lescano, Andreas (2012): Critical Systems Theory, in: Philosophy of Social Criticism 38, S. 3-24.
Foucault, Michel (1992): Was ist Kritik?, Berlin.

Foucault, Michel (1997): Die Ordnung des Diskurses, Frankfurt / Main.

IP 216.73.216:147, am 28.01.2026, 05:34:36. @ Urheberrachtiich geschitzter Inhatt.
Inhatts i it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/0038-6073-2012-3-283

Gibt es einen normativen Eigensinn der (R)Evolution? 2901

Foucault, Michel (2005): Der maskierte Philosoph, in: Ders., Dits et Ecrits: Schriften Band 4, Frankfurt /
Main, S. 128-136.

Horl, Erich (2011): Die technologische Bedingung. Zur Einfithrung, in: Ders. (Hrsg.), Die technologische
Bedingung. Beitrage zur Beschreibung der technischen Welt, Frankfurt / Main, S. 7-53.

Hutter, Michael / Gunther Teubner (1994): Der Gesellschaft fette Beute. Homo juridicus und homo
oeconomicus als kommunikationserhaltende Fiktionen, in: Peter Fuchs / Andreas Gobel (Hrsg.), Der
Mensch — das Medium der Gesellschaft? Frankfurt / Main, S. 110-145.

Klein, Gabriele (i.E.): The (Micro-)Politics of Social Geography: Aesthetic and Political Strategies of
Protest and Participation, in: Gerald Siegmund / Stefan Holscher (Hrsg.), Dance, Politics and Co-Im-
munity, Berlin — Ziirich.

Krasmann, Susanne (2010): Jacques Ranciére: Polizei und Politik im Unvernehmen, in: Ulrich Brockling /
Robert Feustel (Hrsg.), Das Politische denken: Zeitgendssische Positionen, Bielefeld, S. 77-98.

Luhmann, Niklas (1987): Soziale Systeme. Grundrif} einer allgemeinen Theorie, Frankfurt / Main.
Luhmann, Niklas (1993): Das Recht der Gesellschaft, Frankfurt / Main.

Luhmann, Niklas (1996): Protest. Systemtheorie und soziale Bewegungen, Frankfurt / Main.
Luhmann, Niklas (1997): Gesellschaft der Gesellschaft, Frankfurt / Main.

Luhmann, Niklas (2005): Das Paradox der Menschenrechte und drei Formen seiner Entfaltung, in: Ders,
Soziologische Aufklarung 6. Die Soziologie und der Mensch, Wiesbaden, S. 229-236.

Luhmann, Niklas (2010): Politische Soziologie, Berlin.

Makropoulos, Michael (2004): Kontingenz: Aspekte einer theoretischen Semantik der Moderne, in: Eu-
ropean Journal of Sociology 45, S. 369-399.

Marchart, Oliver (2010): Die politische Differenz: Zum Denken des Politischen bei Nancy, Lefort, Badiou
und Agamben, Berlin.

Massumi, Brian (2010): Ontomacht. Kunst, Affekt und das Ereignis des Politischen, Berlin.
Mouffe, Chantal (2007): Uber das Politische: Wider die kosmopolitische Illusion, Frankfurt / Main.

Nassehi, Armin (2006): Die paradoxe Einheit von Inklusion und Exklusion, in: Heinz Bude / Andreas
Willisch (Hrsg.), Das Problem der Exklusion. Ausgegrenzte, Entbehrliche, Uberfliissige, Hamburg,
S. 46-69.

Opitz, Sven (2008): Exklusion: Grenzgénge des Sozialen, in: Stephan Moebius / Andreas Reckwitz
(Hrsg.), Poststrukturalistische Sozialwissenschaften, Frankfurt / Main, S. 175-193.

Opitz, Sven (2011 a): Niklas Luhmann: Politische Soziologie, in: Soziologische Revue 34, S. 491-495.

Opitz, Sven (2012): An der Grenze des Rechts: Inklusion / Exklusion im Zeichen der Sicherheit, Weiler-
swist.

Sampson, Tony David (2012): Virality. Contagion in the Age of Networks, Minneapolis.

Stéheli, Urs (2000): Sinnzusammenbriiche. Eine dekonstruktive Lektiire von Niklas Luhmanns System-
theorie, Weilerswist.

Stéheli, Urs (2003): The Popular in the Political System, in: Cultural Studies 17, S. 275-299.
Stichweh, Rudolph (2005): Inklusion und Exklusion. Studien zur Gesellschaft, Bielefeld.

Rammstedt, Otthein (2011): Revolution, in: Werner Fuchs-Heinritz et al. (Hrsg.), Lexikon der Soziologie,
5. liberarbeitete Auflage, Wiesbaden, S. 575.

Ranciére, Jacques (2002): Das Unvernehmen, Politik und Philosophie, Frankfurt / Main.

Ranciére, Jacques (2006): Die Aufteilung des Sinnlichen: Die Politik der Kunst und ihre Paradoxien,
Berlin.

Ranciére, Jacques (2008 a): Ist Kunst widerstindig?, Berlin.

Ranciére, Jacques (2008 b): Zehn Thesen zur Politik, Ziirich — Berlin.

IP 216.73.216:147, am 28.01.2026, 05:34:36. @ Urheberrachtiich geschitzter Inhatt.
Inhatts i it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/0038-6073-2012-3-283

292 Sven Opitz

Ranciére, Jacques (2011): Wer ist das Subjekt der Menschenrechte?, in: Christoph Menke / Francesca
Raimondi (Hrsg.), Die Revolution der Menschenrechte: Grundlegende Texte zu einem neuen Begriff
des Politischen, Berlin, S. 474-490.

Dr. Sven Opitz

Universitdt Hamburg

Institut fiir Soziologie
Allende-Platz 1

20146 Hamburg
sven.opitz@wiso.uni-hamburg.de

IP 216.73.216:147, am 28.01.2026, 05:34:36. @ Urheberrachtiich geschitzter Inhatt.
Inhatts i it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/0038-6073-2012-3-283

