Kapitel V

Verloren in einer unweltlich gewordenen Welt?
Karl Lowiths Diagnose neuzeitlichen Weltverlusts mit Blick
auf Hans Blumenberg und Paul Ricceur

1. Leben nach dem Ende der »natiirlichen Welt«? (143) | 2.Im »Krieg gegen die
Natur« auf sich selbst zuriickgeworfen? (150) | 3.Im Zeichen der Gleichgiiltigkeit.
Ausgeliefert an eine »vermenschlichte« Welt? (156) | 4. Riickbesinnung auf generative
Verantwortung — Im Zeichen radikal briichiger Welt-Zugehérigkeit (164)

Dies ist die Hauptsache, |[...]

dass im Kampf mit der Natur alle Mittel erlaubt sind.

Im Kampf mit der Natur bleibt der Mensch stets ein Mensch,
der mithin stets im Recht ist.!

Le cosmos entier tombe sous la responsabilité de 'homme:
Laowil y a pouvoir, il y a [...] besoin de vigilance morale.?

1. Leben nach dem Ende der »natiirlichen Welt«?

Die Welt, in der Menschen leben bzw. die sie durch ihr Zusammen-
leben hervorbringen, kann geradezu »ungiiltig« werden. Nach Hegel
schien das fiir Kierkegaard bereits Mitte des 19. Jahrhunderts eine
ausgemachte Tatsache zu sein, wie Léwith in seinem 1932 verdffent-
lichten Aufsatz iiber die Existenzphilosophie andeutet.> Demnach
hitten die Menschen infolge eines weitgehenden »Weltverlusts«, der
sie um ihre »Substanz« gebracht habe, in geradezu »weltloser« Art
und Weise zu leben (S8, 9, 15). Der Begrift der Existenz bringe
unter dieser spezifisch modernen Voraussetzung genau dies: ihre
»faktische Weltlosigkeit« zum Ausdruck. Und was Heidegger dann
»Faktizitat« nennen wird, bezeichne vor allem diesen Sachverhalt:

1 L. Schestow, Siege und Niederlagen. Fiir eine Philosophie der Literatur von Shake-
speare zu Tschechow, Berlin 2013, 284.

2 P. Riceeur, Le Juste 2, Paris 2001, 21.

3 K. Lowith, Existenzphilosophie [1932], in: Samtliche Schriften. Bd. 8, Stuttgart 1981
[=S], 1-18, hier: 7.

143

18.01.2026, 10:51:55.


https://doi.org/10.5771/9783495991428-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel V

das Zuriickgeworfensein auf ein »nacktes Dasein«, das sich an kei-
ner substanziellen Wirklichkeit »iiberlieferter Lebensinhalte« mehr
orientieren kénne und deshalb dazu neigen miisse, eigenmichtig
und bei Bedarf dezisionistisch gewisse Orientierungsmarken zu >set-
zenc« — sei es auch nur, um sich in einem weitgehend zum »Geschift«
depotenzierten Leben irgendwie zurechtzufinden, das auch die Re-
de von Dasein und Existenz als anachronistisch erscheinen lassen
musste.*

Wie zumal in politischer Hinsicht gefdhrlich die daraus abzu-
leitenden Konsequenzen ausfallen konnten, hat Lowith in einem
luziden Aufsatz iiber Carl Schmitt deutlich gemacht, fiir den die
Fahigkeit, Andere zu >diskriminierens, schliefllich zur wichtigsten
Mafigabe politischer Selbsterhaltung aufriickte.’ In einer uniiber-
sehbar vieldeutigen, insofern >romantisch< verfassten und keinerlei
ssubstanzielle« Orientierung mehr bietenden Welt® kommt demnach
alles umso mehr darauf an, selbst Unterscheidungen zu treffen,
als die Welt der Menschen selbst anscheinend keine >klaren< Unter-
schiede mehr erkennen lésst, um die es unbedingt gehen miisste. Fiir
den rigorosen Katholiken Schmitt war das schlechterdings nicht hin-
nehmbar. Den (diabolischen) Feind gelte es unter allen Umstanden
zu identifizieren; und nur so sollte, wenn man Schmitts ungeachtet
aller Dementi theologisch grundierter Theorie des Politischen folgt,
letztlich auch die wichtigste philosophische (pseudo-cartesianische)
Devise befolgt werden, die lautet: distinguo ergo sum.”

4 K. Lowith, Der okkasionelle Dezisionismus von C. Schmitt [1935], in: S8, 32-71,
hier: 62; Mein Leben in Deutschland vor und nach 1933. Ein Bericht, Frank-
furt/M. 1989, 31 [=LD]. Vgl. J. Burckhardt, Zum Sehen geboren..., Miinchen
31946, 263, 278. Was frither »Dasein« gewesen sei, habe sich im einen als blof3es
»Geschift« zu verstehenden Leben aufgeldst; und »existieren« kénne man dem
entsprechend nur noch mit genug Geld, schreibt der Autor Mitte des 19. Jahrhun-
derts.

5 Vgl. Vi, Gastlichkeit und Freiheit. Polemische Konturen europdischer Kultur, Wei-
lerswist 2005, Teil B; Zwischen Verbot und Unvermeidlichkeit. Demokratiekriti-
sche Uberlegungen zum Verhdltnis von Differenzierung und Diskriminierung, in:
Widerspruch. Miinchner Zeitschrift fiir Philosophie 73 (2023), 107-120.

6 Vgl. die einschlagige Zeitdiagnose C. Schmitts: Politische Romantik [1919], Berlin
*1968.

7 C. Schmitt, Glossarium. Aufzeichnungen der Jahre 1947-1951, Berlin 1991, 115,
199, 202, 213; VL., Zum politischen Potenzial gegenwdrtiger Furcht. Auf Hobbes,
Nietzsches und Freuds Spuren, in: Psyche. Zeitschrift fiir Psychoanalyse und ihre

144

18.01.2026, 10:51:55.


https://doi.org/10.5771/9783495991428-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Leben nach dem Ende der »natiirlichen Welt«?

Lowith hat sich zweifellos zu keiner Zeit als politischer Theore-
tiker verstanden. Der Schwerpunkt seiner Arbeit lag eindeutig im
geistes- bzw. ideengeschichtlichen Bereich. Und er gab unumwun-
den zu, wie politisch naiv er anfangs war — derart naiv, dass das Poli-
tische in der Gestalt des NS-Staates und seiner rassistischen, letztlich
vernichtenden Anti-Politik ihn gewissermaflen erst heimsuchen und
zur Emigration zwingen musste, bevor er es als solches, extrem
gewalttrachtiges erkennen konnte. So hat ihn auch erst Hitler dazu
veranlassen konnen, sich nolens volens als Jude zu verstehen, ohne
dass er sich zuvor je als solcher begriffen hatte.® Auch infolge dieser
einschneidenden Erfahrung ist Lowith nicht zum politischen Philo-
sophen geworden.’ Vielmehr blieb er sich auch im italienischen,
japanischen und amerikanischen Exil mit seiner im Sinne Nietz-
sches mehr und mehr den >néchsten Dingen« zugewandten, aber zur
tibermichtigen Gegenwart allzu vieler Anderer Distanz wahrenden
Haltung selbst treu, aus der heraus schliellich auch die Schrift ent-
stand, die seinen Ruf wie keine andere begriindete: Meaning and
History (1949); dt. unter dem weit treffenderen Titel Weltgeschichte
und Heilsgeschehen (1953) ver6ffentlicht. Grundiert wird dieses Werk
von der bereits zwei Jahrzehnte zuvor virulenten Erfahrung der
Auslieferung an Geschichte und Geschichtlichkeit, die Lowith nach
dem Zweiten Weltkrieg dann in den viel weiter zuriick reichenden
Kontext einer seines Erachtens fatalen »Verengung der natiirlichen
Welt auf Weltgeschichte und Menschenwelt« deuten wird (S8, 152).
Dieser Auslieferung will er sich widersetzen unter Berufung auf Blei-
bendes, das weder den Menschen noch auch ihrer Geschichte und
ihrer paradoxerweise eigentiimlich weltlos anmutenden Welt ausge-

Anwendungen 70, Nr.7 (2016), 618-643; s.a. Kap. VIII in: VL, Zeit-Gewalt und
Gewalt-Zeit. Dimensionen verfehlter Gegenwart in phéinomenologischen, politi-
schen und historischen Perspektiven, Zug 2017.

8 Vgl. den Brief an Leo Strauss vom 26. 9. 1962 in: L. Strauss, Hobbes' politische
Wissenschaft und zugehérige Schriften — Briefe, Hamburg 2022, 689, sowie LD, 10,
66.

9 Was allerdings der Klarheit seiner politischen, einem 1940 veréffentlichten Preis-
ausschreiben der Bostoner Widener Library zu verdankenden Beurteilung der
Lage vor und nach 1933 keinerlei Abbruch tut. Im Gegenteil. Dabei nimmt
sich Lowith von der speziell deutschen Philosophen zugeschriebenen politischen
Naivitdt keineswegs ganz aus.

145

18.01.2026, 10:51:55.


https://doi.org/10.5771/9783495991428-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel V

setzt vorzustellen ist, wie er meint. Das unerschiitterlich Bleibende!”
aber sei die Natur als physis, wie man sie u.a. bei Aristoteles beschrie-
ben findet — nicht die deteleologisierte und entzauberte Natur der
modernen Physik (S8, 185, 273), deren wissenschaftsgeschichtliche
Maf3geblichkeit Lowith allerdings gar nicht bestreiten mochtel!, geht
es ihm doch nicht um die »Welt der Natur« als Gegenstand einer
Theorie im modernen Sinne dieses Wortes, sondern um diese Welt
als »anschaulich« gegebene und kontemplativer theoria zugéangliche.
Auf diese Weise kommt er tatsdchlich dem spéteren Heidegger nahe,
der an Friedrich Holderlins Satz erinnert: »Was bleibet aber, stiften
die Dichter.« Nur diirfe dies nicht als ein »eigenes Bleiben oder Ru-
hen im Eigenen«, sondern eben als »Unvergingliches und Immer-

10 »The lasting«, wie es Leo Strauss im zit. Briefwechsel nennt (s. Anm. 8); Brief
vom 13. 12. 1960, S. 684. So wird ganz Klar, dass das rein zeitlich bestimmte Blei-
bende keinerlei Bezug auf menschlich einzurichtendes Bleiben in einer Bleibe
hat. Zum gleichen Ergebnis kommt man nach der Lektiire anderer einschlagiger
Zeitdiagnosen wie etwa Siegfried Kracauers Soziologie als Wissenschaft (1922)
(in: Schriften 1, Frankfurt/M. 1971, 7-101) oder Hermann Brochs Essay Leben
ohne platonische Idee (1933) (in: Philosophische Schriften 1. Kritik. Kommentier-
te Werkausgabe Bd. 10/1, Frankfurt/M. 1977, 46-52). Beide Autoren beklagen
den Fall in eine substanzlose Zeitlichkeit, in der nichts >bleibt« und verldsslich
erscheint. Kracauer spricht von einem »Hollensturz« aus der »Heimat« einer
angeblich »sinnerfiillten Epoche« »in die historische Zeit« (61, 70), deren
»Leere« eine Sozial- oder Geschichtsphilosophie (vergeblich) zu fiillen trachte
(95). Letztere konne es gar nicht mehr geben, insistiert Broch (49). Kracauer
schldgt in die gleiche Kerbe, wenn er eine anscheinend unheilbare »Ferne« von
einer Sinnerfiillung diagnostiziert, aus deren Auflosung die Phdnomenologie
hervorgegangen sei, ohne diese Ferne im Leben von »Fremdlingen« bzw. in
der Welt verirrten Migranten tilgen zu kénnen (61). Vor allem mit Husserls
Cartesianischen Meditationen von 1929 und deren Rezeption besonders bei
Levinas begann freilich tiberhaupt erst die phdnomenologische Untersuchung
des Lebens von im Verhdltnis zur Welt, zu Anderen und zu sich selbst Fremden
— mit dem Ergebnis, dass menschliche Existenz selbst als ein »Bleiben« zu
begreifen ist, welches »von einer Gastlichkeit [...], einem menschlichen Empfang
aufgetan wird«, wie es in Levinas’ erstem Hauptwerk, Totalitdt und Unendlich-
keit. Versuch tiber die Exterioritit (1961), zu lesen steht (in der dt. Ausgabe,
Freiburg, Miinchen 1987, 223). So gesehen wird das »Bleiben« nicht mehr >sub-
stanziellc, sondern nur sozial verbiirgt — unter Bedingungen einer radikalen
Verzeitlichung, die keineswegs nur als Verfall eines platonisch aufzufassenden
Sinns zu deuten ist.

11 Vgl. das Interview unter dem Titel Wozu heute noch Philosophie? im Spiegel 43
(1969); www.spiegel.de/kultur/wozu-heute-noch-philosophie-a-69d79250-0002
-0001-0000-000045520624 ?context=issue.

146

18.01.2026, 10:51:55.


https://www.spiegel.de/kultur/wozu-heute-noch-philosophie-a-69d79250-0002-0001-0000-000045520624?context=issue
https://www.spiegel.de/kultur/wozu-heute-noch-philosophie-a-69d79250-0002-0001-0000-000045520624?context=issue
https://doi.org/10.5771/9783495991428-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.spiegel.de/kultur/wozu-heute-noch-philosophie-a-69d79250-0002-0001-0000-000045520624?context=issue
https://www.spiegel.de/kultur/wozu-heute-noch-philosophie-a-69d79250-0002-0001-0000-000045520624?context=issue

1. Leben nach dem Ende der »natiirlichen Welt«?

wihrendes« und in diesem Sinne als Natur aufgefasst werden (S8,
155). Nachdem er, der sich in seiner offenbar weitgehend autobio-
grafischen frithen Schrift Fiala indirekt selbst als »geborenen Fliicht-
ling« bezeichnete!?, am Ersten Weltkrieg freiwillig teilgenommen
und den Zweiten Weltkrieg bis hin zu den Atombombenabwiirfen
auf Hiroshima und Nagasaki aus sicherer Distanz beobachtet hatte,
begreift sich Lowith weniger als dazu aufgerufen, zur Aufklirung
der die europaische »Welt von gestern« (Stefan Zweig) ruinierenden
Gewalt beizutragen, sondern vielmehr sich dessen zu versichern,
was menschlicher Macht und Gewalt zu allen Zeiten widerstanden
hat und seiner Uberzeugung nach auch widerstehen wird: die Natur.
Dass und wie man sich an sie auch sollte >halten< konnen, bleibt
bis zuletzt, d.h. bis iiber die spite, 1971 veroffentlichte Schrift zu
Paul Valéry hinaus die fiir Lowith vorrangige Frage seines bewusst
unzeitgeméfien Denkens, das sich von den »Zeitgemafien« entfernt
halt, um auf diese Weise dem »Angriff der Zeit« besser standhalten
zu kénnen.

Nun mag die Zeit wirklich alles dem Nichtsein iiberantworten,
wie man seit alters und bis heute sagt.!® Fiir uns heute hat aber
die Frage, wie Andere zu Tode kommen, sterben oder umgebracht
und spurlos vernichtet werden, um auf diese Weise aus jeglicher
>Welt< herauszufallen', eine davon abweichende Bedeutung, der kei-
ne Renaturalisierung jeglicher Vernichtung, jeglichen Umkommens
und Sterbens zu einem indifferenten >natiirlichen< Vorgang mehr
gerecht werden kann.’® Vor diesem Hintergrund handelt es sich im

12 K. Lowith, Fiala. Die Geschichte einer Versuchung, Berlin 2019, 9.

13 Vgl. J. M. Esquirol, Der intime Widerstand. Eine Philosophie der Nihe, Hamburg
2021, 211f. Auch hier miindet dies in eine Philosophie der Bleibe (demeure),
besonders des Hauses als eines angeblich »trostlichen« Ortes, was ohne zu
revidierende Idealisierungen allerdings nicht abgeht.

14 Vgl. die eindringlichen Beschreibungen bei S. Alexijewitsch, Die letzten Zeu-
gen. Kinder im Zweiten Weltkrieg, Berlin 2016; Tschernobyl. Eine Chronik der
Zukunft, Berlin *2021.

15 Zuletzt haben das vielfaltige offentliche Reaktionen auf die Herausforderung
der Corona-Pandemie bewiesen, die sich darum drehten, dass es unannehmbar
sei, in Zeiten >massenhafter« Sterblichkeit die Toten gleichgiiltig ihrem Schicksal
einer massa perdita zu Uberlassen. Deshalb kdmpfte man nicht zuletzt auch
um die Aufrechterhaltung einer >menschlichen« Kultur der Bestattung. »Man
entledigt sich nicht der Toten«, auch wenn man in sikularisierten Gesellschaf-
ten zeitweise nicht weif}, was man mit ihnen »anstellen« soll (vgl. P. Ricceur,

147

18.01.2026, 10:51:55.


https://doi.org/10.5771/9783495991428-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel V

Folgenden um einen problemorientierten Beitrag zur Diskussion
der aktuellen Bedeutung des Werkes von Lowith, konzentriert auf
die Frage, wie die Rede vom »Verlorensein« in seiner anscheinend
unweltlich gewordenen Welt heute einzuschitzen ist. Lowith gibt
gelegentlich wie in seinem Aufsatz {iber Natur und Geschichte (1951)
zwar eine eindeutige Antwort auf diese Frage: »Faktisch existieren
wir im Sinne des Existenzialismus« — namlich weltlos, grundlos und
in jeder Hinsicht kontingent —, »weil und seitdem wir in diesem
unendlichen Universum der modernen Naturwissenschaft verloren
und heimatlos sind«.!® Bei ndherem Hinsehen zeigt sich jedoch, dass
die Liste der »atiologischen< Faktoren, die Lowith als fiir die Erfah-
rung des Verlorenseins ursichliche anfiihrt, vielféltiger und in sich
heterogener ist.” Die nachfolgenden Uberlegungen konzentrieren
sich abgesehen davon auf die spezifische Bedeutung, die diese Er-
fahrung angesichts von Lowiths eigener geschichtlicher Gegenwart
angenommen haben miisste.

Loéwith gehort fraglos zu all jenen, die sich infolge der nazisti-
schen Terrorherrschaft von 1933-1945 derart in die Emigration und
ins (von ihr vielfach kaum zu unterscheidende) Exil gedringt sa-
hen'8, dass sie bis an ihr Lebensende von dieser einschneidenden
Erfahrung geprégt bleiben mussten bzw. miissten — bedenkt man
in mancher Hinsicht vergleichbare Schicksale wie etwa das von
Giinther Anders und Hannah Arendt oder auch das von Max Hork-
heimer, Hilde Domin und Georges-Arthur Goldschmidt. In den
Jahren der Emigration und im noch lange wahrenden »Nachexil,
wie letzterer es nannte’, das auch im Leben der in die Bundesre-
publik Deutschland Zuriickgekehrten nach dem Ende des Zweiten

Lebendig bis in den Tod. Fragmente aus dem Nachlass [frz./dt.], Hamburg 2011,
9).

16 K. Lowith, Natur und Geschichte, in: Die Neue Rundschau 62, Heft 1 (1951),
65—74; auch in: S2, 280-296.

17 Vgl. VL, Verzeitlichte Welt. Zehn Studien zur Aktualitit der Philosophie Karl
Léwiths, Stuttgart 22020, Kap. IV.

18 Zum Ubergang von der Erfahrung der Emigration in die des Exils vgl. LD, 89.
Bemerkenswert ist, dass Lowith Eduard Sprangers Generalisierung (der zufolge
»im letzten Sinne [..] alle Erdwanderer Auswanderer« seien) als Beispiel fiir
die Unfahigkeit »deutscher Intelligenz« anfiihrt, die aktuelle politische Lage
wirklich zu begreifen (vgl. LD, 114). Wurden Ungezihlte seinerzeit etwa nicht zu
einem politisch exilierten Leben gendtigt — bedroht mit todlicher Gewalt?

19 G.-A. Goldschmidt, Vom Nachexil, Gottingen 2020.

148

18.01.2026, 10:51:55.


https://doi.org/10.5771/9783495991428-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Leben nach dem Ende der »natiirlichen Welt«?

Weltkriegs oft kein Ende nehmen konnte?, musste nicht nur die
Bedeutung dieses Krieges, sondern auch die Bedeutung der Welt,
die er heimgesucht hatte, zu einer radikalen Frage werden. War es
wirklich nur ein >zweiter« Weltkrieg, nach dem Ersten, dem noch
weitere wie der Kalte Krieg folgen wiirden? Oder hatte es sich in
Verbindung mit seinem Vorgdnger um einen zweiten DreifSigjahri-
gen Krieg gehandelt, wie heute manche vorschlagen? Oder hatte er
noch weit radikaler eben das in Frage gestellt, was unter einer >Welt«
iberhaupt zu verstehen ist — angesichts vielfach artikulierter Erfah-
rungen des Weltverlusts, der Weltverlorenheit, der Weltfremdheit
und der Verlassenheit, die von Stefan Zweig tiber Hannah Arendt
und Giinther Anders bis hin zu Jean Améry u. v. a. m. auf die
Spur eines radikalen und fortan unaufthebbaren Exils hinzudeuten
schienen??! Konnten die Uberlebenden, kénnen wir in Anbetracht
der von ihnen bezeugten historischen Erfahrung je wieder einer oder
der Welt bruchlos zugehdren? Wenn ja, inwiefern? Wenn nicht, in-
wiefern nicht? Stellt uns das v.a. seit Heidegger so viel thematisierte
In-der-Welt-sein selbst vor diese Alternative? Oder ist gerade unser
»natiirlicher« Weltbezug derart beschaffen, dass er uns auf eine Welt
hin 6ffnet, der wir zwar entstammen, der wir aber gerade nicht >rest-
los< zugehoren und iiber die wir auch niemals verfiigen konnen, wie
es uns ein fataler Technizismus glauben macht, der langst destruktiv
auf diejenigen zurtickfallt, die immer noch glauben, sich der Natur
ganz nach eigenem Gutdiinken beméchtigen zu konnen, um sie
auszubeuten und allen moglichen Gewinn aus ihr zu ziehen — sei es
auch um den Preis einer nicht mehr zu leugnenden Destruktivitit,
die die Menschen eines Tages dazu zwingen konnte, eine weitgehend
ausgenutzte, vermiillte und verwiistete Erde zu verlassen?

Vor diesem aktuellen Hintergrund werfe ich im Folgenden mit
Querbeziigen auf Hans Blumenberg und Paul Ricceur die Frage

20 Vgl. H. Miiller (Hg.), Exil. Asyl. Tatort Deutschland. Texte von 1933 bis heute —
eine literarische Anthologie, Gerlingen 1994. Andere Fille lassen sich allerdings
auch nachweisen; so z. B. Hans Sahl, der, nachdem er selbst im Exil noch
ein weiteres Exil hatte erleben miissen, diese Erfahrung schliefilich fiir beendet
erklarte. H. Sahl, Memoiren eines Moralisten. Das Exil im Exil, Miinchen 2008,
253, 356, 472.

21 Vgl. VL, Exil - Welt — Faktizitit. Eine Ubung in hermeneutischer Zirkularitdt,
in: Phédnomenologische Forschungen. Beiheft 5: Faktum, Faktizitit, Wirklichkeit
(2023), 263-282.

149

18.01.2026, 10:51:55.


https://doi.org/10.5771/9783495991428-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel V

auf, ob sich Karl Lowiths Diagnose neuzeitlichen Weltverlusts so
verstehen ldsst, dass sie von der Erfahrung gepragt ist, paradoxerwei-
se in einer geradezu unweltlich gewordenen Welt verloren zu sein,
und dass sie genau dagegen auch aufgeboten wird. Zur Erkldrung
dieser Erfahrung reicht ein Rekurs auf Physikgeschichte bzw. auf
die »Genesis der kopernikanischen Welt« (Blumenberg), die man
immer wieder dafiir verantwortlich gemacht hat, dass wir — angeb-
lich mehr oder weniger tief gekrdnkt?? — in einer dezentrierten und
entzauberten, insofern eigentiimlich weltlosen Welt zu >existierenc
hitten, gewiss nicht aus, wie sich zeigen wird.

2. Im »Krieg gegen die Natur« auf sich selbst
zuriickgeworfen?

Ob missverstanden oder nicht, der alttestamentarische Auftrag,
sich die Erde untertan zu machen??, scheint innerhalb eines erdge-
schichtlich gesehen sehr kurzen Zeitraums zu einem buchstéblich
tiberwiltigenden >Erfolg« gefithrt zu haben, wenn es denn stimmt,
dass sich »das Monstrum Erde« dem Menschen inzwischen »er-
geben hat«.?* Allerdings auch ohne jeglichen Auftrag dieser Art
konnten Menschen das, was die méchtigsten von ihnen fiir ihre
Herrschaft iiber die Erde bzw. iiber die Natur halten, die sich ih-
nen auf deren Oberfliche darbietet, inzwischen derart weit treiben,
dass man sich dazu veranlasst gesehen hat, dem relativ spiten,

22 Vgl. die Zuriickweisung der immer noch (von Freud bis Rorty) verbreiteten
Rede von Kriankungen, deren erste auf Kopernikus und seine kosmologischen
Kollegen zuriickzufiihren gewesen sein sollte, bei H. Ritter, Notizhefte, Berlin
72011, 302.

23 Vgl. M. Horkheimer, Kritik der instrumentellen Vernunft, Frankfurt/M. 1974, 67,
103; H. Blumenberg, Geistesgeschichte der Technik, Frankfurt/M. 2009, 21-27;
K. Lowith, Der Weltbegriff der neuzeitlichen Philosophie, Heidelberg 1960, 14,
Anm. 14 [=DW{; P. Blom, Die Unterwerfung. Anfang und Ende der menschlichen
Herrschaft iiber die Natur, Miinchen 2024, 82f., 259, 267, 282f. Eher ist von
einem Kontrollwahn zu sprechen, der das frither so genannte System der Natur
(Paul Thiery d’Holbach) aufler Kontrolle geraten lasst und in ein grofles Sterben
zu miinden droht; vgl. D. Wallace-Wells, The Uninhabitable Earth. A Story of the
Future, London 2019, 96, 119, 155.

24 K. Schlégel, Die Mitte liegt ostwiirts. Europa im Ubergang, Miinchen, Wien 2002,
170. Nachdrickliche Zweifel daran sind allerdings angebracht.

150

18.01.2026, 10:51:55.


https://doi.org/10.5771/9783495991428-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Im »Krieg gegen die Natur« auf sich selbst zurlickgeworfen?

doch langst auch fiir die ganze Flora und Fauna lebensgefahrlichen
Auftreten der Gattung Mensch in der Erdgeschichte einen eigenen
Namen zu geben: Anthropozin. Fiir dieses Erdzeitalter gilt anschei-
nend: »Wo Homo sapiens hinkam, begann das Aussterben.«?> Man
hat das auch als Krieg gegen die Natur gedeutet, die nun ihrerseits
»goes to war with us«?®, so wird angesichts von drohenden, keines-
wegs mehr ganz >natiirlichens, vielmehr menschengemachten Desas-
tern befiirchtet.

Auf diesen Zusammenhang kénnte man diesen Namen zuriick-
fithren und den Beginn des Anthropozins entsprechend datieren:
auf die Verbreitung und Radikalisierung einer anthropogenen Ge-
walt, die kiirzlich den amtierenden Generalsekretir der UNO, Anto-
nio Guterres, zu dem Schluss veranlasste: »Humanity is waging war
on nature.«?” Nimmt man den Krieg hier als Metapher beim Wort?$,
wird sogleich der Widersinn eines solchen Unterfangens deutlich.

25 Les U. Knight zit. n. A. Weisman, Die Welt ohne uns. Reise iiber eine unbevilkerte
Erde, Miinchen 2009, 328. Zum inneren Zusammenhang zwischen Anthropo-
zén, Krieg und Gewalt vgl. VL., Selbstdestruktive Gewalt und Krieg im Anthro-
poziin. Ohne Riicksicht auf die Natur, gegen die Natur und sich selbst, in: O.
Mitscherlich-Schénherr, M.-D. Cojocaru, M. Reder (Hg.), Kann das Anthropo-
zdn gelingen? Interdisziplindre Perspektiven, Berlin 2024, 23-46.

26 Wallace-Wells, The Uninhabitable Earth, 20.

27 Vgl. www.theguardian.com/environment/2020/dec/02/humanity-is-waging-
war-on-nature-says-un-secretary-general-antonio-guterres. Zu denken ist in die-
sem Kontext auch an die Abermillionen Lebewesen, die der industrialisierten
Erndhrung der Menschen auf vielfach brutalste Art und Weise taglich zum
Opfer fallen — so dass scheinbar ein schlechtes Gewissen angesichts dessen
Phantasien nahrt, sie konnten sich eines Tages ihrerseits in einem >kriegeri-
schen« Aufbegehren dafiir richen. Biicher und Filme wie Der Schwarm (Frank
Schézing) machen diese Phantasie erfolgreich zu Geld.

28 Zu diesem Verfahren vgl. in metaphorologischer Perspektive H. Blumenberg,
Quellen, Strome, Eisberge, Berlin 2012, 30. Eine Metapher beim Wort zu neh-
men, kann ihre kreative bzw. >lebendige« Verwendungsweise verdeutlichen (H.
Blumenberg, Die nackte Wahrheit, Berlin %2020, 167), aber auch ihren Wider-
sinn zeigen. Zwischen beidem ist eine klare Grenze allerdings nicht auszuma-
chen. Katachrese, Missbrauch, Fehlverwendungen und Fehlschlidge lassen sich
nicht ohne Weiteres mittels allgemeiner Kriterien bestimmen (vgl. ebd., 140,
208, 225, 231). Insofern verfiigen wir nicht tiber eine kritische Metaphorologie.
Vgl. B. H. F. Taureck, Metaphern und Gleichnisse in der Philosophie. Versuch
einer kritischen Ikonologie der Philosophie, Frankfurt/M. 2004, 83f.; P. Ricceur,
La métaphore vive, Paris 1975; A. Friedrich, Metaphorologie der Vernetzung. Zur
Theorie kultureller Leitmetaphern, Paderborn 2015.

151

18.01.2026, 10:51:55.


https://www.theguardi
https://doi.org/10.5771/9783495991428-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.theguardi

Kapitel V

Wenn sich etwas schlechterdings nicht mit Waffengewalt besiegen
lasst, so die Natur. Und was auch immer man meint gegen sie unter-
nehmen zu sollen, miisste schliefilich auf die Kriegfithrenden selbst
zuriickfallen, sind sie doch nach allem, was wir wissen, ganz und gar
aus der Natur hervorgegangen. Krieg gegen die Natur, die man sich
als angeblich ldngst entzauberte ohnehin nicht mehr als handelndes
Wesen vorstellen kann, miisste insofern ein selbstdestruktives, am
Ende suizidales Programm sein. So macht das Zeitalter des soge-
nannten Anthropozéns einer Gattung wenig Ehre, die sich offenbar
selbst so wenig begriffen hat und zu ihrem eigenen Verderben riick-
sichtslos mit der Natur verfahrt, wobei sie sich auf der Erde »ohne
Scham und Diskretion auffithrt«, wie Claude Lévi-Strauss feststell-
te.?

Allerdings haben wir es immer noch mit einer in der Tat >mons-
tros< anmutenden Tektonik der auf fliissigem Magma schwimmen-
den, mannigfaltig gebrochenen Erdkruste mit ihren Erdbeben und
vulkanischen Eruptionen, mit verheerenden Stiirmen und Fluten
zu tun, die in immer kiirzeren Abstinden an die viel zitierte >Uber-
macht« der Natur erinnern, der anscheinend wenig entgegenzuset-
zen ist. Das gilt erst recht fiir deren extraterrestrische Dimensionen
— wie im Fall von zu erwartenden Asteroiden, die mit der Erde
zu kollidieren drohen, oder mit Blick auf Sonnenwinde und deren
elektromagnetische Impulse. Unterdessen provoziert man durch un-
beirrt fortgesetzte Entnahme riesiger Mengen von Rohstoffen aus
den oberen, infolgedessen geféhrlich destabilisierten Erdschichten,
durch die Verbrennung fossiler Energietrdger und die Freisetzung
teils extrem klimaschddlicher Gase »>natiirliche< Riickschldge auf
das eigene Handeln derart, dass die Existenz der menschlichen
Gattung selbst dadurch gefahrdet wird. Und zwar jetzt, in einem
erdgeschichtlich gesehen kurzen Augenblick, nicht erst in ferner
Zukunft; und in einem Ausmafi, dass auch die Hybris sogenannten
Geo-Engineerings nichts dagegen auszurichten verspricht.

So konnte die angeblich seit Urzeiten angestrebte und zwischen-
zeitlich sogar erfolgreich anmutende Herrschaft des Menschen iiber
die Erde in Angst der Menschen vor sich selbst als vermeintlich
Herrschenden umschlagen, droht ihnen nach aktuellen Diagnosen

29 C. Lévi-Strauss, Lorigine des maniéres de table, Paris 1968, 422.

152

18.01.2026, 10:51:55.


https://doi.org/10.5771/9783495991428-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Im »Krieg gegen die Natur« auf sich selbst zurlickgeworfen?

doch nicht weniger als »der Zusammenbruch unserer Welt«*® — in-
folge einer Destruktivitat?®, die ihrer Gattung womdglich von Anfang
an eignete, die aber spitestens im Zuge eines durchgreifenden Tri-
umphs ihrer »instrumentellen« Unvernunft®? nunmehr global derart
auf sie zuriickzuwirken scheint, dass sogar ihr physisches Uberleben
fraglich erscheint. Wenn mit dem Homo sapiens das grofie Ausster-
ben einsetzte, dann vielleicht auch sein eigenes. Inzwischen hat er
ganze Gebirge im Zuge der Ausbeutung fossiler und anderer Roh-
stoffe formlich »amputiert«®, zigtausende von Arten zum Ausster-
ben verurteilt (taglich verschwinden nach aktuellen Schitzungen ca.
150 weitere) und selbst das weltweite Klima in rasantem Tempo so
nachhaltig verdndert, dass es die well-offs auf einer iiberhitzten Erde
in absehbarer Zeit vielleicht nur noch in nérdlich gelegenen Zonen
werden aushalten konnen. Lingst antizipiert man dariiber hinaus
das endgiiltige Aussterben der menschlichen Gattung — in einem
fiktiven, mal melancholischen, mal von Trauer erfiillten Riickblick
auf die Gegenwart unserer »Welt, aus der wir uns vertrieben haben«
werden, als ob es sich schon um das Paradies gehandelt hatte.>*

30 P. Mason, Postkapitalismus. Grundrisse einer kommenden Okonomie, Berlin
2016, 315 1.

31 Dabei nimmt sich die Liste inzwischen akkumulierter menschlicher Entdeckun-
gen, Errungenschaften und Erfindungen eindrucksvoll aus, die keineswegs
durchgingig in dem Verdacht stehen, zu einem selbstdestruktiven Programm
beizutragen. Es wiére insofern wenig {iberzeugend, wollte man etwa menschliche
Selbstdestruktivitat und Technizitdt umstandslos auf einen Nenner bringen.

32 Bei Max Horkheimer bspw. wird die »instrumentelle Vernunft« bekanntlich
so beschrieben, dass man sich angesichts ihres selbstdestruktiven Potenzials
fragen muss, ob sie tiberhaupt den Titel »Vernunft« mit Recht tragt. Vgl. M.
Horkheimer, Zum Begriff der Vernunft [1952], in: ders., Sozialphilosophische Stu-
dien, Frankfurt/M. 1972, 47-58. Fiir Spinoza wire das unverstandlich gewesen.
Lowith zitiert dessen Ethik mit den Worten: »Wenn es méglich wire, dafl der
Mensch blof3 solche Verdnderungen erleiden kénnte, die durch seine eigene
Natur allein eingesehen werden kénnen, so wiirde daraus [...] folgen, dafy er
nicht vergehen konnte, sondern dafd er notwendigerweise immer existierte.« B.
de Spinoza, Die Ethik nach geometrischer Methode dargestellt [1677], Hamburg
1976, 194 f. Lehrsatz 4; K. Lowith, Gott, Mensch und Welt in der Metaphysik von
Descartes bis zu Nietzsche, Géttingen 1967, 239 [=GMW .

33 Vgl. Weisman, Die Welt ohne uns, 302.

34 Ebd., 362; Wallace-Wells, The Uninhabitable Earth, 136; vgl. E. v. Thadden,
Schnee war gestern. In der Klimakrise greift ein beklemmendes Gefiihl um sich:
Die Traurigkeit iiber das, was verloren geht, in: Die Zeit, No. 12 (2020), 39.

153

18.01.2026, 10:51:55.


https://doi.org/10.5771/9783495991428-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel V

Bevor es aber dazu kommt, dass die Erde zum Grab der Mensch-
heit wird, an dem eine deren Schicksal vorauseilende Trauer der
menschlichen Unféhigkeit nachsinnt, die eigene Destruktivitit zu
begreifen und zu bekdmpfen, will man alles dagegen aufbieten —
sei es, indem man wie Carl Amery fiir die »Verletzlichsten« sen-
sibilisiert, deren stilles Verschwinden von der Erde unser eigenes
Schicksal ankiindigt, sei es, indem man sich mit Bertrand Russell die
»stumme Gleichgiiltigkeit der wahrhaft grofien Dinge« vor Augen
fuhrt, die uns iiberdauern werden und im Vorhinein alle menschli-
chen Kdmpfe um Macht und Herrschaft als vergeblich erscheinen
lassen.’> Und das in einer Zeit, in der menschliche Macht und Herr-
schaft ungeahnte Triumphe gefeiert hat.

Hat die menschliche Gattung nicht binnen Kurzem alle >weifSen
Flecken«< auf den fritheren Landkarten getilgt, alles entdeckt, was
zu entdecken war, und infolgedessen der Ausbeutung ausgeliefert,
Arktis und Antarktis inclusive? Auch dort aber hdlt man nur mit
Miihe den bereits angehéduften Schrott unter Kontrolle; und die
um die dortigen Rohstoffvorkommen lidngst entbrannte Konkurrenz
der immer noch imperiale Ambitionen hegenden Grofimachte lasst
immer neue Umweltschdden grofiten Ausmafles befiirchten. Aus-
wege aus derart selbstdestruktivem, die ganze umweltliche Natur
vermiillendem, vergiftendem und verwiistendem Wirtschaften wur-
den zwar gesucht, aber bislang allenfalls auf lokaler Ebene, jedoch
nicht wirklich als global iiberzeugende gefunden. Fiir manche ist
es deshalb bereits Zeit, anderswohin aufzubrechen. Mit oder ohne
ungebremsten utopisch-futuristischen Uberschwang sind sie offen-
bar der Uberzeugung, die vielfach als »Heimatplanet« titulierte Erde
sei nur eine Art Sprungbrett auf der Reise in kosmische Fernen und
insofern bereits Vergangenheit.

Sublunar, wird behauptet, gebe es ohnehin nichts »Unberiithrba-
res« und keine wirklich unzugingliche Fremdheit mehr; auch nicht
in den Tiefen der grofien Ozeane, wo noch zahlreiche unbekannte
Lebensformen darauf warten mégen, von uns entdeckt zu werden.
Uberall wiirde die Menschheit so gesehen nur noch sich selbst be-
gegnen — in allem Erfahren, Auslegen und Interpretieren, in allem
praktischen Tun und in allen theoretischen Weltbeziigen bis hin zur

35 C. Amery, Natur als Politik. Die 6kologische Chance des Menschen, Reinbek 1978,
181, 25.

154

18.01.2026, 10:51:55.


https://doi.org/10.5771/9783495991428-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. lm »Krieg gegen die Natur« auf sich selbst zurlickgeworfen?

Physik. Das finis terrae wire insofern bereits eingetreten, als die
Erde fiir die Menschen, die auf ihr lebten, frither eine iberméchtige
und auf sie im Grunde unbeziigliche Fremdheit bedeutete.>® Wenn
sie sich aber anschicken, sich der Erde ganz und gar zu beméachtigen
und deren tiberwiltigende Fremdheit in einer >menschlichen< Welt
aufzuheben, gibt es keine von ihnen unabhéngige Erde und Natur
mehr, allen Vorstéfen in subatomare Spharen und in extraterrestri-
sche Fernen zum Trotz, die auf den ersten Blick das Gegenteil zu
lehren scheinen. In jedem Fall, schreibt Karl Lowith unter Berufung
auf den Physiker Werner Heisenberg, begegnet >der Mensch« nur
noch sich selbst.” >Er« sei es, der die Beziehungen zu allem, was ihm
zunichst fremd gewesen sein mag, herstellt und sie sich theoretisch
verstindlich macht, mit oder auch ohne praktische Anwendungsper-
spektive.

Nach dem Zweiten Weltkrieg tritt Lowith dagegen an3%, unseren
Blick wieder auf die uns anschaulich (wie er meint) seit jeher
erschlossene, aber unabhéngig von uns und iiberwialtigend fremd
bleibende Welt*® hin zu 6ffnen, weil er sich davon tiberzeugt hat,
dass nichts so sehr in die Irre leitet wie gerade die Vorstellung,
man habe es nur noch mit einer dem menschlichen Wissen und
unserer Macht zu unterwerfenden Natur zu tun. Was er dagegen
»natiirliche Welt« nennt, soll sich gerade dadurch auszeichnen, dass
diese nicht auf menschliches Maf§ zugeschnitten ist, weder von ihrer

36 R. Schrott, Finis terrae, Miinchen 1997, 138.

37 W. Heisenberg, Das Naturbild der heutigen Physik, Hamburg 1955, 18.

38 Vgl. die kurze Situationsbeschreibung d. Vf., Auskehr aus >heilloser< Weltge-
schichte? Karl Lowith, in: ders. (Hg.), Geschichtskritik nach >1945«. Aktualitdt
und Stimmenvielfalt, Hamburg 2023, 304-316. Der Verweis auf das Ende des
Zweiten Weltkriegs soll an dieser Stelle nicht suggerieren, Lowiths Hinwendung
zur »natiirlichen Welt« habe erst dieses Anstofles bedurft und sie habe sich
nicht langst vorher angekiindigt. Als eine Art Quintessenz dieser Hinwendung
lasst sich das Nachwort zu Lowiths Beschreibung seines Lebens in Deutschland
vor und nach 1933 lesen, wo es heifSt: »Die Welt ist weiter und das Leben reicher,
als dafd es sich >vor< und >nach« irgendwem [wie etwa Hitler] einteilen lief3e.
Nur die Geschichte kennt solche Einschnitte, aber alle Geschichten tiberleben
sich selbst und bestdndig bleibt nur, was weder ein vorher noch nachher kennt,
weil es immer so ist, wie es schon war und auch sein wird« (LD, 136).

39 Gemeint war gewiss nicht die >im Ganzen< anschaulich erfassbare Welt, von
deren Realitit Blumenberg als einem »nie erfaflbare[n], nie tibersehbare[n]«
Ganzen spricht in: Paradigmen zu einer Metaphorologie. Sonderdruck aus dem
Archiv fiir Begriffsgeschichte Bd. 6, Bonn 1960, 19 f.

155

18.01.2026, 10:51:55.


https://doi.org/10.5771/9783495991428-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel V

schieren Grofle und zeitlichen Dimensionalitdt her, noch gar von
ihrem unbekannten Ursprung oder Ziel her, nach dem man so oft
gefragt hat. Der natiirlichen Welt eigne >an sich< nichts dergleichen,
meint Lowith. So laufen auch Fragen nach ihrem >Sinn«< ins Leere.
Von einem Ursprung oder Ziel her »sinnvoll< kdnne allemal nur sein,
was sich auf menschliches Handeln beziehen lasse (S2, 256), aber
nichts, was seit unvordenklichen Zeiten und auf unabsehbare Zeit
hin existiert wie eben diese Welt, die uns unendlich iibersteige, ohne
sich darum begreifen zu lassen, wie es noch Pascal vorschwebte.0
Die Welt, als deren Apologet Lowith auftritt, ist gerade kein Begriff;
sie wird nur anschaulich zugénglich — und dann so, dass sie sich der
Begreifbarkeit entzieht.

3. Im Zeichen der Gleichgiiltigkeit.
Ausgeliefert an eine »vermenschlichte« Welt?

Klassisch wird dies in der Neuzeit unter dem Aspekt ihrer Gleichgil-
tigkeit oder Indifferenz zur Sprache gebracht — von Blaise Pascal
tiber Friedrich Nietzsche bis hin zu Hans Blumenberg.* Noch in
Blumenbergs nachgelassener Schrift Realitdt und Realismus heif3t
es: »In der Gleichgiiltigkeit der zur Erscheinung degradierten Natur
gegeniiber dem Menschen griindet als einziger Ausweg der Selbst-
behauptung die Gleichgiiltigkeit des Menschen gegeniiber dieser
Natur.«*> Gerade Blumenberg, der in seiner Habilitationsschrift
Die ontologische Distanz (1950) selbst noch an die theoria der
Antike als eine Weise anschaulich-kontemplativer Erschlossenheit
einer von sich aus bestdndigen und auf den Menschen tiberhaupt
nicht angewiesenen >kosmischen« Welt erinnert hatte*?, hat sich aber

40 B. Pascal, Gedanken (Hg. W. Riittenauer), Basel (o. J.), Fragmente 127, 128.

41 F. Nietzsche, Jenseits von Gut und Bose, in: Sdamtliche Werke. Kritische Studien-
ausgabe Bd. 5, 9-244, hier: 21, 109 [=KSA]; H. Blumenberg, Die Genesis der
kopernikanischen Welt. Bd. 1, Frankfurt/M. 1981, 55-103; Schrott, Finis terrae,
173.

42 H. Blumenberg, Realitit und Realismus, Berlin 22020, 59.

43 H. Blumenberg, Die ontologische Distanz. Eine Untersuchung zur Krisis der phi-
losophischen Grundlagen der Neuzeit, Berlin 2022, 74 f. Noch im nachgelassenen
Manuskript mit dem Titel Die nackte Wahrheit (Kap. VII) kommt Blumenberg
auf die (ptolemiische) antike Anschauung des Kosmos zuriick und verbindet

156

18.01.2026, 10:51:55.


https://doi.org/10.5771/9783495991428-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3.1m Zeichen der Gleichgiiltigkeit. Ausgeliefert an eine »vermenschlichte« Welt?

spater dagegen verwahrt, etwa ihrem angeblichen »Schweigen« im
Zeichen der Genealogie des neuzeitlichen Weltbildes noch eine an-
thropomorphe Bedeutung zuzuschreiben4; beispielsweise die, dass
die Welt vom Schicksal der Menschen ginzlich unberiihrt und un-
geriihrt bleibe, dass sie insofern gleichgiiltig, »absurd« oder gar grau-
sam erscheinen miisse.*

Wie Blumenberg, so geht auch Lowith iiber weite Strecken von
der Maf3geblichkeit der (modernen) Physik aus, wo er in der Neuzeit
zur Geltung gekommene Weltbegriffe diskutiert. »Nachdem die neu-
zeitliche Physik von Kopernikus und Kepler bis zu Galilei, Newton
und Einstein unser Weltbild revolutioniert hat«, kann auch »die phi-
losophische Besinnung auf das Ganze des von Natur aus Seienden,
welches die Welt ist«, den »Fortschritt der Wissenschaften« nicht
mehr einfach ignorieren (S8, 273). Das bedeutet allerdings nicht,
dass man sich ihm unterwerfen sollte. Im Gegenteil: Lowith glaubt
diesem Fortschritt die Diagnose eines gegenldufigen Vergessens von
»wahren Einsichten« entgegenhalten zu miissen, auf die es sich zu-
riickzubesinnen gelte, da speziell die neuzeitliche Transformation
tiberkommener Weltverhidltnisse die Menschen in eine Sackgasse

mit ihr eine gerade »zwangslaufig [..] bevorzugte Stellung« des kosmischen
Betrachters der Welt, der unvermeidlich habe denken miissen, »daf$ es Wesent-
liches und Wichtiges auflerhalb der Reichweite dieser Position [...] nicht geben
werde«. Lowith akzentuiert dies anders: Er entnimmt der kosmischen, noch
heute, wie er meint, moglichen Anschauung der Welt, dass diese in unserem
Verhiltnis zu ihr niemals aufgehe und dass sie uns tiberlegen sei.

44 Blumenberg, Paradigmen zu einer Metaphorologie, 110 ff.; Kopernikus im Selbst-
verstindnis der Neuzeit, Wiesbaden 1961, 31.

45 Vgl. im gleichen Sinne den Briefwechsel mit Leo Strauss (s.0., Anm. 8, S. 647,
649). In Frankreich ist bekanntlich vor allem Albert Camus als Beschworer
eines ihm als >absurd< bzw. >an sich sinnlos< erscheinenden Lebens in einer
»schweigenden Welt< hervorgetreten, um dagegen zu revoltieren. Riickblickend
irritiert dabei nichts so sehr wie die Grofiziigigkeit, mit der man mit dem Begriff
des Sinns verfahren ist, mit der Folge, dass man allzu lange >zwischenzeitliche«
Dimensionen des Sinnhaften iibersehen konnte, die keineswegs von einer ur-
spriinglichen arché oder von einem finalen téjos aller Geschichte abhdngen; vgl.
P. Ricceur, Lhomme révolté [1956], in: Lectures 2. La contrée des philosophes,
Paris 1999, 121-136 zum »Schweigen« der Welt, das keine Heilung mehr zulasse;
VI, Zwischenzeitlicher Sinn. Sinngebung und Sinnstiftung, Sinnvolles und Sinnlo-
ses als fragwiirdige Alternativen, in: G. Juttemann (Hg.), Wie der Mensch sich
selbst entdeckte, GiefSen 2023, 85-96.

157

18.01.2026, 10:51:55.


https://doi.org/10.5771/9783495991428-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel V

gefiihrt habe — ironischerweise durch die weitgehende >Vermenschli-
chung« der Welt selbst.

Diese Diagnose fachert sich bei ndherem Hinsehen in mehrfacher
Hinsicht auf: Es sei, so Lowith, bei Descartes, bei Fichte und noch
bei Husserl zu einer regelrechten »Verwandlung der Welt ins auffas-
sende Subjekt« gekommen, das ihr als »ortlose Intelligenz« oder
»transzendentales Ich« nicht mehr eingeordnet vorzustellen sei.*
Noch bei Heidegger, der erstmals von der Endlichkeit menschlichen
In-der-Welt-sein bzw. »Daseins« ausgegangen sei, bleibe das, was in
Sein und Zeit auch Existenz genannt wird, im Grunde leib- und na-
turlos (GMW, 52; S8, 9, 15). Infolgedessen falle die alte Wahrheit der
physis, wie sie einst »das Sein von Kosmos wie Polis bestimmt« zu
haben scheint (GMW, 213), auch hier in Vergessenheit; und zwar als
seit jeher Bestehendes, iiber das die Menschen in keiner Weise verfii-
gen; schon gar nicht in der Weise, wie es die politische Philosophie
der Moderne suggeriert hat, wo sie den zu Macht- und Gewaltaus-
tibung befdhigten Menschen zum Subjekt einer Welt erhoben hat,
die allein ihm zu verdanken sein sollte. So konnte von einer Welt die
Rede sein, »die wir leben, die wir sind«, wobei die Verben >leben«
und >sein¢ transitiv zu verstehen sind. Demnach »ist [der Mensch]
seine menschliche Welt, weil er wesentlich ein >gesellschaftliches
Gattungswesen« oder >zoon politikon< ist« (GMW, 146f., 169) —
allerdings so, dass er sich auch als >kosmopolitisches< Subjekt gerade
nicht mehr auf eine vermeintlich uralte Wahrheit einer physis bezie-
hen will, nach der er sein politisches Tun und Denken zu richten
hitte.

Wenn Lowith demgegeniiber von Natur, von natiirlicher Welt
oder auch von der »Welt der Natur« spricht (GMW, 81, 189) und
fiir den »Versuch« pladiert, »den Menschen in die Natur und damit
in das Leben der Welt zuriickzuversetzen« (GMW, 195), so meint
er in jedem Fall gerade nicht eine derart zu >vermenschlichendes,
auf den Menschen zu beziehende, von ihm zu begreifende und wo-
moglich sogar von ihm gestiftete Welt oder Natur, sondern letztere
als >Phanomene« eines »unbedingten Ganzen, das in keiner gegen-
stindlichen Erfahrung aufgehe und gerade dadurch die »positive«

46 Lowith, GMW, 39; DW, 15. Blumenberg spricht in diesem Zusammenhang mit
Nietzsche von einer »Metamorphose der Welt in den Menschen«; Blumenberg,
Geistesgeschichte der Technik, 35.

158

18.01.2026, 10:51:55.


https://doi.org/10.5771/9783495991428-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3.1m Zeichen der Gleichgiiltigkeit. Ausgeliefert an eine »vermenschlichte« Welt?

Selbstdndigkeit einer physis soll erweisen kénnen. Diese physis, so
sagte Lowith in seinem 1960er Heidelberger Vortrag iiber den Welt-
begriff der neuzeitlichen Philosophie, sei uns immer schon voraus-
gegangen; und sie erweise sich in ihrer gegenwirtigen Vorgéngigkeit
zugleich zumindest insofern als »immer schon vollendet« (DW, 19),
als ihr offenbar »nichts fehlt«.#” Insoweit ist die Welt in ihrem Be-
stehen in keiner Weise auf uns, auf menschliches Handeln und des-
sen Zukunft angewiesen — ganz im Gegensatz zu einer politischen
Welt, von der man im Zeichen der modernen Fortschrittsideologie
annahm, ihr Sinn werde sich allenfalls in einer noch ausstehenden
oder >kommenden« Zeit erweisen konnen.

Im Gegensatz zu derartiger Futurisierung riickhaltlos verzeitlich-
ten menschlichen Lebens, das sich als politisiertes immerzu der
Erwartung des Kiinftigen und womdglich Besseren ausliefere, will
sich Lowith in die auf keine Zeit angewiesene und keiner Zeit ausge-
lieferte Gegenwart einer uns unendlich iibersteigenden Welt wieder
einfiigen, deren auf menschliches Maf§ schlechterdings nicht berech-
nete MafSlosigkeit allein die Menschen davon abbringen kénne, an
sich selbst gerade dadurch irre zu werden, dass sie gar nicht mehr in
der Lage zu sein scheinen, etwas von ihnen wirklich Unabhéngiges
wahrzunehmen und zu denken. Wihrend ihnen geradezu alles und
jede(r) zum praktischen oder theoretischen Objekt verkiimmert,
schliefen sich die Menschen selbst in ihren Objektbeziigen ein, die
angeblich gar nichts mehr >drauflen« lassen. Dabei brauchten sie, so
scheint es, nur die Augen zu 6ffnen, um buchstablich zu >sehens,
dass die Welt, »urspriinglich erfahren, weder ein mathematisches
Ganzes, das teilbar ist, noch eine chaotische Mannigfaltigkeit von
Sinnesdaten [ist], zu denen ein Ordnungsprinzip des Verstandes
hinzutritt«. »Die Realitdt der Welt {ibersteigt zwar jede einzelne res,
die Welt ist aber auch nicht deren blofler Inbegriff. Sie ist als das
Ganze aller bedingten Erscheinungen auch nicht nur negativ ein
Un-bedingtes, das vom Bedingten her nicht erreichbar ist, sondern
sie ist als das Fine und Ganze des von Natur aus Seienden, wie alle

47 Vgl. in Nietzsches UnzeitgemdfSen Betrachtungen II zum Nutzen und Nachtheil
der Historie fiir das Leben I (in: KSA 1, 243-334, hier: 255), sowie in seinen
nachgelassenen Fragmenten der Jahre 1873/4 (in: KSA 7, 728) den fiir den un-
bzw. tiberhistorischen Menschen geltend gemachten Befund, fiir ihn sei »die
Welt in jedem einzelnen Augenblick fertig«; und ihr Ende sei jederzeit erreicht.

159

18.01.2026, 10:51:55.


https://doi.org/10.5771/9783495991428-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel V

physis, positiv selbstindig« (DW, 19). Tatsachlich hat Lowith genau
dies als Wahrheit eines theoretischen Sehens verteidigt, wie es der in
Mufle zugebrachten philosophischen Lebensform der theoria in der
Antike noch anschaulich méglich und verstandlich gewesen sei.

Gerade dort, wo der Sinn dafiir buchstdblich >aus dem Blick
gerdt, kommt es zu einer »Weltverlorenheit«, die Lowith bereits
bei Nietzsche beschrieben findet (S8, 251; GMW, 163).4° Bei Nietz-
sche, der die Natur allerdings als »immer werthlos« bezeichnete®,
entdeckt Lowith das genaue Gegenteil der ihm oft unterstellten
»Anthropomorphie«, ndmlich den »einzige[n] grofSe[n] Versuch im
neunzehnten Jahrhundert, die Exzentrizitat der menschlichen Exis-
tenz (>Seit Kopernikus fallt der Mensch aus einem Zentrum ins X«)
in das Ganze des Seienden zuriickzubinden« (S8, 251°!). Die Welt
in diesem Sinne wiedergewinnen zu wollen, soll dem gemifS gerade
nicht darauf hinauslaufen, sie sich erneut als auf den Menschen
zugeschnittene Natur vorzustellen. Die Natur bzw. natiirliche Welt
soll vielmehr wieder als das alles menschliche Messen {ibersteigende
Maf3gebende in Erinnerung gerufen werden — und nicht der Mensch
weiterhin als das mafllose Mafi aller Dinge und seiner eigenen Welt
gelten diirfen.>

Loéwith beruft sich auf »urspriingliche« Welt-Erfahrung als Beleg
dafiir, dass sie sich im Modus der Anschauung, auf der Basis des

48 Insofern konnte Lowith kaum weiter entfernt sein von einer Anthropologie,
die vom Primat des Politischen ausgeht und den Weltbegriff darauf aufbaut;
vgl. H. Plessner, Macht und menschliche Natur. Ein Versuch zur Anthropologie
der geschichtlichen Weltansicht [1931], in: Zwischen Philosophie und Gesellschaft,
Frankfurt/M. 1979, 276-363, hier: 332. Wahrend sich Plessner noch dagegen
verwahrt, auf diesem Wege Philosophie in »Kulturpolitik« aufzulésen (ebd.,
277), ist dieser Schritt inzwischen von Richard Rorty programmatisch vollzogen
worden (R. Rorty, Philosophie als Kulturpolitik, Berlin 2019). Vor diesem Hinter-
grund wird das Anachronistische von Lowiths spatem, um den Begriff der Natur
und der natiirlichen Welt kreisendem Ansatz vollends deutlich. Dabei ist er
davon ausgegangen, gerade das Unzeitgemifie sei >an der Zeit< und nicht etwa
blo ein iiberholtes Relikt einer philosophischen Uberlieferung, die nur noch
von historischem Interesse wire.

49 Vgl. Lowith, S, 307, sowie S8, 251.

50 Vgl. F. Nietzsche, Die frohliche Wissenschaft, in: KSA 3, 343-652, hier: 540.

51 Vgl. F. Nietzsche, Zur Genealogie der Moral, in: KSA 5, 245412, hier: 404.

52 Vgl. dagegen die tibliche Deutung des homo-mensura-Satzes des Protagoras bei
W. Welsch, Mensch und Welt. Eine evolutiondre Perspektive der Philosophie,
Miinchen 2012, 38f.

160

18.01.2026, 10:51:55.


https://doi.org/10.5771/9783495991428-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3.1m Zeichen der Gleichgiiltigkeit. Ausgeliefert an eine »vermenschlichte« Welt?

»Zeugnisses der Sinne« (DW, 13, 19), als von allem Menschlichen
unabhingig erweise. Unter diesem Vorzeichen komme auch das We-
sen der Dinge zur Erscheinung. Allerdings nicht linger im Rahmen
einer Wohl- und Rangordnung, wie man sie sich in der Antike
als Kosmos vorgestellt hat (DW, 9). Bereits im Ausgang dieser Zeit
kiindigt sich auch ein Weltiiberdruss an, der alle Bewunderung und
Anbetung der Welt satt hat, die noch Nietzsche als das Lihmendste
tiberhaupt bezeichnete. Statt sich in der Kontemplation des Himmels
zu ergehen, fragt er sich und seine Leser, was fiir ein Recht die
Sterne haben sollen, uns hier unten zu begaffen.>

Inzwischen ist der nichtliche Blick in den Himmel freilich vie-
lerorts derart buchstdblich getriibt, dass derartige Polemik gegen
eine menschlicher Macht spottende Natur kaum mehr verfingt.
Wahrend hunderte von Satelliten den nachtlichen, bereits mit Welt-
raumschrott Gibersdten und durch Lichtverschmutzung weitgehend
um seine Nachtlichkeit gebrachten Himmel durchkreuzen, sind
Sterne nur noch in geringer Zahl zu erkennen, wenn iiberhaupt.
Einzelne, bei Weltraumbegeisterten beliebte Dorfer konnen damit
Werbung machen, sich mit ihrer néachtlichen Abdunkelung und mi-
nimalem Streulicht als grofle Ausnahme von dieser Regel anzubie-
ten. Extraterrestrische sei wie auch sublunare (>unberiihrte<) Natur
zum »Seltenheitswert« geworden, heiflt es.>* Langst scheint sie in
der »menschlichen Geschichte der Natur« aufgegangen zu sein, wie
Serge Moscovici behauptet.”> Und man fragt sich, wie man sich in
solchen Zeiten noch auf eine allgemein nachvollziehbare »urspriing-
liche« Anschauung der Welt sollte berufen konnen, der Lowith die
Lehre entnehmen will, dass mit einem »anthropologischen Weltbe-
griff« (DW, 11) nicht auszukommen ist, mit dem er gerade jene
Weltverlorenheit in Verbindung bringt.

Den entscheidenden Wendepunkt sieht Lowith in dieser Hinsicht
in der fatalen Gleichsetzung von Wissen und Macht (DW, 14), die
man ungeachtet der der menschlichen Gattung urspriinglich eigenen

53 Blumenberg, Die Genesis der kopernikanischen Welt, Bd. I, 88 f.

54 K. Allerbeck, W. Hoag, Generationen und ihre Welten, in: Denkanstofse 87,
Miinchen, Zirich 1986, 4549, hier: 46.

55 S. Moscovici, Versuch tiber die menschliche Geschichte der Natur, Frankfurt/M.
1990; vgl. Blumenberg, Geistesgeschichte der Technik, 30.

161

18.01.2026, 10:51:55.


https://doi.org/10.5771/9783495991428-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel V

Technizitdt auf Francis Bacon zuriickfiihrt.>® Seit seiner Zeit und
im Grunde bis heute gelte als Welt nur noch eine blofie Auflenwelt
(DW, 11), der man sich auf epistemischer Grundlage zum eigenen
(wenn auch kurzfristigen, in seiner Kurzsichtigkeit nicht bedachten)
Vorteil beméchtigen konne. Mit dem entscheidenden Nachteil aller-
dings, dass sich die Menschen in einer derartigen — weniger physika-
lisch als vielmehr machtbestimmten — Welt »ort- und heimatlos«
fiihlen miissen (DW, 12). Sie konnen sich nicht mehr vorstellen, wie
sie eben der Welt, der sie sich bemichtigen, auch zugehoren, wie sie
in, aus und mit ihr leben und leben sollten.>”

Lehrt das aber nun umgekehrt jene »urspriingliche« Anschauung
der Welt? Fiihrt sie nicht nach Lowiths eigenem Befund auf die Spur
einer Welt-Fremdheit, aus der keineswegs hervorgeht, wie man in
der Welt als natlirlicher Welt oder Natur einen (bewohnbaren und
lebbaren) Ort oder gar eine Heimat sollte haben konnen? Wenn
die Rede von einem Ort mehr besagen soll als das Vorhandensein
an einer Stelle im physikalischen Raum, wenn ein Ort zum Leben
gemeint sein soll*8, bedarf dieser einer sozialen und politischen Ver-

56 Demgegeniiber betont Blumenberg den urspriinglichen Zusammenhang von
Erkennen, Konnen und Macht, der nicht erst ein Ergebnis der Neuzeit sei, wie
es den Anschein hat, wenn man sich in diesem Zusammenhang auf Bacon be-
ruft. Vgl. H. Blumenberg, Ordnungsschwund und Selbstbehauptung. Uber Welt-
verstehen und Weltverhalten im Werden der technischen Epoche, in: H. Kuhn, E.
Wiedmann (Hg.), Das Problem der Ordnung, Meisenheim a. Glan 1962, 37-57,
hier: 54.

57 Hier liegen frappierende Ahnlichkeiten zu Blumenbergs Habilitationsschrift von
1950 vor, die sich mit der Genealogie jener Distanz befasst — ausgehend von
der Erinnerung an den Sinn einer theoria, die sehend dazu in der Lage gewesen
sein soll, sich anschaulich der Welt als Kosmos zu vergewissern, ohne sich
dieser Distanz auszuliefern. Noch auffilliger ist, wie Blumenberg dabei auf
Spuren des >Dus, des Dialogischen und eines verantwortlich Antwort gebenden
Daseins stofit, die von ferne an Lowiths frithere Habilitationsschrift erinnern,
von deren Pridmissen sich der Autor dann aber im Zeichen der »natiirlichen
Welt« weitgehend abwendet. Auch Blumenberg hat diese Spuren spéter nicht
weiterverfolgt. So konvergieren die (frithen) Schriften dieser beiden Kontrahen-
ten eigentiimlich im nur ansatzweise bedachten Begriff einer sozialen Welt, der
bis heute strittig geblieben ist. Vgl. Blumenberg, Die ontologische Distanz, 192,
238 zum >Dug, zu Antwort und Verantwortung ebd. 69, 152.

58 Vgl. die reichhaltigen Befunde zur Phanomenologie der Erfahrung von Orten
und Ridumen bei E. S. Casey, Getting back into Place, Bloomington 1993; The
Fate of Place. A Philosophical History, Berkeley, Los Angeles 1998.

162

18.01.2026, 10:51:55.


https://doi.org/10.5771/9783495991428-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3.1m Zeichen der Gleichgiiltigkeit. Ausgeliefert an eine »vermenschlichte« Welt?

ortung und Verbiirgung.>® »An Ort und Stelle« leben kann zumindest
heute, nachdem die Erdoberfliche so gut wie keine unbesetzten
und nicht >demarkierten< Zonen mehr aufweist, niemand mehr, der
dort nicht auch von Anderen aufgenommen, geduldet oder auch
legitimiert wurde, sei es auf Zeit und befristet wie ein temporirer
Gast, Fliichtling oder Migrant, sei es auf Dauer oder >fiir immerx...
Jede Aufnahme erfordert ein origindres Einrdumen von Platz und
Raum zum Leben sowie die Institutionalisierung einer Lebensform,
die die Aufnahme fiir linger garantieren kann®; und zwar unter
Riickgriff auf Ressourcen, die letztlich nur der Natur zu verdanken
sind — >nachhaltig< nur dann, wenn deren Regenerationsmaoglichkei-
ten beachtet werden, wie es heute von allen Dichern gepfiffen wird.

Lowiths Denkweg fiihrt jedoch keineswegs in derartiges »6kologi-
sches< und umweltethisches, inzwischen geldufiges Geldnde. Gerade
in der Geschichte des Umwelt-Begriffs sieht er wieder vor allem
die Tendenz, die als das Ganze des seit jeher, gegenwirtig und auf
unbestimmte Zeit Seienden charakterisierte Welt auf eine menschli-
che Welt nach menschlichen Maflen und fiir menschliche Zwecke
zu reduzieren. Er kritisiert denn auch nicht irgendwelche Arten
von Umweltverschmutzung (sei es im Namen der dabei millionen-
fach mit zugrundegehenden Lebewesen, sei es im Namen puren
Eigeninteresses der Menschen und ihrer Nachkommen, die auf einer
verdreckten und vermiillten Erde auf Dauer nicht werden leben kon-
nen). Vielmehr will er eine Weltverlorenheit aufweisen, die gerade in
der vélligen Auslieferung an eine vermenschlichte Welt liegen soll.

59 Und zwar solcher Art, dass die Welt-Fremdheit nicht einfach getilgt wird. Als
Fremde kommen wir >zur Welt< und verlassen sie auch wieder, wie schon von
Wilhelm Miiller (in der Vertonung Franz Schuberts) und Friedrich Holderlin
zu lernen war. Zwischenzeitlich konnte die Alteritit eines »Weltfremdlings«
(Welsch, Mensch und Welt, 56f., 73) nur gewaltsam getilgt werden. Wie das
zu vermeiden wire, ist die Angelegenheit einer Philosophie der Gastlichkeit,
die menschliches Leben in, aus und von der Natur mit der Aufgabe einer nur
menschlicherweise zu stiftenden politischen Welt verkniipft, ohne uns letzterer
srestlos«< auszuliefern.

60 Im Jahrhundert der Fliichtlinge, dessen zeitgeméfies Symbol der Viehwaggon
ist, griindet Europa als politischer Raum, in dem man das zeitweise beherzigt zu
haben schien, in der Tat auf Entwurzelung, wie Karl Schlogel treffend schreibt
(Im Raume lesen wir die Zeit. Uber Zivilisationsgeschichte und Geopolitik, Frank-
furt/M. 2016, 453, 455, 462). Vgl. dazu die Hinweise auf eine »bevorstehende
neue Volkerwanderungszeit« in LD, 130 (Lowith zitiert hier einen an ihn ge-
richteten Brief eines gewissen »O.«).

163

18.01.2026, 10:51:55.


https://doi.org/10.5771/9783495991428-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel V

Darin liegt bei Lowith eine zweifache Bedeutung: Erstens komme
den Menschen eine Welt, die gerade als génzlich von ihnen unab-
hingige ihren Namen verdient, abhanden. Sie haben demzufolge
keinen Sinn und kein Verstdndnis mehr fiir eine solche Welt; und
selbst wo wie bei Lowith von einer solchen Welt die Rede ist, wissen
sie nicht ldnger, was sie sie lehren sollte. Zweitens gehe der Mensch
bzw. gehen die Menschen auch sich selbst in der Welt verloren, wenn
sie sich alles zu unterwerfen und zu eigen zu machen versuchen, um
die Welt auf eine menschliche Welt zu reduzieren. Gerade darin liegt
tiir Lowith der eigentliche Weltverlust, der als Verlorensein in einer
im Grunde unweltlich gewordenen Welt zu erfahren ist. Der fragliche
Weltverlust ist so gesehen die direkte Folge theoretischer und prak-
tischer, wissenschaftlicher, technischer und politischer Aneignung
der Welt.®! Aneignen kann man sie sich demzufolge nur um den
Preis, im gleichen Zuge sich selbst in ihr verloren zu gehen — und als
diesen Verlust Realisierende(r) aus ihr herauszufallen. Daran andert
die Rede von >Umwelt< gar nichts. Im Gegenteil: Gerade in einer
scheinbar ganz auf den Menschen bezogenen und entsprechend ge-
hegten und bewirtschafteten Welt miissten die Menschen sich selbst
in dem Maf3e verloren gehen, wie sie jeden Sinn fiir eine nicht auf sie
zugeschnittene Welt einbiiflen.

4. Riickbesinnung auf generative Verantwortung
—Im Zeichen radikal briichiger Welt-Zugehorigkeit

Doch wie sollte das {iberhaupt moglich sein, wenn bereits ein »un-
mittelbarer« oder »urspriinglicher Anblick der Welt« lehren kénnte
(und miisste), dass sie niemals in einem >menschlichen Begriffx
von ihr aufgehen kann?%? Und wie sollte dies etwa »Scheu und
Ehrfurcht« ihr gegeniiber lehren — und nicht auch bzw. alternativ
Ratlosigkeit, Gleichgiiltigkeit, Geringschatzung oder sogar eine Ver-

61 Vgl. die ganz dhnliche, v.a. von Heidegger inspirierte Zeitdiagnose Max Miillers,
der allerdings nicht so weit geht, in einer Welt, der geradezu ihr »Weltcharakter
verloren« gegangen zu sein scheint, keinerlei Sinnfrage mehr aufzuwerfen (M.
Miiller, Der Kompromif§ oder Vom Unsinn und Sinn menschlichen Lebens, Frei-
burg, Miinchen 1980, 133).

62 Vgl. Lowith, DW, 22.

164

18.01.2026, 10:51:55.


https://doi.org/10.5771/9783495991428-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Riickbesinnung auf generative Verantwortung

achtung, wie sie nicht nur bei Nietzsche anzutreffen ist? Spinoza,
den auch Lowith zitiert, behauptete, in der Welt nichts gefunden zu
haben, was nicht »eitel und wertlos« wire.®* In die gleiche Kerbe
wird Nietzsche mit den Worten schlagen: »Geht uns das Weltall
nichts an, so wollen wir das Recht haben, es zu verachten.«®* So
kann Verachtung auch zur Grundlage eines technizistischen Selbst-
verstandnisses werden, das sich nicht linger auf die Vorstellung
stutzt, die Technik wie auch die Kunst missten die Natur nachah-
men oder sich in anderer Weise nach ihr richten. Schon fiir Oscar
Wilde lag das ironische Gegenteil viel ndher: die Natur ahmt uns
nach.%

Thren gemeinsamen Nenner haben solche Auf8erungen darin, al-
lem >Gegebenen« im Ganzen, worauf sich Menschen beziehen, heifle
es nun Welt, Weltall oder, wie bei Lowith, »das Ganze des von
Natur aus Seiendens, jegliche Verbindlichkeit oder Maf3geblichkeit
abzusprechen. Warum sollte man unter solchen Vorzeichen mit >Ge-
gebenem« nicht nach eigenem Gutdiinken verfahren? Warum sollte
man nicht allenfalls darin auch verniinftigerweise Verbindlichkeit
und Mafigeblichkeit eigenen Tuns etablieren, die offenbar nirgends
»objektiv< zu entdecken ist? Gilt nicht von Descartes iiber Kant und
Hegel bis hin zu Blumenberg und Habermas die menschliche Ver-
nunft, ihre Subjektivitit oder Intersubjektivitit als dasjenige, woraus
allein jegliche Normativitdt zu schépfen ist — stets unter der Pramis-
se, dass der Natur als solcher und unserem In-der-Welt-sein selbst
keinerlei Normativitat zuzuerkennen ist? Und haben daran phéno-
menologische, poetische und hermeneutische Untersuchungen des
In-der-Welt-seins etwas dndern konnen?

Man denke nur an Maurice Merleau-Pontys, zweifellos von
Heideggers Ontologie, aber auch von Umweltlehren angeregtes Fra-
gen nach der »wahrgenommenen Welt«, das auf unsere primordiale
Offnung auf dasjenige hin stofit, was nicht wir selbst sind, was uns
affiziert und sich in allen Beziigen zu ihm als derart unauthebbar
anders oder fremd erweist, dass es sich niemals in Besitz nehmen

63 Spinoza, Die Ethik, XXV. Léwith bezieht sich darauf in GMW, 203.

64 Nietzsche, Nachgelassene Fragmente 18691874, KSA 7, 459 [19/125]; Blumen-
berg, Geistesgeschichte der Technik, 36.

65 Ritter, Notizhefte, 413.

165

18.01.2026, 10:51:55.


https://doi.org/10.5771/9783495991428-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel V

ldsst.®6 Und man denke an Gaston Bachelards Poetiken der Erde und
der Ruhe, des Raumes und des Wassers®’, auf die sich wiederum
Paul Ricceur mehrfach berufen hat®®, um auf ein quasi-kosmisches
Sein des Menschen aufmerksam zu machen, das sich nur mytho-
poetisch und metaphorisch zum Ausdruck bringen lasse.® Auf diese
Weise zeige sich, dass wir — und keineswegs nur »die Dichter«, wie
man unter Berufung auf Hoélderlin meint — die Welt (symbolisch
vermittelt) bewohnen, bevor wir sie uns vorstellen und denken,
um sie womoglich nach unserem Gutdiinken umzugestalten. Die
Welt zu bewohnen heifSt hier zunéchst: sich in ihr zu befinden im
Modus einer Befindlichkeit, der ontologisches Gewicht zukommt.
»Rien n'est plus ontologique que le sentiment«, schreibt Ricceur
in diesem Sinne”, weit entfernt, mit diesem Begriff etwa nur auf
eine Psychologie der Gefiihle abzuzielen, die man fiir >unmittelbar<
zuganglich halt. Auch die Befindlichkeit stiftet keine unvermittelte

66 M. Merleau-Ponty, Die Natur. Vorlesungen am Collége de France 19561960,
Miinchen 2000, 65, 70; Das Auge und der Geist, Hamburg 1984, 49. Im Modus
der Wahrnehmung werde uns die Welt selbst dargeboten — aber gerade nicht
als ein Universum blofier Sachen, sondern im Sinne einer ersten Offnung auf
die Welt hin, die eher einer Enteignung als einer Inbesitznahme gleichkomme,
heifit es hier (56); zur (problematischen) Aktualitit dieses Ansatzes vgl. VL., Was
auf dem Spiel steht: die Erde oder die Welt. Maurice Merleau-Pontys Fragen nach
einer anderen Natur in den Vorlesungen am Collége de France (1956-1960) — aus
heutiger Sicht, in: Journal Phianomenologie 61 (2024), 10-25.

67 G. Bachelard, La Terre et les réveries du repos, Paris 1948; Poétique de lespace,
Paris #1964; La Poétique de la réverie, Paris *1965.

68 So u. a. in seiner Symbolik des Bésen [1960], Freiburg, Miinchen 21988, 20f.,
396; siehe auch P. Ricceur, Die Interpretation. Ein Versuch iiber Freud [1965],
Frankfurt/M. 1974, 27; Philosophie et langage, in: Dossiers pédagogiques de la
Radio-Télévision scolaire, no. 11, mars (1965), wieder abgedruckt in: Cahiers
Philosophiques (1993), 57-69, hier: 65f.; The Human Experience of Time and
Narrative, in: Research in Phenomenology IX (1979), 17-34, hier: 30; Imaginati-
on et métaphore, in: Psychologie médicale 14 (1982), 1883-1887.

69 P. Ricceur, Puissance de la Parole: Science et Poésie, in: La Philosophie et les
Savoirs, Paris 1975, 159-177, hier: 174; vgl. E. Grassi, Kunst und Mythos [1957],
Frankfurt/M. 1990, 110 ff. zur ganz dhnlich fundierten Diagnose eines Sturzes
in eine »Weltlosigkeit«, die dem Verblassen einer mytho-poetischen Potenz der
Kunst zu verdanken sei.

70 Ricceur, Puissance de la Parole, 176; La philosophie et la spécificité du langage
religieux, in: Revue d'histoire et de philosophie religieuses 55. Hommage a Pierre
Burgelin, no.1(1975), 13-26, hier: 21f.

166

18.01.2026, 10:51:55.


https://doi.org/10.5771/9783495991428-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Riickbesinnung auf generative Verantwortung

Beziehung zwischen Mensch und Welt.”! Das Unvermittelte hélt Ri-
ceeur wie auch das Unmittelbare fiir seit jeher verloren. »L'immédiat
est perdu, schreibt er kurz und biindig.”? Sofern der phanomeno-
logische Begriff der Lebenswelt ein unvermitteltes In-der-Welt-sein
suggeriert, weist er ihn denn auch zuriick.

Streng genommen verdient die Lebenswelt gar nicht den Titel
einer Welt, wenn es stimmt, was Ricceur fiir hermeneutisch unhin-
tergehbar halt, namlich dass der Mensch nur dank der Sprache so
etwas wie >Welt< — und nicht nur eine ihn umgebende Umwelt -
hat.”® Welt ist so gesehen das, wovon interpretierbare Texte handeln,
worauf sie sich referenziell beziehen™ — und keinesfalls, wie bei
Lowith, etwas anschaulich Gegebenes, dem spitestens seit Descartes
philosophisch keinerlei Verbindlichkeit mehr zukommt. Das cogito
zeigt im Gegenteil mit der ihm zugemuteten Last des Beweises von
Unbezweifelbarem unmissverstandlich an, dass man sich auf diesem
Wege von der Naturalitdt der Natur selbst ausgeschlossen vorstellte.
Die Rede ist geradezu von einem »exile du cogito«”, das bis heute
nicht enden wollende Versuche nach sich gezogen hat, vor allem die
auf eine exilierte Subjektivitat sich grilndende menschliche Freiheit
wieder als eine aus der Natur hervorgegangene und ihr verbunden
bleibende zu denken. So ist bei Félix Ravaisson von menschlicher
Freiheit wieder als bios und von letzterem als »naturalisation de
la liberté« die Rede”®, deren Vorbild Ricceur in Spinozas conatus
essendi entdeckt.

Hat uns nicht bereits Spinoza gelehrt, wie wir uns von Natur
aus als »puissance d’exister« und zur willentlichen Selbsterhaltung

71 P. Riceeur, Philosophie et langage, in: R. Klibanski (ed.), Contemporary Philoso-
phy. Philosophie contemporaine, Firenze 1969, 272-295, hier: 277.

72 Ebd., 284.

73 Ebd., 291

74 Welt ist fiir Ricceur das Ensemble der durch Texte erdffneten Beziige. Vgl. seine
Aufsatze Der Text als Modell: hermeneutisches Verstehen, in: H.-G. Gadamer, G.
Boehm (Hg.), Seminar: Die Hermeneutik und die Wissenschaften, Frankfurt/M.
1978, 83-117, hier: 89f., sowie Philosophie et langage, in: Revue Philosophique
4 (1978), 449-463, hier: 459, 462 zur poetischen und metaphorischen Neube-
schreibung des Wirklichen.

75 P. Ricceur, Nature et liberté, in: F. Alquié et al., Existence et nature, Paris 1962,
125-137, hier: 128.

76 Ebd., 132f.

167

18.01.2026, 10:51:55.


https://doi.org/10.5771/9783495991428-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel V

bestimmt erfahren?”” Daran hat Ricceur nachdriicklich festgehalten,
ohne aber die Selbsterhaltung als machtvolle Selbststeigerung in
Modi von Beherrschung, Ausbeutung und Inbesitznahme denken
zu wollen.”® Die Rede ist vielmehr von einer »réaffirmation de la
nature« auf der Grundlage irdischen menschlichen Lebens, das kei-
neswegs immer schon auf die Unterwerfung und Inbesitznahme der
Natur gleichsam programmiert sei. Dabei fungiert die Erde als »nom
mythique de notre étre-au-monde«” und als »monde prédonné«®,
auf die jegliche Aktivitit unvermeidlich bereits bezogen ist, bevor sie
praktisch zum Zug kommt.

Die Frage ist allerdings, wie und wozu. In dieser Hinsicht traut
Ricceur der Sprache einen ontologischen Sinn zu. Thr »visée ontologi-
que« liege darin, das Sein, Leben und Zusammenleben mit Anderen
— mal als étre-avec autres, mal als étre-en-commun, mal deutsch als
Mitsein bezeichnet — moglich werden zu lassen. Und zwar auf dem
Umweg iiber Texte, die uns vermittels poetischer Fiktion erst leh-
ren, wie es moglich sein kénnte, das Wirkliche, in dem wir uns zu-
néchst unreflektiert befinden, so umzugestalten, wie es erforderlich
erscheint im Lichte dessen, was wir als objektiv unzulanglich, als
subjektiv unzumutbar oder als schlechterdings intolerabel erfahren.®!

In diesem Sinne rekurriert Ricceur immer wieder auf ein Affi-
ziertwerden, das uns zu einer Affizierendem antwortenden Freiheit
bestimmt, die niemals vor dem Problem einer »Sinngebung des
Sinnlosen« (Theodor Lessing) steht, welche ein seinerseits geradezu
weltloses Fiir-sich-sein einem sinnindifferenten, gleichgiiltigen und
sogar zu verachtenden An-sich-sein ganz nach eigenem Gutdiinken
aufpriagen konnte. Im Gegenteil: wir befinden uns so in der Welt,
dass uns Affizierendes derart »angeht< und in Anspruch nimmt, dass
wir nicht umhin kénnen, als uns dabei auch die Verantwortung

77 Ebd., 134.

78 Ebd., 127.

79 P.Ricceur, Lidentité narrative, in: Esprit no. 7-8 (1988), 295-304, hier: 301f.

80 P. Ricceur, Lhumanité de 'homme, in: Studium Generale 15 (1962), 309-323,
hier: 317.

81 P. Ricceur, Tolérance, intolérance, intolérable [1988/1990], in: Lectures 1. Autour
du politique, Paris 1991, 295-312.

168

18.01.2026, 10:51:55.


https://doi.org/10.5771/9783495991428-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Riickbesinnung auf generative Verantwortung

fir jede Antwort zuzuziehen®, nach der wir im Widerfahrnis alles
Negativen suchen. So befinden wir uns also als Verantwortliche
in der Welt, die uns affiziert, bevor sich eine riickhaltlose Freiheit
ihrer zu bemaichtigen versuchen kann. Genau diesen vorgingigen
responsiven Weltbezug muss sie >vergessen< haben, wenn sie sich
zu souverdner Herrschaft iiber die Welt erméchtigt, die sie zu indif-
ferenter Natur depotenziert.

Auf diesem Denkweg erfahrt der Begriff der Verantwortung — im
Franzosischen zweifach als répondre a vs. répondre de®® — allerdings
eine fragwiirdige Ausweitung und Relativierung: Die menschliche
Freiheit erweist sich als jeglicher Ausiibung zuvor immer schon affi-
zierte und zur Verantwortung aufgerufene, ganz gleich, wie und wo-
fiir sie sich dann entscheidet. So konnte sie auch fiir ihre eigene Un-
verantwortlichkeit optieren. Das bedeutet allerdings unvermeidlich,
die Verantwortung zuriickzuweisen, die bereits im Spiel ist. Dabei
lasst es Ricceur jedoch nicht bewenden, wo er mit Hans Jonas den
Standpunkt vertritt, verantwortlich seien wir allemal fiir das dem
Verschwinden Preisgegebene (»le périssable«) und in diesem Sinne
Fragile. Das Fragilste aber sind wir selbst3* — bzw. die Schwichsten
von uns, die wie die Neugeborenen ohne die Hilfe Anderer allen-
falls einige Minuten lang tiberleben wiirden, radikal auf die Hilfe
Anderer angewiesene Fliichtlinge oder Verachtete, Diskriminierte
und Ausgeschlossene, die sich wie Vogelfreie auf ihr nacktes Leben
zuriickgeworfen sehen.

In dieser Perspektive nimmt die Verantwortung die Gestalt einer
Bestimmung zur Fiir- und Vorsorge fiir Andere an, die sich bis weit
in eine vorldufig noch fern erscheinende Zukunft erstreckt. Es bedarf
deshalb einer »Heuristik der Furcht«®>, die rechtzeitig die Gefahren
ausleuchtet, die, wenn sie nicht rechtzeitig abgewandt werden, vor
allem die Schwichsten bedrohen. Und diese Heuristik muss die

82 In diese Richtung bewegt sich auch Blumenbergs Habilitationsschrift; vgl. zu
Antwort und Verantwortung Die ontologische Distanz, 69, 152, zum Affiziertwer-
den, das hier als Erleiden und pathos zur Sprache kommt, ebd. 821., 157.

83 P. Ricceur, Responsabilité: limitée ou illimitée?, in: Le Crime contre 'humanité:
mésure de la responsabilité?, Paris 1998, 23-30, hier: 24.

84 Ebd., 25,27

85 Ebd., 29; H. Jonas, Das Prinzip Verantwortung. Versuch einer Ethik fiir die tech-
nologische Zivilisation, Frankfurt/M. 1982, 63f.; Medizin, Technik und Ethik,
Frankfurt/M. 1987, 66.

169

18.01.2026, 10:51:55.


https://doi.org/10.5771/9783495991428-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel V

»vulnérabilité de Thomme et de son environnement«® in Rechnung
stellen. So weitet sich die Fiirsorge, die urspriinglich von der Verant-
wortung fiir den der Zeit und der Gewalt ausgesetzten Anderen
her begriffen worden war, als Vorsorge bis weit in eine kaum abseh-
bare Zukunft aus. Dabei entdeckt sie zugleich die unabdingbaren
irdischen Bedingungen menschlichen Lebens und Zusammenlebens
— besser gesagt: sie entdeckt sie wieder als vorgingige Bedingungen,
unter denen menschliches Leben mit seiner fortwéhrenden »Zufuhr
von Andersheit« (H. Jonas®’) seit jeher stattfinden musste. Genera-
tives Leben, heifst das, war immer schon nur als zugleich irdisches
Leben mdoglich.

Erklarungsbediirftig erscheint so gesehen, wie und wie weitge-
hend dies >vergessen< werden konnte, um infolgedessen einer riick-
haltlosen und scheinbar fiir nichts aufler ihr selbst verantwortlichen
Freiheit ungeahnte Spielrdume zu eréffnen. Die entsprechende Ge-
schichte der Freiheit mutet heute als Geschichte der Vorsichts- und
Riicksichtslosigkeit an, so sehr man auch bewundern mag, was Men-
schen technisch moglich gemacht haben. Was Blumenberg 1963 en
passant als »Pathologie der Technik« bezeichnet hat (ohne dabei in
eine blof3 konservative Kulturkritik einstimmen zu wollen%®), hangt
offenbar wesentlich damit zusammen, dass der homo faber nie recht
absieht, was er tut, wenn er Erfindungen in die Welt setzt. Das
mag immer schon der Fall gewesen sein, wenn es denn stimmt,
dass Mensch und Technizitdt seit jeher zusammen aufgetreten sind,
was Blumenberg und Ricceur mit Nachdruck vertreten haben.®
Demnach kann das Aufkommen der Technik als solcher nicht etwa
mit dem Abfall des Menschen von dessen anderswo herzuholender
urspriinglicher Bestimmung gleichbedeutend sein. Aber sie hat doch
speziell unter neuzeitlichen, kolonialistischen, imperialistischen und
kapitalistischen Bedingungen Formen angenommen, die heute vor
allem angesichts ihrer Exzesse die Frage aufzuwerfen zwingen, ob sie

86 Ricceur, Responsabilité: limitée ou illimitée?, 25.

87 Jonas, Medizin, Technik und Ethik, 160.

838 H. Blumenberg, Lebenswelt und Technisierung unter Aspekten der Phdnomenolo-
gie, in: Wirklichkeiten in denen wir leben, Stuttgart 1981, 7-54, hier: 50.

89 P. Ricceur, Laventure technique et son horizon planétaire, in: Esprit (2006),
mars-avril, 98-109, hier: 99 (zuerst veroffentlicht in Christianisme social [1956]);
Blumenberg, Ordnungsschwund und Selbstbehauptung, 37.

170

18.01.2026, 10:51:55.


https://doi.org/10.5771/9783495991428-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Riickbesinnung auf generative Verantwortung

nicht doch besser als im Sinne Lowiths »irdische< und der »natiirli-
chen Welt« verbundene Technik zu verstehen sein sollte.

Fir Lowith selbst war das keineswegs eine Frage abstrakten
Sollens. Vielmehr nahm er an, dass diese Welt nach wie vor in
der quasi-antiken Einstellung einer miifligen bzw. kontemplativen
theoria als solche unvermittelt erfahrbar sein diirfte. Aber konnte
er auch zeigen, wie auf eine >theoretische« Wiirdigung der natiirli-
chen Welt ein besseres Verstindnis der Technik zu griinden wiare?
Jedenfalls glaubte er offenbar, dass kontemplative theoria unbescha-
det der weithin diagnostizierten Dezentrierung, Entzauberung und
Desakralisierung des Kosmos mdoglich bleibt — die Ricceur zufolge
zu einem weitgehenden Niedergang der Erde”® gefiithrt hat, der es
fiir viele vorstellbar werden lassen hat, dass man eines nicht allzu
fernen Tages von ihr wird emigrieren miissen. Das wird vermutlich
(schlechte) Utopie bleiben. Bis auf Weiteres bleibt uns nichts anderes
tibrig, als uns aufs Neue darauf zuriickzubesinnen, wie sich auf einer
vielfach vernutzten und vermiillten Erde die Natur darbietet, ohne
die es auf Dauer keine menschliche Welt wird geben kénnen. Allein
eine menschliche Welt, als sozial und politisch erst einzurichtende,
vermochte jedoch auch eine Bewohnbarkeit zu gewahrleisten, die
sie nicht in der Bereitstellung natiirlicher Lebensgrundlagen etwa er-
schopft. Zumal unter demografisch verschérften Lebensumstinden
muss, nachdem die Menschheit inzwischen die achte Milliarde iiber-
schritten hat, jeder Aufenthalt eines jeden durch die Aufnahme, Dul-
dung und Legitimation Anderer verbiirgt werden. Ohne entsprech-
ende Bedingungen kollektiver Gastlichkeit wird auch jene natiirliche
Welt, der Lowith nachhing, keinerlei Bestindigkeit gewdhrleisten
kénnen, auf die wirklich Verlass wire.

Wie es scheint, war genau das Lowiths zentrale Sorge: was Philo-
sophie unter neuzeitlichen und modernen Umstinden noch zum
Verstandnis einer Welt beitragen kann, auf die zwischenzeitlich kei-
nerlei Verlass mehr zu sein schien. Nicht umsonst war besonders
mit Blick auf die Zeit des sogenannten Dritten Reiches u.a. bei
Stefan Zweig, Hannah Arendt und Nikolaj Berdjajew®!, aber auch

90 »Déclin de la Terre«; vgl. Ricoeur, Laventure technique et son horizon planétaire,
105.
91 Vgl. F. Heinemann, Existenzphilosophie. Lebendig oder tot?, Stuttgart 21954, 153.

171

18.01.2026, 10:51:55.


https://doi.org/10.5771/9783495991428-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel V

bei Hans Blumenberg von Weltverlust®? und zerbrochener Welt
die Rede, die zu Weltlosigkeit gefiihrt zu haben schien. Wenn all
das nicht blofy >Rhetorik« ist — insofern man, phianomenologisch
gesehen, aus einer durch Bedeutsamkeit sich auszeichnenden und
wenigstens insofern immer >vertrauten< Welt niemals herausfallt®?
—, muss man sich fragen, wie es um eine Welt bestellt ist, die zerbre-
chen und in Verlust geraten kann. Einer »natiirlichen Welt« oder
quasi-kosmischen, nach wie vor angeblich anschaulich gegebenen
»Welt der Natur« sollte dergleichen jedenfalls nicht widerfahren
konnen, wenn sie tatsachlich derart unabhingig von uns ist, wie es
Lowith beschrieben hat. Das Gleiche scheint fiir eine als horizontale
Verweisungsganzheit gedachte (Lebens-)Welt gelten zu miissen, mit
der wir angeblich immer schon und unverbriichlich vertraut sind,
wie es Phanomenologen behauptet haben, denen auch Blumenberg
in dieser Hinsicht anfangs zu folgen bereit war. Demzufolge hingt
die »Weltlichkeit der Welt« an ihrer Vertrautheit, die sich in Bedeut-
sambkeit manifestiert, nicht etwa am Vertrauen in Andere.%*

Aber trifft es denn zu, dass niemand je aus dieser Vertrautheit
und Weltlichkeit herausfallen kann®, so dass wir Welt selbst unter
argsten Umstdnden, selbst nach Vertreibung, Flucht und Folter und
im anschlielend womdglich untilgbaren Exil®®, immer und unver-
meidlich >haben< miissten, wenn auch vielleicht nicht im Modus des
Besitzes, wie Merleau-Ponty insistiert hat? Oder ist es méoglich, ihr
unter solchen Umstdnden doch derart unaufhebbar fremd zu wer-
den, dass man geradezu »das Haben verlernt«, wie es die wie Lowith
aus dem Exil nach Heidelberg zuriickgekehrte Dichterin Hilde Do-
min ausgedriickt hat®’, die sich nach einschldgigen Erfahrungen nur
noch eine provisorische Bleibe, aber gewiss keine unverbriichliche
Weltzugehorigkeit mehr vorstellen mochte?9

92 Blumenberg, Die ontologische Distanz, 234.

93 Vgl. ebd.

94 Ebd., 259.

95 Ebd., 224.

96 Vgl. Goldschmidt, Vom Nachexil, 36.

97 H. Domin, Von der Natur nicht vorgesehen. Autobiographisches, Frankfurt/M.
2009, 45, 108.

98 Dabei wollte sie nicht auf die Hoffnung verzichten, dass »die Welt wieder
aufgeht« — nach einer »Heimkehr ins Wort«; vgl. E. Ziegler, Verboten. Verfemt.

172

18.01.2026, 10:51:55.


https://doi.org/10.5771/9783495991428-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Riickbesinnung auf generative Verantwortung

Wenigstens diese Frage ernst zu nehmen, bedeutet, auf Einsprii-
che einer (poetischen) Nicht-Philosophie® zu hoéren, auf die die
Philosophie mehr denn je angewiesen sein konnte, besteht doch der
Verdacht, dass sie aus eigener Kraft und im {iblichen Riickgriff auf
ihre begriffs- und ideengeschichtlichen Ressourcen nicht anzugeben
vermag, wie es um eine Welt bestellt ist, die geradezu >unweltlich<
werden kann. Sowohl Lowiths Versuch der Rehabilitierung einer
»natiirlichen Welt« als auch Blumenbergs Hinweis auf eine untilgba-
re Vertrautheit mit der Welt macht nicht mehr verstandlich, was
doch vielfach bezeugt wurde, ndmlich dass unsere Zugehorigkeit
zur Welt radikal briichig erscheinen kann, und zwar nicht allein im
Lichte physikalischer Erkenntnisse, wie wir sie mit der von Blumen-
berg beschriebenen »Genesis der kopernikanischen Welt« verbin-
den, oder aufgrund unerhort erfolgreicher und zugleich destruktiver
technischer Entwicklungen. Hatten jene Erfahrungen des Exils und
der Emigration, auf die hier eingangs Bezug genommen wurde, nicht
deutlich gemacht, wie sehr die entsprechende Weltlosigkeit den poli-
tischen Verhéltnissen jener Zeit zu verdanken war?

Haben aber die erwédhnten Philosophen, hat Lowith die darin
liegende Herausforderung wirklich angenommen?'%0 Zweifel daran,
was speziell Lowith angeht, muss die Diagnose wecken, der fragliche
Weltverlust und die darauffolgende Weltverlorenheit seien abgese-
hen von der Karriere der modernen Physik und Kosmologie auf eine
Wende zur Subjektivitit, zur Innerlichkeit und zu isolierter je-meini-
ger Existenz zuriickzufithren (DW, 12), deren Vorgeschichte bis weit
hinter die Zeit der beiden Weltkriege zuriick reicht. Nicht erst durch
sie hat sich abgezeichnet, dass man auf die Vorstellung einer alles
umfassenden Gesamtordnung der Welt wiirde verzichten miissen.
Diesen Verzicht scheint auch Lowith fiir unumgénglich gehalten zu

Vertrieben. Schriftstellerinnen im Widerstand gegen den Nationalsozialismus,
Miinchen 2010, 318-324.

99 Bei Ricceur wird in diesem Sinne non-philosophie geradezu zum Terminus,
ahnlich wie schon bei Merleau-Ponty. Zu diesem Kontext vgl. V. (Hg.),
Grundfragen hermeneutischer Anthropologie. Das Werk Ricceurs im historischen
Kontext. Bd. I: Existenz; Bd. II: Interpretation; Bd. III: Praxis; Bd. IV: Geschich-
te, Baden-Baden 2024.

100 Aktuelle Riickbeziige auf diese Frage bieten sich an von Wendy Browns Buch
aus: Die schleichende Revolution. Wie der Neoliberalismus die Demokratie zer-
stort [2015], Berlin 22021, 266.

173

18.01.2026, 10:51:55.


https://doi.org/10.5771/9783495991428-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel V

haben (DW, 21). Wenn aber nicht langer eine einzige, womdglich
sogar fiir physis und polis gleichermaflen mafigebliche Ordnung wei-
terhin >Halt< oder Orientierung bieten kann, verschirfen sich die
Bedingungen, unter denen die Menschen noch so etwas wie Bleiben
erfahren konnen: nicht unter dem Himmel einer Natur, fiir deren
»Immerwiahren« und »Unverginglichkeit« langst auch keine Physik
mehr biirgen kann, und auch nicht in der von Heidegger beschwo-
renen »Nihe« eines Ursprungs, dem angeblich »alles heimatliche
Wohnen der Erdenséhne [!] entspring[t]« (S8, 155), sondern dank
Anderer, mit und unter ihnen, sei es als Néchsten oder Fremden,
und zugleich dank einer Natur, aus der, in der und mit der sie
werden die Bedingungen ihres Zusammenlebens gestalten miissen,
soll es auch nur eine geringe Chance haben, sich als verldsslich zu
erweisen. Nur wenn sie beiden Aufgaben gerecht werden!’!, missen
sie nicht schicksalhaft bzw. unvermeidlich verloren gehen in einer
unweltlich gewordenen Welt, deren einst >kosmisch« anmutende
ewige Bestidndigkeit ihnen ein fiir alle Mal abhandengekommen ist.

101 Allzu oft werden allerdings wie bei Wallace-Wells vorrangig die >roten Liniens,
die exzessiver Energieverbrauch Jahr fiir Jahr frither tiberschreitet, mit der
Gefahr der Unbewohnbarkeit der Erde in Verbindung gebracht, viel weniger
aber die Herausforderungen, vor denen soziale und politische Lebensformen
in dieser Lage stehen, wo noch weit mehr als die gegenwirtig ca. 70 Millionen
>Klima-< u.a. Fliichtlinge zu erwarten sind.

174

18.01.2026, 10:51:55.


https://doi.org/10.5771/9783495991428-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	1. Leben nach dem Ende der »natürlichen Welt«?
	2. Im »Krieg gegen die Natur« auf sich selbst zurückgeworfen?
	3. Im Zeichen der Gleichgültigkeit. Ausgeliefert an eine »vermenschlichte« Welt?
	4. Rückbesinnung auf generative Verantwortung – Im Zeichen radikal brüchiger Welt-Zugehörigkeit

