
Kapitel V
Verloren in einer unweltlich gewordenen Welt?
Karl Löwiths Diagnose neuzeitlichen Weltverlusts mit Blick
auf Hans Blumenberg und Paul Ricœur

1. Leben nach dem Ende der »natürlichen Welt«? (143) | 2. Im »Krieg gegen die
Natur« auf sich selbst zurückgeworfen? (150) | 3. Im Zeichen der Gleichgültigkeit.
Ausgeliefert an eine »vermenschlichte« Welt? (156) | 4. Rückbesinnung auf generative
Verantwortung – Im Zeichen radikal brüchiger Welt-Zugehörigkeit  (164)

Dies ist die Hauptsache, […]
dass im Kampf mit der Natur alle Mittel erlaubt sind.

Im Kampf mit der Natur bleibt der Mensch stets ein Mensch,
der mithin stets im Recht ist.1

Le cosmos entier tombe sous la responsabilité de l’homme:
Là où il y a pouvoir, il y a […] besoin de vigilance morale.2

1. Leben nach dem Ende der »natürlichen Welt«?

Die Welt, in der Menschen leben bzw. die sie durch ihr Zusammen‐
leben hervorbringen, kann geradezu »ungültig« werden. Nach Hegel
schien das für Kierkegaard bereits Mitte des 19. Jahrhunderts eine
ausgemachte Tatsache zu sein, wie Löwith in seinem 1932 veröffent‐
lichten Aufsatz über die Existenzphilosophie andeutet.3 Demnach
hätten die Menschen infolge eines weitgehenden »Weltverlusts«, der
sie um ihre »Substanz« gebracht habe, in geradezu »weltloser« Art
und Weise zu leben (S8, 9, 15). Der Begriff der Existenz bringe
unter dieser spezifisch modernen Voraussetzung genau dies: ihre
»faktische Weltlosigkeit« zum Ausdruck. Und was Heidegger dann
»Faktizität« nennen wird, bezeichne vor allem diesen Sachverhalt:

1 L. Schestow, Siege und Niederlagen. Für eine Philosophie der Literatur von Shake‐
speare zu Tschechow, Berlin 2013, 284.

2 P. Ricœur, Le Juste 2, Paris 2001, 21.
3 K. Löwith, Existenzphilosophie [1932], in: Sämtliche Schriften. Bd. 8, Stuttgart 1981

[=S], 1−18, hier: 7.

143

https://doi.org/10.5771/9783495991428-143 - am 18.01.2026, 10:51:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


das Zurückgeworfensein auf ein »nacktes Dasein«, das sich an kei‐
ner substanziellen Wirklichkeit »überlieferter Lebensinhalte« mehr
orientieren könne und deshalb dazu neigen müsse, eigenmächtig
und bei Bedarf dezisionistisch gewisse Orientierungsmarken zu ›set‐
zen‹ – sei es auch nur, um sich in einem weitgehend zum »Geschäft«
depotenzierten Leben irgendwie zurechtzufinden, das auch die Re‐
de von Dasein und Existenz als anachronistisch erscheinen lassen
musste.4

Wie zumal in politischer Hinsicht gefährlich die daraus abzu‐
leitenden Konsequenzen ausfallen konnten, hat Löwith in einem
luziden Aufsatz über Carl Schmitt deutlich gemacht, für den die
Fähigkeit, Andere zu ›diskriminieren‹, schließlich zur wichtigsten
Maßgabe politischer Selbsterhaltung aufrückte.5 In einer unüber‐
sehbar vieldeutigen, insofern ›romantisch‹ verfassten und keinerlei
›substanzielle‹ Orientierung mehr bietenden Welt6 kommt demnach
alles umso mehr darauf an, selbst Unterscheidungen zu treffen,
als die Welt der Menschen selbst anscheinend keine ›klaren‹ Unter‐
schiede mehr erkennen lässt, um die es unbedingt gehen müsste. Für
den rigorosen Katholiken Schmitt war das schlechterdings nicht hin‐
nehmbar. Den (diabolischen) Feind gelte es unter allen Umständen
zu identifizieren; und nur so sollte, wenn man Schmitts ungeachtet
aller Dementi theologisch grundierter Theorie des Politischen folgt,
letztlich auch die wichtigste philosophische (pseudo-cartesianische)
Devise befolgt werden, die lautet: distinguo ergo sum.7

4 K. Löwith, Der okkasionelle Dezisionismus von C. Schmitt [1935], in: S8, 32−71,
hier: 62; Mein Leben in Deutschland vor und nach 1933. Ein Bericht, Frank‐
furt/M. 1989, 31 [=LD]. Vgl. J. Burckhardt, Zum Sehen geboren…, München
31946, 263, 278. Was früher »Dasein« gewesen sei, habe sich im einen als bloßes
»Geschäft« zu verstehenden Leben aufgelöst; und »existieren« könne man dem
entsprechend nur noch mit genug Geld, schreibt der Autor Mitte des 19. Jahrhun‐
derts.

5 Vgl. Vf., Gastlichkeit und Freiheit. Polemische Konturen europäischer Kultur, Wei‐
lerswist 2005, Teil B; Zwischen Verbot und Unvermeidlichkeit. Demokratiekriti‐
sche Überlegungen zum Verhältnis von Differenzierung und Diskriminierung, in:
Widerspruch. Münchner Zeitschrift für Philosophie 73 (2023), 107−120.

6 Vgl. die einschlägige Zeitdiagnose C. Schmitts: Politische Romantik [1919], Berlin
31968.

7 C. Schmitt, Glossarium. Aufzeichnungen der Jahre 1947–1951, Berlin 1991, 115,
199, 202, 213; Vf., Zum politischen Potenzial gegenwärtiger Furcht. Auf Hobbes’,
Nietzsches und Freuds Spuren, in: Psyche. Zeitschrift für Psychoanalyse und ihre

Kapitel V

144

https://doi.org/10.5771/9783495991428-143 - am 18.01.2026, 10:51:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Löwith hat sich zweifellos zu keiner Zeit als politischer Theore‐
tiker verstanden. Der Schwerpunkt seiner Arbeit lag eindeutig im
geistes- bzw. ideengeschichtlichen Bereich. Und er gab unumwun‐
den zu, wie politisch naiv er anfangs war − derart naiv, dass das Poli‐
tische in der Gestalt des NS-Staates und seiner rassistischen, letztlich
vernichtenden Anti-Politik ihn gewissermaßen erst heimsuchen und
zur Emigration zwingen musste, bevor er es als solches, extrem
gewaltträchtiges erkennen konnte. So hat ihn auch erst Hitler dazu
veranlassen können, sich nolens volens als Jude zu verstehen, ohne
dass er sich zuvor je als solcher begriffen hätte.8 Auch infolge dieser
einschneidenden Erfahrung ist Löwith nicht zum politischen Philo‐
sophen geworden.9 Vielmehr blieb er sich auch im italienischen,
japanischen und amerikanischen Exil mit seiner im Sinne Nietz‐
sches mehr und mehr den ›nächsten Dingen‹ zugewandten, aber zur
übermächtigen Gegenwart allzu vieler Anderer Distanz wahrenden
Haltung selbst treu, aus der heraus schließlich auch die Schrift ent‐
stand, die seinen Ruf wie keine andere begründete: Meaning and
History (1949); dt. unter dem weit treffenderen Titel Weltgeschichte
und Heilsgeschehen (1953) veröffentlicht. Grundiert wird dieses Werk
von der bereits zwei Jahrzehnte zuvor virulenten Erfahrung der
Auslieferung an Geschichte und Geschichtlichkeit, die Löwith nach
dem Zweiten Weltkrieg dann in den viel weiter zurück reichenden
Kontext einer seines Erachtens fatalen »Verengung der natürlichen
Welt auf Weltgeschichte und Menschenwelt« deuten wird (S8, 152).
Dieser Auslieferung will er sich widersetzen unter Berufung auf Blei‐
bendes, das weder den Menschen noch auch ihrer Geschichte und
ihrer paradoxerweise eigentümlich weltlos anmutenden Welt ausge‐

Anwendungen 70, Nr. 7 (2016), 618‒643; s.a. Kap. VIII in: Vf., Zeit-Gewalt und
Gewalt-Zeit. Dimensionen verfehlter Gegenwart in phänomenologischen, politi‐
schen und historischen Perspektiven, Zug 2017.

8 Vgl. den Brief an Leo Strauss vom 26. 9. 1962 in: L. Strauss, Hobbes' politische
Wissenschaft und zugehörige Schriften – Briefe, Hamburg 2022, 689, sowie LD, 10,
66.

9 Was allerdings der Klarheit seiner politischen, einem 1940 veröffentlichten Preis‐
ausschreiben der Bostoner Widener Library zu verdankenden Beurteilung der
Lage vor und nach 1933 keinerlei Abbruch tut. Im Gegenteil. Dabei nimmt
sich Löwith von der speziell deutschen Philosophen zugeschriebenen politischen
Naivität keineswegs ganz aus.

1. Leben nach dem Ende der »natürlichen Welt«?

145

https://doi.org/10.5771/9783495991428-143 - am 18.01.2026, 10:51:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


setzt vorzustellen ist, wie er meint. Das unerschütterlich Bleibende10

aber sei die Natur als physis, wie man sie u.a. bei Aristoteles beschrie‐
ben findet − nicht die deteleologisierte und entzauberte Natur der
modernen Physik (S8, 185, 273), deren wissenschaftsgeschichtliche
Maßgeblichkeit Löwith allerdings gar nicht bestreiten möchte11, geht
es ihm doch nicht um die »Welt der Natur« als Gegenstand einer
Theorie im modernen Sinne dieses Wortes, sondern um diese Welt
als ›anschaulich‹ gegebene und kontemplativer theoría zugängliche.
Auf diese Weise kommt er tatsächlich dem späteren Heidegger nahe,
der an Friedrich Hölderlins Satz erinnert: »Was bleibet aber, stiften
die Dichter.« Nur dürfe dies nicht als ein »eigenes Bleiben oder Ru‐
hen im Eigenen«, sondern eben als »Unvergängliches und Immer‐

10 »The lasting«, wie es Leo Strauss im zit. Briefwechsel nennt (s. Anm. 8); Brief
vom 13. 12. 1960, S. 684. So wird ganz klar, dass das rein zeitlich bestimmte Blei‐
bende keinerlei Bezug auf menschlich einzurichtendes Bleiben in einer Bleibe
hat. Zum gleichen Ergebnis kommt man nach der Lektüre anderer einschlägiger
Zeitdiagnosen wie etwa Siegfried Kracauers Soziologie als Wissenschaft (1922)
(in: Schriften 1, Frankfurt/M. 1971, 7−101) oder Hermann Brochs Essay Leben
ohne platonische Idee (1933) (in: Philosophische Schriften 1. Kritik. Kommentier‐
te Werkausgabe Bd. 10/1, Frankfurt/M. 1977, 46−52). Beide Autoren beklagen
den Fall in eine substanzlose Zeitlichkeit, in der nichts ›bleibt‹ und verlässlich
erscheint. Kracauer spricht von einem »Höllensturz« aus der »Heimat« einer
angeblich »sinnerfüllten Epoche« »in die historische Zeit« (61, 70), deren
»Leere« eine Sozial- oder Geschichtsphilosophie (vergeblich) zu füllen trachte
(95). Letztere könne es gar nicht mehr geben, insistiert Broch (49). Kracauer
schlägt in die gleiche Kerbe, wenn er eine anscheinend unheilbare »Ferne« von
einer Sinnerfüllung diagnostiziert, aus deren Auflösung die Phänomenologie
hervorgegangen sei, ohne diese Ferne im Leben von »Fremdlingen« bzw. in
der Welt verirrten Migranten tilgen zu können (61). Vor allem mit Husserls
Cartesianischen Meditationen von 1929 und deren Rezeption besonders bei
Levinas begann freilich überhaupt erst die phänomenologische Untersuchung
des Lebens von im Verhältnis zur Welt, zu Anderen und zu sich selbst Fremden
− mit dem Ergebnis, dass menschliche Existenz selbst als ein »Bleiben« zu
begreifen ist, welches »von einer Gastlichkeit [...], einem menschlichen Empfang
aufgetan wird«, wie es in Levinas’ erstem Hauptwerk, Totalität und Unendlich‐
keit. Versuch über die Exteriorität (1961), zu lesen steht (in der dt. Ausgabe,
Freiburg, München 1987, 223). So gesehen wird das »Bleiben« nicht mehr ›sub‐
stanziell‹, sondern nur sozial verbürgt − unter Bedingungen einer radikalen
Verzeitlichung, die keineswegs nur als Verfall eines platonisch aufzufassenden
Sinns zu deuten ist.

11 Vgl. das Interview unter dem Titel Wozu heute noch Philosophie? im Spiegel 43
(1969); www.spiegel.de/kultur/wozu-heute-noch-philosophie-a-69d79250-0002
-0001-0000-000045520624?context=issue.

Kapitel V

146

https://doi.org/10.5771/9783495991428-143 - am 18.01.2026, 10:51:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.spiegel.de/kultur/wozu-heute-noch-philosophie-a-69d79250-0002-0001-0000-000045520624?context=issue
https://www.spiegel.de/kultur/wozu-heute-noch-philosophie-a-69d79250-0002-0001-0000-000045520624?context=issue
https://doi.org/10.5771/9783495991428-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.spiegel.de/kultur/wozu-heute-noch-philosophie-a-69d79250-0002-0001-0000-000045520624?context=issue
https://www.spiegel.de/kultur/wozu-heute-noch-philosophie-a-69d79250-0002-0001-0000-000045520624?context=issue


währendes« und in diesem Sinne als Natur aufgefasst werden (S8,
155). Nachdem er, der sich in seiner offenbar weitgehend autobio‐
grafischen frühen Schrift Fiala indirekt selbst als »geborenen Flücht‐
ling« bezeichnete12, am Ersten Weltkrieg freiwillig teilgenommen
und den Zweiten Weltkrieg bis hin zu den Atombombenabwürfen
auf Hiroshima und Nagasaki aus sicherer Distanz beobachtet hatte,
begreift sich Löwith weniger als dazu aufgerufen, zur Aufklärung
der die europäische »Welt von gestern« (Stefan Zweig) ruinierenden
Gewalt beizutragen, sondern vielmehr sich dessen zu versichern,
was menschlicher Macht und Gewalt zu allen Zeiten widerstanden
hat und seiner Überzeugung nach auch widerstehen wird: die Natur.
Dass und wie man sich an sie auch sollte ›halten‹ können, bleibt
bis zuletzt, d.h. bis über die späte, 1971 veröffentlichte Schrift zu
Paul Valéry hinaus die für Löwith vorrangige Frage seines bewusst
unzeitgemäßen Denkens, das sich von den »Zeitgemäßen« entfernt
hält, um auf diese Weise dem »Angriff der Zeit« besser standhalten
zu können.

Nun mag die Zeit wirklich alles dem Nichtsein überantworten,
wie man seit alters und bis heute sagt.13 Für uns heute hat aber
die Frage, wie Andere zu Tode kommen, sterben oder umgebracht
und spurlos vernichtet werden, um auf diese Weise aus jeglicher
›Welt‹ herauszufallen14, eine davon abweichende Bedeutung, der kei‐
ne Renaturalisierung jeglicher Vernichtung, jeglichen Umkommens
und Sterbens zu einem indifferenten ›natürlichen‹ Vorgang mehr
gerecht werden kann.15 Vor diesem Hintergrund handelt es sich im

12 K. Löwith, Fiala. Die Geschichte einer Versuchung, Berlin 2019, 9.
13 Vgl. J. M. Esquirol, Der intime Widerstand. Eine Philosophie der Nähe, Hamburg

2021, 21 ff. Auch hier mündet dies in eine Philosophie der Bleibe (demeure),
besonders des Hauses als eines angeblich »tröstlichen« Ortes, was ohne zu
revidierende Idealisierungen allerdings nicht abgeht.

14 Vgl. die eindringlichen Beschreibungen bei S. Alexijewitsch, Die letzten Zeu‐
gen. Kinder im Zweiten Weltkrieg, Berlin 2016; Tschernobyl. Eine Chronik der
Zukunft, Berlin 32021.

15 Zuletzt haben das vielfältige öffentliche Reaktionen auf die Herausforderung
der Corona-Pandemie bewiesen, die sich darum drehten, dass es unannehmbar
sei, in Zeiten ›massenhafter‹ Sterblichkeit die Toten gleichgültig ihrem Schicksal
einer massa perdita zu überlassen. Deshalb kämpfte man nicht zuletzt auch
um die Aufrechterhaltung einer ›menschlichen‹ Kultur der Bestattung. »Man
entledigt sich nicht der Toten«, auch wenn man in säkularisierten Gesellschaf‐
ten zeitweise nicht weiß, was man mit ihnen »anstellen« soll (vgl. P. Ricœur,

1. Leben nach dem Ende der »natürlichen Welt«?

147

https://doi.org/10.5771/9783495991428-143 - am 18.01.2026, 10:51:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Folgenden um einen problemorientierten Beitrag zur Diskussion
der aktuellen Bedeutung des Werkes von Löwith, konzentriert auf
die Frage, wie die Rede vom »Verlorensein« in seiner anscheinend
unweltlich gewordenen Welt heute einzuschätzen ist. Löwith gibt
gelegentlich wie in seinem Aufsatz über Natur und Geschichte (1951)
zwar eine eindeutige Antwort auf diese Frage: »Faktisch existieren
wir im Sinne des Existenzialismus« − nämlich weltlos, grundlos und
in jeder Hinsicht kontingent −, »weil und seitdem wir in diesem
unendlichen Universum der modernen Naturwissenschaft verloren
und heimatlos sind«.16 Bei näherem Hinsehen zeigt sich jedoch, dass
die Liste der ›ätiologischen‹ Faktoren, die Löwith als für die Erfah‐
rung des Verlorenseins ursächliche anführt, vielfältiger und in sich
heterogener ist.17 Die nachfolgenden Überlegungen konzentrieren
sich abgesehen davon auf die spezifische Bedeutung, die diese Er‐
fahrung angesichts von Löwiths eigener geschichtlicher Gegenwart
angenommen haben müsste.

Löwith gehört fraglos zu all jenen, die sich infolge der nazisti‐
schen Terrorherrschaft von 1933−1945 derart in die Emigration und
ins (von ihr vielfach kaum zu unterscheidende) Exil gedrängt sa‐
hen18, dass sie bis an ihr Lebensende von dieser einschneidenden
Erfahrung geprägt bleiben mussten bzw. müssten − bedenkt man
in mancher Hinsicht vergleichbare Schicksale wie etwa das von
Günther Anders und Hannah Arendt oder auch das von Max Hork‐
heimer, Hilde Domin und Georges-Arthur Goldschmidt. In den
Jahren der Emigration und im noch lange währenden »Nachexil«,
wie letzterer es nannte19, das auch im Leben der in die Bundesre‐
publik Deutschland Zurückgekehrten nach dem Ende des Zweiten

Lebendig bis in den Tod. Fragmente aus dem Nachlass [frz./dt.], Hamburg 2011,
9).

16 K. Löwith, Natur und Geschichte, in: Die Neue Rundschau 62, Heft 1 (1951),
65−74; auch in: S2, 280−296.

17 Vgl. Vf., Verzeitlichte Welt. Zehn Studien zur Aktualität der Philosophie Karl
Löwiths, Stuttgart 22020, Kap. IV.

18 Zum Übergang von der Erfahrung der Emigration in die des Exils vgl. LD, 89.
Bemerkenswert ist, dass Löwith Eduard Sprangers Generalisierung (der zufolge
»im letzten Sinne [...] alle Erdwanderer Auswanderer« seien) als Beispiel für
die Unfähigkeit »deutscher Intelligenz« anführt, die aktuelle politische Lage
wirklich zu begreifen (vgl. LD, 114). Wurden Ungezählte seinerzeit etwa nicht zu
einem politisch exilierten Leben genötigt − bedroht mit tödlicher Gewalt?

19 G.-A. Goldschmidt, Vom Nachexil, Göttingen 2020.

Kapitel V

148

https://doi.org/10.5771/9783495991428-143 - am 18.01.2026, 10:51:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Weltkriegs oft kein Ende nehmen konnte20, musste nicht nur die
Bedeutung dieses Krieges, sondern auch die Bedeutung der Welt,
die er heimgesucht hatte, zu einer radikalen Frage werden. War es
wirklich nur ein ›zweiter‹ Weltkrieg, nach dem Ersten, dem noch
weitere wie der Kalte Krieg folgen würden? Oder hatte es sich in
Verbindung mit seinem Vorgänger um einen zweiten Dreißigjähri‐
gen Krieg gehandelt, wie heute manche vorschlagen? Oder hatte er
noch weit radikaler eben das in Frage gestellt, was unter einer ›Welt‹
überhaupt zu verstehen ist − angesichts vielfach artikulierter Erfah‐
rungen des Weltverlusts, der Weltverlorenheit, der Weltfremdheit
und der Verlassenheit, die von Stefan Zweig über Hannah Arendt
und Günther Anders bis hin zu Jean Améry u. v. a. m. auf die
Spur eines radikalen und fortan unaufhebbaren Exils hinzudeuten
schienen?21 Konnten die Überlebenden, können wir in Anbetracht
der von ihnen bezeugten historischen Erfahrung je wieder einer oder
der Welt bruchlos zugehören? Wenn ja, inwiefern? Wenn nicht, in‐
wiefern nicht? Stellt uns das v.a. seit Heidegger so viel thematisierte
In-der-Welt-sein selbst vor diese Alternative? Oder ist gerade unser
›natürlicher‹ Weltbezug derart beschaffen, dass er uns auf eine Welt
hin öffnet, der wir zwar entstammen, der wir aber gerade nicht ›rest‐
los‹ zugehören und über die wir auch niemals verfügen können, wie
es uns ein fataler Technizismus glauben macht, der längst destruktiv
auf diejenigen zurückfällt, die immer noch glauben, sich der Natur
ganz nach eigenem Gutdünken bemächtigen zu können, um sie
auszubeuten und allen möglichen Gewinn aus ihr zu ziehen − sei es
auch um den Preis einer nicht mehr zu leugnenden Destruktivität,
die die Menschen eines Tages dazu zwingen könnte, eine weitgehend
ausgenutzte, vermüllte und verwüstete Erde zu verlassen?

Vor diesem aktuellen Hintergrund werfe ich im Folgenden mit
Querbezügen auf Hans Blumenberg und Paul Ricœur die Frage

20 Vgl. H. Müller (Hg.), Exil. Asyl. Tatort Deutschland. Texte von 1933 bis heute −
eine literarische Anthologie, Gerlingen 1994. Andere Fälle lassen sich allerdings
auch nachweisen; so z. B. Hans Sahl, der, nachdem er selbst im Exil noch
ein weiteres Exil hatte erleben müssen, diese Erfahrung schließlich für beendet
erklärte. H. Sahl, Memoiren eines Moralisten. Das Exil im Exil, München 2008,
253, 356, 472.

21 Vgl. Vf., Exil – Welt – Faktizität. Eine Übung in hermeneutischer Zirkularität,
in: Phänomenologische Forschungen. Beiheft 5: Faktum, Faktizität, Wirklichkeit
(2023), 263–282.

1. Leben nach dem Ende der »natürlichen Welt«?

149

https://doi.org/10.5771/9783495991428-143 - am 18.01.2026, 10:51:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


auf, ob sich Karl Löwiths Diagnose neuzeitlichen Weltverlusts so
verstehen lässt, dass sie von der Erfahrung geprägt ist, paradoxerwei‐
se in einer geradezu unweltlich gewordenen Welt verloren zu sein,
und dass sie genau dagegen auch aufgeboten wird. Zur Erklärung
dieser Erfahrung reicht ein Rekurs auf Physikgeschichte bzw. auf
die »Genesis der kopernikanischen Welt« (Blumenberg), die man
immer wieder dafür verantwortlich gemacht hat, dass wir − angeb‐
lich mehr oder weniger tief gekränkt22 − in einer dezentrierten und
entzauberten, insofern eigentümlich weltlosen Welt zu ›existieren‹
hätten, gewiss nicht aus, wie sich zeigen wird.

2. Im »Krieg gegen die Natur« auf sich selbst
zurückgeworfen?

Ob missverstanden oder nicht, der alttestamentarische Auftrag,
sich die Erde untertan zu machen23, scheint innerhalb eines erdge‐
schichtlich gesehen sehr kurzen Zeitraums zu einem buchstäblich
überwältigenden ›Erfolg‹ geführt zu haben, wenn es denn stimmt,
dass sich »das Monstrum Erde« dem Menschen inzwischen »er‐
geben hat«.24 Allerdings auch ohne jeglichen Auftrag dieser Art
konnten Menschen das, was die mächtigsten von ihnen für ihre
Herrschaft über die Erde bzw. über die Natur halten, die sich ih‐
nen auf deren Oberfläche darbietet, inzwischen derart weit treiben,
dass man sich dazu veranlasst gesehen hat, dem relativ späten,

22 Vgl. die Zurückweisung der immer noch (von Freud bis Rorty) verbreiteten
Rede von Kränkungen, deren erste auf Kopernikus und seine kosmologischen
Kollegen zurückzuführen gewesen sein sollte, bei H. Ritter, Notizhefte, Berlin
72011, 302.

23 Vgl. M. Horkheimer, Kritik der instrumentellen Vernunft, Frankfurt/M. 1974, 67,
103; H. Blumenberg, Geistesgeschichte der Technik, Frankfurt/M. 2009, 21−27;
K. Löwith, Der Weltbegriff der neuzeitlichen Philosophie, Heidelberg 1960, 14,
Anm. 14 [=DW]; P. Blom, Die Unterwerfung. Anfang und Ende der menschlichen
Herrschaft über die Natur, München 2024, 82 f., 259, 267, 282 f. Eher ist von
einem Kontrollwahn zu sprechen, der das früher so genannte System der Natur
(Paul Thiery d’Holbach) außer Kontrolle geraten lässt und in ein großes Sterben
zu münden droht; vgl. D. Wallace-Wells, The Uninhabitable Earth. A Story of the
Future, London 2019, 96, 119, 155.

24 K. Schlögel, Die Mitte liegt ostwärts. Europa im Übergang, München, Wien 2002,
170. Nachdrückliche Zweifel daran sind allerdings angebracht.

Kapitel V

150

https://doi.org/10.5771/9783495991428-143 - am 18.01.2026, 10:51:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


doch längst auch für die ganze Flora und Fauna lebensgefährlichen
Auftreten der Gattung Mensch in der Erdgeschichte einen eigenen
Namen zu geben: Anthropozän. Für dieses Erdzeitalter gilt anschei‐
nend: »Wo Homo sapiens hinkam, begann das Aussterben.«25 Man
hat das auch als Krieg gegen die Natur gedeutet, die nun ihrerseits
»goes to war with us«26, so wird angesichts von drohenden, keines‐
wegs mehr ganz ›natürlichen‹, vielmehr menschengemachten Desas‐
tern befürchtet.

Auf diesen Zusammenhang könnte man diesen Namen zurück‐
führen und den Beginn des Anthropozäns entsprechend datieren:
auf die Verbreitung und Radikalisierung einer anthropogenen Ge‐
walt, die kürzlich den amtierenden Generalsekretär der UNO, Anto‐
nio Guterres, zu dem Schluss veranlasste: »Humanity is waging war
on nature.«27 Nimmt man den Krieg hier als Metapher beim Wort28,
wird sogleich der Widersinn eines solchen Unterfangens deutlich.

25 Les U. Knight zit. n. A. Weisman, Die Welt ohne uns. Reise über eine unbevölkerte
Erde, München 2009, 328. Zum inneren Zusammenhang zwischen Anthropo‐
zän, Krieg und Gewalt vgl. Vf., Selbstdestruktive Gewalt und Krieg im Anthro‐
pozän. Ohne Rücksicht auf die Natur, gegen die Natur und sich selbst, in: O.
Mitscherlich-Schönherr, M.-D. Cojocaru, M. Reder (Hg.), Kann das Anthropo‐
zän gelingen? Interdisziplinäre Perspektiven, Berlin 2024, 23–46.

26 Wallace-Wells, The Uninhabitable Earth, 20.
27 Vgl. www.theguardian.com/environment/2020/dec/02/humanity-is-waging-

war-on-nature-says-un-secretary-general-antonio-guterres. Zu denken ist in die‐
sem Kontext auch an die Abermillionen Lebewesen, die der industrialisierten
Ernährung der Menschen auf vielfach brutalste Art und Weise täglich zum
Opfer fallen − so dass scheinbar ein schlechtes Gewissen angesichts dessen
Phantasien nährt, sie könnten sich eines Tages ihrerseits in einem ›kriegeri‐
schen‹ Aufbegehren dafür rächen. Bücher und Filme wie Der Schwarm (Frank
Schäzing) machen diese Phantasie erfolgreich zu Geld.

28 Zu diesem Verfahren vgl. in metaphorologischer Perspektive H. Blumenberg,
Quellen, Ströme, Eisberge, Berlin 2012, 30. Eine Metapher beim Wort zu neh‐
men, kann ihre kreative bzw. ›lebendige‹ Verwendungsweise verdeutlichen (H.
Blumenberg, Die nackte Wahrheit, Berlin 32020, 167), aber auch ihren Wider‐
sinn zeigen. Zwischen beidem ist eine klare Grenze allerdings nicht auszuma‐
chen. Katachrese, Missbrauch, Fehlverwendungen und Fehlschläge lassen sich
nicht ohne Weiteres mittels allgemeiner Kriterien bestimmen (vgl. ebd., 140,
208, 225, 231). Insofern verfügen wir nicht über eine kritische Metaphorologie.
Vgl. B. H. F. Taureck, Metaphern und Gleichnisse in der Philosophie. Versuch
einer kritischen Ikonologie der Philosophie, Frankfurt/M. 2004, 83 f.; P. Ricœur,
La métaphore vive, Paris 1975; A. Friedrich, Metaphorologie der Vernetzung. Zur
Theorie kultureller Leitmetaphern, Paderborn 2015.

2. Im »Krieg gegen die Natur« auf sich selbst zurückgeworfen?

151

https://doi.org/10.5771/9783495991428-143 - am 18.01.2026, 10:51:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.theguardi
https://doi.org/10.5771/9783495991428-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.theguardi


Wenn sich etwas schlechterdings nicht mit Waffengewalt besiegen
lässt, so die Natur. Und was auch immer man meint gegen sie unter‐
nehmen zu sollen, müsste schließlich auf die Kriegführenden selbst
zurückfallen, sind sie doch nach allem, was wir wissen, ganz und gar
aus der Natur hervorgegangen. Krieg gegen die Natur, die man sich
als angeblich längst entzauberte ohnehin nicht mehr als handelndes
Wesen vorstellen kann, müsste insofern ein selbstdestruktives, am
Ende suizidales Programm sein. So macht das Zeitalter des soge‐
nannten Anthropozäns einer Gattung wenig Ehre, die sich offenbar
selbst so wenig begriffen hat und zu ihrem eigenen Verderben rück‐
sichtslos mit der Natur verfährt, wobei sie sich auf der Erde »ohne
Scham und Diskretion aufführt«, wie Claude Lévi-Strauss feststell‐
te.29

Allerdings haben wir es immer noch mit einer in der Tat ›mons‐
trös‹ anmutenden Tektonik der auf flüssigem Magma schwimmen‐
den, mannigfaltig gebrochenen Erdkruste mit ihren Erdbeben und
vulkanischen Eruptionen, mit verheerenden Stürmen und Fluten
zu tun, die in immer kürzeren Abständen an die viel zitierte ›Über‐
macht‹ der Natur erinnern, der anscheinend wenig entgegenzuset‐
zen ist. Das gilt erst recht für deren extraterrestrische Dimensionen
– wie im Fall von zu erwartenden Asteroiden, die mit der Erde
zu kollidieren drohen, oder mit Blick auf Sonnenwinde und deren
elektromagnetische Impulse. Unterdessen provoziert man durch un‐
beirrt fortgesetzte Entnahme riesiger Mengen von Rohstoffen aus
den oberen, infolgedessen gefährlich destabilisierten Erdschichten,
durch die Verbrennung fossiler Energieträger und die Freisetzung
teils extrem klimaschädlicher Gase ›natürliche‹ Rückschläge auf
das eigene Handeln derart, dass die Existenz der menschlichen
Gattung selbst dadurch gefährdet wird. Und zwar jetzt, in einem
erdgeschichtlich gesehen kurzen Augenblick, nicht erst in ferner
Zukunft; und in einem Ausmaß, dass auch die Hybris sogenannten
Geo-Engineerings nichts dagegen auszurichten verspricht.

So konnte die angeblich seit Urzeiten angestrebte und zwischen‐
zeitlich sogar erfolgreich anmutende Herrschaft des Menschen über
die Erde in Angst der Menschen vor sich selbst als vermeintlich
Herrschenden umschlagen, droht ihnen nach aktuellen Diagnosen

29 C. Lévi-Strauss, L’origine des manières de table, Paris 1968, 422.

Kapitel V

152

https://doi.org/10.5771/9783495991428-143 - am 18.01.2026, 10:51:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


doch nicht weniger als »der Zusammenbruch unserer Welt«30 − in‐
folge einer Destruktivität31, die ihrer Gattung womöglich von Anfang
an eignete, die aber spätestens im Zuge eines durchgreifenden Tri‐
umphs ihrer »instrumentellen« Unvernunft32 nunmehr global derart
auf sie zurückzuwirken scheint, dass sogar ihr physisches Überleben
fraglich erscheint. Wenn mit dem Homo sapiens das große Ausster‐
ben einsetzte, dann vielleicht auch sein eigenes. Inzwischen hat er
ganze Gebirge im Zuge der Ausbeutung fossiler und anderer Roh‐
stoffe förmlich »amputiert«33, zigtausende von Arten zum Ausster‐
ben verurteilt (täglich verschwinden nach aktuellen Schätzungen ca.
150 weitere) und selbst das weltweite Klima in rasantem Tempo so
nachhaltig verändert, dass es die well-offs auf einer überhitzten Erde
in absehbarer Zeit vielleicht nur noch in nördlich gelegenen Zonen
werden aushalten können. Längst antizipiert man darüber hinaus
das endgültige Aussterben der menschlichen Gattung − in einem
fiktiven, mal melancholischen, mal von Trauer erfüllten Rückblick
auf die Gegenwart unserer »Welt, aus der wir uns vertrieben haben«
werden, als ob es sich schon um das Paradies gehandelt hätte.34

30 P. Mason, Postkapitalismus. Grundrisse einer kommenden Ökonomie, Berlin
2016, 315 f.

31 Dabei nimmt sich die Liste inzwischen akkumulierter menschlicher Entdeckun‐
gen, Errungenschaften und Erfindungen eindrucksvoll aus, die keineswegs
durchgängig in dem Verdacht stehen, zu einem selbstdestruktiven Programm
beizutragen. Es wäre insofern wenig überzeugend, wollte man etwa menschliche
Selbstdestruktivität und Technizität umstandslos auf einen Nenner bringen.

32 Bei Max Horkheimer bspw. wird die »instrumentelle Vernunft« bekanntlich
so beschrieben, dass man sich angesichts ihres selbstdestruktiven Potenzials
fragen muss, ob sie überhaupt den Titel »Vernunft« mit Recht trägt. Vgl. M.
Horkheimer, Zum Begriff der Vernunft [1952], in: ders., Sozialphilosophische Stu‐
dien, Frankfurt/M. 1972, 47−58. Für Spinoza wäre das unverständlich gewesen.
Löwith zitiert dessen Ethik mit den Worten: »Wenn es möglich wäre, daß der
Mensch bloß solche Veränderungen erleiden könnte, die durch seine eigene
Natur allein eingesehen werden können, so würde daraus [...] folgen, daß er
nicht vergehen könnte, sondern daß er notwendigerweise immer existierte.« B.
de Spinoza, Die Ethik nach geometrischer Methode dargestellt [1677], Hamburg
1976, 194 f. Lehrsatz 4; K. Löwith, Gott, Mensch und Welt in der Metaphysik von
Descartes bis zu Nietzsche, Göttingen 1967, 239 [=GMW].

33 Vgl. Weisman, Die Welt ohne uns, 302.
34 Ebd., 362; Wallace-Wells, The Uninhabitable Earth, 136; vgl. E. v. Thadden,

Schnee war gestern. In der Klimakrise greift ein beklemmendes Gefühl um sich:
Die Traurigkeit über das, was verloren geht, in: Die Zeit, No. 12 (2020), 39.

2. Im »Krieg gegen die Natur« auf sich selbst zurückgeworfen?

153

https://doi.org/10.5771/9783495991428-143 - am 18.01.2026, 10:51:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Bevor es aber dazu kommt, dass die Erde zum Grab der Mensch‐
heit wird, an dem eine deren Schicksal vorauseilende Trauer der
menschlichen Unfähigkeit nachsinnt, die eigene Destruktivität zu
begreifen und zu bekämpfen, will man alles dagegen aufbieten −
sei es, indem man wie Carl Amery für die »Verletzlichsten« sen‐
sibilisiert, deren stilles Verschwinden von der Erde unser eigenes
Schicksal ankündigt, sei es, indem man sich mit Bertrand Russell die
»stumme Gleichgültigkeit der wahrhaft großen Dinge« vor Augen
führt, die uns überdauern werden und im Vorhinein alle menschli‐
chen Kämpfe um Macht und Herrschaft als vergeblich erscheinen
lassen.35 Und das in einer Zeit, in der menschliche Macht und Herr‐
schaft ungeahnte Triumphe gefeiert hat.

Hat die menschliche Gattung nicht binnen Kurzem alle ›weißen
Flecken‹ auf den früheren Landkarten getilgt, alles entdeckt, was
zu entdecken war, und infolgedessen der Ausbeutung ausgeliefert,
Arktis und Antarktis inclusive? Auch dort aber hält man nur mit
Mühe den bereits angehäuften Schrott unter Kontrolle; und die
um die dortigen Rohstoffvorkommen längst entbrannte Konkurrenz
der immer noch imperiale Ambitionen hegenden Großmächte lässt
immer neue Umweltschäden größten Ausmaßes befürchten. Aus‐
wege aus derart selbstdestruktivem, die ganze umweltliche Natur
vermüllendem, vergiftendem und verwüstendem Wirtschaften wur‐
den zwar gesucht, aber bislang allenfalls auf lokaler Ebene, jedoch
nicht wirklich als global überzeugende gefunden. Für manche ist
es deshalb bereits Zeit, anderswohin aufzubrechen. Mit oder ohne
ungebremsten utopisch-futuristischen Überschwang sind sie offen‐
bar der Überzeugung, die vielfach als »Heimatplanet« titulierte Erde
sei nur eine Art Sprungbrett auf der Reise in kosmische Fernen und
insofern bereits Vergangenheit.

Sublunar, wird behauptet, gebe es ohnehin nichts »Unberührba‐
res« und keine wirklich unzugängliche Fremdheit mehr; auch nicht
in den Tiefen der großen Ozeane, wo noch zahlreiche unbekannte
Lebensformen darauf warten mögen, von uns entdeckt zu werden.
Überall würde die Menschheit so gesehen nur noch sich selbst be‐
gegnen − in allem Erfahren, Auslegen und Interpretieren, in allem
praktischen Tun und in allen theoretischen Weltbezügen bis hin zur

35 C. Amery, Natur als Politik. Die ökologische Chance des Menschen, Reinbek 1978,
181, 25.

Kapitel V

154

https://doi.org/10.5771/9783495991428-143 - am 18.01.2026, 10:51:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Physik. Das finis terrae wäre insofern bereits eingetreten, als die
Erde für die Menschen, die auf ihr lebten, früher eine übermächtige
und auf sie im Grunde unbezügliche Fremdheit bedeutete.36 Wenn
sie sich aber anschicken, sich der Erde ganz und gar zu bemächtigen
und deren überwältigende Fremdheit in einer ›menschlichen‹ Welt
aufzuheben, gibt es keine von ihnen unabhängige Erde und Natur
mehr, allen Vorstößen in subatomare Sphären und in extraterrestri‐
sche Fernen zum Trotz, die auf den ersten Blick das Gegenteil zu
lehren scheinen. In jedem Fall, schreibt Karl Löwith unter Berufung
auf den Physiker Werner Heisenberg, begegnet ›der Mensch‹ nur
noch sich selbst.37 ›Er‹ sei es, der die Beziehungen zu allem, was ihm
zunächst fremd gewesen sein mag, herstellt und sie sich theoretisch
verständlich macht, mit oder auch ohne praktische Anwendungsper‐
spektive.

Nach dem Zweiten Weltkrieg tritt Löwith dagegen an38, unseren
Blick wieder auf die uns anschaulich (wie er meint) seit jeher
erschlossene, aber unabhängig von uns und überwältigend fremd
bleibende Welt39 hin zu öffnen, weil er sich davon überzeugt hat,
dass nichts so sehr in die Irre leitet wie gerade die Vorstellung,
man habe es nur noch mit einer dem menschlichen Wissen und
unserer Macht zu unterwerfenden Natur zu tun. Was er dagegen
»natürliche Welt« nennt, soll sich gerade dadurch auszeichnen, dass
diese nicht auf menschliches Maß zugeschnitten ist, weder von ihrer

36 R. Schrott, Finis terrae, München 1997, 138.
37 W. Heisenberg, Das Naturbild der heutigen Physik, Hamburg 1955, 18.
38 Vgl. die kurze Situationsbeschreibung d. Vf., Auskehr aus ›heilloser‹ Weltge‐

schichte? Karl Löwith, in: ders. (Hg.), Geschichtskritik nach ›1945‹. Aktualität
und Stimmenvielfalt, Hamburg 2023, 304−316. Der Verweis auf das Ende des
Zweiten Weltkriegs soll an dieser Stelle nicht suggerieren, Löwiths Hinwendung
zur »natürlichen Welt« habe erst dieses Anstoßes bedurft und sie habe sich
nicht längst vorher angekündigt. Als eine Art Quintessenz dieser Hinwendung
lässt sich das Nachwort zu Löwiths Beschreibung seines Lebens in Deutschland
vor und nach 1933 lesen, wo es heißt: »Die Welt ist weiter und das Leben reicher,
als daß es sich ›vor‹ und ›nach‹ irgendwem [wie etwa Hitler] einteilen ließe.
Nur die Geschichte kennt solche Einschnitte, aber alle Geschichten überleben
sich selbst und beständig bleibt nur, was weder ein vorher noch nachher kennt,
weil es immer so ist, wie es schon war und auch sein wird« (LD, 136).

39 Gemeint war gewiss nicht die ›im Ganzen‹ anschaulich erfassbare Welt, von
deren Realität Blumenberg als einem »nie erfaßbare[n], nie übersehbare[n]«
Ganzen spricht in: Paradigmen zu einer Metaphorologie. Sonderdruck aus dem
Archiv für Begriffsgeschichte Bd. 6, Bonn 1960, 19 f.

2. Im »Krieg gegen die Natur« auf sich selbst zurückgeworfen?

155

https://doi.org/10.5771/9783495991428-143 - am 18.01.2026, 10:51:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


schieren Größe und zeitlichen Dimensionalität her, noch gar von
ihrem unbekannten Ursprung oder Ziel her, nach dem man so oft
gefragt hat. Der natürlichen Welt eigne ›an sich‹ nichts dergleichen,
meint Löwith. So laufen auch Fragen nach ihrem ›Sinn‹ ins Leere.
Von einem Ursprung oder Ziel her ›sinnvoll‹ könne allemal nur sein,
was sich auf menschliches Handeln beziehen lasse (S2, 256), aber
nichts, was seit unvordenklichen Zeiten und auf unabsehbare Zeit
hin existiert wie eben diese Welt, die uns unendlich übersteige, ohne
sich darum begreifen zu lassen, wie es noch Pascal vorschwebte.40

Die Welt, als deren Apologet Löwith auftritt, ist gerade kein Begriff;
sie wird nur anschaulich zugänglich − und dann so, dass sie sich der
Begreifbarkeit entzieht.

3. Im Zeichen der Gleichgültigkeit.
Ausgeliefert an eine »vermenschlichte« Welt?

Klassisch wird dies in der Neuzeit unter dem Aspekt ihrer Gleichgül‐
tigkeit oder Indifferenz zur Sprache gebracht − von Blaise Pascal
über Friedrich Nietzsche bis hin zu Hans Blumenberg.41 Noch in
Blumenbergs nachgelassener Schrift Realität und Realismus heißt
es: »In der Gleichgültigkeit der zur Erscheinung degradierten Natur
gegenüber dem Menschen gründet als einziger Ausweg der Selbst‐
behauptung die Gleichgültigkeit des Menschen gegenüber dieser
Natur.«42 Gerade Blumenberg, der in seiner Habilitationsschrift
Die ontologische Distanz (1950) selbst noch an die theoría der
Antike als eine Weise anschaulich-kontemplativer Erschlossenheit
einer von sich aus beständigen und auf den Menschen überhaupt
nicht angewiesenen ›kosmischen‹ Welt erinnert hatte43, hat sich aber

40 B. Pascal, Gedanken (Hg. W. Rüttenauer), Basel (o. J.), Fragmente 127, 128.
41 F. Nietzsche, Jenseits von Gut und Böse, in: Sämtliche Werke. Kritische Studien‐

ausgabe Bd. 5, 9−244, hier: 21, 109 [=KSA]; H. Blumenberg, Die Genesis der
kopernikanischen Welt. Bd. 1, Frankfurt/M. 1981, 55−103; Schrott, Finis terrae,
173.

42 H. Blumenberg, Realität und Realismus, Berlin 22020, 59.
43 H. Blumenberg, Die ontologische Distanz. Eine Untersuchung zur Krisis der phi‐

losophischen Grundlagen der Neuzeit, Berlin 2022, 74 f. Noch im nachgelassenen
Manuskript mit dem Titel Die nackte Wahrheit (Kap. VII) kommt Blumenberg
auf die (ptolemäische) antike Anschauung des Kosmos zurück und verbindet

Kapitel V

156

https://doi.org/10.5771/9783495991428-143 - am 18.01.2026, 10:51:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


später dagegen verwahrt, etwa ihrem angeblichen »Schweigen« im
Zeichen der Genealogie des neuzeitlichen Weltbildes noch eine an‐
thropomorphe Bedeutung zuzuschreiben44; beispielsweise die, dass
die Welt vom Schicksal der Menschen gänzlich unberührt und un‐
gerührt bleibe, dass sie insofern gleichgültig, ›absurd‹ oder gar grau‐
sam erscheinen müsse.45

Wie Blumenberg, so geht auch Löwith über weite Strecken von
der Maßgeblichkeit der (modernen) Physik aus, wo er in der Neuzeit
zur Geltung gekommene Weltbegriffe diskutiert. »Nachdem die neu‐
zeitliche Physik von Kopernikus und Kepler bis zu Galilei, Newton
und Einstein unser Weltbild revolutioniert hat«, kann auch »die phi‐
losophische Besinnung auf das Ganze des von Natur aus Seienden,
welches die Welt ist«, den »Fortschritt der Wissenschaften« nicht
mehr einfach ignorieren (S8, 273). Das bedeutet allerdings nicht,
dass man sich ihm unterwerfen sollte. Im Gegenteil: Löwith glaubt
diesem Fortschritt die Diagnose eines gegenläufigen Vergessens von
»wahren Einsichten« entgegenhalten zu müssen, auf die es sich zu‐
rückzubesinnen gelte, da speziell die neuzeitliche Transformation
überkommener Weltverhältnisse die Menschen in eine Sackgasse

mit ihr eine gerade »zwangsläufig [...] bevorzugte Stellung« des kosmischen
Betrachters der Welt, der unvermeidlich habe denken müssen, »daß es Wesent‐
liches und Wichtiges außerhalb der Reichweite dieser Position [...] nicht geben
werde«. Löwith akzentuiert dies anders: Er entnimmt der kosmischen, noch
heute, wie er meint, möglichen Anschauung der Welt, dass diese in unserem
Verhältnis zu ihr niemals aufgehe und dass sie uns überlegen sei.

44 Blumenberg, Paradigmen zu einer Metaphorologie, 110 ff.; Kopernikus im Selbst‐
verständnis der Neuzeit, Wiesbaden 1961, 31.

45 Vgl. im gleichen Sinne den Briefwechsel mit Leo Strauss (s.o., Anm. 8, S. 647,
649). In Frankreich ist bekanntlich vor allem Albert Camus als Beschwörer
eines ihm als ›absurd‹ bzw. ›an sich sinnlos‹ erscheinenden Lebens in einer
›schweigenden Welt‹ hervorgetreten, um dagegen zu revoltieren. Rückblickend
irritiert dabei nichts so sehr wie die Großzügigkeit, mit der man mit dem Begriff
des Sinns verfahren ist, mit der Folge, dass man allzu lange ›zwischenzeitliche‹
Dimensionen des Sinnhaften übersehen konnte, die keineswegs von einer ur‐
sprünglichen arché oder von einem finalen télos aller Geschichte abhängen; vgl.
P. Ricœur, L’homme révolté [1956], in: Lectures 2. La contrée des philosophes,
Paris 1999, 121−136 zum »Schweigen« der Welt, das keine Heilung mehr zulasse;
Vf., Zwischenzeitlicher Sinn. Sinngebung und Sinnstiftung, Sinnvolles und Sinnlo‐
ses als fragwürdige Alternativen, in: G. Jüttemann (Hg.), Wie der Mensch sich
selbst entdeckte, Gießen 2023, 85–96.

3. Im Zeichen der Gleichgültigkeit. Ausgeliefert an eine »vermenschlichte« Welt?

157

https://doi.org/10.5771/9783495991428-143 - am 18.01.2026, 10:51:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


geführt habe − ironischerweise durch die weitgehende ›Vermenschli‐
chung‹ der Welt selbst.

Diese Diagnose fächert sich bei näherem Hinsehen in mehrfacher
Hinsicht auf: Es sei, so Löwith, bei Descartes, bei Fichte und noch
bei Husserl zu einer regelrechten »Verwandlung der Welt ins auffas‐
sende Subjekt« gekommen, das ihr als »ortlose Intelligenz« oder
»transzendentales Ich« nicht mehr eingeordnet vorzustellen sei.46

Noch bei Heidegger, der erstmals von der Endlichkeit menschlichen
In-der-Welt-sein bzw. »Daseins« ausgegangen sei, bleibe das, was in
Sein und Zeit auch Existenz genannt wird, im Grunde leib- und na‐
turlos (GMW, 52; S8, 9, 15). Infolgedessen falle die alte Wahrheit der
physis, wie sie einst »das Sein von Kosmos wie Polis bestimmt« zu
haben scheint (GMW, 213), auch hier in Vergessenheit; und zwar als
seit jeher Bestehendes, über das die Menschen in keiner Weise verfü‐
gen; schon gar nicht in der Weise, wie es die politische Philosophie
der Moderne suggeriert hat, wo sie den zu Macht- und Gewaltaus‐
übung befähigten Menschen zum Subjekt einer Welt erhoben hat,
die allein ihm zu verdanken sein sollte. So konnte von einer Welt die
Rede sein, »die wir leben, die wir sind«, wobei die Verben ›leben‹
und ›sein‹ transitiv zu verstehen sind. Demnach »ist [der Mensch]
seine menschliche Welt, weil er wesentlich ein ›gesellschaftliches
Gattungswesen‹ oder ›zoon politikon‹ ist« (GMW, 146 f., 169) −
allerdings so, dass er sich auch als ›kosmopolitisches‹ Subjekt gerade
nicht mehr auf eine vermeintlich uralte Wahrheit einer physis bezie‐
hen will, nach der er sein politisches Tun und Denken zu richten
hätte.

Wenn Löwith demgegenüber von Natur, von natürlicher Welt
oder auch von der »Welt der Natur« spricht (GMW, 81, 189) und
für den »Versuch« plädiert, »den Menschen in die Natur und damit
in das Leben der Welt zurückzuversetzen« (GMW, 195), so meint
er in jedem Fall gerade nicht eine derart zu ›vermenschlichende‹,
auf den Menschen zu beziehende, von ihm zu begreifende und wo‐
möglich sogar von ihm gestiftete Welt oder Natur, sondern letztere
als ›Phänomene‹ eines »unbedingten Ganzen«, das in keiner gegen‐
ständlichen Erfahrung aufgehe und gerade dadurch die »positive«

46 Löwith, GMW, 39; DW, 15. Blumenberg spricht in diesem Zusammenhang mit
Nietzsche von einer »Metamorphose der Welt in den Menschen«; Blumenberg,
Geistesgeschichte der Technik, 35.

Kapitel V

158

https://doi.org/10.5771/9783495991428-143 - am 18.01.2026, 10:51:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Selbständigkeit einer physis soll erweisen können. Diese physis, so
sagte Löwith in seinem 1960er Heidelberger Vortrag über den Welt‐
begriff der neuzeitlichen Philosophie, sei uns immer schon voraus‐
gegangen; und sie erweise sich in ihrer gegenwärtigen Vorgängigkeit
zugleich zumindest insofern als »immer schon vollendet« (DW, 19),
als ihr offenbar »nichts fehlt«.47 Insoweit ist die Welt in ihrem Be‐
stehen in keiner Weise auf uns, auf menschliches Handeln und des‐
sen Zukunft angewiesen − ganz im Gegensatz zu einer politischen
Welt, von der man im Zeichen der modernen Fortschrittsideologie
annahm, ihr Sinn werde sich allenfalls in einer noch ausstehenden
oder ›kommenden‹ Zeit erweisen können.

Im Gegensatz zu derartiger Futurisierung rückhaltlos verzeitlich‐
ten menschlichen Lebens, das sich als politisiertes immerzu der
Erwartung des Künftigen und womöglich Besseren ausliefere, will
sich Löwith in die auf keine Zeit angewiesene und keiner Zeit ausge‐
lieferte Gegenwart einer uns unendlich übersteigenden Welt wieder
einfügen, deren auf menschliches Maß schlechterdings nicht berech‐
nete Maßlosigkeit allein die Menschen davon abbringen könne, an
sich selbst gerade dadurch irre zu werden, dass sie gar nicht mehr in
der Lage zu sein scheinen, etwas von ihnen wirklich Unabhängiges
wahrzunehmen und zu denken. Während ihnen geradezu alles und
jede(r) zum praktischen oder theoretischen Objekt verkümmert,
schließen sich die Menschen selbst in ihren Objektbezügen ein, die
angeblich gar nichts mehr ›draußen‹ lassen. Dabei bräuchten sie, so
scheint es, nur die Augen zu öffnen, um buchstäblich zu ›sehen‹,
dass die Welt, »ursprünglich erfahren, weder ein mathematisches
Ganzes, das teilbar ist, noch eine chaotische Mannigfaltigkeit von
Sinnesdaten [ist], zu denen ein Ordnungsprinzip des Verstandes
hinzutritt«. »Die Realität der Welt übersteigt zwar jede einzelne res,
die Welt ist aber auch nicht deren bloßer Inbegriff. Sie ist als das
Ganze aller bedingten Erscheinungen auch nicht nur negativ ein
Un-bedingtes, das vom Bedingten her nicht erreichbar ist, sondern
sie ist als das Eine und Ganze des von Natur aus Seienden, wie alle

47 Vgl. in Nietzsches Unzeitgemäßen Betrachtungen II zum Nutzen und Nachtheil
der Historie für das Leben 1 (in: KSA 1, 243−334, hier: 255), sowie in seinen
nachgelassenen Fragmenten der Jahre 1873/4 (in: KSA 7, 728) den für den un-
bzw. überhistorischen Menschen geltend gemachten Befund, für ihn sei »die
Welt in jedem einzelnen Augenblick fertig«; und ihr Ende sei jederzeit erreicht.

3. Im Zeichen der Gleichgültigkeit. Ausgeliefert an eine »vermenschlichte« Welt?

159

https://doi.org/10.5771/9783495991428-143 - am 18.01.2026, 10:51:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


physis, positiv selbständig« (DW, 19). Tatsächlich hat Löwith genau
dies als Wahrheit eines theoretischen Sehens verteidigt, wie es der in
Muße zugebrachten philosophischen Lebensform der theoría in der
Antike noch anschaulich möglich und verständlich gewesen sei.48

Gerade dort, wo der Sinn dafür buchstäblich ›aus dem Blick
gerät‹, kommt es zu einer »Weltverlorenheit«, die Löwith bereits
bei Nietzsche beschrieben findet (S8, 251; GMW, 163).49 Bei Nietz‐
sche, der die Natur allerdings als »immer werthlos« bezeichnete50,
entdeckt Löwith das genaue Gegenteil der ihm oft unterstellten
»Anthropomorphie«, nämlich den »einzige[n] große[n] Versuch im
neunzehnten Jahrhundert, die Exzentrizität der menschlichen Exis‐
tenz (›Seit Kopernikus fällt der Mensch aus einem Zentrum ins X‹)
in das Ganze des Seienden zurückzubinden« (S8, 25151). Die Welt
in diesem Sinne wiedergewinnen zu wollen, soll dem gemäß gerade
nicht darauf hinauslaufen, sie sich erneut als auf den Menschen
zugeschnittene Natur vorzustellen. Die Natur bzw. natürliche Welt
soll vielmehr wieder als das alles menschliche Messen übersteigende
Maßgebende in Erinnerung gerufen werden − und nicht der Mensch
weiterhin als das maßlose Maß aller Dinge und seiner eigenen Welt
gelten dürfen.52

Löwith beruft sich auf »ursprüngliche« Welt-Erfahrung als Beleg
dafür, dass sie sich im Modus der Anschauung, auf der Basis des

48 Insofern könnte Löwith kaum weiter entfernt sein von einer Anthropologie,
die vom Primat des Politischen ausgeht und den Weltbegriff darauf aufbaut;
vgl. H. Plessner, Macht und menschliche Natur. Ein Versuch zur Anthropologie
der geschichtlichen Weltansicht [1931], in: Zwischen Philosophie und Gesellschaft,
Frankfurt/M. 1979, 276−363, hier: 332. Während sich Plessner noch dagegen
verwahrt, auf diesem Wege Philosophie in »Kulturpolitik« aufzulösen (ebd.,
277), ist dieser Schritt inzwischen von Richard Rorty programmatisch vollzogen
worden (R. Rorty, Philosophie als Kulturpolitik, Berlin 2019). Vor diesem Hinter‐
grund wird das Anachronistische von Löwiths spätem, um den Begriff der Natur
und der natürlichen Welt kreisendem Ansatz vollends deutlich. Dabei ist er
davon ausgegangen, gerade das Unzeitgemäße sei ›an der Zeit‹ und nicht etwa
bloß ein überholtes Relikt einer philosophischen Überlieferung, die nur noch
von historischem Interesse wäre.

49 Vgl. Löwith, S1, 307, sowie S8, 251.
50 Vgl. F. Nietzsche, Die fröhliche Wissenschaft, in: KSA 3, 343−652, hier: 540.
51 Vgl. F. Nietzsche, Zur Genealogie der Moral, in: KSA 5, 245−412, hier: 404.
52 Vgl. dagegen die übliche Deutung des homo-mensura-Satzes des Protagoras bei

W. Welsch, Mensch und Welt. Eine evolutionäre Perspektive der Philosophie,
München 2012, 38 f.

Kapitel V

160

https://doi.org/10.5771/9783495991428-143 - am 18.01.2026, 10:51:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»Zeugnisses der Sinne« (DW, 13, 19), als von allem Menschlichen
unabhängig erweise. Unter diesem Vorzeichen komme auch das We‐
sen der Dinge zur Erscheinung. Allerdings nicht länger im Rahmen
einer Wohl- und Rangordnung, wie man sie sich in der Antike
als Kosmos vorgestellt hat (DW, 9). Bereits im Ausgang dieser Zeit
kündigt sich auch ein Weltüberdruss an, der alle Bewunderung und
Anbetung der Welt satt hat, die noch Nietzsche als das Lähmendste
überhaupt bezeichnete. Statt sich in der Kontemplation des Himmels
zu ergehen, fragt er sich und seine Leser, was für ein Recht die
Sterne haben sollen, uns hier unten zu begaffen.53

Inzwischen ist der nächtliche Blick in den Himmel freilich vie‐
lerorts derart buchstäblich getrübt, dass derartige Polemik gegen
eine menschlicher Macht spottende Natur kaum mehr verfängt.
Während hunderte von Satelliten den nächtlichen, bereits mit Welt‐
raumschrott übersäten und durch Lichtverschmutzung weitgehend
um seine Nächtlichkeit gebrachten Himmel durchkreuzen, sind
Sterne nur noch in geringer Zahl zu erkennen, wenn überhaupt.
Einzelne, bei Weltraumbegeisterten beliebte Dörfer können damit
Werbung machen, sich mit ihrer nächtlichen Abdunkelung und mi‐
nimalem Streulicht als große Ausnahme von dieser Regel anzubie‐
ten. Extraterrestrische sei wie auch sublunare (›unberührte‹) Natur
zum »Seltenheitswert« geworden, heißt es.54 Längst scheint sie in
der »menschlichen Geschichte der Natur« aufgegangen zu sein, wie
Serge Moscovici behauptet.55 Und man fragt sich, wie man sich in
solchen Zeiten noch auf eine allgemein nachvollziehbare »ursprüng‐
liche« Anschauung der Welt sollte berufen können, der Löwith die
Lehre entnehmen will, dass mit einem »anthropologischen Weltbe‐
griff« (DW, 11) nicht auszukommen ist, mit dem er gerade jene
Weltverlorenheit in Verbindung bringt.

Den entscheidenden Wendepunkt sieht Löwith in dieser Hinsicht
in der fatalen Gleichsetzung von Wissen und Macht (DW, 14), die
man ungeachtet der der menschlichen Gattung ursprünglich eigenen

53 Blumenberg, Die Genesis der kopernikanischen Welt, Bd. l, 88 f.
54 K. Allerbeck, W. Hoag, Generationen und ihre Welten, in: Denkanstöße ˊ87,

München, Zürich 1986, 45−49, hier: 46.
55 S. Moscovici, Versuch über die menschliche Geschichte der Natur, Frankfurt/M.

1990; vgl. Blumenberg, Geistesgeschichte der Technik, 30.

3. Im Zeichen der Gleichgültigkeit. Ausgeliefert an eine »vermenschlichte« Welt?

161

https://doi.org/10.5771/9783495991428-143 - am 18.01.2026, 10:51:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Technizität auf Francis Bacon zurückführt.56 Seit seiner Zeit und
im Grunde bis heute gelte als Welt nur noch eine bloße Außenwelt
(DW, 11), der man sich auf epistemischer Grundlage zum eigenen
(wenn auch kurzfristigen, in seiner Kurzsichtigkeit nicht bedachten)
Vorteil bemächtigen könne. Mit dem entscheidenden Nachteil aller‐
dings, dass sich die Menschen in einer derartigen − weniger physika‐
lisch als vielmehr machtbestimmten − Welt »ort- und heimatlos«
fühlen müssen (DW, 12). Sie können sich nicht mehr vorstellen, wie
sie eben der Welt, der sie sich bemächtigen, auch zugehören, wie sie
in, aus und mit ihr leben und leben sollten.57

Lehrt das aber nun umgekehrt jene »ursprüngliche« Anschauung
der Welt? Führt sie nicht nach Löwiths eigenem Befund auf die Spur
einer Welt-Fremdheit, aus der keineswegs hervorgeht, wie man in
der Welt als natürlicher Welt oder Natur einen (bewohnbaren und
lebbaren) Ort oder gar eine Heimat sollte haben können? Wenn
die Rede von einem Ort mehr besagen soll als das Vorhandensein
an einer Stelle im physikalischen Raum, wenn ein Ort zum Leben
gemeint sein soll58, bedarf dieser einer sozialen und politischen Ver‐

56 Demgegenüber betont Blumenberg den ursprünglichen Zusammenhang von
Erkennen, Können und Macht, der nicht erst ein Ergebnis der Neuzeit sei, wie
es den Anschein hat, wenn man sich in diesem Zusammenhang auf Bacon be‐
ruft. Vgl. H. Blumenberg, Ordnungsschwund und Selbstbehauptung. Über Welt‐
verstehen und Weltverhalten im Werden der technischen Epoche, in: H. Kuhn, F.
Wiedmann (Hg.), Das Problem der Ordnung, Meisenheim a. Glan 1962, 37−57,
hier: 54.

57 Hier liegen frappierende Ähnlichkeiten zu Blumenbergs Habilitationsschrift von
1950 vor, die sich mit der Genealogie jener Distanz befasst − ausgehend von
der Erinnerung an den Sinn einer theoría, die sehend dazu in der Lage gewesen
sein soll, sich anschaulich der Welt als Kosmos zu vergewissern, ohne sich
dieser Distanz auszuliefern. Noch auffälliger ist, wie Blumenberg dabei auf
Spuren des ›Du‹, des Dialogischen und eines verantwortlich Antwort gebenden
Daseins stößt, die von ferne an Löwiths frühere Habilitationsschrift erinnern,
von deren Prämissen sich der Autor dann aber im Zeichen der »natürlichen
Welt« weitgehend abwendet. Auch Blumenberg hat diese Spuren später nicht
weiterverfolgt. So konvergieren die (frühen) Schriften dieser beiden Kontrahen‐
ten eigentümlich im nur ansatzweise bedachten Begriff einer sozialen Welt, der
bis heute strittig geblieben ist. Vgl. Blumenberg, Die ontologische Distanz, 192,
238 zum ›Du‹, zu Antwort und Verantwortung ebd. 69, 152.

58 Vgl. die reichhaltigen Befunde zur Phänomenologie der Erfahrung von Orten
und Räumen bei E. S. Casey, Getting back into Place, Bloomington 1993; The
Fate of Place. A Philosophical History, Berkeley, Los Angeles 1998.

Kapitel V

162

https://doi.org/10.5771/9783495991428-143 - am 18.01.2026, 10:51:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ortung und Verbürgung.59 ›An Ort und Stelle‹ leben kann zumindest
heute, nachdem die Erdoberfläche so gut wie keine unbesetzten
und nicht ›demarkierten‹ Zonen mehr aufweist, niemand mehr, der
dort nicht auch von Anderen aufgenommen, geduldet oder auch
legitimiert wurde, sei es auf Zeit und befristet wie ein temporärer
Gast, Flüchtling oder Migrant, sei es auf Dauer oder ›für immer‹...
Jede Aufnahme erfordert ein originäres Einräumen von Platz und
Raum zum Leben sowie die Institutionalisierung einer Lebensform,
die die Aufnahme für länger garantieren kann60; und zwar unter
Rückgriff auf Ressourcen, die letztlich nur der Natur zu verdanken
sind − ›nachhaltig‹ nur dann, wenn deren Regenerationsmöglichkei‐
ten beachtet werden, wie es heute von allen Dächern gepfiffen wird.

Löwiths Denkweg führt jedoch keineswegs in derartiges ›ökologi‐
sches‹ und umweltethisches, inzwischen geläufiges Gelände. Gerade
in der Geschichte des Umwelt-Begriffs sieht er wieder vor allem
die Tendenz, die als das Ganze des seit jeher, gegenwärtig und auf
unbestimmte Zeit Seienden charakterisierte Welt auf eine menschli‐
che Welt nach menschlichen Maßen und für menschliche Zwecke
zu reduzieren. Er kritisiert denn auch nicht irgendwelche Arten
von Umweltverschmutzung (sei es im Namen der dabei millionen‐
fach mit zugrundegehenden Lebewesen, sei es im Namen puren
Eigeninteresses der Menschen und ihrer Nachkommen, die auf einer
verdreckten und vermüllten Erde auf Dauer nicht werden leben kön‐
nen). Vielmehr will er eine Weltverlorenheit aufweisen, die gerade in
der völligen Auslieferung an eine vermenschlichte Welt liegen soll.

59 Und zwar solcher Art, dass die Welt-Fremdheit nicht einfach getilgt wird. Als
Fremde kommen wir ›zur Welt‹ und verlassen sie auch wieder, wie schon von
Wilhelm Müller (in der Vertonung Franz Schuberts) und Friedrich Hölderlin
zu lernen war. Zwischenzeitlich könnte die Alterität eines »Weltfremdlings«
(Welsch, Mensch und Welt, 56 f., 73) nur gewaltsam getilgt werden. Wie das
zu vermeiden wäre, ist die Angelegenheit einer Philosophie der Gastlichkeit,
die menschliches Leben in, aus und von der Natur mit der Aufgabe einer nur
menschlicherweise zu stiftenden politischen Welt verknüpft, ohne uns letzterer
›restlos‹ auszuliefern.

60 Im Jahrhundert der Flüchtlinge, dessen zeitgemäßes Symbol der Viehwaggon
ist, gründet Europa als politischer Raum, in dem man das zeitweise beherzigt zu
haben schien, in der Tat auf Entwurzelung, wie Karl Schlögel treffend schreibt
(Im Raume lesen wir die Zeit. Über Zivilisationsgeschichte und Geopolitik, Frank‐
furt/M. 52016, 453, 455, 462). Vgl. dazu die Hinweise auf eine »bevorstehende
neue Völkerwanderungszeit« in LD, 130 (Löwith zitiert hier einen an ihn ge‐
richteten Brief eines gewissen »O.«).

3. Im Zeichen der Gleichgültigkeit. Ausgeliefert an eine »vermenschlichte« Welt?

163

https://doi.org/10.5771/9783495991428-143 - am 18.01.2026, 10:51:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Darin liegt bei Löwith eine zweifache Bedeutung: Erstens komme
den Menschen eine Welt, die gerade als gänzlich von ihnen unab‐
hängige ihren Namen verdient, abhanden. Sie haben demzufolge
keinen Sinn und kein Verständnis mehr für eine solche Welt; und
selbst wo wie bei Löwith von einer solchen Welt die Rede ist, wissen
sie nicht länger, was sie sie lehren sollte. Zweitens gehe der Mensch
bzw. gehen die Menschen auch sich selbst in der Welt verloren, wenn
sie sich alles zu unterwerfen und zu eigen zu machen versuchen, um
die Welt auf eine menschliche Welt zu reduzieren. Gerade darin liegt
für Löwith der eigentliche Weltverlust, der als Verlorensein in einer
im Grunde unweltlich gewordenen Welt zu erfahren ist. Der fragliche
Weltverlust ist so gesehen die direkte Folge theoretischer und prak‐
tischer, wissenschaftlicher, technischer und politischer Aneignung
der Welt.61 Aneignen kann man sie sich demzufolge nur um den
Preis, im gleichen Zuge sich selbst in ihr verloren zu gehen − und als
diesen Verlust Realisierende(r) aus ihr herauszufallen. Daran ändert
die Rede von ›Umwelt‹ gar nichts. Im Gegenteil: Gerade in einer
scheinbar ganz auf den Menschen bezogenen und entsprechend ge‐
hegten und bewirtschafteten Welt müssten die Menschen sich selbst
in dem Maße verloren gehen, wie sie jeden Sinn für eine nicht auf sie
zugeschnittene Welt einbüßen.

4. Rückbesinnung auf generative Verantwortung
– Im Zeichen radikal brüchiger Welt-Zugehörigkeit

Doch wie sollte das überhaupt möglich sein, wenn bereits ein »un‐
mittelbarer« oder »ursprünglicher Anblick der Welt« lehren könnte
(und müsste), dass sie niemals in einem ›menschlichen Begriff‹
von ihr aufgehen kann?62 Und wie sollte dies etwa »Scheu und
Ehrfurcht« ihr gegenüber lehren − und nicht auch bzw. alternativ
Ratlosigkeit, Gleichgültigkeit, Geringschätzung oder sogar eine Ver‐

61 Vgl. die ganz ähnliche, v.a. von Heidegger inspirierte Zeitdiagnose Max Müllers,
der allerdings nicht so weit geht, in einer Welt, der geradezu ihr »Weltcharakter
verloren« gegangen zu sein scheint, keinerlei Sinnfrage mehr aufzuwerfen (M.
Müller, Der Kompromiß oder Vom Unsinn und Sinn menschlichen Lebens, Frei‐
burg, München 1980, 133).

62 Vgl. Löwith, DW, 22.

Kapitel V

164

https://doi.org/10.5771/9783495991428-143 - am 18.01.2026, 10:51:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


achtung, wie sie nicht nur bei Nietzsche anzutreffen ist? Spinoza,
den auch Löwith zitiert, behauptete, in der Welt nichts gefunden zu
haben, was nicht »eitel und wertlos« wäre.63 In die gleiche Kerbe
wird Nietzsche mit den Worten schlagen: »Geht uns das Weltall
nichts an, so wollen wir das Recht haben, es zu verachten.«64 So
kann Verachtung auch zur Grundlage eines technizistischen Selbst‐
verständnisses werden, das sich nicht länger auf die Vorstellung
stützt, die Technik wie auch die Kunst müssten die Natur nachah‐
men oder sich in anderer Weise nach ihr richten. Schon für Oscar
Wilde lag das ironische Gegenteil viel näher: die Natur ahmt uns
nach.65

Ihren gemeinsamen Nenner haben solche Äußerungen darin, al‐
lem ›Gegebenen‹ im Ganzen, worauf sich Menschen beziehen, heiße
es nun Welt, Weltall oder, wie bei Löwith, »das Ganze des von
Natur aus Seienden«, jegliche Verbindlichkeit oder Maßgeblichkeit
abzusprechen. Warum sollte man unter solchen Vorzeichen mit ›Ge‐
gebenem‹ nicht nach eigenem Gutdünken verfahren? Warum sollte
man nicht allenfalls darin auch vernünftigerweise Verbindlichkeit
und Maßgeblichkeit eigenen Tuns etablieren, die offenbar nirgends
›objektiv‹ zu entdecken ist? Gilt nicht von Descartes über Kant und
Hegel bis hin zu Blumenberg und Habermas die menschliche Ver‐
nunft, ihre Subjektivität oder Intersubjektivität als dasjenige, woraus
allein jegliche Normativität zu schöpfen ist − stets unter der Prämis‐
se, dass der Natur als solcher und unserem In-der-Welt-sein selbst
keinerlei Normativität zuzuerkennen ist? Und haben daran phäno‐
menologische, poetische und hermeneutische Untersuchungen des
In-der-Welt-seins etwas ändern können?

Man denke nur an Maurice Merleau-Pontys, zweifellos von
Heideggers Ontologie, aber auch von Umweltlehren angeregtes Fra‐
gen nach der »wahrgenommenen Welt«, das auf unsere primordiale
Öffnung auf dasjenige hin stößt, was nicht wir selbst sind, was uns
affiziert und sich in allen Bezügen zu ihm als derart unaufhebbar
anders oder fremd erweist, dass es sich niemals in Besitz nehmen

63 Spinoza, Die Ethik, XXV. Löwith bezieht sich darauf in GMW, 203.
64 Nietzsche, Nachgelassene Fragmente 1869–1874, KSA 7, 459 [19/125]; Blumen‐

berg, Geistesgeschichte der Technik, 36.
65 Ritter, Notizhefte, 413.

4. Rückbesinnung auf generative Verantwortung

165

https://doi.org/10.5771/9783495991428-143 - am 18.01.2026, 10:51:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


lässt.66 Und man denke an Gaston Bachelards Poetiken der Erde und
der Ruhe, des Raumes und des Wassers67, auf die sich wiederum
Paul Ricœur mehrfach berufen hat68, um auf ein quasi-kosmisches
Sein des Menschen aufmerksam zu machen, das sich nur mytho-
poetisch und metaphorisch zum Ausdruck bringen lasse.69 Auf diese
Weise zeige sich, dass wir − und keineswegs nur »die Dichter«, wie
man unter Berufung auf Hölderlin meint − die Welt (symbolisch
vermittelt) bewohnen, bevor wir sie uns vorstellen und denken,
um sie womöglich nach unserem Gutdünken umzugestalten. Die
Welt zu bewohnen heißt hier zunächst: sich in ihr zu befinden im
Modus einer Befindlichkeit, der ontologisches Gewicht zukommt.
»Rien n’est plus ontologique que le sentiment«, schreibt Ricœur
in diesem Sinne70, weit entfernt, mit diesem Begriff etwa nur auf
eine Psychologie der Gefühle abzuzielen, die man für ›unmittelbar‹
zugänglich hält. Auch die Befindlichkeit stiftet keine unvermittelte

66 M. Merleau-Ponty, Die Natur. Vorlesungen am Collège de France 1956−1960,
München 2000, 65, 70; Das Auge und der Geist, Hamburg 1984, 49. Im Modus
der Wahrnehmung werde uns die Welt selbst dargeboten – aber gerade nicht
als ein Universum bloßer Sachen, sondern im Sinne einer ersten Öffnung auf
die Welt hin, die eher einer Enteignung als einer Inbesitznahme gleichkomme,
heißt es hier (56); zur (problematischen) Aktualität dieses Ansatzes vgl. Vf., Was
auf dem Spiel steht: die Erde oder die Welt. Maurice Merleau-Pontys Fragen nach
einer anderen Natur in den Vorlesungen am Collège de France (1956–1960) – aus
heutiger Sicht, in: Journal Phänomenologie 61 (2024), 10–25.

67 G. Bachelard, La Terre et les rêveries du repos, Paris 1948; Poétique de l’espace,
Paris 41964; La Poétique de la rêverie, Paris 31965.

68 So u. a. in seiner Symbolik des Bösen [1960], Freiburg, München 21988, 20 f.,
396; siehe auch P. Ricœur, Die Interpretation. Ein Versuch über Freud [1965],
Frankfurt/M. 1974, 27; Philosophie et langage, in: Dossiers pédagogiques de la
Radio-Télévision scolaire, no. 11, mars (1965), wieder abgedruckt in: Cahiers
Philosophiques (1993), 57−69, hier: 65 f.; The Human Experience of Time and
Narrative, in: Research in Phenomenology IX (1979), 17−34, hier: 30; Imaginati‐
on et métaphore, in: Psychologie médicale 14 (1982), 1883−1887.

69 P. Ricœur, Puissance de la Parole: Science et Poésie, in: La Philosophie et les
Savoirs, Paris 1975, 159–177, hier: 174; vgl. E. Grassi, Kunst und Mythos [1957],
Frankfurt/M. 1990, 110 ff. zur ganz ähnlich fundierten Diagnose eines Sturzes
in eine »Weltlosigkeit«, die dem Verblassen einer mytho-poetischen Potenz der
Kunst zu verdanken sei.

70 Ricœur, Puissance de la Parole, 176; La philosophie et la spécificité du langage
religieux, in: Revue d'histoire et de philosophie religieuses 55. Hommage à Pierre
Burgelin, no. 1 (1975), 13−26, hier: 21 f.

Kapitel V

166

https://doi.org/10.5771/9783495991428-143 - am 18.01.2026, 10:51:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Beziehung zwischen Mensch und Welt.71 Das Unvermittelte hält Ri‐
cœur wie auch das Unmittelbare für seit jeher verloren. »L’immédiat
est perdu«, schreibt er kurz und bündig.72 Sofern der phänomeno‐
logische Begriff der Lebenswelt ein unvermitteltes In-der-Welt-sein
suggeriert, weist er ihn denn auch zurück.

Streng genommen verdient die Lebenswelt gar nicht den Titel
einer Welt, wenn es stimmt, was Ricœur für hermeneutisch unhin‐
tergehbar hält, nämlich dass der Mensch nur dank der Sprache so
etwas wie ›Welt‹ − und nicht nur eine ihn umgebende Umwelt −
hat.73 Welt ist so gesehen das, wovon interpretierbare Texte handeln,
worauf sie sich referenziell beziehen74 − und keinesfalls, wie bei
Löwith, etwas anschaulich Gegebenes, dem spätestens seit Descartes
philosophisch keinerlei Verbindlichkeit mehr zukommt. Das cogito
zeigt im Gegenteil mit der ihm zugemuteten Last des Beweises von
Unbezweifelbarem unmissverständlich an, dass man sich auf diesem
Wege von der Naturalität der Natur selbst ausgeschlossen vorstellte.
Die Rede ist geradezu von einem »exile du cogito«75, das bis heute
nicht enden wollende Versuche nach sich gezogen hat, vor allem die
auf eine exilierte Subjektivität sich gründende menschliche Freiheit
wieder als eine aus der Natur hervorgegangene und ihr verbunden
bleibende zu denken. So ist bei Félix Ravaisson von menschlicher
Freiheit wieder als bíos und von letzterem als »naturalisation de
la liberté« die Rede76, deren Vorbild Ricœur in Spinozas conatus
essendi entdeckt.

Hat uns nicht bereits Spinoza gelehrt, wie wir uns von Natur
aus als »puissance d’exister« und zur willentlichen Selbsterhaltung

71 P. Ricœur, Philosophie et langage, in: R. Klibanski (ed.), Contemporary Philoso‐
phy. Philosophie contemporaine, Firenze 1969, 272−295, hier: 277.

72 Ebd., 284.
73 Ebd., 291.
74 Welt ist für Ricœur das Ensemble der durch Texte eröffneten Bezüge. Vgl. seine

Aufsätze Der Text als Modell: hermeneutisches Verstehen, in: H.-G. Gadamer, G.
Boehm (Hg.), Seminar: Die Hermeneutik und die Wissenschaften, Frankfurt/M.
1978, 83–117, hier: 89 f., sowie Philosophie et langage, in: Revue Philosophique
4 (1978), 449–463, hier: 459, 462 zur poetischen und metaphorischen Neube‐
schreibung des Wirklichen.

75 P. Ricœur, Nature et liberté, in: F. Alquié et al., Existence et nature, Paris 1962,
125–137, hier: 128.

76 Ebd., 132 f.

4. Rückbesinnung auf generative Verantwortung

167

https://doi.org/10.5771/9783495991428-143 - am 18.01.2026, 10:51:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


bestimmt erfahren?77 Daran hat Ricœur nachdrücklich festgehalten,
ohne aber die Selbsterhaltung als machtvolle Selbststeigerung in
Modi von Beherrschung, Ausbeutung und Inbesitznahme denken
zu wollen.78 Die Rede ist vielmehr von einer »réaffirmation de la
nature« auf der Grundlage irdischen menschlichen Lebens, das kei‐
neswegs immer schon auf die Unterwerfung und Inbesitznahme der
Natur gleichsam programmiert sei. Dabei fungiert die Erde als »nom
mythique de notre être-au-monde«79 und als »monde prédonné«80,
auf die jegliche Aktivität unvermeidlich bereits bezogen ist, bevor sie
praktisch zum Zug kommt.

Die Frage ist allerdings, wie und wozu. In dieser Hinsicht traut
Ricœur der Sprache einen ontologischen Sinn zu. Ihr »visée ontologi‐
que« liege darin, das Sein, Leben und Zusammenleben mit Anderen
− mal als être-avec autres, mal als être-en-commun, mal deutsch als
Mitsein bezeichnet − möglich werden zu lassen. Und zwar auf dem
Umweg über Texte, die uns vermittels poetischer Fiktion erst leh‐
ren, wie es möglich sein könnte, das Wirkliche, in dem wir uns zu‐
nächst unreflektiert befinden, so umzugestalten, wie es erforderlich
erscheint im Lichte dessen, was wir als objektiv unzulänglich, als
subjektiv unzumutbar oder als schlechterdings intolerabel erfahren.81

In diesem Sinne rekurriert Ricœur immer wieder auf ein Affi‐
ziertwerden, das uns zu einer Affizierendem antwortenden Freiheit
bestimmt, die niemals vor dem Problem einer »Sinngebung des
Sinnlosen« (Theodor Lessing) steht, welche ein seinerseits geradezu
weltloses Für-sich-sein einem sinnindifferenten, gleichgültigen und
sogar zu verachtenden An-sich-sein ganz nach eigenem Gutdünken
aufprägen könnte. Im Gegenteil: wir befinden uns so in der Welt,
dass uns Affizierendes derart ›angeht‹ und in Anspruch nimmt, dass
wir nicht umhin können, als uns dabei auch die Verantwortung

77 Ebd., 134.
78 Ebd., 127.
79 P. Ricœur, L’identité narrative, in: Esprit no. 7−8 (1988), 295−304, hier: 301 f.
80 P. Ricœur, L’humanité de l’homme, in: Studium Generale 15 (1962), 309–323,

hier: 317.
81 P. Ricœur, Tolérance, intolérance, intolérable [1988/1990], in: Lectures 1. Autour

du politique, Paris 1991, 295−312.

Kapitel V

168

https://doi.org/10.5771/9783495991428-143 - am 18.01.2026, 10:51:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


für jede Antwort zuzuziehen82, nach der wir im Widerfahrnis alles
Negativen suchen. So befinden wir uns also als Verantwortliche
in der Welt, die uns affiziert, bevor sich eine rückhaltlose Freiheit
ihrer zu bemächtigen versuchen kann. Genau diesen vorgängigen
responsiven Weltbezug muss sie ›vergessen‹ haben, wenn sie sich
zu souveräner Herrschaft über die Welt ermächtigt, die sie zu indif‐
ferenter Natur depotenziert.

Auf diesem Denkweg erfährt der Begriff der Verantwortung − im
Französischen zweifach als répondre à vs. répondre de83 − allerdings
eine fragwürdige Ausweitung und Relativierung: Die menschliche
Freiheit erweist sich als jeglicher Ausübung zuvor immer schon affi‐
zierte und zur Verantwortung aufgerufene, ganz gleich, wie und wo‐
für sie sich dann entscheidet. So könnte sie auch für ihre eigene Un‐
verantwortlichkeit optieren. Das bedeutet allerdings unvermeidlich,
die Verantwortung zurückzuweisen, die bereits im Spiel ist. Dabei
lässt es Ricœur jedoch nicht bewenden, wo er mit Hans Jonas den
Standpunkt vertritt, verantwortlich seien wir allemal für das dem
Verschwinden Preisgegebene (»le périssable«) und in diesem Sinne
Fragile. Das Fragilste aber sind wir selbst84 − bzw. die Schwächsten
von uns, die wie die Neugeborenen ohne die Hilfe Anderer allen‐
falls einige Minuten lang überleben würden, radikal auf die Hilfe
Anderer angewiesene Flüchtlinge oder Verachtete, Diskriminierte
und Ausgeschlossene, die sich wie Vogelfreie auf ihr nacktes Leben
zurückgeworfen sehen.

In dieser Perspektive nimmt die Verantwortung die Gestalt einer
Bestimmung zur Für- und Vorsorge für Andere an, die sich bis weit
in eine vorläufig noch fern erscheinende Zukunft erstreckt. Es bedarf
deshalb einer »Heuristik der Furcht«85, die rechtzeitig die Gefahren
ausleuchtet, die, wenn sie nicht rechtzeitig abgewandt werden, vor
allem die Schwächsten bedrohen. Und diese Heuristik muss die

82 In diese Richtung bewegt sich auch Blumenbergs Habilitationsschrift; vgl. zu
Antwort und Verantwortung Die ontologische Distanz, 69, 152, zum Affiziertwer‐
den, das hier als Erleiden und pathos zur Sprache kommt, ebd. 82 f., 157.

83 P. Ricœur, Responsabilité: limitée ou illimitée?, in: Le Crime contre l’humanité:
mésure de la responsabilité?, Paris 1998, 23–30, hier: 24.

84 Ebd., 25, 27.
85 Ebd., 29; H. Jonas, Das Prinzip Verantwortung. Versuch einer Ethik für die tech‐

nologische Zivilisation, Frankfurt/M. 31982, 63 f.; Medizin, Technik und Ethik,
Frankfurt/M. 1987, 66.

4. Rückbesinnung auf generative Verantwortung

169

https://doi.org/10.5771/9783495991428-143 - am 18.01.2026, 10:51:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»vulnérabilité de l’homme et de son environnement«86 in Rechnung
stellen. So weitet sich die Fürsorge, die ursprünglich von der Verant‐
wortung für den der Zeit und der Gewalt ausgesetzten Anderen
her begriffen worden war, als Vorsorge bis weit in eine kaum abseh‐
bare Zukunft aus. Dabei entdeckt sie zugleich die unabdingbaren
irdischen Bedingungen menschlichen Lebens und Zusammenlebens
− besser gesagt: sie entdeckt sie wieder als vorgängige Bedingungen,
unter denen menschliches Leben mit seiner fortwährenden »Zufuhr
von Andersheit« (H. Jonas87) seit jeher stattfinden musste. Genera‐
tives Leben, heißt das, war immer schon nur als zugleich irdisches
Leben möglich.

Erklärungsbedürftig erscheint so gesehen, wie und wie weitge‐
hend dies ›vergessen‹ werden konnte, um infolgedessen einer rück‐
haltlosen und scheinbar für nichts außer ihr selbst verantwortlichen
Freiheit ungeahnte Spielräume zu eröffnen. Die entsprechende Ge‐
schichte der Freiheit mutet heute als Geschichte der Vorsichts- und
Rücksichtslosigkeit an, so sehr man auch bewundern mag, was Men‐
schen technisch möglich gemacht haben. Was Blumenberg 1963 en
passant als »Pathologie der Technik« bezeichnet hat (ohne dabei in
eine bloß konservative Kulturkritik einstimmen zu wollen88), hängt
offenbar wesentlich damit zusammen, dass der homo faber nie recht
absieht, was er tut, wenn er Erfindungen in die Welt setzt. Das
mag immer schon der Fall gewesen sein, wenn es denn stimmt,
dass Mensch und Technizität seit jeher zusammen aufgetreten sind,
was Blumenberg und Ricœur mit Nachdruck vertreten haben.89

Demnach kann das Aufkommen der Technik als solcher nicht etwa
mit dem Abfall des Menschen von dessen anderswo herzuholender
ursprünglicher Bestimmung gleichbedeutend sein. Aber sie hat doch
speziell unter neuzeitlichen, kolonialistischen, imperialistischen und
kapitalistischen Bedingungen Formen angenommen, die heute vor
allem angesichts ihrer Exzesse die Frage aufzuwerfen zwingen, ob sie

86 Ricœur, Responsabilité: limitée ou illimitée?, 25.
87 Jonas, Medizin, Technik und Ethik, 160.
88 H. Blumenberg, Lebenswelt und Technisierung unter Aspekten der Phänomenolo‐

gie, in: Wirklichkeiten in denen wir leben, Stuttgart 1981, 7−54, hier: 50.
89 P. Ricœur, L’aventure technique et son horizon planétaire, in: Esprit (2006),

mars-avril, 98–109, hier: 99 (zuerst veröffentlicht in Christianisme social [1956]);
Blumenberg, Ordnungsschwund und Selbstbehauptung, 37.

Kapitel V

170

https://doi.org/10.5771/9783495991428-143 - am 18.01.2026, 10:51:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nicht doch besser als im Sinne Löwiths ›irdische‹ und der »natürli‐
chen Welt« verbundene Technik zu verstehen sein sollte.

Für Löwith selbst war das keineswegs eine Frage abstrakten
Sollens. Vielmehr nahm er an, dass diese Welt nach wie vor in
der quasi-antiken Einstellung einer müßigen bzw. kontemplativen
theoría als solche unvermittelt erfahrbar sein dürfte. Aber konnte
er auch zeigen, wie auf eine ›theoretische‹ Würdigung der natürli‐
chen Welt ein besseres Verständnis der Technik zu gründen wäre?
Jedenfalls glaubte er offenbar, dass kontemplative theoría unbescha‐
det der weithin diagnostizierten Dezentrierung, Entzauberung und
Desakralisierung des Kosmos möglich bleibt − die Ricœur zufolge
zu einem weitgehenden Niedergang der Erde90 geführt hat, der es
für viele vorstellbar werden lassen hat, dass man eines nicht allzu
fernen Tages von ihr wird emigrieren müssen. Das wird vermutlich
(schlechte) Utopie bleiben. Bis auf Weiteres bleibt uns nichts anderes
übrig, als uns aufs Neue darauf zurückzubesinnen, wie sich auf einer
vielfach vernutzten und vermüllten Erde die Natur darbietet, ohne
die es auf Dauer keine menschliche Welt wird geben können. Allein
eine menschliche Welt, als sozial und politisch erst einzurichtende,
vermöchte jedoch auch eine Bewohnbarkeit zu gewährleisten, die
sie nicht in der Bereitstellung natürlicher Lebensgrundlagen etwa er‐
schöpft. Zumal unter demografisch verschärften Lebensumständen
muss, nachdem die Menschheit inzwischen die achte Milliarde über‐
schritten hat, jeder Aufenthalt eines jeden durch die Aufnahme, Dul‐
dung und Legitimation Anderer verbürgt werden. Ohne entsprech‐
ende Bedingungen kollektiver Gastlichkeit wird auch jene natürliche
Welt, der Löwith nachhing, keinerlei Beständigkeit gewährleisten
können, auf die wirklich Verlass wäre.

Wie es scheint, war genau das Löwiths zentrale Sorge: was Philo‐
sophie unter neuzeitlichen und modernen Umständen noch zum
Verständnis einer Welt beitragen kann, auf die zwischenzeitlich kei‐
nerlei Verlass mehr zu sein schien. Nicht umsonst war besonders
mit Blick auf die Zeit des sogenannten Dritten Reiches u.a. bei
Stefan Zweig, Hannah Arendt und Nikolaj Berdjajew91, aber auch

90 »Déclin de la Terre«; vgl. Ricœur, L’aventure technique et son horizon planétaire,
105.

91 Vgl. F. Heinemann, Existenzphilosophie. Lebendig oder tot?, Stuttgart 21954, 153.

4. Rückbesinnung auf generative Verantwortung

171

https://doi.org/10.5771/9783495991428-143 - am 18.01.2026, 10:51:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


bei Hans Blumenberg von Weltverlust92 und zerbrochener Welt
die Rede, die zu Weltlosigkeit geführt zu haben schien. Wenn all
das nicht bloß ›Rhetorik‹ ist − insofern man, phänomenologisch
gesehen, aus einer durch Bedeutsamkeit sich auszeichnenden und
wenigstens insofern immer ›vertrauten‹ Welt niemals herausfällt93

−, muss man sich fragen, wie es um eine Welt bestellt ist, die zerbre‐
chen und in Verlust geraten kann. Einer »natürlichen Welt« oder
quasi-kosmischen, nach wie vor angeblich anschaulich gegebenen
»Welt der Natur« sollte dergleichen jedenfalls nicht widerfahren
können, wenn sie tatsächlich derart unabhängig von uns ist, wie es
Löwith beschrieben hat. Das Gleiche scheint für eine als horizontale
Verweisungsganzheit gedachte (Lebens-)Welt gelten zu müssen, mit
der wir angeblich immer schon und unverbrüchlich vertraut sind,
wie es Phänomenologen behauptet haben, denen auch Blumenberg
in dieser Hinsicht anfangs zu folgen bereit war. Demzufolge hängt
die »Weltlichkeit der Welt« an ihrer Vertrautheit, die sich in Bedeut‐
samkeit manifestiert, nicht etwa am Vertrauen in Andere.94

Aber trifft es denn zu, dass niemand je aus dieser Vertrautheit
und Weltlichkeit herausfallen kann95, so dass wir Welt selbst unter
ärgsten Umständen, selbst nach Vertreibung, Flucht und Folter und
im anschließend womöglich untilgbaren Exil96, immer und unver‐
meidlich ›haben‹ müssten, wenn auch vielleicht nicht im Modus des
Besitzes, wie Merleau-Ponty insistiert hat? Oder ist es möglich, ihr
unter solchen Umständen doch derart unaufhebbar fremd zu wer‐
den, dass man geradezu »das Haben verlernt«, wie es die wie Löwith
aus dem Exil nach Heidelberg zurückgekehrte Dichterin Hilde Do‐
min ausgedrückt hat97, die sich nach einschlägigen Erfahrungen nur
noch eine provisorische Bleibe, aber gewiss keine unverbrüchliche
Weltzugehörigkeit mehr vorstellen mochte?98

92 Blumenberg, Die ontologische Distanz, 234.
93 Vgl. ebd.
94 Ebd., 259.
95 Ebd., 224.
96 Vgl. Goldschmidt, Vom Nachexil, 36.
97 H. Domin, Von der Natur nicht vorgesehen. Autobiographisches, Frankfurt/M.

2009, 45, 108.
98 Dabei wollte sie nicht auf die Hoffnung verzichten, dass »die Welt wieder

aufgeht« – nach einer »Heimkehr ins Wort«; vgl. E. Ziegler, Verboten. Verfemt.

Kapitel V

172

https://doi.org/10.5771/9783495991428-143 - am 18.01.2026, 10:51:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wenigstens diese Frage ernst zu nehmen, bedeutet, auf Einsprü‐
che einer (poetischen) Nicht-Philosophie99 zu hören, auf die die
Philosophie mehr denn je angewiesen sein könnte, besteht doch der
Verdacht, dass sie aus eigener Kraft und im üblichen Rückgriff auf
ihre begriffs- und ideengeschichtlichen Ressourcen nicht anzugeben
vermag, wie es um eine Welt bestellt ist, die geradezu ›unweltlich‹
werden kann. Sowohl Löwiths Versuch der Rehabilitierung einer
»natürlichen Welt« als auch Blumenbergs Hinweis auf eine untilgba‐
re Vertrautheit mit der Welt macht nicht mehr verständlich, was
doch vielfach bezeugt wurde, nämlich dass unsere Zugehörigkeit
zur Welt radikal brüchig erscheinen kann, und zwar nicht allein im
Lichte physikalischer Erkenntnisse, wie wir sie mit der von Blumen‐
berg beschriebenen »Genesis der kopernikanischen Welt« verbin‐
den, oder aufgrund unerhört erfolgreicher und zugleich destruktiver
technischer Entwicklungen. Hatten jene Erfahrungen des Exils und
der Emigration, auf die hier eingangs Bezug genommen wurde, nicht
deutlich gemacht, wie sehr die entsprechende Weltlosigkeit den poli‐
tischen Verhältnissen jener Zeit zu verdanken war?

Haben aber die erwähnten Philosophen, hat Löwith die darin
liegende Herausforderung wirklich angenommen?100 Zweifel daran,
was speziell Löwith angeht, muss die Diagnose wecken, der fragliche
Weltverlust und die darauffolgende Weltverlorenheit seien abgese‐
hen von der Karriere der modernen Physik und Kosmologie auf eine
Wende zur Subjektivität, zur Innerlichkeit und zu isolierter je-meini‐
ger Existenz zurückzuführen (DW, 12), deren Vorgeschichte bis weit
hinter die Zeit der beiden Weltkriege zurück reicht. Nicht erst durch
sie hat sich abgezeichnet, dass man auf die Vorstellung einer alles
umfassenden Gesamtordnung der Welt würde verzichten müssen.
Diesen Verzicht scheint auch Löwith für unumgänglich gehalten zu

Vertrieben. Schriftstellerinnen im Widerstand gegen den Nationalsozialismus,
München 2010, 318–324.

99 Bei Ricœur wird in diesem Sinne non-philosophie geradezu zum Terminus,
ähnlich wie schon bei Merleau-Ponty. Zu diesem Kontext vgl. Vf. (Hg.),
Grundfragen hermeneutischer Anthropologie. Das Werk Ricœurs im historischen
Kontext. Bd. I: Existenz; Bd. II: Interpretation; Bd. III: Praxis; Bd. IV: Geschich‐
te, Baden-Baden 2024.

100 Aktuelle Rückbezüge auf diese Frage bieten sich an von Wendy Browns Buch
aus: Die schleichende Revolution. Wie der Neoliberalismus die Demokratie zer‐
stört [2015], Berlin 22021, 266.

4. Rückbesinnung auf generative Verantwortung

173

https://doi.org/10.5771/9783495991428-143 - am 18.01.2026, 10:51:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


haben (DW, 21). Wenn aber nicht länger eine einzige, womöglich
sogar für physis und polis gleichermaßen maßgebliche Ordnung wei‐
terhin ›Halt‹ oder Orientierung bieten kann, verschärfen sich die
Bedingungen, unter denen die Menschen noch so etwas wie Bleiben
erfahren können: nicht unter dem Himmel einer Natur, für deren
»Immerwähren« und »Unvergänglichkeit« längst auch keine Physik
mehr bürgen kann, und auch nicht in der von Heidegger beschwo‐
renen »Nähe« eines Ursprungs, dem angeblich »alles heimatliche
Wohnen der Erdensöhne [!] entspring[t]« (S8, 155), sondern dank
Anderer, mit und unter ihnen, sei es als Nächsten oder Fremden,
und zugleich dank einer Natur, aus der, in der und mit der sie
werden die Bedingungen ihres Zusammenlebens gestalten müssen,
soll es auch nur eine geringe Chance haben, sich als verlässlich zu
erweisen. Nur wenn sie beiden Aufgaben gerecht werden101, müssen
sie nicht schicksalhaft bzw. unvermeidlich verloren gehen in einer
unweltlich gewordenen Welt, deren einst ›kosmisch‹ anmutende
ewige Beständigkeit ihnen ein für alle Mal abhandengekommen ist.

101 Allzu oft werden allerdings wie bei Wallace-Wells vorrangig die ›roten Linien‹,
die exzessiver Energieverbrauch Jahr für Jahr früher überschreitet, mit der
Gefahr der Unbewohnbarkeit der Erde in Verbindung gebracht, viel weniger
aber die Herausforderungen, vor denen soziale und politische Lebensformen
in dieser Lage stehen, wo noch weit mehr als die gegenwärtig ca. 70 Millionen
›Klima‑‹ u.a. Flüchtlinge zu erwarten sind.

Kapitel V

174

https://doi.org/10.5771/9783495991428-143 - am 18.01.2026, 10:51:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-143
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	1. Leben nach dem Ende der »natürlichen Welt«?
	2. Im »Krieg gegen die Natur« auf sich selbst zurückgeworfen?
	3. Im Zeichen der Gleichgültigkeit. Ausgeliefert an eine »vermenschlichte« Welt?
	4. Rückbesinnung auf generative Verantwortung – Im Zeichen radikal brüchiger Welt-Zugehörigkeit

