
139

3. In Richtung eines neuen  
Gesellschaftsvertrags 

Nassars Konfessionalismuskritik und die  
Genese eines philosophischen Projekts

Nassars Naḥwa ist zwar von der ›anarchistischen Herausforderung‹ 
und den Unrechtserfahrungen des libanesischen Bürgerkriegs noch un-
berührt. Doch bot ihm die Geschichte des fragilen libanesischen Gemein-
wesens, auf die er in Naḥwa immer wieder zurückschaut, genügend An-
lass, um sich auf die Suche nach einem neuen normativen Konsens für 
das libanesische Gemeinwesen zu machen – auf die Suche nach einem 
›neuen Gesellschaftsvertrag‹, der das bestehende konfessionalistische 
System als Ganzes hinter sich lässt und nach der möglichen Ausgestal-
tung einer neuen Ordnung fragt. Nassar macht sich mit Naḥwa auf den 
langen Weg einer Suche nach einer Antwort auf die Frage, wie eine Ge-
sellschaft wie der Libanon mit ihrem ganz eigenen, nämlich mehrheitlich 
konfessionell-religiös ausgeprägten »Faktum des Pluralismus«1 und den 
daraus erwachsenden divergierenden Weltanschauungen und Wahrheits-
ansprüchen umgehen soll, um so zu dauerhafter gesellschaftlicher Stabi-
lität zu finden. Mit In Richtung eines neuen Gesellschaftsvertrags könn-
te folglich der Haupttitel von Naḥwa sinngemäß auch übersetzt werden.

Dieses Kapitel geht zunächst der Frage nach, weshalb Naḥwa große 
werkimmanente Bedeutung zuzusprechen ist, und untersucht, wie die 
Problematik, die Nassar darin aufnimmt, zu seiner Ibn-Ḫaldūn-Lektü-
re in Pensée steht. Sodann wird Naḥwa selbst unter die Lupe genom-
men. Zunächst gilt die Aufmerksamkeit den beiden Begriffen ›Gemein-
schaft‹ (ǧamāʿa) und ›Gesellschaft‹ (muǧtamaʿ), in deren Orbit sich die 
Argumentation Nassars in Naḥwa trotz der Vielzahl an Problemen, die 
er darin anspricht, mehrheitlich bewegt. Da die Begriffe ›Gemeinschaft‹ 
und ›Gesellschaft‹ auch in Nassars späteren Schriften eine wichtige Rol-
le spielen – nicht zuletzt deshalb, weil sie bereits in Naḥwa auch mit be-
stimmten sozialontologischen und geschichtsphilosophischen Prämissen 
verbunden sind –, eignen sie sich als hermeneutische Leitbegriffe auch 
dazu, eine Verbindung zwischen Nassars Auseinandersetzung mit dem 
libanesischen Kontext und dem philosophischen Weiterdenken der dort 
diagnostizierten Probleme in seinen späteren Schriften zu schaffen. Eben-
so wichtig für sein späteres philosophisches Projekt ist, dass Nassar in 

1	  	 John Rawls, »Der Gedanke eines übergreifenden Konsenses«, in: ders., 
Die Idee des politischen Liberalismus. Aufsätze 1978–1989, Frankfurt/M.: 
Suhrkamp 1994, 293–332: 295.

https://doi.org/10.5771/9783748906599-139 - am 22.01.2026, 00:19:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


140

Naḥwa den Konfessionalismus als holistisches, d. h. sowohl als soziopo-
litisches als auch als epistemisches Phänomen kritisiert, das es deshalb 
auch auf diesen beiden Ebenen zu überwinden gilt, um in eine ›neue‹, 
d. h. ›wissenschaftlich-säkulare Gesellschaft‹ zu finden, die Nassar in 
Naḥwa vorschwebt. Schließlich kommen wir auf einige Kritikpunkte an 
Nassars Auseinandersetzung mit dem Libanon in Naḥwa zu sprechen, 
die von libanesischen Marxisten vorgebracht wurden und den Gang sei-
nes philosophischen Projekts ebenfalls mit beeinflusst haben dürften.

3.1 Ibn Ḫaldūn, die Moderne und  
der libanesische Kontext

Wenn in der vorliegenden Untersuchung der libanesische Kontext und 
Nassif Nassars Auseinandersetzung damit in seinem Naḥwa als zentral 
für das Verständnis seines philosophischen Gesamtprojekts in den Vor-
dergrund gerückt werden, bedeutet dies, ihn zumindest in einem Punkt 
gegen den Strich zu lesen. In den Vorworten mehrerer seiner Schriften be-
tont Nassar nämlich, dass sein eigenes philosophisches Projekt in seiner 
Studie über den Realismus Ibn Ḫaldūns wurzle und deshalb vor deren 
Hintergrund zu betrachten sei. In der zweiten, 1997 erschienenen Auf-
lage seiner Pariser Dissertation hebt er deren Charakter als Prolegome-
na oder »prélude«2 für seine späteren philosophischen Untersuchungen 
mit besonderem Nachdruck hervor. So sei es »nécessaire pour tout lec-
teur qui voudrait comprendre correctement ces recherches de consult-
er ce qui les a préparées, d’une manière ou d’une autre, dans la période 
khaldūnienne de mon parcours.«3 

Diese von Nassar selbst hervorgehobene Wichtigkeit Ibn Ḫaldūns hat 
allerdings etwas Paradoxes: Ihr ist nur dann gerecht zu werden, wenn 
Nassars Denken größtenteils unabhängig von jenem des mittelalterli-
chen Autors untersucht wird. Seine Lektüre Ibn Ḫaldūns erlaubt es Nas-
sar nämlich, sein eigenes philosophisches Projekt in dessen Gedanken-
gebäude zu verankern und gleichzeitig daraus auszubrechen, um sich 
philosophisch konsequent seiner eigenen Gegenwart zuzuwenden. Seine 
Lektüre des nordafrikanischen Denkers hilft ihm zwar bei der erkennt-
nistheoretischen Richtungswahl: Ibn Ḫaldūn lenkt Nassars Blick auf ei-
nen bestimmten Bereich des philosophisch Intelligiblen. In diesem Be-
reich ist Nassar jedoch dazu gezwungen, seine eigenen philosophischen 
Fragestellungen zu entwickeln. Nassar findet folglich weder diese Fra-
gestellungen selbst und schon gar nicht die Antworten darauf bei sei-
nem mittelalterlichen Gesprächspartner. Genau dieser Umstand erlaubt 

2	  	Nassar, Pensée (21997), v.
3	  	 Ibid.

IN RICHTUNG EINES NEUEN GESELLSCHAFTSVERTRAGS

https://doi.org/10.5771/9783748906599-139 - am 22.01.2026, 00:19:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


141

IBN ḪALDŪN, DIE MODERNE UND DER LIBANESISCHE KONTEXT

es ihm, sich auch wieder aus Ibn Ḫaldūns Ideenwelt zu lösen – es ist dies 
das Moment der »libération intellectuelle extrèmement précieuse«,4 das 
Nassar bei Ibn Ḫaldūn findet.

Der Bereich des philosophisch Intelligiblen, auf den Ibn Ḫaldūn Nassar 
verweist, ist die soziopolitische Realität. Diese nimmt auch Ibn Ḫaldūn in 
seiner ʿilm al-ʿumrān – Nassar übersetzt den Begriff konsequent mit so-
ciologie5 – in den Blick, ausgehend von einer Grenzbestimmung des Ver-
nunftvermögens, zu der ihn die spekulativen Auswüchse der traditionel-
len arabisch-islamischen Metaphysik veranlasst hatten. Gegenüber der 
»‘Mondsüchtigkeit’ der Metaphysik«,6 d. h. ihrem Bestreben, allumfassen-
des Wissen über das Absolute und das Transzendente zu erlangen, machte 
Ibn Ḫaldūn laut Nassar geltend, dass die menschliche Vernunft ausschließ-
lich über die sinnlich wahrnehmbare, nach kausalen Gesetzen geordnete 
Welt der Phänomene Erkenntnis erlangen könne, d. h. über die von seinem 
Geist unabhängige, natürliche und gesellschaftliche Realität. In diesem 
vernunftkritischen, erkenntnistheoretischen Gedankengang folgt Nassar 
Ibn Ḫaldūn: Er liest ihn als Aufforderung, sich nicht mit den Fragestellun-
gen einer realitätsvergessenen spekulativen Metaphysik aufzuhalten, son-
dern sich der eigenen soziopolitischen Realität der Gegenwart zu widmen, 
d. h. die »problèmes concrets de l’homme«7 zum Ausgangspunkt der phi-
losophischen Reflexion zu machen. Seine eigene soziopolitische Realität 
will Nassar jedoch nicht nur erklären können, sondern sie auch kritisch 
umgestalten. Damit geht er nochmals einen Schritt über Ibn Ḫaldūn hi-
naus: Für ein solches Unterfangen gab es in Ibn Ḫaldūns zyklischem Ge-
schichts- und Gesellschaftsdenken, welchem das vernünftige Subjekt als 
Schöpfer seines eigenen Schicksals und seiner eigenen Normen und Wert-
vorstellungen noch fremd war, nämlich noch keinen Platz.8 

Einen ähnlichen Gedankengang erkennt Nassar bei Gabriel Mar-
cel: Auch dieser entwickelte in kritischer Abgrenzung zu einer idealis-
tischen, rein deduktiv arbeitenden und damit realitätsvergessenen Phi-
losophie einen »réalisme métaphysique«,9 d. h. einen »réalisme ouvert 

4	  	Nassar, Pensée, 269.
5	  	 Ibid., 45.
6	  	Hans-Georg Gadamer, Wahrheit und Methode. Grundzüge einer philoso-

phischen Hermeneutik, Tübingen: J.C.B. Mohr 21965, 22.
7	  	Nassar, Pensée, 264.
8	  	Vgl. ibid., 142, 270–271; Nāṣīf Naṣṣār, »al-Ḥikma al-ḫaldūniyya wa-

ḥudūduhā«, in: ders., al-Išārāt wa-l-masālik. Min īwān Ibn Rušd ilā riḥāb 
al-ʿalmāniyya, Bairūt: Dār aṭ-Ṭalīʿa 2011, 77–109: 92–109. Andernorts liest 
Nassar Ibn Ḫaldūn diesbezüglich etwas modernistischer, vgl. Nāṣīf Naṣṣār, 
»Ibn Ḫaldūn fī manẓūrat al-ḥadāṯa«, in: ders., al-Išārāt wa-l-masālik. Min 
īwān Ibn Rušd ilā riḥāb al-ʿalmāniyya, Bairūt: Dar aṭ-Ṭalīʿa 2011, 41–76: 54.

9	  	Nassar, »La critique du cogito chez Gabriel Marcel«, 3.

https://doi.org/10.5771/9783748906599-139 - am 22.01.2026, 00:19:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


142

aux palpitations de la vie«.10 »Critique de la raison spéculative« und 
»Critique du cogito« – mit diesen beiden Überschriften der jeweils ers-
ten Kapitel seiner Studie über Ibn Ḫaldūn respektive über Gabriel Mar-
cel deutet Nassar das seinen untersuchten Philosophen und auch ihm 
selbst gemeinsame Anliegen einer Weltorientierung des Denkens bereits 
an. Ibn Ḫaldūn ist für Nassar allerdings um einiges wichtiger als Marcel, 
weil seine der arabisch-islamischen Tradition gegenüber kritischen Ideen 
gleichzeitig dieser selbst auch angehören. Zudem reagierte er mit seiner 
Kritik auf einen historischen Kontext, dessen Eigenschaften Nassar teil-
weise auch noch der Gegenwart zugehörig wähnt, weshalb diese Kritik 
nichts von ihrer Sprengkraft eingebüßt hat.11 Aktuell ist Ibn Ḫaldūn für 
Nassar wohl auch, weil dieser die Philosophie der Gegenwart in der ara-
bischen Welt wie in den Zeiten des andalusischen Gelehrten noch immer 
in einer spekulativen ›Verzweiflung‹ gefangen sieht.12

In dieser Lektüre Ibn Ḫaldūns glaubt Nassar bei seinem mittelalterli-
chen Gesprächspartner zentrale Ideen einer philosophischen Moderne aus-
findig gemacht zu haben. Deshalb mutet nicht nur seine Übersetzung von 
ʿilm al-ʿumrān mit ›Soziologie‹, sondern teilweise auch die an Kant erin-
nernde Vernunftkritik, die er bei Ibn Ḫaldūn zu erkennen glaubt, anach-
ronistisch an.13 Die Frage, wie historisch akkurat diese ›modernistische‹ 
Lektüre Ibn Ḫaldūns ist, darf hier allerdings unbeantwortet bleiben. Mit 
Richard Rorty lässt sich argumentieren, dass Nassar in seiner Dissertati-
on hauptsächlich eine rational reconstruction und keine historical recon-
struction von Ibn Ḫaldūns Überzeugungen unternimmt, also die Muqaddi-
ma einer Lektüre unterzieht, die als hypothetische Konversation mit einem 
längst verstorbenen Denker primär der philosophischen ›Selbstrechtferti-
gung‹ (self-justification) und nicht der historischen ›Selbsterkenntnis‹ (self-
awareness) dienen soll.14 In Istiqlāl bezeichnet Nassar selbst diese Methode 

10	 	 Ibid.
11	 	Vgl. Nassar, Pensée, 1–4.
12		  Vgl. ibid., 266.
13	 	 In Pensée verneint Nassar zwar jegliche Ähnlichkeit von Ibn Ḫaldūns Vernunft-

kritik mit Kants Kritizismus. Ibn Ḫaldūns Problemstellung habe sich im Kon-
text der von aristotelischen und neuplatonischen Strömungen dominierten 
griechisch-arabischen Philosophie gestellt und damit in einem ganz anderen 
Kontext als jenem, in dem Kant seine Kritik der reinen Vernunft anging. Vgl. 
ibid., 45. In späteren Schriften brachte Nassar die Vernunftkritik Ibn Ḫaldūns 
aber explizit mit dem Aufklärer in Verbindung. Vgl. Naṣṣār, »Ibn Ḫaldūn fī 
manẓūrat al-ḥadāṯa«, 59. Auch in persönlichen Gesprächen, die im Rahmen 
dieser Untersuchung mit ihm geführt wurden, hat Nassar seine Ibn-Ḫaldūn-
Lektüre mehrere Male mit Kants Denken in Verbindung gebracht, so am 20. 
Juli 2013 in Ǧal ad-Dīb sowie am 26. August 2014 in Nābaih (beides Libanon). 

14	 	Vgl. dazu Richard Rorty, »The historiography of philosophy. Four genres«, 
in: Richard Rorty, Jerome B. Schneewind, Quentin Skinner (Hg.), Philosophy 

IN RICHTUNG EINES NEUEN GESELLSCHAFTSVERTRAGS

https://doi.org/10.5771/9783748906599-139 - am 22.01.2026, 00:19:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


143

der Konversation mit der Philosophiegeschichte zwecks Auseinanderset-
zung mit Problemen der Gegenwart als ›Dialektik der philosophischen Au-
tonomie‹ (ǧadaliyyat al-istiqlāl al-falsafī).15

Nassar gelingt es mit seiner Lektüre Ibn Ḫaldūns, in die eigene Tradi
tion einzukehren, um dort ein Argument dafür zu finden, sich entschlos-
sen der Gegenwart und der eigenen soziopolitischen Realität zuzuwen-
den, sich also gleichzeitig wieder aus der Tradition zu lösen. Nassars 
Umgang mit dem eigenen kulturellen Erbe (turāṯ) unterscheidet sich des-
halb von jenem anderer arabischer Philosophen seiner Zeit, in der die 
Frage nach dem Verhältnis von Tradition und Moderne die arabisch-is-
lamischen Gesellschaften und damit auch die intellektuelle Szene, in der 
der Kampf um die Deutungshoheit der eigenen Vergangenheit eine Viel-
zahl innovativer Studien dazu entstehen ließ, besonders beschäftigte.16 
Zum einen ist er nicht so radikal wie etwa Abdallah Laroui, der einen 
klaren ›Bruch‹ (qaṭīʿa) mit der arabisch-islamischen Tradition fordert, 
weil er sie kategorisch als unvereinbar mit der Moderne erachtet.17 Zum 
anderen hat bei Nassar Tradition per se aber auch keinen Geltungsan-
spruch in der Moderne in dem Sinne, dass er die Begründung einer ›au-
thentischen‹ arabisch-islamischen Moderne als notwendig erachten oder 
den Ursprung der europäischen Moderne für die Geschichte der eige-
nen Kultur reklamieren würde. Diese Position scheint Muḥammd ʿĀbid 
al-Ǧābirī mit seinem ›Neo-Averroismus‹ zu vertreten, d. h. seinem Ver-
such einer Wiederbelebung des averroischen Rationalismus zur Begrün-
dung einer arabischen Moderne, eines Rationalismus, den er auch als 
wesentlich für die Entstehung einer europäischen Moderne erachtet.18

In impliziter Abgrenzung zu diesen Positionen vergleicht Nassar in 
Sulṭa das eigene kulturelle Erbe mit einer Hinterlassenschaft der ›Vorvä-
ter‹ (aǧdād, aslāf), die anzutreten oder abzulehnen den selbstbestimm-
ten Menschen in der Gegenwart völlig freistehe, mit der man aber auch 

in history. Essays on the historiography of philosophy, Cambridge: Cam-
bridge University Press 1984, 49–75: 55. 

15	 	Vgl. Naṣṣār, Istiqlāl, 256–263.
16	 	Vgl. zu den Diskussionen um den turāṯ seit Beginn des 20. Jh. (seit der Publi-

kation von Farḥ Anṭūns Studie über Ibn Rušd 1902/1903): Balqazīz, al-ʿArab 
wa-l-ḥadāṯa, III, besonders 19–54. Balqazīz spricht gar von einem kulturel-
len Bürgerkrieg (ḥarb ahliyya ṯaqāfiyya), der sich in den 1960er Jahren um 
das symbolische Kapital der eigenen kulturellen Tradition (turāṯ) eingestellt 
habe, um dem sprunghaft anwachsenden Interesse an der eigenen Kultur seit 
dem Sechstagekrieg 1967 mit dem Zweck, es in die politisch-ideologischen 
Grabenkämpfe einzubinden, Nachdruck zu verleihen. Vgl. ibid., 41.

17	 	So wohl am explizitesten in ʿAbdallāh al-ʿArwī, Mafhūm al-ʿaql, ad-Dār al-
Baiḍāʾ: al-Markaz aṯ-Ṯaqāfī al-ʿArabī 42007 [1996], 9–19. Vgl. dazu auch 
al-Miṣbāḥī, Ǧadaliyya, 284–288.

18	 	Vgl. zu Ǧābirī: von Kügelgen, Averroes und die arabische Moderne, 260–288.

IBN ḪALDŪN, DIE MODERNE UND DER LIBANESISCHE KONTEXT

https://doi.org/10.5771/9783748906599-139 - am 22.01.2026, 00:19:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


144

nicht allein des ›Bruches‹ (qaṭīʿa) wegen brechen sollte.19 Nur wenn dem 
eigenen kulturellen Erbe sowie der Moderne ihr jeweiliger Platz in der 
Geschichte zugewiesen und nicht versucht werde, sie zu versöhnen, so 
Nassar in Ḥurriyya, könne das wollende, denkende und handelnde Selbst 
sich von ihrer lähmenden Antinomie befreien und sich so selbstermäch-
tigt den Problemen der Gegenwart und der bevorstehenden Zukunft 
zuwenden. Beide, sowohl das Erbe als auch die Errungenschaften der 
Gegenwart, könnten zur Lösung dieser Probleme befragt werden und 
erhielten dadurch einen ›funktionalen‹ (waẓāʾifī) Charakter.20

Mit Naḥwa beginnt Nassar, die Lektionen, die er aus seiner Lektüre 
der Muqaddima gezogen hat, umzusetzen, indem er sein eigenes philoso-
phisches Projekt auf den Weg bringt. Dies wird im Vorwort von Naḥwa 
deutlich: Nassar weist dort darauf hin, dass ihm nach seinem Studium 
von Ibn Ḫaldūns Denken klargeworden sei, dass die einzige Möglich-
keit, in der modernen arabischen Welt eine ›originelle historische Philo-
sophie‹ (falsafa tārīḫiyya aṣīla) hervorzubringen, darin bestehe, zunächst 
die Eigenheiten der gegenwärtigen ›historisch-zivilisatorischen Epoche‹ 
(marḥala tārīḫiyya ḥaḍāriyya) sowie die Probleme, welche die arabischen 
Gesellschaften durchleben würden, zu erkennen und zu benennen. Die 
Philosophie sei im Kern mit der Bewegung der Zivilisation und der Ge-
schichte verbunden.21 

Als das Problem, das die ›historisch-zivilisatorische Epoche‹ der Ge-
genwart in diesem Sinne wie kein anderes bestimmt, macht er sogleich 
den Konfessionalismus (ṭāʾifiyya) aus: »Das dringlichste der Probleme, 
zu dessen Betrachtung mich die Umstände bewogen, war das Problem 
des Konfessionalismus (muškilat aṭ-ṭāʾifiyya)«,22 schreibt er. Die Unter-
suchung dieses Problems eigne sich deshalb dazu, einen Zugang zu die-
ser Epoche zu finden, für die es eine originelle historische Philosophie 
zu schaffen gelte.23

Naḥwa unterscheidet sich in vielerlei Hinsicht von Pensée. Nassar 
verliert darin die akademische Distanziertheit zum Untersuchungsge-
genstand und stürzt sich direkt und scharfzüngig in die intellektuellen 
Polemiken eines sich stark im politischen und sozialen Wandel befin-
denden Libanon der Jahre vor dem Ausbruch des Bürgerkriegs 1975. Im 

19	 	So formuliert es Nassar in Sulṭa, 419–431. Vgl. dazu auch Naṣṣār, Ḏāt, 60–
67, 73–86.

20	 	Vgl. Naṣṣār, Ḥurriyya, 27–32. Vgl. ähnlich auch Nāṣīf Naṣṣār, »Fī t-Turāṯ 
wa-taḥaddiyyāt al-ʿaṣr«, in: ders., at-Tafkīr wa-l-hiǧra. Min at-turāṯ ilā 
n-nahḍa al-ʿarabiyya aṯ-ṯāniya, Bairūt: Dār aṭ-Ṭalīʿa 22004, 1997, 63–74. 
Vgl. zu dieser Position Nassars auch Turki, Einführung in die arabisch-isla-
mische Philosophie, 217–218.

21	 	Naṣṣār, Naḥwa, 10.
22	 	 Ibid.
23	 	Vgl. ibid.

IN RICHTUNG EINES NEUEN GESELLSCHAFTSVERTRAGS

https://doi.org/10.5771/9783748906599-139 - am 22.01.2026, 00:19:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


145

Unterschied zu seiner universitären Qualifikationsschrift stieß Naḥwa 
deshalb auch auf teils äußerst scharfe Kritik. Der von Nassar selbst gel-
tend gemachte Anspruch, mit Naḥwa eine philosophische wie auch wis-
senschaftliche Abhandlung über die ṭāʾifiyya vorgelegt zu haben, wurde 
ihm in vielen Rezensionen abgesprochen.24

Nichtsdestotrotz ist es alles andere als ein Zufall, dass Nassars Den-
ken gerade in dieser aufgeheizten politischen und intellektuellen Atmo-
sphäre seine zentralen philosophischen Impulse erhalten sollte. Denn  
»[l]a philosophie naît, se développe, revit dans la polémique«,25 wie 
Abdallah Laroui 1974 geltend machte. »[E]lle ne se renouvelle qu’en 
prenant à sa charge les questions que pose la pratique sociale quotidien-
ne, et celles-ci apparaissent d’abord sous forme critique-polémique.«26 
Deshalb, so Laroui weiter, würden arabische Autoren der Gegenwart 
auch meist nur in der Arena hitziger Streitgespräche philosophische Hö-
hen erreichen. So sei auch Nassar »bien plus philosophe dans son es-
sai Naḥwa Mujtama’ Jadīd [...] où il critique les structures confessio-
nelles du Liban actuel, que dans son étude sur la pensée réaliste d’Ibn 
Khaldūn«,27 wie Laoui in einer Fußnote festhält.

Obwohl Nassar sich in Naḥwa mit einer spezifischen historischen Si-
tuation auseinandersetzt, reicht die Bedeutung der Schrift doch über die-
se einzigartige Situation hinaus. So sind Naḥwa und die Kritik daran 
zunächst, wie bereits erwähnt wurde, wichtig für das Verständnis der 
weiteren Entwicklung von Nassars philosophischem Projekt. In seinen 
späteren Schriften denkt er nämlich Probleme, die er in den Aufsätzen 
von Naḥwa in Auseinandersetzung mit einer spezifischen historischen 
Situation angedacht hatte, auf philosophisch allgemeinerer Ebene wei-
ter. Naḥwa ist damit ein Schlüsselwerk innerhalb von Nassars Oeuvre. 
Dieses Weiterdenken ist jedoch nicht nur von werkimmanenter Bedeu-
tung. Die Verallgemeinerung dieser kontextspezifischen Probleme in sei-
nen späteren Schriften machte seine Ideen auch für ein Publikum außer-
halb des Libanon interessant und ebnete damit einer breiten Rezeption 
von Nassars Ideen in der ganzen arabischen Welt den Weg – und darü-
ber hinaus.

Um den Zusammenhang zwischen Naḥwa und Nassars späteren 
Schriften sichtbar zu machen, wird im Folgenden zunächst argumen-
tiert, dass ǧamāʿa und muǧtamaʿ, ›Gemeinschaft‹ und ›Gesellschaft‹, in 
Naḥwa die beiden zentralen Begriffe sind, anhand derer Nassar Patho-
logien der libanesischen soziopolitischen Situation benennt. Ebendiese 

24	 	Vgl. dazu oben 1.3 sowie unten 3.4.
25	 	Abdallah Laroui, La crise des intellectuels arabes. Traditionalisme ou his-

toricisme?, Paris: François Maspero 1974, 105.
26	 	 Ibid.
27	 	 Ibid., 107, FN 102.

IBN ḪALDŪN, DIE MODERNE UND DER LIBANESISCHE KONTEXT

https://doi.org/10.5771/9783748906599-139 - am 22.01.2026, 00:19:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


146

beiden Begriffe spielen auch in Nassars späterer Kritik am ideologischen 
Denken sowie seiner politischen Philosophie im engeren Sinne eine wich-
tige Rolle, also dort, wo Nassar die kontextspezifischen Probleme des 
Libanon philosophisch weiterdenkt und so sein Werk einem breiteren 
philosophischen Publikum öffnet. Besonders die Prominenz des Begriffs 
›Gesellschaft‹ lässt aber auch auf eine bestimmte ideologische Verein-
nahmung von Nassar selbst schließen. Mit Naḥwa als Schlüsselwerk 
sollen hier folglich auch ›Gemeinschaft‹ und ›Gesellschaft‹ als herme-
neutische Leitbegriffe für Nassars Gesamtwerk festgelegt werden, zwei 
Begriffe, die nicht nur einen gewissen Sprachgebrauch Nassars wider-
spiegeln, sondern als Deutungskategorien auch dabei helfen sollen, we-
sentliche Aspekte von Nassars Text- und Gedankenwelt sowohl auf kon-
textueller als auch – v. a. in seinen späteren Werken – systematischer 
Ebene zu erschließen.

3.2 Gemeinschaft und Gesellschaft in Naḥwa

Die beiden Begriffe ǧamāʿa (›Gemeinschaft‹) und muǧtamaʿ (›Gesell-
schaft‹) stehen sich in Naḥwa nicht etwa antithetisch gegenüber, wie es 
ihre Übersetzung mit ›Gemeinschaft‹ und ›Gesellschaft‹ ins Deutsche so-
wie die idealtypischen Assoziationen, die damit möglicherweise – beson-
ders seit Ferdinand Tönnies – hervorgerufen werden, suggerieren mögen. 
Es bedarf hier daher zunächst einiger Erklärungen zur Rolle der beiden 
Begriffe in Naḥwa und dazu, weshalb ǧamāʿa hier mit ›Gemeinschaft‹ 
und muǧtamaʿ mit ›Gesellschaft‹ übersetzt wird.

Naḥwa hat, obwohl die sechs darin versammelten Artikel ganz un-
terschiedliche Aspekte des libanesischen Konfessionalismus beleuchten, 
eine klare argumentative Richtung, auf die bereits der Titel des Buches 
verweist: Der ›konfessionalistischen Gesellschaft‹ (muǧtamaʿ ṭāʾifī) im 
Untertitel steht die ›neue Gesellschaft‹ (muǧtamaʿ ǧadīd) im Haupttitel 
gegenüber; erstere, die der Kritik unterzogen wird, soll sich ›in Richtung‹ 
(naḥwa) letzterer verändern. Folglich bezeichnet Nassar Naḥwa auch als 
›gesellschaftliche Analyse‹ (taḥlīl muǧtamaʿī)28 bzw. als ›soziohistorische 
Kritik aus einer philosophisch autonomen Perspektive‹ (naqd iǧtimāʿī 
tārīḫī min wiǧha falsafiyya mustaqilla), die das Ziel verfolgt, eine ›neue 
libanesische Gesellschaft‹ (muǧtamaʿ lubnānī ǧadīd) zu entwerfen.29 

Im Kern ist Naḥwa allerdings vor allem eine Kritik an einer bestimm-
ten Form von ›Gemeinschaft‹ und der Art und Weise, wie sie das gesell-
schaftliche und geistige Leben zu dominieren begann und nach wie vor 
dominiert, ja die Entstehung einer wahren libanesischen Gesellschaft als 

28	 	Naṣṣār, Naḥwa, 10.
29	 	So im Vorwort zur dritten Auflage: ibid., 6.

IN RICHTUNG EINES NEUEN GESELLSCHAFTSVERTRAGS

https://doi.org/10.5771/9783748906599-139 - am 22.01.2026, 00:19:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


147

Gesellschaft verunmöglicht: Die im Untertitel angesprochene ›konfessio
nalistische Gesellschaft‹ krankt nämlich daran, dass die Hegemonie der 
›Konfessionsgemeinschaft‹ (ṭāʾifa) alle anderen möglichen Formen sozi-
aler Bindung (irtibāṭ iǧtimāʿī) zurückgedrängt und sich dem Staat und 
der Gesellschaft aufgezwungen hat, wie Nassar erklärt.30 Mit Lewis Co-
ser ließe sich sagen, dass sich die Konfessionsgemeinschaften in Nassars 
Verständnis derselben innerhalb der libanesischen Gesellschaft zu einer 
Art ›gieriger Institutionen‹ (greedy institutions) entwickelt haben: Insti-
tutionen, die an ihre Mitglieder totale Ansprüche stellen und dabei an-
dere, konkurrierende soziale Ansprüche verunmöglichen. Ihre Gierigkeit 
gerät in Konflikt mit anderen Institutionen, die für das Funktionieren ei-
ner modernen, offenen Gesellschaft notwendig wären. Sie legen sich mit 
ihrer Gier über die Autonomie, die das Individuum in der offenen Gesell-
schaft »im Schnittpunkt vieler sozialer Kreise«31 zu erringen vermag.32

Weil die Konfessionsgemeinschaften (Pl. ṭawāʾif) eine derart dominan-
te Stellung im sozialen Gefüge hätten, seien sie auch die ›primäre ge-
meinschaftliche Realität‹ (al-wāqiʿ al-ǧamāʿī al-awwal), die es aus ›ge-
sellschaftlicher Perspektive‹ (min al-wiǧha al-muǧtamaʿiyya) kritisch zu 
betrachten gelte, so Nassar.33 Ziel dieser kritischen Betrachtung sei es, 
darauf aufbauend Grundzüge einer Gesellschaft und ihres Staates zu 
entwerfen, in der diese Hegemonie gebrochen ist und Bindungen an die 
Konfessionsgemeinschaft, seien sie nun geistig oder eher sozialer Natur, 
freiheitlich umgepolt, aufgelöst und durch andere ersetzt werden kön-
nen, um so wahre Gesellschaftlichkeit überhaupt erst zu ermöglichen. 
Nassar bezeichnet diesen ›neuen‹ Gesellschaftstyp, auf den er im Titel 
anspielt und den er dann vor allem im letzten Aufsatz von Naḥwa be-
schreibt, als ›wissenschaftlich-säkular‹ (muǧtamaʿ ʿilmī ʿalmānī)34 – wir 
werden darauf zurückkommen.

Nassars Fokus auf muǧtamaʿ – ein Begriff, der sich zur Zeit der Abfas-
sung von Naḥwa grundsätzlich recht eindeutig mit ›Gesellschaft‹ über-
setzen lässt – und die Bezeichnung seiner Methode als ›gesellschaftli-
che Analyse‹ rühren allerdings nicht nur daher, dass er sich mit einem 
libanonspezifischen Problem auseinandersetzt. Seinem Fokus auf ›Ge-
sellschaft‹ liegen bestimmte miteinander verschlungene geschichtsphi-
losophische und sozialontologische Prämissen zugrunde, die Nassar be-
reits im Vorwort zu Naḥwa erstmals kurz formuliert. Er macht dort 
auf die ontologische Priorität der ›Gesellschaft‹ vor ihren Einzelteilen 

30	 	Vgl. ibid., 105.
31	 	Lewis A. Coser, Gierige Institutionen. Soziologische Studien über totales En-

gagement (Aus dem Amerikanischen und mit einem Nachwort von Mari
anne Egger de Campo), Frankfurt/M.: Suhrkamp 2015, 12.

32	 	Vgl. ibid., 11–27.
33	 	Vgl. Naṣṣār, Naḥwa, 105.
34	 	 Ibid., 179–208.

GEMEINSCHAFT UND GESELLSCHAFT IN NAḤWA

https://doi.org/10.5771/9783748906599-139 - am 22.01.2026, 00:19:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


148

sowie deren Bedeutung im Geschichtsprozess aufmerksam: Der Mensch 
sei, wie er schreibt, als ›historisches Wesen‹ (kāʾin tārīḫī) unweiger-
lich (ḥatman) in eine ›individuelle soziale Situation‹ (waḍʿiyya fardiyya 
iǧtimāʿiyya) eingebunden, die Teil einer ›historischen sozialen Situation‹ 
(waḍʿiyya iǧtimāʿiyya tārīḫiyya) sei. Diese historische soziale Situation zu 
untersuchen habe deshalb Priorität vor der Auseinandersetzung mit der 
individuellen. Diese Auseinandersetzung müsse dabei auf der Ebene der 
›Gesellschaft‹ (muǧtamaʿ) und nicht jener des ›Individuums‹ (fard) oder 
der ›Gemeinschaft‹ (ǧamāʿa) beginnen. Denn es sei die ›Bewegung der 
Gesellschaft‹ (ḥarakat al-muǧtamaʿ), die den ›Wert einer Existenz‹ (qīmat 
wuǧūd) sowie die Bedeutung der ›Individuen‹ und der ›Gemeinschaften‹ 
und deren Rolle bei der ›Teilhabe an der Geschichte‹ (mauḍiʿ al-mušāra-
ka fī t-tārīḫ) festlege. Geschichte ist also folglich in Nassars Verständnis 
in erster Linie Geschichte von Gesellschaften, nicht Geschichte der Indi-
viduen oder der Gemeinschaften.35

Diese ontologische und geschichtsphilosophische Priorisierung der 
Gesellschaft vor ihren Einzelteilen im Vorwort nimmt Nassar im drit-
ten Aufsatz von Naḥwa wieder auf. Ziel dieses Aufsatzes ist die Defini-
tion der Begriffe ›Gesellschaft‹ (muǧtamaʿ) und ›Zivilisation‹ (ḥaḍāra), 
wobei Nassar viel ausführlicher auf den Begriff der ›Gesellschaft‹ ein-
geht. Grundsätzlich scheint diese Begriffsklärung Nassars etwas aus dem 
Rahmen von Naḥwa zu fallen, da er darin keinen direkten Bezug auf die 
libanesische Gegenwart und ihre historische Genese nimmt. Seine kri-
tisch-normative Auseinandersetzung mit dem libanesischen Kontext in 
den anderen fünf Aufsätzen scheint deshalb auch ohne sie auszukom-
men und verständlich zu sein. Nassar selbst erachtet sie aber als wichti-
ge Grundlage »für die Untersuchung des Konfessionalismus aus dem ge-
sellschaftlichen Blickwinkel«.36 Da sie auf jeden Fall wichtig sind, um die 
Bedeutung von ›Gemeinschaft‹ und ›Gesellschaft‹ in diesem Werk rich-
tig zu verstehen, gebührt ihnen aber allemal unsere Aufmerksamkeit. Sie 
werden im Folgenden kurz referiert, um im Anschluss unter Zuhilfenah-
me von Georges Gurvitch, Ferdinand Tönnies und Helmuth Plessner ei-
nige Überlegungen zu den Begriffen ǧamāʿa und muǧtamaʿ in Naḥwa an-
stellen zu können.

In seiner Auseinandersetzung mit dem Begriff der ›Gesellschaft‹ entwirft 
Nassar ein Dreistufenmodell des Sozialen. Er nimmt an, dass es zwi-
schen dem isolierten Individuum (fard) und der Menschheit insgesamt 
(al-bašariyya ǧumaʿāʾ) drei zu unterscheidende Ebenen der menschlichen 
Sozietät gibt: Von den ›Beziehungen zwischen Individuen‹ (ʿalāqāt bain 
al-afrād) unterscheidet er die Ebene der ›Gemeinschaften‹ (ǧamāʿāt) 

35	 	Vgl. ibid., 9.
36	 	 Ibid., 77.

IN RICHTUNG EINES NEUEN GESELLSCHAFTSVERTRAGS

https://doi.org/10.5771/9783748906599-139 - am 22.01.2026, 00:19:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


149

sowie die Ebene der ›großen, globalen Gesellschaft‹ (muǧtamaʿ kabīr 
šāmil).37 

Den eher ephemeren und deshalb schwer fassbaren Kontakten zwi-
schen Individuen, dieser »schwächsten Form sozialer Existenz«,38 
schenkt Nassar wenig Aufmerksamkeit. Diese Sozialkontakte beinhal-
ten, wie er ausführt, sowohl eine persönliche Ebene der willentlichen 
Handlung wie auch eine real-materielle: Der Mensch könne die Leute, 
die er treffen und mit denen er zusammenleben wolle, frei wählen, kom-
me aber in seiner Eigenschaft als geselliges Wesen grundsätzlich nicht 
ohne solche Kontakte aus. Selbst auf dieser Stufe seien die Sozialkon-
takte selten bloß numerische ›Anhäufungen‹ oder ›Summen‹ (maǧmūʿ, 
maǧmūʿāt) von Menschen, genauso wie sie fast nie eine ›komplette Ver-
schmelzung‹ (muttaḥad tām) und ein Aufgehen des einen im anderen 
seien.39 

Wichtiger als diese flüchtigen Kontakte zwischen Individuen ist Nas-
sar die Ebene der ǧamāʿa, die zweite seines Modells. Grundsätzlich sei 
die ǧamāʿa eine Anzahl von Leuten, die gemeinsam an einer bestimmten 
Form der Handlung (ʿamal) und des Lebens (ḥayāt) teilhätten: Gläubi-
ge, Studenten, Arbeiter, Beamte oder Bankbesitzer könnten z. B. unter-
schiedliche ǧamāʿāt (Pl. von ǧamāʿa) konstituieren. Auch die ǧamāʿa sei 
nicht nur eine Anhäufung oder Summe von Leuten, sondern vielmehr 
»eine partnerschaftliche Einheit (waḥda mušārika) und eine Wechsel-
beziehung (tafāʿul) zwischen einer bestimmten Anzahl von Leuten; eine 
partielle Einheit (waḥda ǧuzʾiyya), die von den geeigneten Fähigkeiten 
und Verhaltensweisen der aktiven Individuen gestützt wird, einer Tätig-
keit nachzugehen oder ein Ziel zu erreichen«.40 Sie bilde einen ›struktu-
rellen Rahmen‹ (iṭāran tarkībiyyan), wie Nassar weiter ausführt, der die 
Verbindungen zwischen den Individuen sowie die Bedeutung und den 
Richtungslauf dieser Verbindungen stabilisiere und vertiefe. Die Indivi-
duen würden von der ǧamāʿa beeinflusst und umgekehrt, wodurch eine 
komplexe Wechselwirkung zwischen den Individuen und den verschie-
denen ǧamāʿāt entstehe, die noch dadurch verkompliziert werde, dass 
einzelne Individuen verschiedenen ǧamāʿāt angehörten und diese sich 
auch gegenseitig beeinflussten. Die einzelnen ǧamāʿāt unterscheiden sich 
dabei untereinander in Bezug auf ihre Größe, die Dauer ihrer Existenz, 
ihre Verbreitung, den Grund ihrer Entstehung, ihren Organisationsgrad 
sowie ihre Offenheit gegenüber anderen ǧamāʿāt sowie der ›Gesellschaft‹ 
als Ganzes, wie Nassar erklärt. Für das Leben der ›Gesellschaft‹ spiel-
ten sie eine äußerst wichtige Rolle: Je reichhaltiger eine ›Gesellschaft‹ 

37	 	Vgl. ibid., 78–79.
38	 	 Ibid., 80.
39	 	Vgl. ibid., 79–81.
40	 	 Ibid., 82.

GEMEINSCHAFT UND GESELLSCHAFT IN NAḤWA

https://doi.org/10.5771/9783748906599-139 - am 22.01.2026, 00:19:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


150

an aktiven ǧamāʿāt sei, desto pulsierender und reichhaltiger sei das sozi-
ale Leben, was es dem Staat und der ›Gesellschaft‹, die darin verkörpert 
sei, ermögliche, eine aktive Rolle in der Geschichte der Menschheit ins-
gesamt zu spielen.41 

Eine spezielle Form der ǧamāʿa ist laut Nassar die ›Klasse‹ (ṭabaqa). 
Ihre Ausprägung unterscheide sich von Gesellschaft zu Gesellschaft, wie 
er betont. Bei der Bestimmung dieser Ausprägung würden oft die Be-
griffe ǧamāʿa und fiʾa (›Gruppe‹) vermischt. Als fiʾa definiert Nassar Din-
ge oder Personen, denen eine leicht erkennbare Eigenschaft (ḫāṣa, ṣiffa) 
oder Handlung (ʿamal) gemeinsam ist. So könne etwa von einer ›Grup-
pe‹ (fiʾa) von Hotels oder einer ›Gruppe‹ von Tagelöhnern gesprochen 
werden. Um eine fiʾa zu bestimmen, reiche es, ein ›qualitatives Merkmal‹ 
(ṣinf) und einen ›Zweck‹ (waǧh) festzulegen, anhand derer das Betrach-
tete unterteilt wird. Dabei könne die fiʾa sowohl eine bloße ›Anhäufung‹ 
(maǧmūʿ) sein, als auch zu einer richtigen ǧamāʿa werden. Damit von ei-
ner Klasse als ǧamāʿa gesprochen werden könne, brauche es aber mehr 
als bestimmte Gemeinsamkeiten, die eine Anzahl von Individuen teilen, 
wie Nassar herausstreicht. Die Klasse werde erst zur ›wahrhaftigen ge-
meinschaftlichen Einheit‹ (waḥda ǧamāʿiyya ḥaqīqiyya), wenn sich die 
›Verbindungen‹ (rawābiṭ) zwischen den Individuen nicht auf einen As-
pekt wie den gesellschaftlichen Status (martaba) oder den Beruf (mih-
na) beschränkten, sondern diese Verbindungen sich darüber hinaus in ge-
meinsamem Handeln und einem geteilten Schicksal vertieft zeigten. Von 
einer Klasse als ǧamāʿa könne man deshalb nur dann sprechen, wenn die 
Individuen eine gemeinsame Arbeits- und Lebenssituation teilten, derer 
sie sich genauso wie ihrer ›Einheit‹ (waḥda) bewusst seien; zudem wür-
den sie diese Einheit durch Organisationen und Institutionen, die ihren 
Bedürfnissen und Zielen Ausdruck verleihen, stärken. Karl Marx’ Klas-
senbegriff erachtet Nassar somit als überkommen, da er zu stark auf den 
Bereich des Wirtschaftlichen und der Produktion fokussiere. Mitglieder 
einer Klasse würden nicht nur eine bestimmte Arbeitssituation teilen, aus 
der sich ein eigenes Bewusstsein in Abgrenzung zu anderen herausbildet. 
Jüngere Untersuchungen zum Klassenbegriff, etwa von Maurice Halb-
wachs, Pitrim Sorokin und Georges Gurvitch, hätten gezeigt, dass das 
Leben der Klasse weit mehr Bereiche als nur das Wirtschaftliche umfasst. 
So hätten Klassen aufgrund gemeinsamer Lebens- und Denkgewohnhei-
ten auch gemeinsame Bedürfnisse, soziale Werte und Moralvorstellun-
gen, gemeinsame Formen der Versammlung und der Strukturierung und 
bestimmte Aufgaben in Bezug zur Gesellschaft insgesamt. Deshalb kann 
man Nassars Ansicht nach nur in ganz spezifischen Gesellschaften von 
der Existenz von Klassen oder eines Klassenkampfes sprechen.42 

41	 	Vgl. ibid., 82–83.
42	 	Vgl. ibid., 83–85.

IN RICHTUNG EINES NEUEN GESELLSCHAFTSVERTRAGS

https://doi.org/10.5771/9783748906599-139 - am 22.01.2026, 00:19:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


151

Trotz der großen Bedeutung, die Nassar den ǧamāʿāt zuspricht, steht 
bei ihm die ›Gesellschaft‹ (muǧtamaʿ) über all ihren Einzelteilen. Sie 
schließt diese auf einem bestimmten geographischen Gebiet in sich und 
ist reichhaltiger, kompletter und stärker als deren Summe, wie er glaubt. 
Die vollkommenste Ausgestaltung finde die Gesellschaft in der ›Natio-
nal-Gesellschaft‹ (al-muǧtamaʿ-al-umma [sic]), aber auch kleinere Ge-
bilde wie die Familie, der Stamm, das Dorf oder die Stadt können laut 
Nassar Gesellschaften sein; zudem gibt es ›National-Gesellschaften‹ 
übergreifende Gesellschaften. In all diesen Gebilden seien die Beziehun-
gen zwischen den Individuen von einer Vielzahl kontinuierlicher psy-
chologischer, moralischer, wirtschaftlicher, politischer und kultureller 
Beziehungen geprägt, die das ›Wohlergehen‹ (salāma) und die ›Interes-
sen‹ (maṣāliḥ) der Individuen in ihrem Lebenszyklus bewahrten. Sie sei-
en folglich für sich selbst stehende soziale Gebilde, so wie das Individu-
um biologisch für sich selbst eine für sich unabhängige Realität sei, wie 
Nassar erklärt. Neben der Einheit ihres geographischen Gebietes zeich-
ne sich eine bestimmte ›Gesellschaft‹ durch eine ›relative Einheitlichkeit‹ 
(waḥda nisbiyya) ihres Bevölkerungsgemisches aus sowie durch die Be-
ziehungen ihrer Gruppierungen untereinander, zudem durch ihre Ge-
bräuche und ihre über Generationen gefestigten Traditionen, durch ihre 
politischen Institutionen und Formen der Wirtschaftstätigkeit sowie be-
stimmte intellektuelle Anstrengungen. Diese ›gesellschaftliche Einheit‹ 
(waḥda muǧtamaʿiyya) verändere sich dabei stets unter dem Einfluss in-
nerer Faktoren, aber auch äußerer: Ihre Entwicklung sei nur in einem re-
gionalen, d. h. auch andere ›Gesellschaften‹ mitberücksichtigenden Kon-
text verständlich, den sie beeinflusst und von dem sie beeinflusst wird. 
Strukturell beinhalte die ›Gesellschaft‹ dabei zwei Elemente: ein ›zivili-
satorisches‹ (ʿumrān) und ein ›kulturelles‹ (ṯaqāfa). Ersteres bezeichne die 
materielle, sich in der Interaktion mit der Natur bildende Dimension der 
Gesellschaft, letzteres die diese überhöhenden intellektuellen, künstleri-
schen und religiösen Anstrengungen. Das Bindeglied zwischen Zivilisa
tion und Kultur sei in dieser Konzeption das ›Denken‹ (fikr). Jede Gesell-
schaft habe zudem – wie dies bereits Ibn Ḫaldūn festgestellt hatte43 – eine 
wirtschaftliche, eine politische und eine kulturelle (im engeren Sinne der 
geistigen Produktion) Dimension, wobei das Politische in der moder-
nen Gesellschaft dominiere. Es sei deshalb auch der Staat, d. h. die poli-
tisch und rechtlich geeinte ›National-Gesellschaft‹, der die Bewegung in 
Richtung einer einheitlichen Globalgeschichte vorantreibe und die Bezie-
hungen zu anderen ›Nationen‹ (umam) aushandle, wie Nassar erläutert. 
Die Geschichte habe jedoch nicht jede Nation in einem Staat vereinigt, 
sondern Nationen in verschiedene Staaten unterteilt und mehrere in ei-
nem Staat geeint. Dies sei ein Beweis dafür, wie sich die Gesellschaften 

43	 	Vgl. Nassar, Pensée, 165–177.

GEMEINSCHAFT UND GESELLSCHAFT IN NAḤWA

https://doi.org/10.5771/9783748906599-139 - am 22.01.2026, 00:19:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


152

gegenseitig beeinflussten und interagierten, und dafür, dass es in der Ge-
schichte keine ewigfesten Gebilde gebe, sondern das ganze System der 
Gesellschaften einem steten Wandel unterstehe, der sich als Prozess der 
›Vereinigung in der Vielfalt und Pluralität‹ (tawaḥḥud ʿabr at-taʿaddud 
wa-t-tanawwuʿ) beschreiben lasse. Dabei spiele der zunehmende techno-
logische Fortschritt eine wichtige Rolle, der den Menschen das Gefühl 
gebe, sie bildeten trotz ihrer Differenzen eine einzige große Familie.44

Vor dem Hintergrund dieser Ausführungen Nassars im dritten Aufsatz 
von Naḥwa scheint zunächst die Übersetzung von ǧamāʿa mit ›Gemein-
schaft‹ problematisch, und zwar aus zwei Gründen. Der erste rührt da-
her, dass Nassars Dreistufenmodell wohl von Georges Gurvitchs Unter-
scheidung von formes de sociabilié, groupements und societés globales 
inspiriert ist, wie Albert Mansour (Manṣūr) in einer Rezension von 
Naḥwa festgestellt hat. Mansour macht diesen Einfluss Gurvitchs, auf 
den sich Nassar an dieser Stelle zwar nicht bezieht, bei dem er nach ei-
genen Angaben in Paris aber eine Zeitlang Vorlesungen gehört hat,45 vor 
allem daran fest, dass die Unterscheidung der ǧamāʿāt durch Nassar be-
züglich ihrer Größe, der Dauer ihrer Existenz etc. an Gurvitchs Grup-
pen-Taxonomie in La voacation actuelle de la sociologie (1950) ange-
lehnt sei.46 Dies scheint tatsächlich der Fall zu sein, obwohl Gurvitch in 
La vocation 15 verschiedene solche Unterscheidungsmerkmale auflis-
tet und ausführlich erläutert, von denen Nassar aber nur sechs nennt.47 
Zudem macht Mansour darauf aufmerksam, dass auch Nassars Argu-
mente für einen eingeschränkten und folglich nur auf bestimmte Ge-
sellschaften anwendbaren Klassenbegriff – bei Gurvitch sind es die mo-
dernen Industriegesellschaften48 – ursprünglich von dem französischen 

44	 	Vgl. Naṣṣār, Naḥwa, 85–92.
45	 	So in einem persönlichen Gespräch mit Nassar am 2. Oktober 2013 in Ǧal 

ad-Dīb (Libanon).
46	 	Vgl. Manṣūr, »Naḥwa muǧtamaʿ ǧadīd«, 119–125. Vgl. Georges Gurvitch, 

La vocation actuelle de la sociologie, Paris: Presses Universitaires de France 
31963, 309–357.

47	 	 In seinen 1940 erschienenen Éléments de sociologie juridique beinhaltete 
diese Taxonomie erst sieben Kriterien: envergure, durée, fonction, attitude, 
principe régissant l’organisation, forme de contrainte, mesure d’unité. Vgl. 
Georges Gurvitch, Éléments de sociologie juridique, Paris: Aubier 1940. Ih-
nen hat Gurvitch in La vocation acht weitere hinzugefügt: contenu, rhyth-
me, mesure de dispersion, fondement de formation, mode d’accès, degré 
d’extériorisation, mode de pénétration par la société globale und degré de 
compatibilité entre les groupements. Vgl. auch Richard Swedberg, Sociolo-
gy as disenchantment. The evolution of the work of Georges Gurvitch, At-
lantic Highlands, N.J.: Humanities Press 1982, 106.

48	 	Vgl. Gurvitch, La vocation, 400–402.

IN RICHTUNG EINES NEUEN GESELLSCHAFTSVERTRAGS

https://doi.org/10.5771/9783748906599-139 - am 22.01.2026, 00:19:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


153

Soziologen stammten.49 Diesen von Mansour hervorgehobenen Paralle-
len lässt sich anfügen, dass auch Gurvitch von der ontologischen Priori-
tät der Gesellschaft (der societé) vor ihren Einzelteilen (den groupements 
und den verschiedenen Formen der sociabilié) ausging.50 Auch der Be-
griff des ›totalen Sozialphänomens‹ (phénomène social total, bei Nassar 
ẓāhira iǧtimāʿiyya kulliya), als das Nassar den Konfessionalismus im Li-
banon u. a. verstanden haben will – dazu weiter unten mehr –, gehört zu 
den Grundbegriffen von Gurvitchs soziologischem System.51 

Wegen dieser offensichtlichen Bezüge zu Gurvitch wäre es wohl kor-
rekter, den Begriff ǧamāʿa bei Nassar anstatt mit ›Gemeinschaft‹ mit 
›Gruppe‹ bzw. ›Gruppierung‹ zu übersetzen. Hinzu kommt zweitens, 
dass Nassar wichtige Bedeutungsaspekte dessen, was in deutschspra-
chigen idealtypischen Gegenüberstellungen von Gemeinschaft und Ge-
sellschaft gemeinhin dem Bereich der ›Gemeinschaft‹ zugesprochen 
wird, in den Bereich der ›Gesellschaft‹ verlagert, und umgekehrt. Bereits 
ein flüchtiger Abgleich zentraler Punkte von Nassars Ausführungen zu 
ǧamāʿa und muǧtamaʿ etwa mit Ferdinand Tönnies’ idealtypischer Ge-
genüberstellung von Gemeinschaft und Gesellschaft genügt, um dies zu 
illustrieren.52 Augenfällig ist diesbezüglich z. B., dass Nassar die Fami-
lie, das Dorf und auch die Stadt zu den möglichen Formen der ›Gesell-
schaft‹ zählt. Für Tönnies dagegen ist gerade die Familie (›Gemeinschaft 
des Blutes‹), »als de[r] allgemeinste[] Ausdruck für die Realität von Ge-
meinschaft«,53 die vegetative Keimzelle alles Gemeinschaftlichen.54 In 
ihr sind die sich im Dorf zur ›Gemeinschaft des Ortes‹55 und in der Stadt 

49	 	Vgl. Manṣūr, »Naḥwa muǧtamaʿ ǧadīd«, 121, 123.
50	 	Vgl. Gurvitch, La vocation, 120. Gurvitch zog daraus aber andere metho-

dologische Konsequenzen: Er beginnt seine Analyse trotz der ontologischen 
Priorität der Gesellschaft nicht wie Nassar direkt bei dieser selbst, sondern 
bei den elementarsten Einheiten der sozialen Realität, d. h. den Formen der 
sociabilité. Vgl. ibid.

51	 	Ursprünglich stammt der Begriff allerdings von Marcel Mauss. Vgl. Swed-
berg, Sociology as disenchantment, 57; Francis Farrugia, »Das ‘soziale Total-
phänomen’. Ein totemistischer Begriff – Marcel Mauss als Legitimationsfigur 
der französischen Universitäten nach dem Zweiten Weltkrieg«, in: Stephan 
Moebius, Christian Papilloud (Hg.), Gift. Marcel Mauss’ Kulturtheorie der 
Gabe, Wiesbaden: VS Verlag für Sozialwissenschaften 2006, 215–244.

52	 	Diese idealtypische Differenzierung spiegelt sich auch im allgemeinen 
Sprachgebrauch. Siehe dazu Nele Schneidereit, Die Dialektik von Gemein-
schaft und Gesellschaft. Grundbegriffe einer kritischen Sozialphilosophie, 
Berlin: Akademie Verlag 2010, 13–17.

53	 	Ferdinand Tönnies, Gemeinschaft und Gesellschaft. Grundbegriffe der rei
nen Soziologie, Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft 31991, 20.

54	 	Vgl. ibid., v. a. 7–9, 12, 20.
55	 	 Ibid., 12.

GEMEINSCHAFT UND GESELLSCHAFT IN NAḤWA

https://doi.org/10.5771/9783748906599-139 - am 22.01.2026, 00:19:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


154

– zumindest »nach der aristotelischen Beschreibung«56 – zur ›Gemein-
schaft des Geistes‹ entwickelnden Gemeinschaftstypen bereits enthal-
ten.57 Folglich bemüht Tönnies auch die Analogie des Organischen im 
Bereich der Gemeinschaft und nicht wie Nassar in jenem der ›Gesell-
schaft‹. »Wo immer Menschen in organischer Weise durch ihren Willen 
miteinander verbunden sind und einander bejahen, da ist Gemeinschaft 
von der einen oder der anderen Art vorhanden«,58 meint Tönnies, wäh-
rend Nassar die ›Gesellschaft‹ in Beziehung zur Biologie des individuel-
len Körpers setzt. ›Gemeinschaft‹ ist bei Nassar denn auch nur eine ›par-
tielle Einheit‹ (waḥda ǧuzʾiyya), die nicht an das Organisch-Biologische 
seines Verständnisses von ›Gesellschaft‹ heranzureichen scheint.

Diese Bedeutungsverschiebung stellt aber nicht nur die Übersetzung 
von ǧamāʿa mit ›Gemeinschaft‹ in Frage, sondern auch die Wiedergabe 
von muǧtamaʿ mit ›Gesellschaft‹ – obwohl sich letzteres aufgrund von 
Nassars Anlehnung an Georges Gurvitch anbietet. Infolge von Nassars 
Verschiebung des ›Organischen‹ in die ›Gesellschaft‹ ist diese bei ihm 
auch viel harmonischer als bei Tönnies. Das von letzterem der Gesell-
schaft zugeordnete Künstlich-Individuelle und Mechanische, das bloß an 
der zweckmäßigen Interaktion und dem unpersönlichen Tauschakt bzw. 
Kontrakt orientierte Zusammenkommen,59 fehlt in Nassars Definition 
von ›Gesellschaft‹. Dagegen scheint sein Begriff der ǧamāʿa auf einer be-
stimmten Zweckmäßigkeit der Interaktion zu beruhen, wenn er sie als 
aus gemeinsamen Tätigkeiten oder der Verfolgung gemeinsamer Zwecke 
erwachsend definiert. Besonders problematisch scheint die Übersetzung 
des Begriffs muǧtamaʿ mit ›Gesellschaft‹ im Falle von Nassars ›Natio-
nal-Gesellschaft‹ (al-muǧtamaʿ-al-umma) zu sein, die er als die vollkom-
menste Form der ›Gesellschaft‹ deklariert. Eine Übersetzung mit ›Natio-
nal-Gemeinschaft‹ wäre wohl ebenfalls möglich, weil er hier den Begriff 
der ›Gesellschaft‹ mit dem ›Nationalen‹ verbindet und damit eine Homo-
genität der ›Gesellschaft‹ suggeriert, die idealtypisch eher mit dem Begriff 
der ›Gemeinschaft‹ denn mit jenem der ›Gesellschaft‹ assoziiert wird. 

Trotz dieser Abweichungen Nassars von idealtypischen Unterschei-
dungen von Gemeinschaft und Gesellschaft gibt es gute Gründe dafür, 
an der Übersetzung von ǧamāʿa mit ›Gemeinschaft‹ und von muǧta-
maʿ mit ›Gesellschaft‹ festzuhalten. Dazu muss allerdings von ausrei-
chend breiten Verständnissen von Gemeinschaft und Gesellschaft aus-
gegangen werden, welche die Spezifizierungen Nassars zu den beiden 

56	 	 Ibid., 31. Als Großstadt kann die Stadt auch Ort der Gesellschaft sein. Sie-
he ibid., 141, 211–212, 216. 

57	 	Vgl. ibid., 12–14, 31–33.
58	 	 Ibid., 12.
59	 	Vgl. ibid., 3–4, 34–44. Tönnies’ Gesellschaftsbegriff ist deutlich an Hobbes’ 

Vorstellung des Naturzustandes orientiert. Vgl. Schneidereit, Dialektik von 
Gemeinschaft und Gesellschaft, 55.

IN RICHTUNG EINES NEUEN GESELLSCHAFTSVERTRAGS

https://doi.org/10.5771/9783748906599-139 - am 22.01.2026, 00:19:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


155

Begriffen mit einzuschließen vermögen. Obwohl ǧamāʿa bei Nassar vor 
allem aufgrund seines Bezuges auf Gurvitchs Gruppentaxonomie, aber 
auch hinsichtlich seiner eigenen Ausführungen ›Gruppierung‹ bedeuten 
kann, scheint zumindest an bestimmten Stellen und in gewissen Kon-
texten auch eine Übersetzung mit ›Gemeinschaft‹ durchaus gerechtfer-
tigt zu sein. Ganz allgemein schimmert der Begriff ›Gemeinschaft‹ vor 
allem dort in Nassars Ausführungen zur ǧamāʿa durch, wo er eine be-
stimmte Intensität des Zusammenseins impliziert. So ist eine Überset-
zung mit ›Gemeinschaft‹ in Naḥwa etwa dort passender als mit ›Grup-
pe‹ oder ›Gruppierung‹, wo Nassar im Zuge seiner Ausführungen zum 
Begriff der ›Klasse‹ (ṭabaqa) die ǧamāʿa von der fiʾa unterscheidet. Die fiʾa 
kann seines Erachtens, wie erläutert, sowohl eine ›Summe‹ oder ›Anhäu-
fung‹ (maǧmūʿ) von Einzelpersonen sein, als auch zu einer ǧamāʿa wer-
den, wenn das soziale Nebeneinander ihrer Mitglieder durch das Be-
wusstsein für die gemeinsame Lebenssituation und das geteilte Schicksal 
zum sozialen Miteinander wird, das auch in gemeinsamen Institutionen 
und Wertvorstellungen, Denkweisen etc. zum Ausdruck kommt. Diesen 
qualitativen Unterschied im Miteinander einer fiʾa, verglichen mit jenem 
der ǧamāʿa, lässt sich mit den Begriffen ›Gruppe‹ bzw. ›Gruppierung‹ ei-
nerseits und ›Gemeinschaft‹ andererseits gut fassen. Diesen graduellen 
Qualitätszuwachs des Miteinanders in der ǧamāʿa mit dem Begriff der 
›Gemeinschaft‹ begrifflich hervorzuheben, lässt sich auch mit Gurvitch 
gut begründen. Letzterer unterscheidet nämlich im Rahmen seiner Aus-
führungen zu den verschiedenen Formen der sociabilité zwischen unter-
schiedlichen Graden der Intensität des ›Wir‹: Dem losen Miteinander 
in der masse stellt er die intimere Fusion in der communauté sowie die 
maximale Verschmelzung in der communion gegenüber.60 Für die Über-
setzung von muǧtamaʿ mit ›Gesellschaft‹ wiederum spricht, dass Nassar 
deren ›Homogenität‹ auch relativiert, indem er bloß von einer ›relativen 
Einheitlichkeit‹ des ›Bevölkerungsgemisches‹ von Gesellschaften spricht 
sowie die Pluralität individueller Interaktionen auf verschiedenen Ebe-
nen hervorhebt, etwa der psychologischen, wirtschaftlichen, politischen 
oder kulturellen. Auch betont er die Wandelbarkeit des inneren Gefü-
ges der ›Gesellschaft‹ sowie des globalen Gefüges von ›Gesellschaften‹ 
insgesamt.

Die wichtigsten Argumente für die Übersetzung von ǧamāʿa mit ›Ge-
meinschaft‹ und muǧtamaʿ mit ›Gesellschaft‹ lassen sich allerdings we-
niger aus den Begriffsklärungen Nassars im dritten Aufsatz von Naḥwa 
selbst herleiten als vielmehr aus dem Grundanliegen von Naḥwa als 

60	 	Vgl. Gurvitch, La vocation, 146–181. Gurvitchs Communauté entspricht 
das deutschsprachige ›Gemeinschaft‹. Vgl. Friedrich Bülow, »Gemein-
schaft«, in: Wilhelm Bernsdorf (Hg.), Wörterbuch der Soziologie, Stuttgart: 
Ferdinand Enke Verlag 21969, 336–340: 339.

GEMEINSCHAFT UND GESELLSCHAFT IN NAḤWA

https://doi.org/10.5771/9783748906599-139 - am 22.01.2026, 00:19:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


156

Ganzes. Diesbezüglich muss zunächst in Erinnerung gerufen werden, 
dass sich Nassar in Naḥwa vor allem einer Form von ›Gemeinschaft‹ 
kritisch annimmt, und zwar der ṭāʾifa. Die ṭāʾifa liegt dabei näher an 
idealtypischen Verständnissen von ›Gemeinschaft‹, als dies Nassars so-
eben referierte grundsätzliche Ausführungen zum Begriff der ǧamāʿa er-
ahnen lassen. Darauf deutet bereits die gängige Übersetzung von ṭāʾi-
fa im Deutschen mit ›Religions-‹ bzw. ›Konfessionsgemeinschaft‹ hin. 
Tönnies selbst attestiert den religiösen Glaubensbündnissen einen »Zu-
sammenhang des mentalen Lebens«61 mit den ›Gemeinschaften des 
Geistes‹. Ihre Geistigkeit hebt sie von den eher vegetativen und ani-
malischen ›Blutsgemeinschaften‹ sowie den ›Gemeinschaften des Or-
tes‹ ab, weshalb sie »die eigentlich menschliche und höchste Art der 
Gemeinschaft«62 seien.63 So wie in der ›Blutsgemeinschaft‹ Wesens-
gleichheit und in der ›Gemeinschaft des Ortes‹ gemeinsamer Boden Ge-
meinschaftlichkeit stiftet, so werden ›Gemeinschaften des Geistes‹ laut 
Tönnies »in bezug auf heiliggehaltene Stätten oder verehrte Gottheiten 
regelmäßig verknüpft«.64 Die ṭāʾifa als ›Gemeinschaft des Geistes‹ oder 
Zusammenhang des mentalen Lebens zu fassen spiegelt auch insofern 
Nassars Verständnis von ṭāʾifa wider, als er den ›Konfessionalismus‹ 
(ṭāʾifiyya) im Libanon nicht nur wie üblich als soziopolitisches Phäno-
men zu fassen sucht, also als politische und gesellschaftliche Ordnung, 
sondern, wie noch zu zeigen sein wird, auch als ›konfessionalistische 
Kultur‹ (ṯaqāfa ṭāʾifiyya) versteht und damit die Vereinnahmung der 
individuellen Geisteswelt durch konfessionsgemeinschaftlich geprägte 
Ordnungsvorstellungen meint.65

Anhand von ›Gemeinschaft‹ und ›Gesellschaft‹ lässt sich schließlich 
auch die historische Erfahrung begrifflich fassen, die in Naḥwa zum Aus-
druck kommt. Wie bereits angedeutet, bewegt sich Nassar in Naḥwa 
argumentativ stets im Raum der Dialektik von ›Gemeinschaft‹ und 
›Gesellschaft‹. Sein Grundanliegen ist es, die Hegemonie des Konfessio-
nell-Gemeinschaftlichen über alle Lebensbereiche der libanesischen Ge-
sellschaft sowie des individuellen Denkens kritisch zurückzubinden, um 
in einer neuen Gesellschaftsordnung auch anderen Formen des Gemein-
schaftlichen Platz zu verschaffen. Es lässt sich deshalb sagen, dass Nassar 
in Naḥwa ähnlich wie Helmuth Plessner in Grenzen der Gemeinschaft 
(1924) eine spezifische Form des »Gemeinschaftsgedankens« kritisch 
hinterfragt, die nach Ansicht Nassars bereits »über die gesellschaftliche 

61	 	Tönnies, Gemeinschaft und Gesellschaft, 12.
62	 	 Ibid. Hervorhebung im Original. 
63	 	Vgl. dazu auch Schneidereit, Dialektik von Gemeinschaft und Gesellschaft, 

48.
64	 	Tönnies, Gemeinschaft und Gesellschaft, 12.
65	 	Vgl. Naṣṣār, Naḥwa, 184.

IN RICHTUNG EINES NEUEN GESELLSCHAFTSVERTRAGS

https://doi.org/10.5771/9783748906599-139 - am 22.01.2026, 00:19:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


157

Lebensordnung triumphier[t]«66 hat. Nur ist es bei ihm nicht der linke 
wie rechte Gemeinschaftsradikalismus wie im Falle Plessners, den er an-
prangert, sondern der konfessionalistische. Dem Triumph des von der 
ṭāʾifa dominierten Gemeinschaftsdenkens, dieser spezifischen Form von 
»Gemeinschaftsgesinnung«,67 welche die Gesellschaft als Ganzes domi-
niert, hält er in seinem Entwurf einer ›neuen Gesellschaft‹ seine eigene 
»Gesellschaftsgesinnung«68 entgegen. In seinen späteren Schriften ist es 
dann nicht mehr nur der Triumph des spezifisch Konfessionell-Gemein-
schaftlichen, sondern des Gemeinschaftlichen ganz allgemein, dessen He-
gemonie besonders über das Denken Nassar in seiner Ideologiekritik 
zum Gegenstand seiner Untersuchungen macht.69

Die ›neue‹ gesellschaftliche Lebensordnung, die Nassar in Naḥwa ge-
genüber der ›konfessionalistischen‹ in Wert setzt, ist dabei tatsächlich um 
mehr Harmonie bemüht, als dies Tönnies’ idealtypische Darstellung von 
Gesellschaft erahnen ließe. Und auch Plessners dem »Gemeinschafts-
denken« seiner Zeit entgegengehaltene »Gesellschaft im Sinne der Ein-
heit des Verkehrs unbestimmt vieler einander unbekannter und durch 
Mangel an Gelegenheit, Zeit und gegenseitigem Interesse höchstens zur 
Bekanntschaft geladener Menschen«70 ist Nassars ›neuer Gesellschaft‹ 
eher fremd. Dagegen schimmert in Nassars Entwurf einer ›neuen Gesell-
schaft‹ jene idealtypischen Spezifizierungen von ›Gesellschaft‹ im dritten 
Aufsatz durch, die diese als organische Einheit und ihren Einzelteilen 
ontologisch vorgeordnet charakterisieren. Folglich wäre Nassars ›Ge-
sellschaft‹ eher als eine Art ›Große Gemeinschaft‹ (Great Community) 
im Sinne John Deweys und nicht als eine ›Große Gesellschaft‹ zu verste-
hen – als eine ›Große Gemeinschaft‹, die keine ›kleine Gemeinschaft‹ im 
Großen ist, sondern eine große Gemeinschaft vernetzter kleinerer Ge-
meinschaften.71

Auch in den späteren Werken Nassars verliert sich das Bedürfnis 
nach gesellschaftlicher Harmonie trotz der Betonung der Wichtigkeit 
des Individuellen, v. a. individueller Rechte und Freiheiten, nie ganz, was 
am deutlichsten in seiner Idee eines ›Liberalismus mit Gemeinsinn‹ (li-
brāliyya takāfuliyya) zum Ausdruck kommt – einem Kernkonzept von 

66	 	Helmuth Plessner, Grenzen der Gemeinschaft. Eine Kritik des sozialen Ra-
dikalismus, Frankfurt/M.: Suhrkamp 42013, 11.

67	 	 Ibid., 33.
68	 	 Ibid.
69	 	Vgl. dazu unten Kapitel 5, besonders 5.1.
70	 	Vgl. Plessner, Grenzen der Gemeinschaft, 80. Vgl. für einen Vergleich der 

beiden Gesellschaftsbegriffe von Tönnies einerseits und Plessner andererseits 
auch Schneidereit, Dialektik von Gemeinschaft und Gesellschaft, 176–177.

71	 	Vgl. zu dessen Begriff der ›Großen Gemeinschaft‹ John Dewey, Die Öffent
lichkeit und ihre Probleme. Aus dem Amerikanischen von Wolf-Dietrich 
Junghanns, Bodenheim: Philo Verlagsgesellschaft 1996, 125–155.

GEMEINSCHAFT UND GESELLSCHAFT IN NAḤWA

https://doi.org/10.5771/9783748906599-139 - am 22.01.2026, 00:19:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


158

Nassars späterem Werk, in dem viele seiner Ideen systematisch zusam-
menlaufen. »[N]icht gegen die communio, wohl aber gegen die commu-
nio als Prinzip, gegen den Kommunismus als Lebensgesinnung, gegen 
den Radikalismus der Gemeinschaft«,72 um es mit Plessner zu sagen, 
richtet sich also Nassars Konfessionalismus- und später seine Ideologie-
kritik. Allerdings zeichnet sich auch Nassars wissenschaftlich-säkulare 
Gesellschaft durch ein deutlicheres Hervortreten des Individuellen aus, 
das vom Konfessionell-Gemeinschaftlichen ungebunden in einen ratio-
nalen, gesamtgesellschaftlichen Diskurs tritt.

Wie gestaltet sich nun aber Nassars Kritik an der Hegemonie des Kon-
fessionell-Gemeinschaftlichen innerhalb der libanesischen Gesellschaft 
sowie sein Entwurf einer postkonfessionalistischen, ›neuen Gesellschaft‹ 
im Konkreten aus?

3.3 Ṭāʾifiyya als totales Sozialphänomen und Kultur

Im Zusammenhang mit dem oben dargelegten, klar erkennbaren Grund-
anliegen von Naḥwa, das gegenüber der konfessionalistischen eine neue, 
wissenschaftlich-säkulare Gesellschaft in Wert setzen will, bringt Nassar 
eine Vielzahl von Problemen des Libanon und seiner Geschichte zur Spra-
che. Dabei lässt er ein holistisches Verständnis von ṭāʾifiyya erkennen, ei-
nes, das den Konfessionalismus sowohl als soziopolitisches als auch als 
epistemisches Problem oder als »epistemischen Habitus«73 angehen will. 
Konfessionalismus ist für Nassar etwas, das zum einen die soziale, poli-
tische und institutionelle Ordnung des libanesischen Gemeinwesens und 
seines Staates definiert. Zum anderen strukturiert der Konfessionalismus 
aber auch das Bewusstsein und die epistemischen Ordnungsvorstellun-
gen eines jeden einzelnen Bürgers, ja bestimmt allgemein das Denken 
der Menschen im Libanon: Ṭāʾifiyya ist sowohl als ›totales Sozialphä-
nomen‹ (ẓāhira iǧtimāʿiyya kulliyya) als auch als ›konfessionalistische 
Kultur‹ (ṯaqāfa ṭāʾifiyya) zu verstehen, um es mit Nassars eigener Be-
grifflichkeit zum Ausdruck zu bringen.74 Dabei reproduzieren sich diese 
beiden Aspekte der ṭāʾifiyya dialektisch – die Hegemonie des Konfessi-
onell-Gemeinschaftlichen über alle Aspekte der zwischenmenschlichen 
Interaktion strukturiert die Denkgewohnheiten, die ihrerseits durch 

72	 	Plessner, Grenzen der Gemeinschaft, 41.
73	 	Hans Jörg Sandkühler, Kritik der Repräsentation. Einführung in die Theorie 

der Überzeugungen, der Wissenskulturen und des Wissens, Frankfurt/M.: 
Suhrkamp 2009, 14. Hervorhebung im Original.

74	 	Auch Ussama Makdisi, auf den wir uns in Kapitel 2 mehrere Male bezogen 
haben, spricht in ähnlicher Weise wie Nassar von einer culture of sectaria-
nism; vgl. Makdisi, Culture of sectarianism, besonders 163–164. Makdisi 
bezieht sich dabei allerdings nicht auf Nassar.

IN RICHTUNG EINES NEUEN GESELLSCHAFTSVERTRAGS

https://doi.org/10.5771/9783748906599-139 - am 22.01.2026, 00:19:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


159

die Handlungen konfessionell definierter Bürger die konfessionalisti-
sche soziale Ordnung immer wieder von Neuem entlang ihrer partiku-
lar-gemeinschaftlichen Vorstellungswelten reproduzieren. Folglich kann 
auch eine De-Konfessionalisierung und damit Säkularisierung der gesell-
schaftlichen und politischen Ordnung nur dann erfolgreich sein, wenn 
sie Rückhalt in einer neuen epistemischen Ordnung hat, d. h. wenn die 
›konfessionalistische Kultur‹ einer vernunftbasierten weicht.

3.3.1 Konfessionalismus als totales Sozialphänomen

Mit der Bezeichnung des Konfessionalismus als ›totales Sozialphäno-
men‹ – einem Begriff, den er, wie erwähnt, wohl von Georges Gurvitch 
hat – will Nassar darauf aufmerksam machen, dass sich die ṭāʾifiyyya 
im Libanon zu einem ›ganzheitlichen Regime‹ (niẓām kāmil) entwickelt 
habe, das alle Bereiche der gesellschaftlichen Ordnung durchdringe und 
strukturiere. Ṭāʾifiyya sei folglich kein bloßes ›Oberflächen- oder Teilphä-
nomen‹ (ẓāhira saṭḥiyya au ǧuzʾiyya), das sich auf bestimmte gesellschaft-
liche Bereiche wie die Wirtschaft beschränke, und lasse sich deshalb in 
seiner Genese auch nicht monokausal auf einen einzelnen dieser Berei-
che zurückführen. Ebenso wenig sei die ṭāʾifiyya damit ein Problem, das 
bloß mangelndem Nationalismus geschuldet sei.75

Seine Stützen findet dieses ›totale Sozialphänomen‹ gemäß Nassar in 
jenen Gesetzen und Regelungen, welche es verunmöglichen, dass das li-
banesische Individuum als solches direkt in die libanesische Gesellschaft 
und ihren Staat integriert und sozialisiert wird, und wegen derer es im Li-
banon faktisch keine in ihren Rechten und Pflichten gleichgestellten Bür-
ger gebe. Nassar nennt etwa das Wahlgesetz mit seinem konfessionellen 
Ämterproporz, aber auch die Verwaltung, in der die einzelnen Denomi-
nationen einen festen Anspruch auf bestimmte Posten haben, womit das 
Leistungsprinzip ausgehebelt werde, als Stützen dieses ›totalen Sozial
phänomens‹. Mit all diesen Gesetzen würden Breschen der rechtlichen 
Ungleichheit in das Gemeinwesen geschlagen, weil sie die Zugehörigkeit 
zu einer Konfessionsgemeinschaft zwischen das Individuum und die Ge-
sellschaft schöben. Mit der Abwesenheit dieser Rechtsgleichheit sieht 
Nassar nicht nur demokratische Grundrechte verletzt, sondern er hebt 
auch hervor, dass sie gegen Artikel 7 der Verfassung verstoße, wo diese 
Gleichheit festgeschrieben sei, oder etwa gegen Artikel 12, der das Leis-
tungsprinzip bei der Vergabe von Verwaltungsfunktionen verankere.76

Ihr Fundament findet die ṭāʾifiyya als ›totales Sozialphänomen‹ ge-
mäß Nassar allerdings v. a. in jenen Regelungen, die den einzelnen 

75	 	Vgl. Naṣṣār, Naḥwa, 103.
76	 	Vgl. ibid., 108–115.

ṬĀʾIFIYYA ALS TOTALES SOZIALPHÄNOMEN UND KULTUR

https://doi.org/10.5771/9783748906599-139 - am 22.01.2026, 00:19:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


160

Konfessionsgemeinschaften in Ehe-, Erb- oder Bildungsangelegenheiten 
ihre volle Eigenständigkeit zugestehen. Derartige Gesetze würden die 
konfessionelle Segregation bis tief ins Alltagsleben hineintragen und be-
sonders dort, in den Grundfesten der Gesellschaft, das überkonfessio-
nelle Zusammengehörigkeitsgefühl schwächen.77 Nassar fragt deshalb:

Wenn der Unterschied in der Religion in den meisten Fällen ein 
Hinderungsgrund für die Ehe und ein Hindernis für das Erben ist und 
wenn die Rechte der muslimischen Frau andere sind als die Rechte 
der Nichtmuslimin: wie kann sich dann der Libanese als Sohn des 
libanesischen Staates fühlen, bevor er Sohn einer Konfessionsgemeinschaft 
ist?78

Nassar glaubt, dass eine gesellschaftliche Ordnung, die einzelnen De-
nominationen Sonderrechte zugesteht, in der libanesischen Geschichte 
durchaus ihre Berechtigung hatte. Während der Zeit der Mutaṣarrifiyya 
sei es ihr Verdienst gewesen, dass die Konfliktparteien nach dem Bürger-
krieg von 1860 befriedet werden konnten und für mehrere Jahrzehnte 
Stabilität im Libanongebirge einkehrte. Der historische Wandel überholt 
diese Übergangslösung jedoch zunehmend und legt ihre Unzeitgemäßheit 
offen, ist Nassar überzeugt. Die Konfessionsgemeinschaft als ›primäre 
gemeinschaftliche Realität‹, die alle anderen Formen der sozialen Bin-
dung dominiert, sieht Nassar von der ›Bewegung der Gesellschaft‹ (ḥa-
rakat al-muǧtamaʿ) zunehmend in Frage gestellt. Bereits für die Zeit der 
Mutaṣarrifiyya beobachtet er besonders im Bereich der ökonomischen 
Kooperation auch die Entstehung von Interessengemeinschaften, die sich 
nicht an die konfessionellen Grenzziehungen hielten. Doch v. a. die Ge-
genwart sieht er von einem Auseinanderdriften und einer zunehmenden 
Spannung zwischen einerseits der Dynamik der sozialen und histori-
schen Veränderung und andererseits der Unbeweglichkeit der konfessi-
onalistischen Ordnung geprägt. Das starre konfessionalistische System 
sei nicht fähig, neuen sozialen Kräften, die für neue Bedürfnisse und Pro-
bleme stünden, politische Mitgestaltungsmöglichkeiten jenseits der kon-
fessionellen Zugehörigkeit zu verschaffen. Dies bemerkten v. a. jene ›neu-
en Kräfte‹ (qiwā ǧadīda) und ›avantgardistischen Generationen‹ (aǧyāl 
ṭāliʿa), die zunehmend ein demokratisches Bewusstsein entwickelten und 
ihre politischen Rechte deshalb einzufordern begännen und so mit den 
traditionellen und konservativen Akteuren in Konflikt gerieten.79

Das Bewusstsein der ›avantgardistischen Generationen‹ dafür, grund-
legender demokratischer Rechte beraubt zu sein, paare sich mit einem 
Gefühl sozialer Ungerechtigkeit. Schuld daran ist laut Nassar das Kon
glomerat politischer und wirtschaftlicher Eliten, welche das bestehende 

77	 	Vgl. ibid., 117–118.
78	 	 Ibid., 117.
79	 	Vgl. ibid., 108, 111.

IN RICHTUNG EINES NEUEN GESELLSCHAFTSVERTRAGS

https://doi.org/10.5771/9783748906599-139 - am 22.01.2026, 00:19:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


161

System auf Kosten des ›Volkes‹ (šaʿb) zu ihren eigenen Gunsten aus-
schlachteten. Ihr Bindeglied sei das Parlament, wo ›Konfessionalisten‹ 
(ṭāʾifiyyūn) die ṭāʾifiyya mit der Begründung verteidigten, sie sorge für 
Stabilität, und ›Kapitalisten‹ (raʾsmāliyyūn) gleichzeitig die Laissez-
faire-Ökonomie mit dem Argument rechtfertigten, damit ausländisches 
Kapital anzuziehen. Ihre Symbiose rühre von unterschiedlichen Inter-
essenkonvergenzen her – so bräuchten etwa die ›Kapitalisten‹ wirt-
schaftsliberale Gesetze, die ›Konfessionalisten‹ hingegen finanzielle Un-
terstützung im Wahlkampf.80 

Trotz dieser Symbiose von Kapitalismus und Konfessionalismus ver-
neint Nassar mit Nachdruck, dass es einen direkten Zusammenhang 
zwischen der Entstehung von Kapitalismus und libanesischem Konfes-
sionalismus gebe. Er macht geltend, es habe in der libanesischen Ge-
schichte eine Art kapitalistischen Wirtschaftens ohne Konfessionalismus 
gegeben – er spielt damit wahrscheinlich auf die Phönizier an81 – sowie 
eine Zeit des Konfessionalismus ohne Kapitalismus, v. a. ohne die stark 
vom tertiären Sektor bestimmte Wirtschaftsweise, die den modernen Li-
banon prägt, womit er wohl auf angeblich religiös motivierte Konflikte 
im Mittelalter anspielt. Die beiden Systeme des Konfessionalismus und 
des Kapitalismus würden faktisch auch insofern ganz unterschiedlichen 
Entwicklungslogiken folgen, als ersteres starr, letzteres aber äußerst dy-
namisch sei. Eine liberal-kapitalistische Gesellschaft sei deshalb im Liba-
non auch möglich, ohne dass sie konfessionalistisch sei, auch wenn die 
gegenwärtige Symbiose von Konfessionalismus und Kapitalismus dies 
unvorstellbar erscheinen lasse.82

Weil er einen direkten Zusammenhang zwischen der Entstehung eines 
kapitalistischen Weltsystems und der konfessionalistischen Ordnung im 
Libanon in Abrede stellt, glaubt Nassar weder, dass der Klassenkampf 
sich dazu eigne, die konfessionalistischen Strukturen zu beseitigen und 
der Entstehung eines ›verfassungsdemokratischen Systems‹ (niẓām dust-
ūrī dīmūqrāṭī) den Weg zu bereiten, noch, dass grundsätzlich die ›Klasse‹ 
(ṭabaqa) die ṭāʾifa als neue gemeinschaftliche Realität der libanesischen 
Gesellschaft ablösen könne oder solle. Obwohl er selbst bestätigt, dass 
sich im Libanon Klassen im Entstehen befänden, glaubt er nicht, dass 
sie genügend ausgeprägt seien, um von einer Klassengesellschaft spre-
chen zu können. Denn zentrale Bedingungen für die Entstehung und 
Festigung von Klassen und damit eines Klassenbewusstseins sind seines 

80	 	Vgl. ibid., 120–121, 123.
81	 	Zum Zusammenhang von Phöniziermythos und moderner, kapitalistischer 

Wirtschaftsweise vgl. Asher Kaufman, »Phoenicianism. The formation of an 
identity in Lebanon in 1920«, in: Middle Eastern Studies 37/1 (2001), 173–
194: 188–189.

82	 	Vgl. Naṣṣār, Naḥwa, 119–124.

ṬĀʾIFIYYA ALS TOTALES SOZIALPHÄNOMEN UND KULTUR

https://doi.org/10.5771/9783748906599-139 - am 22.01.2026, 00:19:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


162

Erachtens im Libanon nicht gegeben, vor allem deshalb, weil die Wirt-
schaft des Landes vom Handel und nicht der Industrie abhänge. Zudem 
erlaube der Libanon mit seinen wirtschaftsliberalen Strukturen durch-
aus eine gewisse Osmose zwischen den Klassen, wie Nassar meint. Man 
könne deshalb von ›klassenhaften Gruppen‹ (fiʾāt ṭabaqiyya) sprechen, 
nicht aber von Klassen im engeren Sinne.83

3.3.2 Konfessionalismus als Kultur

Nassar glaubt trotz des Verweises auf das Erstarken dieser neuen Kräfte 
nicht daran, dass der historische Wandel das starre libanesische System 
›von unten‹ revolutionär zu beseitigen vermag, damit an seine Stelle eine 
demokratisch-säkulare Staats- und Gesellschafsordnung treten kann – ein 
politisches System also, in dem alle Bürger einander rechtlich gleichgestellt 
sind. Denn ṭāʾifiyya ist bei ihm, wie erwähnt, nicht nur ›totales Sozial
phänomen‹ und damit ein soziopolitisches System, sondern auch ›konfes-
sionalistische Kultur‹. Diese Kultur muss genauso bekämpft werden wie 
die undemokratischen Strukturen, und zwar ›von oben‹ durch ein von 
der gemeinschaftlichen Heteronomie befreites aufgeklärt-wissenschaftli-
ches Vernunftdenken. Neben die Forderung eines politischen und sozia-
len Umbruchs, der das alte konfessionalistische soziopolitische System 
beseitigen soll, tritt deshalb bei Nassar auch das Postulat tiefschürfender 
kultureller Veränderungen. Nur eine in diesem Sinne umfassende, ›wah-
re gesellschaftliche Revolution‹ (ṯaura muǧtamaʿiyya ḥaqīqiyya), die auch 
das individuelle Denken gemeinschaftlich entgrenzt, um es so der Gesell-
schaft zu öffnen, kann die bestehende Ordnung vollständig beseitigen.84

Nassar beschreibt die ›konfessionalistische Kultur‹ folgendermaßen: 
»Die Bestandteile dieser Kultur rühren von der theologischen Sichtwei-
se (naẓra lāhūtiyya) auf den Menschen und den Kosmos her sowie der 
Gesamtheit an geistigen Mustern (maǧmūʿ al-anmāṭ an-nafiyya), die dem 
Leben der Konfessionsgemeinschaft inhärent sind.«85 Sie sei ein von der 
Existenz und den Interessen der Konfessionsgemeinschaft vereinnahm-
tes Denken, das es so aussehen lasse, als sei die Gemeinschaft selbst eine 
Art kollektive Person mit ihren eigenen spezifischen Bedürfnissen und 
Eigenschaften.86

Gegen diese ›konfessionalistische‹ fordert Nassar eine ›wissenschaft-
liche Kultur‹ (ṯaqāfa ʿilmiyya) ein, in der das vernünftig-objektive und 
unpersönliche Denken und Urteilen vorherrsche. Im Allgemeinen zeich-
net sich Wissenschaftlichkeit, wie Nassar sie versteht, durch die drei 

83	 	Vgl. ibid., 145–162.
84	 	Vgl. ibid., 188–191, 195.
85	 	 Ibid., 184.
86	 	Vgl. ibid., 185.

IN RICHTUNG EINES NEUEN GESELLSCHAFTSVERTRAGS

https://doi.org/10.5771/9783748906599-139 - am 22.01.2026, 00:19:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


163

Eigenschaften der ›Vernünftigkeit‹ (aṣ-ṣiffa al-ʿaqliyya), der ›Methodik‹ 
(aṣ-ṣiffa al-manhaǧiyya) und der ›Objektivität‹ (aṣ-ṣiffa al-mauḍūʿiyya) 
aus: Sie beruhe auf Urteilen, die im Bereich der Vernunft gebildet würden 
und deshalb die Regeln der Identitätsprinzipien (mabādīʾ al-ʿainiyya), der 
Widerspruchslosigkeit (ʿadam at-tanāqud), der Kausalität (sababiyya) 
und einer ausreichenden Begründung (ḥuǧǧa kāfiyya) respektierten; die 
Nachforschungen, aus denen diese Urteile gezogen würden, seien zu-
dem von klaren Regeln geleitet und würden schließlich induktiv aus der 
Realität (al-wāqiʿ) selbst hervorgehen und nicht aus dem Subjekt (ḏāt).87

Wissenschaftliches Denken soll bei Nassar aber nicht primär einer un-
voreingenommenen abstrakten Wahrheitsfindung dienen, sondern ist für 
ihn besonders auch von sozialer Relevanz. Weil wissenschaftliches Den-
ken im Unterschied zum konfessionalistischen unpersönlich ist, dient es 
dazu, von individuellen und gemeinschaftlichen Partikularinteressen zu 
abstrahieren und damit soziale Grenzen zu überwinden, d. h., es steht im 
Dienste des gesamtgesellschaftlichen Einvernehmens:

Denn wenn sich das Individuum [mittels des wissenschaftlich-unper-
sönlichen Denkens] über die Ebene seiner Individualität erhebt und in 
Richtung des Allgemeinen emporsteigt, begegnet es dem Interesse der 
Gesellschaft (muǧtamaʿ) und beginnt dieses zu verstehen, d. h., es nimmt 
sein persönliches Interesse in seinen allgemein-öffentlichen Umständen 
und Bedingungen wahr, genauso wie es das Interesse der anderen in sei-
nen allgemein-öffentlichen Umständen und Bedingungen zu erkennen 
beginnt.88

Nur wissenschaftlich könne sich das Individuum als Teil eines sozia-
len Ganzen denken und so dem Rückzug in das individuelle oder ge-
meinschaftliche Selbst vorbeugen, einem Rückzug, der zu ›Fanatismus‹ 
(taʿaṣṣub) führe. Wahrer Säkularismus werde somit von einer Denkweise 
des Bürgers gestützt, in der er sich selbst in Austausch mit anderen Indi-
viduen als Mitglied einer Gesellschaft und ihren Interessen wissenschaft-
lich-rational denke. Säkulares, d. h. wissenschaftliches Denken schaffe 
so ein Gleichgewicht zwischen dem individuellen (maṣlaḥa fardiyya) 
und dem allgemeinen, öffentlichen Interesse (maṣlaḥa ʿāmma), weil es 
eine Wahrnehmung der beiden losgelöst von persönlichen Verbindun-
gen (ʿalāʾiq šaḫṣiyya) ermögliche, wie Nassar erklärt.89

Nassar glaubt sogar, dass ein auf Rationalität gründender gesellschaft-
licher Diskurs das Individuum von jeglichen sozialen, gemeinschaftlichen 
oder genealogischen Statuszuschreibungen befreien könne. In seiner Vor-
stellung einer neuen Gesellschaft tritt der mit allen anderen gleichgestell-
te Bürger hervor, der nicht aufgrund seiner Zugehörigkeit zu einer Klasse, 

87	 	Vgl. ibid., 184–185.
88	 	 Ibid., 185.
89	 	Vgl. ibid., 185–186.

ṬĀʾIFIYYA ALS TOTALES SOZIALPHÄNOMEN UND KULTUR

https://doi.org/10.5771/9783748906599-139 - am 22.01.2026, 00:19:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


164

Konfession oder Familie bewertet, sondern an seinen Leistungen bemes-
sen werde, die er als Mitglied einer bestimmten Berufsgruppe oder in einer 
bestimmten Funktion für die Gesellschaft erbringe. Damit eine Statuszu-
schreibung aufgrund der Leistung stattfinden könne, bedürfe es eines gu-
ten Bildungssystems, das die Rechts- und Chancengleichheit aller bewahre 
und jedem Bürger die Möglichkeit gebe, seine eigenen Fähigkeiten unter 
Beweis zu stellen und seine Persönlichkeit zu entwickeln.90 Diese Egalität 
zwischen Bürgern setze sich bis tief ins Innere des sozialen Gefüge hinein 
durch, wo sie traditionelle Familienstrukturen aufweiche, überkonfessi-
onelle Lebensgemeinschaften ermögliche und das Zwischenmenschliche 
von allen Formen des partikular-zersetzenden und extremistischen Den-
kens und Handelns befreie. Die so von den Lasten der Tradition entbun-
dene Persönlichkeit eines Individuums könne sich damit der Gesellschaft 
insgesamt öffnen, wodurch die Integration in sie gestärkt werde.91

Für den politischen Diskurs bedeutet diese Verwissenschaftlichung der 
Kultur, dass an die Stelle der politisierten Konfessionsgemeinschaften die 
konfessionell durchmischten politischen Parteien treten müssen. So erklärt 
Nassar: »In der wissenschaftlich-säkularen Gesellschaft verschiebt sich 
das politische Gewicht von den konfessionellen Gemeinschaften (ǧamāʿāt 
ṭāʾifiyya) zu den parteilichen Gemeinschaften (ǧamāʿāt ḥizbiyya).«92 Er 
glaubt zum einen, dass in einer wissenschaftlich-säkularen Gesellschaft 
jene Parteien obsiegen, welche die öffentliche Meinung mit rational ge-
stützten Argumenten und Beweisen für sich zu gewinnen vermögen. Zum 
anderen ist er davon überzeugt, dass die Existenz solcher vernünftig argu-
mentierender Parteien extremen Positionen im gesellschaftlichen Diskurs 
das Wasser abgraben könne, seien sie nun extrem atheistisch oder extrem 
religiös.93 Als Vorbild einer Partei, wie sie ihm vorschwebt, nennt Nassar 
die syrischen Nationalisten der SSNP.94 Dabei hebt er nicht nur ihre kon-
fessionelle Durchmischung positiv hervor, sondern auch ihre Vision einer 
zukünftigen, säkularen neuen Gesellschaft. Die maronitischen Katāʾib so-
wie die sunnitische Naǧǧāda hingegen lehnt er wegen ihrer einheitlichen 
konfessionellen Basis ab, die Kommunisten dagegen wegen ihres materia-
listischen und damit zu radikal antireligiösen Weltbildes.95

Die wissenschaftlich-säkulare Gesellschaft, wie Nassar sie sich in 
Naḥwa vorstellt, zeichnet sich jedoch nicht nur durch eine individuel-
le und intersubjektiv-politische Verinnerlichung wissenschaftlich-unper-
sönlicher Denk- und Diskursweisen aus – eine Verinnerlichung, die ein 

90	 	Vgl. ibid., 197–200.
91	 	Vgl. ibid., 201–203.
92	 	 Ibid., 196.
93	 	Vgl. ibid., 195–197.
94	 	Vgl. zur Entstehung der SSNP sowie ihrer Anhängerschaft oben 2.4.
95	 	Vgl. Naṣṣār, Naḥwa, 171–178.

IN RICHTUNG EINES NEUEN GESELLSCHAFTSVERTRAGS

https://doi.org/10.5771/9783748906599-139 - am 22.01.2026, 00:19:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


165

Denken im Sinne gesamtgesellschaftlicher Interessen ermöglichen soll. 
Auch die staatlichen Institutionen müssen sich ihrer ›konfessionalisti-
schen Kultur‹ entledigen und der Wissenschaftlichkeit verpflichten: In 
seiner ›neuen Gesellschaft‹ sind diese Institutionen in erhöhtem Maße 
bereit, Prozesse unter Zuhilfenahme sowohl naturwissenschaftlicher als 
auch geistes- und sozialwissenschaftlicher (ʿulūm insāniyya) Erkenntnis-
se zu planen, wie Nassar erklärt. Geistes- und sozialwissenschaftlichen 
Methoden räumt er dabei gar die größere Relevanz ein als naturwissen-
schaftlichen, da letztere zwar dabei helfen würden, die Natur zu beherr-
schen, erstere aber dazu dienten, den Menschen und die Gesellschaft zu 
›kontrollieren‹ (saiṭara ʿalā). ›Planung‹ sei denn auch der Begriff, der die 
Kernidee der wissenschaftlichen Gesellschaft auf den Punkt bringe.96

In diesem Punkt offenbart Nassar die Anleihen, die seine Ausführun-
gen zur ›wissenschaftlich-säkularen Gesellschaft‹ bei Bertrand Russells 
futuristischem Entwurf einer ›scientific society‹ machen – einem dysto-
pischen Gesellschaftsentwurf, den der britische Philosoph und Mathe-
matiker im letzten Teil seines Werks The scientific outlook (1931) ent-
worfen hatte.97 

Nassar ist sich mit dem Verweis auf Russells scientific society der Ge-
fahren für den Menschen und seine Freiheit durchaus bewusst, Gefah-
ren, die in einer derart von staatlichen Institutionen wissenschaftlich 
strukturierten Gesellschaft von der möglichen Monopolisierung der po-
litischen Herrschaft durch eine wissenschaftliche Elite her lauern. Er zi-
tiert etwa folgende Stelle aus Russells Scientific outlook, um die Heraus-
forderungen zu beschreiben, die sich in einem solchen Gemeinwesen an 
der Schnittstelle zwischen Wissenschaft und Politik ergeben: »The prac-
tical problem of establishing a right relationship between science and 
politics, between knowledge and power, or more precisely between the 
scientific worker and the control and administration of the life of the 
community, is one of the most difficult confronting democracy.«98 Er 
warnt denn auch davor, dass der Staat zu weit in die Gesellschaft vor-
dringe und damit zum ›totalen Staat‹ (daula kulliyya) werden könnte. 
Gegen einen solchen totalen Staat bringt er den Begriff des Säkularismus 
(ʿalmāniyya) ins Spiel, der bei ihm in Naḥwa offenbar mehr als nur eine 
Trennung von Religion und Politik impliziert, sondern auch eine Tren-
nung von Staat und Zivilgesellschaft meint. Er schließt bei ihm auch die 
Beibehaltung bestimmter bürgerlicher Freiheitsrechte und die Ablehnung 

96	 	Vgl. ibid., 187–188.
97	 	The scientific outlook hat wohl mehrere dystopische Romane inspiriert, so 

u. a. Aldous Huxleys Brave new world (1932). Vgl. dazu David Papineau, 
»Introduction«, in: Bertrand Russell, The scientific outlook, Oxon: Rout-
ledge 2009, vii–xxi: ix.

98	 	Bertrand Russell, The scientific outlook, Oxon: Routledge 2009, 172; 
Naṣṣār, Naḥwa, 186.

ṬĀʾIFIYYA ALS TOTALES SOZIALPHÄNOMEN UND KULTUR

https://doi.org/10.5771/9783748906599-139 - am 22.01.2026, 00:19:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


166

eines totalen Einschreibens jeglicher absoluter Dogmen in die Struktu-
ren des Gemeinwesens mit ein. Trotzdem scheint Nassar das staatliche 
Vordringen in die Gesellschaft über die Wissenschaft als probates Mittel 
gelten zu lassen, um die konfessionalistische Kultur aus allen Winkeln 
der bestehenden Ordnung zu entfernen.99

3.3.3 Busṭānī zwischen Ḥāǧǧ und Šumayyil

Dass das epistemische und das soziopolitische Moment des libanesischen 
Konfessionalismus in Nassars Verständnis und Kritik desselben ineinan-
dergreifen, zeichnet sich auch in seiner Auseinandersetzung mit Buṭrus 
al-Busṭānī, Šiblī Šumayyil und Kamāl al-Ḥāǧǧ zu Beginn von Naḥwa ab. 
Ziel dieser Auseinandersetzung im Sinne seiner ›Dialektik der philoso-
phischen Autonomie‹ scheint es nämlich nicht nur zu sein, im Dialog mit 
diesen drei Autoren seinen eigenen normativen Standpunkt bezüglich der 
Rolle der Religion bzw. des Konfessionellen im soziopolitischen Gefüge 
zu klären, sondern auch zu eruieren, welche Art von Aufklärungsdenken 
dem Religiösen an sich entgegengebracht werden soll.

Busṭānī zeigt Nassar dabei, sowohl was dessen Denkstandpunkt als 
auch was das Soziopolitische betrifft, einen Mittelweg zwischen zwei Ex-
trempositionen auf, die Šumayyil einerseits und Ḥāǧǧ andererseits vertre-
ten – zwei Extrempositionen, die er aus unterschiedlichen Gründen ver-
schieden scharf der Kritik unterzieht. Im Unterschied zu letzteren beiden 
hallen Busṭānīs Ideen, denen Nassar eine große Aktualität zuspricht,100 
später in seiner politischen Philosophie auch nach.101

Auf klare Ablehnung vonseiten Nassars trifft der Versuch des maroni-
tischen Philosophen Kamāl al-Ḥāǧǧ, das bestehende libanesische System 
und damit die Rolle, welche die Religion darin spielt, als ideal darzustel-
len und deshalb zu verteidigen. Ḥāǧǧs Apologie des libanesischen Sys-
tems beruht gemäß Nassar nämlich auf einer anthropologischen Prämis-
se, welche die Vernunft der Religion unterordnet und davon ausgehend 
die Notwendigkeit einer Verbindung von Politik und Religion behauptet. 
Ḥāǧǧs Argumentation basiere auf der dualen Unterscheidung von Essenz 
(ǧūhar) und Existenz (wuǧūd), wobei letztere die Manifestation von ers-
terer sei. Dabei gehe er in seiner ›Philosophie des Nationalpakts‹ (falsafat 
al-mīṯāq al-waṭanī) davon aus, dass der Mensch essentiell religiös sei. Die 
konfessionelle soziopolitische Ordnung ist damit für Ḥāǧǧ eine notwen-
dige Manifestation der religiösen Essenz des Menschen in der Existenz.102

99	 	Vgl. Naṣṣār, Naḥwa, 186–187, 201.
100	Vgl. ibid., 31.
101	Vgl. dazu auch unten 4.4.
102	Vgl. Naṣṣār, Naḥwa, 58. Vgl. zu dieser Argumentation Ḥāǧǧs auch Suleiman, 

Arabic language, 210–211.

IN RICHTUNG EINES NEUEN GESELLSCHAFTSVERTRAGS

https://doi.org/10.5771/9783748906599-139 - am 22.01.2026, 00:19:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


167

Ḥāǧǧ begründet die essentielle Religiosität des Menschen mit dessen 
Angst vor dem Tod, wie Nassar erklärt. Diese Angst bewege den Men-
schen gemäß Ḥāǧǧ zur Annahme, es gebe nach dem diesseitigen ein jen-
seitiges Leben sowie einen Schöpfergott. Damit verankere Ḥāǧǧ diese 
Angst tief im menschlichen Bewusstsein und mache sie so zu einer an-
thropologischen Konstante.103 Nassar stellt Ḥāǧǧ gegenüber in Abrede, 
dass es eine notwendige Verbindung zwischen Todesangst und Religio-
sität gebe. Vielmehr versteht er selbst diese Angst als psychologisches 
Phänomen (ẓāhira nafsāniyya), das als solches nicht jeden Menschen 
gleich betreffe, weshalb es sich nicht dazu eigne, eine essentielle, univer-
selle menschliche Religiosität zu postulieren. Zumindest sei es aber evi-
dent, dass der Mensch nicht in gleicher Weise religiös wie vernünftig sei. 
Auch lasse Ḥāǧǧs Anthropologie Unglaube oder Atheismus als ein Ding 
der Unmöglichkeit erscheinen.104

Was Ḥāǧǧ mit seiner Prämisse der essentiellen Religiosität des Men-
schen und der darauf gründenden Verteidigung der Rolle der Religion 
auch im Soziopolitischen an Aufgeklärtheit fehlt, hat Šumayyil in Nas-
sars Darstellung von dessen Ideen zu viel. Nassars Urteil über den libane-
sischen Arzt fällt allerdings wesentlich milder aus als dasjenige über Ḥāǧǧ. 

Šumayyil unterziehe die Religion an sich einer radikalen Kritik, um 
so ihren negativen Einfluss in Gesellschaft und Politik zurückzudrän-
gen, wie Nassar erklärt. Als Produkt archaischer Einbildung und Illusi-
on sehe Šumayyil die Religion von einer Vielzahl innerer Widersprüche 
durchsetzt, weshalb sie seines Erachtens im Zeitalter der Vernunft ihre 
Legitimität verloren habe.105 Šumayyil habe deshalb in seinen Schriften 
religiöse Glaubensvorstellungen im Kern herausgefordert und konfron-
tierte sie mit einer alternativen, »allumfassenden Philosophie über das 
Universum und den Menschen«,106 wie Nassar es nennt: Beeinflusst von 
den Schriften Charles Darwins, Ludwig Büchners und Ernst Haeckels 
sowie Herbert Spencers und Thomas Henry Huxleys habe er dem reli-
giösen ein evolutionistisches und materialistisches Weltbild entgegenge-
halten und dafür plädiert, die traditionelle Religion durch die Religion 
der Wissenschaft zu ersetzen.107

Den Theorien dieser Denker habe Šumayyil jedoch nicht viel hinzu-
gefügt. Nicht seine Ideen selbst, sondern den Mut Šumayyils, sie in ei-
ner traditionalistischen Gesellschaft verankern zu wollen, hebt Nassar 
denn auch in erster Linie positiv hervor.108 Dabei habe Šumayyil seinen 

103	Vgl. Naṣṣār, Naḥwa, 59.
104	Vgl. ibid., 58–60.
105	Vgl. ibid., 36.
106	Ibid., 34.
107	Vgl. ibid., 39–40.
108	Vgl. ibid., 34–35, 39–40.

ṬĀʾIFIYYA ALS TOTALES SOZIALPHÄNOMEN UND KULTUR

https://doi.org/10.5771/9783748906599-139 - am 22.01.2026, 00:19:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


168

neuen Glauben an die Wissenschaft niemandem aufzwingen wollen. Er 
sei sich bewusst gewesen, dass der Zwang zum Atheismus sich in keiner 
Weise vom Zwang zum religiösen Glauben unterscheide. Deshalb habe 
Šumayyil auch der freien Meinungsäußerung sowie demokratischen In-
stitutionen das Wort geredet. Sie seien Voraussetzung dafür, dass alle am 
Aushandlungsprozess des Guten (ḫair) und des Rechten (ḥaqq) teilneh-
men könnten.109

Obwohl er Šumayyils Einstehen für Meinungsfreiheit und Demokra-
tie lobt, scheint dessen Angriff auf den metaphysischen Kern des Religi-
ösen und seine Forderung einer fundamentalen Veränderung des Welt-
bilds bei Nassar ein gewisses Unbehagen ausgelöst zu haben. So sieht er 
zwar die Notwendigkeit, sich mit biologischen Theorien zu beschäftigen, 
um den Menschen als Lebewesen und seine Position im Universum bes-
ser verstehen zu können. Zudem hält er Šumayyil besonders die seines 
Erachtens wichtige Erkenntnis zugute, dass der Kampf gegen den Kon-
fessionalismus der Fundierung in einer philosophischen Theorie bedür-
fe.110 Die Philosophie selbst allerdings, die Šumayyil gegen den Konfes-
sionalismus ins Feld führt, und zwar die ›Philosophie der Evolution und 
des Fortschritts‹ (falsafat an-nušūʾ wa-l-irtiqāʾ), wie er sie selbst nann-
te, erachtet Nassar in ihrer Eigenschaft als positivistische Philosophie 
(falsafa wadʿiyya) nicht nur als in ihrem Erkenntnishorizont beschränkt 
und deshalb für die Befriedigung des menschlichen Wissensdrangs unzu-
reichend,111 sondern auch als ungeeignet, um gesellschaftliche Verände-
rungen herbeizuführen. So macht Nassar geltend, dass Šumayyils Biolo-
gismus – er spricht auch von Šumayyils ›Dogma‹ (ʿaqīda) – diesem den 
Blick auf die realen historischen und gesellschaftlichen Gegebenheiten 
versperrt habe. Weil er die wahren Gegebenheiten seiner historischen 
Situation verkannt habe, sei seine theoretische Revolution ohne gesell-
schaftliche Auswirkungen geblieben.112 

Mit dem Unverständnis für die gegenwärtige historische Situation 
meint Nassar wohl, dass Šumayyil die Verankerung religiöser Überzeu-
gungen in der Gesellschaft seiner Zeit unter- und die Bereitschaft für die 
Akzeptanz seiner Religionskritik überschätzt hatte: In Šumayyils, wohl 
aber auch in seinem eigenen Kontext erachtet Nassar dessen Position mit 
ihren metaphysischen Prämissen als zu weit von noch tief verwurzelten 
traditionellen Überzeugungen entfernt, um sie überhaupt kritisch errei-
chen und über sie auch das Soziale verändern zu können. 

Die sozialrevolutionäre Impotenz von Šumayyils Überzeugungen 
rührt aber nicht nur von ihrer Radikalität her. Vor dem Hintergrund 

109	Vgl. ibid., 39.
110	Vgl. ibid., 48.
111	Vgl. ibid., 43.
112	Vgl. ibid., 47–48.

IN RICHTUNG EINES NEUEN GESELLSCHAFTSVERTRAGS

https://doi.org/10.5771/9783748906599-139 - am 22.01.2026, 00:19:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


169

seiner Auseinandersetzung mit Busṭānī spielt Nassar mit seinen Vorbe-
halten gegenüber Šumayyil wohl auch darauf an, dass sich letzterer nicht 
in gleicher Weise wie sein Vorgänger Busṭānī für konkrete Reformen 
etwa im Bildungswesen eingesetzt hatte. Gerade diese Art des prakti-
schen Handelns wäre Nassars Ansicht nach nämlich vonnöten, um die 
Erkenntnisse der theoretischen Revolution, die Šumayyil mit seinen zahl-
reichen Schriften voranzutreiben suchte, im alltäglichen und institutio-
nellen Zusammenleben zu verankern. »Die Aufhebung der Religion (ilġāʾ 
ad-dīn) und folglich des Konfessionalismus erfolgt nicht bloß durch den 
Aufruf zur Philosophie der Evolution und des Fortschritts sowie zur Wis-
senschaft und der Demokratie. Der Konfessionalismus ist eine soziopo-
litische Realität (wāqiʿ iǧtimāʿī siyāsī). Seine Aufhebung erfolgt deshalb 
durch soziopolitisches Handeln«,113 so Nassar.

Busṭānī siedelte, wie Nassar erklärt, den Ursprung des Gewaltaus-
bruchs zwischen Maroniten und Drusen im Libanongebirge 1860 an 
der Schnittstelle zwischen falsch verstandener Religiosität (tadayyun) 
und mangelnder ›Zivilisiertheit‹ (tamaddun) an, welche sich gegensei-
tig bedingten. ›Richtig verstandene Religiosität‹ (tadayyun ṣaḥīḥ) und 
›hinreichende Zivilisiertheit‹ (tamaddun kāfin) seien denn auch die Re-
medien, die Busṭānī zufolge gegen religiöse Gewalt am besten wirkten. 
Religion (dīn) sei, so Nassar, laut Busṭānī ausschließlich als etwas zu ver-
stehen, das die Beziehung zwischen Schöpfer (ḫāliq) und Mensch (ʿabd) 
regele. Diese Beziehung sei von verschiedenen Glaubensrichtungen un-
terschiedlich geregelt worden, was richtig verstandene Religiosität im 
Rahmen der Gewissensfreiheit (ḥurriyyat aḍ-ḍamīr) auch respektiere: Sie 
anerkenne, dass keinem Menschen eine religiöse Überzeugung (muʿta-
qad dīnī) aufgezwungen werden dürfe. Weil Religion nur das Verhältnis 
von Schöpfer und Gläubigem regele, habe sie auch kein Interesse daran, 
sich in die Politik und andere Bereiche des Weltlichen ordnend einzumi-
schen. Vielmehr sorge richtig verstandene Religiosität im Sinne Busṭānīs 
für Toleranz (tasāmuḥ), Brüderlichkeit (iḫāʾ) und Liebe (maḥabba), wie 
Nassar erklärt.114 

Falsch verstandene Religiosität dagegen, d. h. ›sektiererischer Fanatis-
mus‹ (taʿaṣṣub maḏhabī), wie er für den Krieg von 1860 verantwortlich 
gewesen sei, führe zu Hass und Selbstisolation und zeuge von mangeln-
der ›Zivilisiertheit‹. Zivilisiertheit, die Busṭānī als eine innere und äußere, 
d. h. körperliche, intellektuelle und moralische Läuterung durch säkula-
re Bildung versteht,115 beuge aber nicht nur einem falschen Religions-
verständnis vor, sondern sorge auch dafür, dass das primäre Zugehörig-
keitsgefühl eines Individuums von der konfessionellen Gemeinschaft weg 

113	Ibid., 48.
114	Vgl. ibid., 24.
115	Vgl. ibid., 26. Vgl. dazu auch Makdisi, »After 1860«, 614.

ṬĀʾIFIYYA ALS TOTALES SOZIALPHÄNOMEN UND KULTUR

https://doi.org/10.5771/9783748906599-139 - am 22.01.2026, 00:19:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


170

in eine überkonfessionelle, staatsbürgerliche Identität der patria (waṭan) 
überführt werden könne. Busṭānī habe deshalb seine Bemühungen im 
Kampf gegen die ṭāʾifiyya als falsch verstandene Religiosität vor allem 
in die Verbreitung von modernem, säkularem Wissen und die Bildungs-
arbeit investiert, um somit die Grundlage für ein politisches Gemeinwe-
sen erbauen zu können, dessen Einheit auf staatsbürgerlichen Rechten 
und Gesetzen, Gleichheit und Freiheit sowie Leistung und Talent grün-
det und nicht auf der Zugehörigkeit zu einer bestimmten Konfessions-
gemeinschaft oder Gesellschaftsschicht.116 In seinen ›patriotischen‹ (na-
zʿa waṭaniyya) und ›humanistischen Neigungen‹ (nazʿa insāniyya) sieht 
Nassar denn auch die Grundpfeiler von Busṭānīs Gedankengebäude.117

In Busṭānī findet Nassar einen Denker, der die Hegemonie des Kon-
fessionell-Gemeinschaftlichen in der libanesischen Gesellschaft genau-
so in Frage stellte wie Šumayyil, dagegen aber andere, weniger radikale 
Rezepte vorbrachte als letzterer, und dabei auch tatsächlich einen ge-
sellschaftlichen Veränderungsprozess hat anstoßen können, wie Nassar 
überzeugt ist: Vom ›liberalen‹ Klima der Mutṣarrifiyya befördert, hätten 
seine patriotischen Ideen und sein Aufruf zu Toleranz und zur Trennung 
von Religion und Politik sich verbreiten und dabei helfen können, tra-
ditionskritisches Denken in weite Bereiche der Gesellschaft hineinzutra-
gen. Den Reformern der Nahḍa, die in Busṭānīs Fußstapfen traten – Nas-
sar nennt Adīb Isḥāq, Yaʿqūb Ṣarrūf und Faraḥ Anṭūn118 –, seien in ihrem 
politischen Handeln zwar nach wie vor Grenzen gesetzt gewesen. Da sie, 
und ganz besonders Busṭānī, sich der Wichtigkeit der Bildung für die Be-
freiung von ›religiösem Fanatismus‹ (taʿaṣṣub dīnī) und osmanischer Au-
tokratie aber bewusst gewesen seien, habe der Libanon dank ihrer An-
strengungen zu einem Zentrum des kritischen Denkens werden können. 
Dies zeige sich nicht zuletzt daran, dass Šumayyil in diesem Klima die 
Religionskritik derart auf die Spitze habe treiben können.119

Die Auseinandersetzung Nassars mit diesen drei Denkern zeigt, dass 
er die konfessionalistische Ordnung, gerade auch wenn sie wie bei Ḥāǧǧ 
durch eine religiöse Essentialisierung des Menschen und damit durch 
eine Geringschätzung seines Vernunftvermögens gerechtfertigt wird, 
zwar dezidiert ablehnt, gleichzeitig aber auch in der radikalen, dogma-
tischen Religionskritik, wie sie bei Šumayyil zumindest anklingt, Ge-
fahren erkannte. Beider anmaßende Wahrheitsansprüche lehnt er des-
halb ab. Sein positiv-wertender Bezug auf Busṭānī dagegen deutet darauf 
hin, dass Nassars Konfessionalismuskritik nicht nur Platz für privaten 
Religionsglauben lässt, sondern auch vereinbar wäre etwa mit Kants 

116	Vgl. Naṣṣār, Naḥwa, 30–31, 36.
117	Vgl. ibid., 26.
118	Ibid., 47.
119	Vgl. ibid., 32–33. 

IN RICHTUNG EINES NEUEN GESELLSCHAFTSVERTRAGS

https://doi.org/10.5771/9783748906599-139 - am 22.01.2026, 00:19:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


171

Vernunftreligion oder – je nach Leseweise – auch mit Rousseaus ›bür-
gerlicher Religion‹:120 mit Religionsverständnissen also, die – wie im Fal-
le Kants – dem handelnden Subjekt die moralische Autonomie belassen 
sowie den Vorrang rechtlicher Regeln vor göttlichen Geboten hervorhe-
ben,121 oder aber – wie im Falle Rousseaus – das republikanische Mitei-
nander stärken.122 Religion als moralisches, nicht aber politisches Fun-
dament für säkulare Staatsbürgerlichkeit scheint also grundsätzlich mit 
Nassars Religionsverständnis in Einklang zu stehen. Balqaīz wäre dies-
bezüglich allerdings skeptischer: Er glaubt gerade in Nassars Anschrei-
ben gegen Konfessionalismus auch als ›konfessionalistische Kultur‹ eine 
fundamentale Religionskritik bei ihm zu erkennen.123

3.4 Naḥwa und die Genese eines  
philosophischen Projekts

In der holistischen Kritik Nassars an der spezifisch libanesischen, kon-
fessionalistischen ›Gemeinschaftsgesinnung‹, der er in Naḥwa seine eige-
ne, wissenschaftlich-säkulare ›Gesellschaftsgesinnung‹ entgegenhält, sind 
seine zentralen philosophischen Anliegen, die auch in seinem späteren 
philosophischen Schaffen von Bedeutung sein werden, bereits angelegt. 

120	Vgl. dazu auch Nassars positive Bewertung der nichtmaterialistischen Reli-
gionskritik durch Niʿmat Yāfiṯ sowie von dessen Forderung, ›Patriotismus‹ 
(waṭaniyya) als Ersatzreligion zu lehren: Nāṣīf Naṣṣār, »Min al-ʿUbūdiyya ilā 
l-waṭaniyya al-librāliyya: Niʿmat Yāfiṯ«, in: ders., at-Tafkīr wa-l-hiǧra. Min 
at-turāṯ ilā n-nahḍa al-ʿarabiyya aṯ-ṯāniya, Bairūt: Dār aṭ-Ṭalīʿa 22004 [1997], 
75–92: 79–81, 88.

121	Vgl. dazu besonders Immanuel Kant, Die Religion innerhalb der Grenzen 
der bloßen Vernunft, Stuttgart: Reclam 1974, 3–13 [Vorrede zur ersten Auf
lage], 126–128 [Drittes Stück. III.].

122	Vgl. Jean-Jacques Rousseau, Vom Gesellschaftsvertrag oder Grundsätze des 
Saatsrechts (In Zusammenarbeit mit Eva Pietzcker übersetzt und heraus-
gegeben von Hans Brockard), Stuttgart: Reclam 1977, 144–157 [Viertes 
Buch. 148. Kapitel]. Rousseaus ›bürgerliche Religion‹ kritisiert Nassar zwar 
in einem Aufsatz in den Muṭāraḥāt deutlich. Vgl. Nāṣīf Naṣṣār, »Fī l-ʿAlāqa 
baina sulṭat ad-daula wa-sulṭat ad-dīn«, in: ders., Muṭāraḥāt li-l-ʿaql al-mult-
azim. Fī baʿḍ muškilāt as-siyāsa wa-d-dīn wa-l-aydiyūlūǧiyya, Bairūt: Dār aṭ-
Ṭalīʿa 1986, 133–158. Zu neueren Ausdeutungen des Begriffs der Zivilreli-
gion etwa von Robert N. Bellah (»Civil religion in America«, in: Daedus 96 
(1967), 1–21) äußerte sich Nassar dagegen nicht. Zu letzterem setzt Mak-
disi den Religionsbegriff von Busṭānī in Bezug, wenn er findet, dass dessen 
Religionsverständnis mit jenem der USA in der Gegenwart Ähnlichkeiten 
aufweise. Vgl. Makdisi, »After 1860«, 607.

123	Vgl. Balqazīz, al-ʿArab wa-l-ḥadāṯa, II, 114–115.

NAḤWA UND DIE GENESE EINES PHILOSOPHISCHEN PROJEKTS

https://doi.org/10.5771/9783748906599-139 - am 22.01.2026, 00:19:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


172

Auch dort spielen das Anschreiben gegen die Hegemonie des Gemein-
schaftlich-Partikularen über die individuelle Geisteswelt und die Gesell-
schaft, sowie das Nachdenken über eine ›neue Gesellschaft‹ der politisch 
und in ihrem Denken freien und vernünftigen Bürger eine zentrale Rolle.

Nassars späteres Schaffen steht somit in zwei wesentlichen Punkten 
in Kontinuität zu Naḥwa: Zum einen schließt seine Auseinandersetzung 
mit dem ideologischen Denken, das den Fokus mehrerer seiner Schriften 
bis in die frühen 1990er Jahre bildet, insofern an seine Kritik der ›kon-
fessionalistischen Kultur‹ und damit der Hegemonie des Konfessionel-
len über das Ideelle an, als er auch Ideologie im Wesentlichen als von der 
›Gemeinschaft‹ (ǧamāʿa) und ihren Interessen bestimmtes Denken defi-
niert. Es ist also nicht mehr spezifisch die Konfessionsgemeinschaft, ge-
gen deren epistemische Vereinnahmung Nassar später anschreibt, son-
dern allgemeiner die Dominanz jeglicher Form von Gemeinschaft über 
die Vernunft, die im Fokus seiner Ideologiekritik und seines Plädoyers 
für philosophisches, aufgeklärtes Vernunftdenken steht. Zum anderen 
ist sein zweiter Fokus, d. h. seine politische Philosophie im engeren Sin-
ne, als Weiterdenken seiner ›neuen Gesellschaft‹ in ihren institutionellen 
und sozialen Strukturen zu sehen. Beides, sowohl seine Ideologiekritik 
als auch sein politisch-philosophisches Weiterdenken einer ›neuen Ge-
sellschaft‹, steht im Zeichen des Versuchs, eine Gesellschaft zu entwerfen, 
deren Mitglieder sowohl in ihren demokratisch-staatsbürgerlichen Rech-
ten als auch in ihrem Denken frei und konfessionell ungebunden sind, 
die aber trotzdem ein stabiles Gemeinwesen bilden, das weder in seine 
partikular-gemeinschaftlichen noch seine individualistisch-atomistischen 
Einzelteile zerfällt. Wie im Entwurf seiner ›wissenschaftlich-säkularen 
Gesellschaft‹ in Naḥwa sind damit auch in seinen späteren Schriften das 
Epistemische und das Soziale eng miteinander verknüpft, wie es in sei-
nem ›Liberalismus mit Gemeinsinn‹, den wir im nächsten Kapitel ins 
Zentrum dieses Buches rücken werden, besonders deutlich zu sehen ist.

Um gewisse Veränderungen in der Art zu verstehen, wie sich diese be-
reits in Naḥwa angelegten philosophischen Problemstellungen in Nas-
sars späterem Werk entwickeln, bedarf es an dieser Stelle zunächst je-
doch noch einiger Erläuterungen zur Rezeption von Naḥwa. Für die 
spezifische Weise, wie sich Nassar bestimmte Fragen später stellt, dürfte 
nämlich nicht unwichtig sein, dass diese frühe Aufsatzsammlung Nassars 
bereits kurz nach ihrer Erstveröffentlichung 1970 teils scharfe Kritik auf 
sich zog. Dass die Reaktionen darauf so scharf ausfielen, erstaunt kaum. 
Denn obwohl Nassar behauptet, in Naḥwa »aus einer philosophisch 
autonomer Perspektive«124 zu argumentieren, und damit für sein eige-
nes Denken nicht nur einen vermeintlich unvoreingenommenen Stand-
punkt einzunehmen vorgibt, sondern auch eine gewisse Distanziertheit 

124	Naṣṣār, Naḥwa, 6.

IN RICHTUNG EINES NEUEN GESELLSCHAFTSVERTRAGS

https://doi.org/10.5771/9783748906599-139 - am 22.01.2026, 00:19:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


173

zu politischen Diskursen im engeren Sinne suggeriert, eröffnet er dar-
in klar erkennbare ideologische Fronten. Dadurch verwässert er selbst 
die Grenzen zwischen philosophischer Kritik und politisch-ideologischer 
Polemik in einer Weise, die sich nicht bloß mit der Weltorientierung der 
arabischen Philosophie allgemein und der soziopolitischen Relevanz und 
Brisanz des Themas ṭāʾifiyya im Besonderen erklären lässt. Dies gilt v. a. 
für die erste ideologische Front, die Nassar in Naḥwa mit seinem schar-
fen Widerspruch gegen Kamāl al-Ḥāǧǧs Apologie der libanesischen Ord-
nung eröffnet, und zwar jene gegen die libanesischen Nationalisten, wel-
che die bestehende konfessionalistische Ordnung verteidigten. Nassars 
Auseinandersetzung mit dem Denken seines Kollegen von der Université 
Libanaise geht weit über den Versuch einer rein philosophischen Wider-
legung von Ḥāǧǧs Argumenten für die Beibehaltung des Konfessionalis-
mus hinaus, vor allem deshalb, weil er Ḥāǧǧ aufgrund der apologetischen 
Tendenz seines Denkens abspricht, überhaupt Philosoph zu sein, und ihn 
pejorativ als ›politischen Denker‹ bezeichnet.125

Erstaunlicherweise blieben die Gegenreaktionen vonseiten der liba-
nesischen Nationalisten auf Nassars Angriffe aus.126 Die andere Seite 
dagegen, die Nassar mit Naḥwa nicht minder verhohlen herausforder-
te, und zwar die marxistische, blieb nicht stumm. Mit seinem Versuch, 
die ṭāʾifiyya als ›totales Sozialphänomen‹ zu deuten, forderte er ihre Er-
klärung der Entstehung und Persistenz des Konfessionalismus entlang 
materialistischer Prämissen direkt heraus. ›Totales Sozialphänomen‹ ist 
bei Nassar ein Begriff mit eindeutig marxismuskritischer Spitze, weil 
er damit die von ihm als einseitig wahrgenommenen, weil monokausal 
im Rahmen des historischen Materialismus argumentierenden marxisti-
schen Erklärungsversuche des Konfessionalismus, die er alle über einen 
Kamm schert, in Frage stellt. Auch dass er mit seinem Verweis auf eine 
›konfessionalistische Kultur‹ ideelle, nicht auf das Materielle reduzierba-
re Gründe für die Persistenz der kritisierten konfessionalistischen Ord-
nung geltend machte, widersprach klar marxistischen Deutungsansätzen 
des libanesischen Konfessionalismus, ja von Religion allgemein. Nassar 
stellt damit zwar die Basis-Überbau-Lehre, die davon ausgeht, dass das 
›gesellschaftliche Sein‹ das Bewusstsein der Menschen bestimmt,127 nicht 
komplett auf den Kopf, glaubt aber mit seinem holistischen Ansatz doch 
zumindest, dass Soziales und Denken auf eine Weise dialektisch ineinan-
der verschränkt sind, die es den menschlichen Ideen auch möglich macht, 
verändernd auf den Lauf der Geschichte einzuwirken.

125	Vgl. ibid., 55.
126	Zumindest konnten im Rahmen der Literaturrecherchen, die für diese Stu-

die unternommen wurden, keine solchen ausfindig gemacht werden.
127	Vgl. dazu Hans-Joachim Lieber, Ideologie. Eine historisch-systematische 

Einführung, Paderborn etc.: Ferdinand Schöningh 1985, 37.

NAḤWA UND DIE GENESE EINES PHILOSOPHISCHEN PROJEKTS

https://doi.org/10.5771/9783748906599-139 - am 22.01.2026, 00:19:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


174

Wie oben bereits dargelegt, antworteten deshalb namhafte marxisti-
sche libanesische Denker wie Ḥusain Muruwwa, Waḍḍāḥ Šarāra, Mah-
dī ʿĀmil oder Albīr Manṣūr mit längeren Rezensionen und Gegendarstel-
lungen aus unterschiedlichen marxistischen Perspektiven auf Nassars 
Schrift. Seinem von ihnen als idealistisch bezeichneten Verständnis der 
ṭāʾifiyya gegenüber bekräftigten sie ihre auf materielle Gründe referieren-
den Erklärungen der Entstehung einer konfessionalistischen Gesellschaft 
und zeigten in der einen oder anderen Weise die Verbindungen zwischen 
der Genese eines kapitalistischen Weltsystems und der konfessionalisti-
schen Ordnung im Libanon im 19. Jahrhundert auf.128

Die Kritik dieser Denker an Nassars Naḥwa ist größtenteils durchaus 
berechtigt, auch wenn sie auf offen deklarierten marxistischen Prämis-
sen beruht. Besonders die von allen Autoren in der einen oder anderen 
Weise monierte Essentialisierung und idealistische bzw. primordiale Be-
trachtungsweise des Konfessionellen und das daraus resultierende man-
gelnde Gespür für bestimmte historische Kontingenzen im Entstehungs-
prozess einer konfessionalistischen Ordnung im Libanon scheinen vor 
dem Hintergrund neuerer, in Kapitel 2 erläuterter Untersuchungen zum 
libanesischen Konfessionalismus durchaus zu Recht kritische Entgeg-
nungen zu provozieren.

Ein Verdikt darüber, ob nun Nassar oder eher seine marxistischen Kri-
tiker eine adäquate Analyse der libanesischen ṭāʾifiyya und ihrer Entste-
hungsgründe vorgelegt haben, ist hier allerdings weder möglich noch 
notwendig. Auf einen der von den meisten Marxisten geäußerten Kri-
tikpunkte muss an dieser Stelle allerdings etwas näher eingegangen wer-
den, um ein weiteres Brückenelement zwischen Naḥwa und Nassars 
späterem Werk benennen zu können: die Behauptung, er argumentie-
re aus der Perspektive der SSNP und sei damit selbst ideologisch vor-
eingenommen. 

Dass Nassar in Naḥwa bestimmte Sympathien für die Ideologie der 
Syrischen Nationalisten offenbart, ist unverkennbar. Sie zeigen sich be-
sonders dort, wo er, nachdem er die politische Partei als gemeinschaftli-
che Alternative für die Konfessionsgemeinschaft anpreist, die Vision ei-
ner neuen, säkularen Gesellschaft, wie sie der SSNP vorschwebte, positiv 
herausstellt, oder aber dort, wo er auf ihre angeblich einzigartige kon-
fessionelle Durchmischung aufmerksam macht, welche die Partei zu ei-
ner Art Nukleus ihrer eigenen Utopie und wohl auch jener Nassars wer-
den ließ. Aber nicht nur in diesen expliziten Sympathiebekundungen für 
diese Partei und ihre Lehren, sondern auch in einigen grundlegenden 
Begriffen und Ideen von Naḥwa lässt sich diese Nähe erkennen. Sein 
dezidiert antimarxistischer Säkularismus wie auch sein Modernismus 
und seine radikale, v. a. gegen die libanesischen Nationalisten gerichtete 

128	Vgl. dazu oben 1.3 die Rezeption von Naḥwa.

IN RICHTUNG EINES NEUEN GESELLSCHAFTSVERTRAGS

https://doi.org/10.5771/9783748906599-139 - am 22.01.2026, 00:19:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


175

Konfessionalismuskritik – alles wichtige Elemente dieser Ideologie129 
– deuten bereits in diese Richtung. Auch dass Nassar mit seiner Kon-
zeption einer wissenschaftlich-säkularen Gesellschaft den Anschluss an 
Buṭrus al-Busṭānī sucht, einen der wichtigsten frühen Protagonisten im 
Entstehungsprozess einer protonationalistischen syrischen Identität,130 
mag als Hinweis auf die Nähe Nassars zu dieser Ideologie gedeutet wer-
den.131 

Ein klares Indiz für Nassars Nähe zur SSNP ist ebenso die bereits be-
sprochene ontologische Priorisierung der Gesellschaft vor ihren Einzel-
teilen, eine Priorisierung, die er in der Begründung seiner Konzentrati-
on auf die Gesellschaft als Ganzes im Vorwort zu Naḥwa und auch in 
seinen Ausführungen zu den verschiedenen Formen menschlicher Sozia
lität hervorhebt. Diese ontologische Priorisierung der Gesellschaft ist, 
wie oben erwähnt, bei Nassars Lehrer Georges Gurvitch anzutreffen. Sie 
gehört aber auch zu den zentralen Denkfiguren der Ideologie der SSNP, 
wobei dort mit ›Gesellschaft‹ meist die großsyrische Nation gemeint ist, 
großsyrische Nation und Gesellschaft also gleichgesetzt werden.132 So 
spricht auch Anṭūn Saʿādah, der ideologische Vater der SSNP, etwa in sei-
nen Zehn Vorlesungen, von einer muǧtamaʿ ǧadīd (einer ›neuen Gesell-
schaft‹),133 als deren Avantgarde er seine Bewegung sieht, und meint da-
mit ein neues Großsyrien, dessen gesamtgesellschaftliche Interessen über 

129	Vgl. dazu v. a. die ersten drei der fünf Reformprinzipien (mabādīʾ iṣlāḥiyya) 
der Partei und Saʿādahs Erläuterungen dazu in Anṭūn Saʿādah, al-Muḥāḍarāt 
al-ʿašar, [o. O.]: Dār Fikr li-l-Abḥāṯ wa-n-Našr 2014, 109–127. Vgl. auch Ya-
mak, Syrian Social Nationalist Party, 4, 91–95.

130	Vgl. dazu Albert Hourani, Arabic thought in the liberal age, 1798–1939, 
Cambridge: Cambridge University Press 132003, 101, sowie jüngst Fruma 
Zachs, The making of a Syrian identity. Intellectuals and merchants in nine-
teenth century Beirut, Leiden: Brill 2005, 6, 30.

131	Dies besonders deshalb, weil Nassar betont, Busṭānī sei trotz seiner Liebe 
zur arabischen Sprache und den Bemühungen um deren Reformierung ent-
gegen anderen Behauptungen dem modernen Trend des syrischen Nationa-
lismus näher gewesen als jenem des arabischen Nationalismus. Vgl. Naṣṣār, 
Naḥwa, 28–29, FN 21.

132	Vgl. dazu v. a. das sechste der acht Grundprinzipien (mabādīʾ asāsiyya) der 
Partei (»Die Syrische Nation ist eine einzige Gesellschaft«) und die Erläu-
terungen dazu von Saʿādah in Saʿādah, al-Muḥāḍarāt al-ʿašar, 91–93. Vgl. 
dazu auch Yamak, Syrian Social Nationalist Party, 86, 101; ʿĀdil Ḍāhir, al-
Muǧtamaʿ wa-l-insān. Dirāsāt fī falsafat Anṭūn Saʿādah al-iǧtimāʿiyya, Bairūt: 
al-Furāt 2006, 54.

133	Vgl. Saʿādah, al-Muḥāḍarāt al-ʿašar, 6, 8, 93. Mit dem Titel In Richtung ei-
ner neuen Gesellschaft scheint Nassar nicht nur auf die SSNP anzuspielen, 
sondern auch auf das 1969 erstmals erschienene Werk In Richtung einer is-
lamischen Gesellschaft (Naḥwa muǧtamaʿ islāmī) des ägyptischen Muslimbru-
ders Sayyid Quṭb (1906–1966).

NAḤWA UND DIE GENESE EINES PHILOSOPHISCHEN PROJEKTS

https://doi.org/10.5771/9783748906599-139 - am 22.01.2026, 00:19:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


176

allen partikularen, etwa konfessionellen, aber auch individuellen Einze-
linteressen stehen sollen.134

Diese Gleichsetzung von ›Gesellschaft‹ mit ›Großsyrien‹ findet sich bei 
Nassar nicht explizit. Sie klingt zwar an, etwa wenn er die ›National-Ge-
sellschaft‹ als die vollkommenste deklariert, oder wenn er die ›relative 
Einheitlichkeit‹ des ›Bevölkerungsgemischs‹ als Merkmal einer Gesell-
schaft hervorhebt, denn auch Saʿādah definierte die Syrische Nation als 
aus einer ethnischen Durchmischung verschiedener Völker hervorgegan-
gene Einheit, aus der eine spezifisch syrische ›Persönlichkeit‹ erwuchs.135 
Es ist damit und aufgrund von Nassars grundsätzlichen Sympathien für 
die SSNP durchaus denkbar, dass er der Idee einer großsyrischen Nati-
on zugeneigt wäre. Seinem Entwurf einer ›neuen Gesellschaft‹ sind groß-
syrische Ambitionen aber fremd: Ihm geht es um eine innere Reformie-
rung der bestehenden, libanesischen Gesellschaft, der muǧtamaʿ lubnānī 
– ein Begriff, der bei ihm immer wieder auftaucht –, nicht um die groß-
syrische Nation oder Gesellschaft.136

Die ontologische Priorisierung der Gesellschaft vor ihren Einzeltei-
len ist jedoch auch so problematisch, d. h. auch ohne die Gleichsetzung 
von Gesellschaft und großsyrischer Nation. Denn obwohl zwar prin-
zipiell kein notwendiger Zusammenhang zwischen ontologischen Prä-
missen einerseits und politisch-philosophischen andererseits besteht,137 
kann aus einer solchen Priorisierung ein kollektivistisches, totalitäres 

134	Vgl. dazu v. a. das achte der acht Grundprinzipien der Partei (»Das Interes-
se Syriens steht über allen anderen Interessen«) und die Erläuterungen dazu 
von Saʿādah in ibid., 102–103.

135	Vgl. dazu v. a. das vierte der acht Grundprinzipien der Partei (»Die Syrische 
Nation ist die Einheit des syrischen Volkes, die aus einer langen Geschichte 
hervorgegangen ist, die bis in vorhistorische Zeiten zurückreicht«) und die 
Erklärungen dazu von Saʿādah in ibid., 57–73. Vgl. zudem Anṭūn Saʿādah, 
Nušūʾ al-umam, Dimašq: Maktabat Dār Ṭlās 52009, 33–54. Viele Apologe-
ten Saʿādahs haben aufgrund dieser Konzeption der Nation als ethnisches 
Gemisch und seiner Betonung der Geographie als das eine Nation bestim-
mende Element den Vorwurf zu widerlegen versucht, er sei ein Rassist, so 
nicht zuletzt die Tochter Anṭūn Saʿādahs, Sofia Saadeh. Vgl. Sofia A. Saadeh, 
Antun Saadeh and democracy in geographic Syria, London: Folios 2000, 
55–63. Ähnlich auch Ḍāhir, al-Muǧtamaʿ wa-l-insān, 82–87. Götz Nord-
bruch dagegen sieht in Saʿādahs Nationen-Konzept klare Parallelen zu Gu-
stave Le Bons Idee der ›historischen Rassen‹ und in Saʿādah deshalb eindeu-
tig einen Rassisten. Vgl. Götz Nordbruch, Nazism in Syria and Lebanon. 
The ambivalence of the German option, 1933–1945, New York: Roudledge 
2009, 74–76. Ähnlich auch Yamak, Syrian Social Nationalist Party, 83.

136	Vgl. etwa Naṣṣār, Naḥwa, 103, 110, 121 et passim.
137	Vgl. dazu Charles Taylor, »Cross-purposes. The liberal-communitarian de-

bate«, in: Nancy Rosenblum (Hg.), Liberalism and the moral life, Cam-
bridge: Harvard University Press 1989, 159–182: 159–163.

IN RICHTUNG EINES NEUEN GESELLSCHAFTSVERTRAGS

https://doi.org/10.5771/9783748906599-139 - am 22.01.2026, 00:19:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


177

Herrschaftsmodell, in dem der Staat über allem Individuellen steht, her-
geleitet werden. Ein solches Herrschaftsmodell schwebte der SSNP of-
fensichtlich vor.138 

Nassar selbst entwirft mit seiner wissenschaftlich-säkularen Gesell-
schaft an sich kein totalitäres Herrschaftsmodell. Trotzdem droht die 
Prämisse der ontologischen Priorität der Gesellschaft vor ihren Einzel-
teilen, wenn sie in Nassars normativen Ausführungen durchscheint, auch 
seine Utopie in diese Richtung umzustoßen und jene liberal-demokra-
tischen und rechtsstaatlichen Prinzipien, für die er sich ebenfalls aus-
spricht, unter sich zu begraben.139 

Am deutlichsten kommt dies im Zusammenhang mit seinen Ausfüh-
rungen zur Wissenschaftlichkeit und Vernünftigkeit des Staates zum 
Ausdruck: Wissenschaftliches und rationales Denken scheint für Nassar 
zwar zum einen die Voraussetzung und Grundlage einer überkonfessio-
nellen politischen Deliberation freier, vernünftiger Staatsbürger zu sein 
und der diskursiven Wahrheitsfindung zu dienen. Diesem Vernunftbe-
griff als Mittel der politischen Deliberation steht aber gleichzeitig eine 
offenbar davon abgekoppelte gesamtgesellschaftliche oder staatliche Ra-
tionalität gegenüber, die nicht diskursiv zustande kommt, sondern als 
objektiv gültige Wahrheit überindividuell ist und von oben durch die 
staatlichen, verwissenschaftlichten Institutionen aufoktroyiert werden 
kann. Hier droht Nassar von Busṭānīs Mittelweg abzukommen und seine 
Verteidigung des Vernunftdenkens totalitäre Züge anzunehmen; es hat in 
diesem Zusammenhang gerade auch wegen seiner offenbar sowohl von 
Abneigung als auch einer gewissen Faszination gekennzeichneten Bezü-
ge auf Russells Scientific outlook gar manchmal den Anschein, als rede 
er in seinem festen Glauben an die wissenschaftliche Vernunft einer auf-
geklärten Diktatur das Wort und gerate so in den Sog der Dialektik der 
Aufklärung. Nassars wissenschaftlich-säkulare Gesellschaft droht damit 
jenen freiheitsgefährdenden und antidemokratischen Versuchungen ei-
ner Verwissenschaftlichung des Gemeinwesens zu verfallen, vor denen 
Russell eindringlich gewarnt hatte.

Dass die Idee der ontologischen Priorität der Gesellschaft vor ihren 
Einzelteilen als solche vor dem Hintergrund einer immer offenkundi-
ger werdenden Desintegration der libanesischen Gesellschaft und ihres 
Staates in der Zeit, in der Nassar Naḥwa verfasste, eine gewisse Anzie-
hungskraft hatte, ist allerdings grundsätzlich durchaus nachvollziehbar: 
Nassar suchte nach etwas, das die divergierenden Kräfte zusammenhal-
ten könnte, und fand es in dieser Idee. Da er sie aber im Zusammenhang 
mit einer Ideologie vorbrachte, der ein totalitäres Herrschaftsmodell 

138	Vgl. dazu Yamak, Syrian Social Nationalist Party, 108–110.
139	Vgl. zu dieser Gefahr in Nassars Denken auch al-Miṣbāḥī, Ǧadaliyya, 70–

71.

NAḤWA UND DIE GENESE EINES PHILOSOPHISCHEN PROJEKTS

https://doi.org/10.5771/9783748906599-139 - am 22.01.2026, 00:19:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


178

vorschwebt, gerät er in Verdacht, damit auch eine politische Ordnung 
zu postulieren, die in Widerspruch zu seinen gleichzeitig angepriesenen 
demokratischen Prinzipien steht: Nassar scheint im Kontext der ›anar-
chistischen Herausforderung‹ der konfessionellen Desintegration des Li-
banon einen Leviathan errichten zu wollen.

Vor dem Hintergrund seiner späteren Schriften lässt sich zwar plau-
sibel argumentieren, dass Nassar auch in Naḥwa kein totalitäres Herr-
schaftsmodell vorschwebte. Trotzdem ist auch sein späteres Denken von 
einer latenten Spannung durchzogen, die sich aus seiner Verteidigung li-
beral-demokratischer Werte und individueller Rechte einerseits, der star-
ken Gewichtung gesamtgesellschaftlicher Interessen andererseits ergibt. 
Wir werden auf diesen Punkt zurückkommen. Für den Moment ist je-
doch festzuhalten, dass der Vorwurf marxistischer Denker, Nassar sei in 
Naḥwa ideologisch voreingenommen, seine spätere Ideologiekritik be-
einflusste, d. h. ihn dazu bewog, auf mehreren Ebenen gegen das Ideolo-
gische anzuschreiben – wir werden in Kapitel 5 auf diesen Punkt zurück-
kommen, uns nun aber zunächst Nassars ›Liberalismus mit Gemeinsinn‹ 
zuwenden.

IN RICHTUNG EINES NEUEN GESELLSCHAFTSVERTRAGS

https://doi.org/10.5771/9783748906599-139 - am 22.01.2026, 00:19:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-139
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	3.1  Ibn Ḫaldūn, die Moderne und der libanesische Kontext
	3.2  Gemeinschaft und Gesellschaft in Naḥwa
	3.3  Ṭāʾifiyya als totales Sozialphänomen und Kultur
	3.3.1  Konfessionalismus als totales Sozialphänomen
	3.3.2  Konfessionalismus als Kultur
	3.3.3  Busṭānī zwischen Ḥāǧǧ und Šumayyil
	3.4  Naḥwa und die Genese eines philosophischen Projekts

