
5. Der unmögliche Sprung von Erkenntniskritik

zur Gesellschaftstheorie

In der eben vorgestellten Problematisierungwurden zwei Fragestellungen aufgeworfen,

die insbesondere Zweifel gegenüber den erkenntniskritischen Positionen, beschrieben

durch den Begriff der Kontingenz und den daraus gewonnenen praktischen Schluss-

folgerungen, hegen. Es wurde vermutet, dass es noch eine andere Seite der Kontin-

genzeinsicht gibt und damit der aus dieser abgeleiteten Politik. Jene Doppelstruktur ist

zunächst nicht verwunderlich, weil die artikulierte Offenheit des erkenntniskritischen

Prozesses eher mehr Optionen bereitstellt, anstatt diese zu verringern. Weil, so die

Vermutung, eine Vielfalt an Optionen noch nichts über deren Qualität sagt, kann Kon-

tingenzeinsicht auch zu depolitisierenden Modi gesellschaftlicher Verhältnisse führen.

Die systematische Frage ist, ob der Sprung von Erkenntniskritik zur formulierten Gesellschafts-

theorie bei Rorty, Bauman und Marchart in dem dargelegten Sinne gedacht werden kann. Es gilt

zu untersuchen, ob schon vor der öffentlichen und bereits reziptierten Kritik an einem

vulgären Postmodernismus aus theoretischer Perspektive Kritik geübt oder zumindest

auf den Doppelcharakter hingewiesen wurde.

Die systematischen Kritiken lassen sich grob in zwei Ebenen unterteilen, die zwar

auf derselben Grundlage operieren, aber zwei gegenläufige Diagnosen hervorbringen.

Erstens wird behauptet, dass der emanzipative Charakter in den Relativismus führt.

Wenn es außer Kontingenz keine zu objektivierende Erkenntnis gibt, gibt es auch keine

Möglichkeit, zwischen diesen normativ zu differenzieren. Als gesellschaftliche Folge

werden Verdrossenheit und Depolitisierung diagnostiziert. Emanzipation verliert ihre

Kraft, weil sie an dem Fehlen von Zielen ermüdet. Aus der Kontingenzthese folgt

nichts, erst recht nichts Normatives.

Dass sich diese Kritik entschärfen lässt, zeigte Kapitel zwei, weil der unterstellte

Relativismus in dem Eigenwert von Kontingenz aufgelöst wird. Als Gesellschaftskritik

und Herrschaftskritik ist die Kontingenzthese grundsätzlich positiv besetzt. Eben weil

Kontingenz, wie Marchart schreibt, nicht selbst kontingent sein kann, gibt es einen

zu verteidigenden Eigenwert, welcher als Politisierung und Solidarisierung als Folge

von Kontingenzeinsicht beschrieben wurde. Spannender ist deshalb der zweite Vorwurf,

welcher zwar auch auf der Annahme einer Form der Beliebigkeit basiert, aber andere

https://doi.org/10.14361/9783839461938-008 - am 14.02.2026, 11:55:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461938-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


218 Politik der Ungewissheit

Konsequenzen aus dieser zieht. Es wird ein permanenter Aktivismus diagnostiziert, wel-

cher in seinem Eigenwert dem, was kritisiert wird, gegenüberzustellen ist.

Ein Autor, dessen 1985 erstveröffentlichtes und 2017 in der 7. Auflage erschienenes

Werk Zur Dialektik vonModerne und Postmoderne sich in besonderer Weise und mit anhal-

tender Aktualität der im hiesigen Text anvisierten Doppelstruktur widmet, ist Albrecht

Wellmer. In dem Versuch einer begrifflichen Fassung des Terminus »postmodern« ori-

entiert er sich zunächst an einer allgemein unterstellen Zweideutigkeit, welche sowohl

als ein Ende der Vernunft und damit als ein Ende der Moderne als auch als deren Ra-

dikalisierung zu verstehen ist. Als »Vexierbild« (Wellmer 2015: 48) beinhaltet sie sowohl

die Möglichkeit der Kritik hin zu Selbstüberschreitung, das emanzipatorische Projekt,

als auch den Bruch mit jenem Projekt in Gestalt des Neokonservatismus. Er schreibt:

»An diesem Punkte trifft sich der Neokonservatismus der herrschenden Kultur mit den

regressiven und partikularistischen Zügen der Gegenkultur: das kulturelle Projekt der

Moderne endet in Abwehrbewegungen.« (Ebd.: 57) In einem für die vorliegende Arbeit

zunächst ungewöhnlichen Vorgehen wird Wellmers Argument in Bezug auf die Rolle

und Theoretisierung moderner und postmoderner Kunst rekonstruiert (i). Anschlie-

ßend soll diese Rekonstruktion auf das Forschungsinteresse der Kontingenzeinsicht

übertragen werden (ii).

(i) Wellmer analysiert, vor allem im mittleren Teil seiner Arbeit, die ästhetischen Posi-

tionen Adornos und Lyotards, um damit aber auf ein allgemeineres Strukturproblem zu

verweisen. Die ästhetische Moderne (als vorläufige Postmoderne) war gekennzeichnet

durch den Drang nach Innovation und dem Abschütteln des Alten. Ihre Ausdrucksfor-

men, ob in literarischer, bildnerischer als auch musikalischer Form, hatten zum Ziel,

bisher klassische Formen der künstlerischen Produktion subversiv zu hintergehen.Des-

halb wird ihr allgemeines Merkmal als das des Antitraditionalismus und der Vieldeu-

tigkeit bestimmt.1 Die postmoderne Künstlerschaft ist nicht durch feststehende Regeln

geleitet, sondern sucht nach diesen oder versucht sie zu neu zu erfinden. So beschreibt

Wellmer, dass Adorno als auch Lyotard »die fortschreitende Negation des Sinns als das

Prinzip der modernen Kunst begreifen« (Wellmer 2015: 59). In beiden Fällen geht es um

die Negation der Wirklichkeit oder zumindest dessen, was als Wirklichkeit erscheint,

was sowieso erst möglich ist, wenn Wirklichkeit als Erscheinung begriffen wird.

Die permanente Bewegung der Negation, ob als Negation des Sinns (Adorno) oder

Negation der Repräsentation (Lyotard) versteht Wellmer als Reduktionismus, weil in den

gemeinsamen sprach- und vernunftphilosophischen Prämissen »eine nicht zu Ende ge-

dachte Kritik an der Logik der Identität zum Ausdruck kommt« (Wellmer 2015: 62).

Indem die Ebene des Sinns, des Verstehens von Kunst zertrümmert wird, wird nicht

mehr erkannt, auf was sich das Zertrümmern eigentlich bezieht. Adorno beschreibt

deshalb, so Wellmer, nichts weiter als eine »Wahrheitsästhetik«, die auf die Idee eines

»höheren Sinns« verweist, welcher sich aber nur durch die Möglichkeit der eigenen,

gelingenden ästhetischen Erfahrung für den Einzelnen erschließen lässt: »Erklärung,

Kritik und Kommentar in der Reproduktion, Aufführung oder Rezitation« (ebd.: 65)

schaffen ein »Gefühl« des Verstehens. Es ist nur Gefühl, weil es rein subjektiv bleiben

1 Auf die Rolle der Kunst für das postmoderne Denken wurde bereits in Kapitel 1.3 hingewiesen.

https://doi.org/10.14361/9783839461938-008 - am 14.02.2026, 11:55:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461938-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


5. Der unmögliche Sprung von Erkenntniskritik zur Gesellschaftstheorie 219

muss. Dagegen spricht Wellmer bei Lyotard von einer »Wirkungsästhetik«, weil die-

ser Kunst nur noch als ein erhabenes Gefühl der Erlösung vom Schrecken des Nichts

beschreibt. Weil Kunst dem Nichts, der Sinnlosigkeit, Nicht-Begreifbarkeit Ausdruck

verleiht, wirken die damit verbunden Positionen nicht mehr bedrohlich:

Die Postmoderne, das wäre somit eine Moderne ohne Trauer, ohne die Illusion einer

möglichen »Versöhnung zwischen den Sprachspielen«, ohne die »Sehnsucht nach dem

Ganzen und dem Einen, nach der Versöhnung von Begriff und Sinnlichkeit, nach trans-

parenter und kommunizierbarer Erfahrung«, kurz, eine den Verlust des Sinns, derWer-

te, der Realität in fröhlichemWagnis sich auf sich nehmendeModerne: Postmodernis-

mus als »Fröhliche Wissenschaft«. (Wellmer 2015: 55)2

Der Vergleich zwischen Adorno und Lyotard beschreibt nichts anderes als die bereits

diskutierte normative Umwertung der Entfremdung in Teil II. Bei Lyotard, so ließe sich

sagen, hat sich der »höhere Sinn« in »Therapie« aufgelöst.

Egal, um welche Variante es sich handelt, Wellmer entdeckt in beiden Fällen das-

selbe Problem, welches in meiner Lesart besonders bei Lyotard in gesteigerter Radi-

kalität auftritt. Denn Kunst ist für Wellmer nicht nur das Andere der Vernunft oder

des Sinns, sondern »verdichteter, in Bewegung gebrachter, mit neuen oder verschüt-

tenden Energien aufgeladener Sinn. Es ist nicht der Terror der Zeichen, Bedeutungen,

des repräsentierten Denkens oder der Wahrheit, gegen den sie sich polemisch rich-

tet, sondern der Terror des jeweils etablierten und erstarrten Sinns [Hervorhebung Autor]«

(Wellmer 2015: 69). Erst unter diesem Gesichtspunkt fällt auf, dass der Zug der Nega-

tion nur durch das bestimmt werden kann, auf was er sich bezieht. Das Argument ist

ausschlaggebend, denn esmacht deutlich, dass die Negation für sich erst einmal nur et-

was Neues zur Verfügung stellt, aber an sich noch keine Bestimmung hat. Das »jeweils

Etablierte« kann nämlich vieles sein, um es an den zu Anfang des Kapitels angeführ-

ten Beispielen zu illustrieren, es kann sowohl konservativeWerte als auch postmoderne

Werte beinhalten.

Steht die Negation nur für sich,werden zwar die Idee einer totalisierenden Vernunft

und ihre Herrschaftsaporien abgelehnt, sie ist aber selbst als totalisierende Verfügbarkeit

zu begreifen. Die Negation wird zur Chiffre des Absoluten, weil sich in ihr die Konsti-

tution der menschlichen Welt offenbart; eine Lesart, die metaphorisch an den Glauben

einer absoluten Wirkkräftigkeit des Menschen und Gestaltbarkeit der Welt durch den

Menschen referiert.Wir haben es also nichtmit einerThese der Deaktivierung, sondern

der Aktivierung zu tun. Dieser neue, »gleichsam dialogische, postmoderne Begriff der

Totalität« (ebd.: 51) muss, wenn er sich nur gegen das Etablierte richtet, aber nicht im-

mer dialogisch oder agonistisch sein. Die mit Wellmers Bezug auf das Ästhetische ge-

schilderte Zweideutigkeit, oder besser, Uneindeutigkeit, lässt sich auch auf die Analyse

postmoderner Sozialphilosophie übertragen.

(ii) Um der Übertragung gerecht zu werden, lassen sich zwei zentrale Verbindungen

aufführen. Zum einen ging es auch bei Kontingenzeinsicht um das Bewusstsein einer

»Permanenz der Negation«. Als Grundstruktur wird auch sie als totalisierend begriffen.

2 Siehe dazu Lyotard:Was ist Postmodern? (Lyotard 2015a).

https://doi.org/10.14361/9783839461938-008 - am 14.02.2026, 11:55:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461938-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


220 Politik der Ungewissheit

Kontingenz ist ein Zustand, der auf alle Phänomene zutrifft, ein Bewusstsein, welches

beschrieben wurde als das Bewusstsein, dass es immer auch anders sein könnte. Es ist

damit ein Bewusstsein von zumindest potentieller Verfügbarkeit, welches durch Poli-

tisierung aktiviert und sichtbar gemacht werden kann. Das heißt nicht, dass alles in

jedem Moment politisiert ist, aber es heißt, dass in der potentiellen Politisierung das

»Nichts« sichtbar wird – in Marcharts Worten: »Anwesenheit in Abwesenheit«. Nicht

umsonst wird Kontingenz in seiner metaphorischen Ausdeutung als das Politische oder

auch das Ästhetische gern zur »ersten Philosophie«, das heißt, zum Fundament ge-

macht. Kontingenz ist selbst nicht kontingent. Karsten Schubert bezeichnet dies tref-

fend als »letzten Universalismus« und bringt diesen mit Foucaults Idee der Freiheit in

Verbindung. Freiheit wird begriffen als »ständige Kritik, Reflexion und Re-Evaluation«

(Schubert 2017), die dann die formale Funktionsanforderung für demokratische Proze-

duren sein soll. Auch hier wird der Universalismus übersetzt in den Gedanken, nichts

Universelles mehr abschließend festlegen zu können.

Zum anderen findet sich genau wie bei Lyotard das Moment der Moderne ohne Trau-

er, weil die notwendige Indifferenz nicht mehr in Einheit versöhnt werden muss. So-

lidarität umschrieb die Idee eines sozialen Lebens ohne die notwendige Verbindung

von differenten Sprachspielen, aber mit Akzeptanz des Fremden als Fremden. Zur An-

erkennung der Kontingenz- und Negationsstruktur gehörte weiterhin auch die Aner-

kennung der eigenen Fremdheit, welche als demMenschen innewohnendes universales

Moment Sozialität stiftet. Trauer wird mit Hoffnung vertauscht, obwohl sich kein posi-

tives Ziel gesellschaftlicher Entwicklung bestimmen lässt. Hoffnung entsteht durch das

Wissen, dass es so, wie es jetzt ist, nicht sein muss. Erneut ist Freiheit das Grundmotiv.

Beschrieben wurde daher ein neues Verständnis von Kulturpolitik. Wird Kulturpolitik

normalerweise verstanden als Politik, die eine bestimmte Form der Einstellung ver-

mittelt, kann in postmoderner Form nur vorgegeben werden, keine Vorgabe haben zu

müssen.

In Anschluss an die Kritik Wellmers wird die These verfolgt, dass die Idee der Verfüg-

barkeit ihren Gegenstand, soll heißen ihren Bezugspunkt auf das jeweils Etablierte, vergisst. Mit

Rekurs auf Kapitel II lassen sich drei totalisierende Momente einer »Negation für sich«

verfolgen: Erstens die Annahme, dass alles künstlich, soll heißen, menschengemacht

ist (5.1). Zweitens, dass alles Macht, im postmodernen Sprachgebrauch: Hegemonie ist

(5.2). Und drittens, dass, wenn jegliche Bestimmung im Unbestimmten mündet, alles

als Bewegung zu verstehen ist (5.3).

5.1 Alles ist künstlich?

Es gehört zu einer historischen und bis heute relevanten Differenzierung, zwischen den

Dingen der Natur und den Dingen der Kunst und Kultur zu unterscheiden. Die Annah-

me ist, dass es Bereiche gibt, die außerhalb menschlichen Einflusses liegen und Berei-

che, die durch den Einfluss als verformt, verändert und moduliert gelten. Künstlichkeit

wird schon seit der Antike mit etwas Geschaffenem, Gemachtem oder Nachgebildetem

assoziiert, auch wenn Streit darüber entbrannte, wie die Qualität dieser Geschaffenheit

zu beurteilen sei.

https://doi.org/10.14361/9783839461938-008 - am 14.02.2026, 11:55:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461938-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


5. Der unmögliche Sprung von Erkenntniskritik zur Gesellschaftstheorie 221

Der hiesige Abschnitt hat nicht zum Ziel, die Debatte einer sicherlich veralteten

Trennung zwischen Natur und Kultur aufzunehmen oder gar zu extrapolieren. Viel-

mehr geht es um die Frage, wie behauptet werden kann, dass »alles« künstlich sei, soll

heißen: wie dem Künstlichen ein Vorrang, wenn nicht sogar eine absolute Dominanz

zukomme. Eine solche Betrachtungsweise ist nicht schon immer eine ins Bewusstsein

geronnene Idee, sondern in ihrer Historizität relativ jung undmaßgeblich am Ende des

20. Jahrhunderts zu verorten, auch wenn es vereinzelte Vorläufer gab. Manifestiert in

Lektüre zeigt sich dieser Wandel in den 1990er Jahren in zahlreichen Publikationen un-

ter dem Sammelbegriff »Ästhetik« (beispielsweise Menke 1991; Welsch 1996; Seel 1996).

In diesem Kontext wurde auch von einem »aestetic turn« (Fenner 2000: 541) gespro-

chen, von dem zwar 20 Jahre später nicht mehr die Rede ist, dessen Implikationen aber

präsenter sind als je zuvor (vgl. Reckwitz/Prinz/Schäfer 2015). Obwohl der Begriff sich

einer konkreten Bestimmung entbehrt, schien er ein genereller Befund zur gemein-

samen Ausgangslage der Lektüre geworden zu sein. Dieser war, dass zunehmend alle

Bereiche sich als ästhetisch und künstlich, als vom Menschen gemacht und gestaltet

begreifen ließen. Besonders umfangreich geschildert findet sich eine solche These in

Wolfgang Welschs Grenzgänge der Ästhetik unter dem Begriff Ästhetisierungsprozesse.

Welsch fasst solche Prozesse in mehreren Niveaus zusammen, wobei für das hier

vorliegende Interesse der letzte Punkt der Hierarchisierung der Niveaus am relevan-

testen ist. Auf der ersten, äußeren Schicht sind Phänomene der »Oberflächenästheti-

sierung« (Welsch 1996: 10ff.) offensichtlich. Der gesamte menschliche Lebensraum ist

zu einem Ding der Gestaltung geworden. Die Einkaufszonen wurden hergerichtet, die

Grünflächen sortiert und die Wohnungseinrichtung aufgehübscht. Aus durchaus kriti-

scher Perspektive beschreibt Welsch, wie Unterhaltung und die Wirkung des Angeneh-

men zum Qualitätsmerkmal aller Objekte geworden sind. Er nennt dies »Ausstattung

der Wirklichkeit mit ästhetischen Elementen, Überzuckerung des Realen mit ästhe-

tischem Flair« (ebd.: 11). Dahinter verbirgt sich auch eine ökonomische Strategie, die

später noch detaillierter beschrieben werden soll.

Auf der zweiten, inneren Schicht liegt diesen Phänomenen eine »Tiefenästhetisie-

rung« (Welsch 1996: 14ff.) zugrunde. Diese präsentiert sich als die Wirkfähigkeit der

technologischen Mittel in ihrer Umgestaltung der Natur. Alles Statische »erweist sich

als veränderbar, neu kombinierbar und offen für die Realisierung beliebiger ästhetisch

konturierter Wünsche« (ebd.: 15). Entscheidender jedoch etabliert sich dadurch ein Be-

wusstsein, wie wenig statisch die Welt eigentlich ist, ein Wissen, welches auch als Kon-

tingenzeinsicht bezeichnet werden kann. Welsch etikettiert dieses Bewusstsein mit ei-

nem neuen Fundamentalismus, denn die Ästhetisierung »betrifft nicht bloß einzelne

Bestände der Wirklichkeit, sondern die Seinsweise der Wirklichkeit und unsere Auffas-

sung von ihr im Ganzen« (ebd.: 17). Zwar handelt es sich hier um einen Fundamentalis-

mus der Kontingenz,welcher aber eine grundsätzliche Veränderung des Verständnisses

von Wirklichkeit bietet. Mit diesen Aussagen lassen sich Paralellen zu den von Rorty,

Bauman und Marchart beschriebenen theoretischen Prämissen ziehen, denn am tiefs-

ten Punkt, so Welsch, muss dieser Prozess als die »Ästhetisierung unserer Erkenntnis-

und Wirklichkeitskategorien« (Welsch 1996: 45) verstanden werden.

Auch Welsch sieht den historischen Ursprung dieses Prozesses bei Kant und Nietz-

sche. Der Höhepunkt jedoch findet sich im 20. Jahrhundert, indem die Wissenschafts-

https://doi.org/10.14361/9783839461938-008 - am 14.02.2026, 11:55:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461938-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


222 Politik der Ungewissheit

theorie mit Popper oder auch Kuhn ihre instabilen Grundlagen anerkennt, sodass das

Erkennen der Wirklichkeit von Menschen immer schon als mitgestaltet angenommen

werden muss:

Ob zeichentheoretisch oder systemtheoretisch, ob in Soziologie, Biologie oder Mikro-

physik, allenthalben bemerken wir, daß es kein erstes oder letztes Fundament gibt,

daß wir vielmehr gerade in der Dimension der »Fundamente« auf eine ästhetikartige

Verfassung stoßen. Die Semiotiker sagen uns, daß die Signifikantenketten stets auf

andere Signifikantenketten und nicht etwa auf ein ursprüngliches Signifikat verwei-

sen; die Systemtheorie lehrt uns, daß wir, »statt auf letzte Einheiten zu rekurrieren«,

immer nur Beobachtungen beobachten und Beschreibungen beschreiben; die Mikro-

physik stellt fest, daß sie, wo sie auf Elementares zurückgreifen will, doch nie auf Ele-

mentares, sondern stets auf neue Komplexitäten stößt. (Welsch 1996: 51)

Wenn im Teil II der Arbeit oft vom Postfundamentalismus gesprochen wurde und auch

bei den Autoren immer zunächst erkenntniskritische und ontologische Positionen be-

handelt wurden, dann deshalb, weil sich diese Form der Rationalisierung der Wissen-

schaft untergründig durchgesetzt hat. Die im Kern durchgeführte Radikalisierung der

Metaphysikkritik als Kritik an der Idee letzter Prinzipien und universaler Gültigkeit

war die andere Seite der Beschreibung eines Aufstiegs der Ästhetik (vgl. Fenner 2000:

517-555). Wenn Ästhetik nicht nur als Theorie der Kunst verstanden wird, sondern als

Ausdruck für die Idee von Künstlichkeit allgemein, dann ist offensichtlich, dass er auf

das in Kapitel II dargelegte Paradigma zu trifft. Während sich Welsch jedoch an ästhe-

tischen und bisweilen ethischen Fragen abarbeitet, wird dieser Raum hier politisiert.

Der »aesthetic turn« wurde zu einem »political turn«.

Die These des »political turn« ist aber nicht neu aufgrund ihrer Prämissen, sondern

nur in Bezug auf die erhofften Konsequenzen. Die Idee der Modellierbarkeit und Ge-

staltbarkeit der Welt wird maßgeblich als politischer Akt begriffen und »das Politische«

auf das Moment Intervention reduziert. Sind alle Lebensentwürfe geschichtlich, sozial

und individuell, können sie verändert und ergänzt werden.

In Anschluss an Wellmer lässt sich die Aporie der Intervention an zwei Beispielen

verdeutlichen. Zum einen lässt sich dieses Recht als Recht auf etwas Neues verstehen.

Darf gegen das Alte berechtigt interveniert werden, dann liegt der Fokus auf dem Po-

tential, dem Glauben an Verbesserung im Neuen. Allerdings darf in Abgrenzung zur

Moderne dieses Neue nicht als »endgültig Neues, […] nach dem es nichts noch Neueres

[…]« (Groys 2015: 372) geben kann, verstanden werden. Es ließ sich zeigen, wie Rorty,

Bauman und Marchart sich von den Ideen der großen Erzählungen distanzieren. Zu-

kunftsvisionen und Utopien können nur noch als Utopien ohne Ziel gedacht werden,

wenn sie nicht dem Fehler der Metaphysik anheimfallen wollen. So beschrieb es Rortys

»antifundamentalistische Begründungsutopie« und Marcharts Gedanke der »perma-

nenten Revolution«. Der Wert der Verbesserung erschließt sich deshalb nicht aus dem

anvisierten Ziel, sondern durch den Akt der Intervention, durch Momente der Neu-

gründung. So fasst Boris Groys treffend in einem Aufsatz zur Rolle des »Neuen« im

Diskurs der Ästhetik zusammen: »Das Streben nach dem Neuen um des Neuen wil-

len ist ein Gesetz, das auch in der Postmoderne gilt, nachdem alle Hoffnungen auf die

neue Offenbarung des Verborgenen und auf den zielgerichteten Progress verabschiedet

https://doi.org/10.14361/9783839461938-008 - am 14.02.2026, 11:55:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461938-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


5. Der unmögliche Sprung von Erkenntniskritik zur Gesellschaftstheorie 223

worden sind.« (Ebd.: 376) Für Groys verspricht Kunst als auch Politisierung, die Beach-

tung des Nicht-Beachteten zu erringen. Nur, und das gibt Groys in Bezug zur Kunst

zu, sagt dies noch lange nichts über den Charakter und die Qualität des Nichtbeachte-

ten, der Innovation oder im politischen Sinn der Intervention aus. Denn »Auslöser der

Innovation kann das edle Bestreben sein, dem Profanen und Verschmähten aus rei-

nem Mitgefühl einen kulturellen Wertstatus zu sichern. Genauso mag sie dem blanken

Karrierismus und Machtwillen […] entspringen« (ebd.: 383).

Zumanderen kann auf ähnlicheWeise der Frage nachgegangenwerden,warumüber-

haupt das Recht zur Interventionwahrgenommenwerden sollte,wenn das Ziel als keine

wahre, sondern nur als eine andere künstliche Variante zu denken ist. Für Welsch ist

Wahrheit selbst eine ästhetische Kategorie, weshalb sie nicht als Korrektiv dienen kann.

Er schlägt vor, eine solche Möglichkeit aus den Ideen der Ästhetik selbst zu entwickeln,

beispielsweise, indem Ästhetik immer das Bewusstsein für Differenz und Ausschlüsse,

dem, was nicht gesehen wird, stärkt. Auch hier stehen die Beschreibungen in Analogie

zum eben beschriebenen »Neuen« und zu dem in Teil II beschriebenen Gedanken der

Politisierung. Aber auch hier wird deutlich, dass Ästhetik zu ihrer eigenen Grundlage

wird, genauso wie das Neue oder die Intervention. Auch in diesem Fall mündet das

Recht auf Intervention in der Aporie der Wahrheit des Negativen.

Mit Wellmer gesprochen müsste sich zeigen lassen, dass dem Neuen, dem Politi-

schen, dem Ästhetischen oder der Intervention, all diesen für denselben Prozess ste-

henden Begriffen, automatischWert zukommt. In der Metaphorik des Sprunges müss-

te dem Sprung selbst Wert zukommen und nicht dem Ort, an den gesprungen werden

soll. Die vorgeschlagene Antwort sowohl für den Bereich der Kunst als auch dem der

Sozialphilosophie lautet: Der Wert ist die Verfügbarkeit selbst, weil etwas verfügbar und ge-

staltbar wird, was dies vorher noch nicht war.Weil es egal ist, was das etwas ist, wurden die

Beschreibungen in diesem Kapitel auffällig metasprachlich, wie das eben verwendete

und nicht konkretisierte »etwas« belegt. Diese Reduktion auf den Status des Künstli-

chen verkennt aber, dass dieser Inhalt, Wert, oder in Wellmers Worten: Sinn, sich nur

an dem »Etablierten«, an dem Alten messen lässt. Im »etwas« bleibt die These »Alles

ist künstlich« unterbestimmt oder überbestimmt, weil sie in Allmachtsfantasien einer

tatsächlichen Einflussnahme mündet. Die These »alles ist künstlich« ist dann nur eine

These der Potenz und systematisch nicht von selbst eine normative Kategorie.

5.2 Alles ist Macht?

Der Begriff der Potenz kann als Stichwortgeber für das zweite Moment einer totalisier-

ten Verfügbarkeit dienen. In seiner etymologischen Herkunft bedeutet er so viel wie

Kraft,Macht und Vermögen und ist als eine noch nicht realisierteMöglichkeit zu verste-

hen. Sie ist in diesem Sinne von der Wirklichkeit verschieden und damit im Anschluss

an die aristotelische Naturphilosophie ontologisch zweitrangig. Dieser knappe Bezug

zur aristotelischen Ontologie hilft auf mehreren Ebenen, die These »Alles ist Macht«

deutlich zu machen.

Auf der ersten Ebene lässt sich der im Kontext postmoderner Prämissen entstandene

Wandel im Anschluss an die Künstlichkeit aller Grundlagen als Wandel zu einer ontolo-

https://doi.org/10.14361/9783839461938-008 - am 14.02.2026, 11:55:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461938-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


224 Politik der Ungewissheit

gischen Priorisierung desMöglichen begreifen. Kommt allem Statischen der Status von

Schein zu, ist die Wirklichkeit nichts anderes als die unendliche Menge an Möglichkei-

ten. Mit direktem Anschluss an die erkenntniskritischen Argumente aus dem vorheri-

gen Abschnitt darf die Welt nicht als die eine Welt, sondern als Vielzahl an möglichen

Welten begriffen werden. Der Gedanke der Möglichkeit entspricht der ontologischen

These der Kontingenz und deren normativer Umwertung als Chance, etwas tun zu kön-

nen. Zwar sind die Möglichkeiten mit Einschränkungen zu behandeln, soll heißen, sie

sind an die konkrete Situation gebunden. Allerdings ließ der emanzipatorische Wert

sich nur vermitteln, wenn an der Totalität der Struktur der Kontingenz festgehalten

wird. »Alles ist Macht« heißt dann »Alles ist möglich« und ist damit erneut ein Verspre-

chen der Verfügbarkeit.

Diese allgemeine Struktur hat auf der Ebene der Realisierung aber auch Rückkopp-

lungseffekte. Sie bedeutet auch, dass nicht nur dem Einzelnen oder der Gruppe die

Möglichkeit der Emanzipation offeriert wird, sondern auch, dass die Emanzipation

selbst nur als Verfügbarkeit zu denken ist. Dies zeigt sich insbesondere in dem pa-

radoxen Verhältnis von Können und Gelingen, wie Sarah Rosenhauer eindrücklich in

ihrem Werk Die Unverfügbarkeit der Kraft und die Kraft der Unverfügbarkeit rekonstruiert.

Dort heißt es gleich im Problemaufriss:

Kontingenz ist ein unleugbarer Bestandteil unserer alltäglichen Erfahrung: Obwohl

(oder weil) wir unser Wissen, Wollen und Können investieren, um eine Handlung ge-

lingen zu lassen, kommt es immer wieder vor, dass sie scheitert, dass Pläne nicht oder

anders als intendiert aufgehen, dass Handlungen, die aus bester Absicht getan wer-

den, nur Unheil anrichten, dass sorgfältig abgewogene Urteile sich – im Großen wie

im Kleinen – als irrig erweisen. Wir können das Gelingen von Handlungen nicht ein-

fach herstellen. (Rosenhauer 2018: 7)

Dieser Twist führt zurück zu dem ideengeschichtlich vorläufigen Begriff von Kontin-

genz, verstanden als Unverfügbarkeit. Als anthropologische Kategorie war sie das Mo-

ment, in dem Zufall und äußere, nicht beeinflussbare Umstände immer wieder einen

Eingriff in das eigene Gelingen darstellen und damit auf ein Bewusstsein der Ohnmacht

verweisen. Das Mögliche ist auch nur eines unter vielem Möglichen.

Es ist also, auf der zweiten Ebene, nur möglich, aus Ohnmacht Macht zu machen,

wenn dem Unerwarteten und Nicht-Planbaren ein eigener Wert zugeschrieben wird.

Rosenhauer bezieht sich in ihrer Arbeit auf Menke, welcher auf die Beschreibung der

Umwandlung seinen philosophischen Fokus gesetzt hat (vgl. Khurana et al. 2018). In

Kraft der Kunst will er Kraft als Gegenbegriff zum Vermögen verstanden wissen. Wäh-

rend »Vermögen« heißt, etwas zu können, eine soziale Praxis verstehen und handhaben

zu können, sind Kräfte von selbst wirkend, vorsubjektiv und damit außerhalb sozialer

Praxis (vgl. Menke 2014: 13). Sie unterbrechen unerwarteterweise aus dem Nichts kom-

mend unsere herkömmlichen Vollzüge und die Unterbrechungen werden als Freiheit

gedeutet. Eben weil das bloße Gelingen immer wieder von Unterbrechungen gekenn-

zeichnet und »unsere Vollzüge nicht aus unserem Können herstellbar sind, so der Kern-

gedanke, können sie über das hinausgehen, was wir herzustellen imstande sind, und

dadurch gelingen in einem nicht nur konventionellen, sondern emphatischen Sinn.«

https://doi.org/10.14361/9783839461938-008 - am 14.02.2026, 11:55:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461938-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


5. Der unmögliche Sprung von Erkenntniskritik zur Gesellschaftstheorie 225

(Rosenhauer 2018: 7)3 Kraft, bei Menke als künstlerische Tätigkeit, ist zwischen Mög-

lichkeit und Unmöglichkeit angeordnet. Dieses Spiel der Kräfte, des eigenen Könnens

und der eigenen Ohnmacht ist normativ notwendig, damit »Normativität nicht in Nor-

malität und Gelingen in Gewohnheit« (Menke 2014: 157) umkippt. Durch das Spiel ar-

tikuliert sich aber auch, analog zu der im vorherigen Abschnitt dargelegten Beschrei-

bung des Neuen, die Idee einer schöpfenden Kraft des Menschen. Eine »Kraft« als Rea-

lisierung von Neuem, die historisch gesehen immer göttlichen Figuren vorbehalten ist.

Auch hier besteht die normative Umwertung in dem Verständnis von Unverfügbarkeit

als Freiheit. Menke weist jedoch auch auf ein Problem hin, denn ganz gleich, in wel-

cher Narration wir Freiheit lesen, ist ihm bewusst, dass es sich nicht um einen prak-

tischen Freiheitsgewinn handelt. Die Kraft, »das Ästhetische ist zwar befreiend und

verändernd, aber es ist nicht praktisch – nicht ›politisch‹« (Menke 2014: 14). Sie ist Ver-

fügbarkeit und nicht verwirklichte Möglichkeit.

Der vonMenke erörterteWiderstreit der Kräfte lässt sich in einer dritten Ebene leicht

in die bereits geschilderte Sozialontologie postmoderner politischer Philosophie über-

setzten. Mit Marchart wurde darauf hingewiesen, dass die ständige Notwendigkeit ei-

ner Stabilisierung des Unverfügbaren auf die nicht vorhandene Selbstverständlichkeit

von Gründen verweist. Weil eine solche Stabilität immer erst hergestellt werden muss,

ist sie als künstlicheDominanz zu verstehen: ein Zusammenhang, der sowohl für Rortys

Wahrheitsverständnis als auch für Baumans analogen Herrschaftsbegriff galt. Macht,

so ließe sich sagen, ist die scheinbare Überbrückung von Verfügbarkeit durch Darstel-

lung vonUnverfügbarkeit, die zwar für denMoment bis hin zumehreren Jahrhunderten

gelingen kann, die aber ihre ontologische Struktur, bloß eine Möglichkeit unter vielen

zu sein, nicht einholen kann.

Mit Rückbindung an Foucault erhält dieThese nochmals inhaltliche Unterstützung.

Weil es immer auch anders sein könnte, verstand dieserMacht als grundlegendesMerk-

mal aller (sozialer) Beziehungen und sprach von einer »Allgegenwart der Macht« (Fou-

cault 1983: 94). Seine Studien lassen sich dann als Analyse der Mittel verstehen, eine

solche Macht aufrechtzuhalten. Diese These kann auch mit den Arbeiten Gramscis (vgl.

Buckel/Fischer-Lescano 2007) und später den Arbeiten von Laclau, Lefort und Mouffe

(vgl. Nonhoff/Laclau/Mouffe 2007; Butler et al. 2013) erweitert werden. Wenn bei die-

sen Autor:innen von Hegemonie gesprochen wird, dann deshalb, weil sie die Annah-

me teilen, dass jede Form von Herrschaft nur als solche, nämlich als Darstellung des

verwirklichten Möglichen als einzigem Möglichen zu begreifen ist. Der entscheidende

Gewinn einer solchen Sozialontologie der Macht ist, dass in dem Bewusstwerden eines

bloßen Vorhandenseins von Macht diese gleichsam mit sich selbst konfrontiert wird.

In einem Interview mit Ian Angus resümieren deshalb Mouffe und Laclau:

Der Dekonstruktivismus zeigt, daß viele Strukturen, viele Kategorien, die sich selbst

als geschlossene Kategorien darstellen, in Wahrheit von ihren Aporien durchdrungen

3 Und auf S. 9 heißt es weiter: »Nicht die Vermögen, die Fähigkeit normativer Selbstführung ge-

mäß sozial gesetzter Normen und Gründe, sondern das nicht autonome Bestimmungsmoment

subjektiver Vollzüge ist qua Unbestimmtheit und unendlicher Bestimmungsoffenheit das subjek-

timmanente Potenzial der Unendlichkeit, i.e. der Ort, an dem sich ein über das Bestehende und

Normale hinausgehendes Gelingen ereignen kann.« (Rosenhauer 2018: 9)

https://doi.org/10.14361/9783839461938-008 - am 14.02.2026, 11:55:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461938-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


226 Politik der Ungewissheit

sind, so daß die gegenwärtige Konfiguration, die sie zeigen, inWahrheit viele verschie-

dene Alternativen verbirgt, die unterdrückt werden. Sobald du dies ans Licht bringst,

zeigst du auch eine Vielzahl von strategischen Entwicklungen, die denkbar werden.

(Laclau/Mouffe 2020: 32)

Auch Macht ist von Macht betroffen und damit flüchtig und instabil. Was sie auszeich-

net, sich als Möglichkeit unter vielen durchgesetzt zu haben, ist, was sie schwächt, weil

sie damit eben nur eine unter vielen Möglichkeiten ist. In der Darstellung der Macht

als Macht liegt demnach das Potential einer Gegenmacht.

Sicherlich müsste den jeweiligen Autor:innen in den einzelnen Schattierungen ge-

sondert nachgegangen werden. Da es hier aber nur darum ging, eine grundlegende

Struktur offenzulegen, reicht der kurze Bezug. Offensichtlich wird in allen drei Ebe-

nen der Doppelcharakter der These »Alles ist Macht«. Zwar muss unter einer Situation

der Verfügbarkeit und Unentscheidbarkeit entschieden werden, aber weil die Entschei-

dung nur eine mögliche Variante ist, wird die Grundstruktur der Kontingenz nicht auf-

gehoben. Die Umwertung gelingt theoretisch nur, wenn der Verfügbarkeit selbst Wert

zukommt. Dann wird aber erneut vergessen, dass es nur aus der totalisierenden Per-

spektive der Verfügbarkeit kontingent gedacht sein kann und nicht aus der konkreten

Situation für das konkrete Gelingen selbst. Wie im Fall der Künstlichkeit gehen auch

im Fall einer Sozialontologie der Macht Maßstab und Bestimmtheit für die Formen der

Macht verloren.

5.3 Alles ist Bewegung?

Anbetracht solch zweifachen beschriebener Ontologien der unabsehbaren Möglichkei-

ten fällt es schwer, einen Kern auszumachen. Im Prinzip sind sowohl die »Ästhetisie-

rung der Welt« als auch die darauffolgende »Vermachtung der Welt« keine Varianten

einer bestimmenden, soll heißen, sich auf etwas festlegenden Ontologie. Vielmehr sind

sie Beschreibungen des letzten Universalismus der Kontingenz als eine Struktur der

Offenheit, Möglichkeit oder, in postmoderner Metaphorik, des Spiels, des Schwankens

oder des Widerstreites.

Gerade, weil Kontingenz kein Ding ist, fällt es schwer, sie als etwas zu fassen oder

zumindest als eine Form des Gesetzes zu bestimmen.Wenn etwas als zentrales Element

übrigbleibt, dann der Gedanke, dass es immer auch anders sein kann. Dieser Gedanke

wiederum heißt nicht immer, dass es direkt auch anders ist, zumindest aber, dass es

nicht so bleiben wird. Wenn es aus diesen Annahmen etwas abzuleiten gibt, dann die

Bevorzugung der Bewegung vor der Statik. »Alles ist Bewegung« ist deshalb das dritte

Moment, unter dem sich der Sprung von Erkenntniskritik zur praktischen Philosophie

erörtern und problematisieren lässt.

Die Idee, »Bewegung« als Gesetz und Struktur der menschlichen Welt zu bestim-

men, ist nicht erst eine Errungenschaft postfundamentalistischer oder postmoderner

Texte. Ein solcher Zugang hat Spuren in der abendländischen Philosophiegeschichte

hinterlassen und ist Zeugnis bereits immer vorhandener Fragen menschlicher Exis-

tenz. Bereits in den Hinterlassenschaften der antiken Philosophie, wie beispielsweise

https://doi.org/10.14361/9783839461938-008 - am 14.02.2026, 11:55:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461938-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


5. Der unmögliche Sprung von Erkenntniskritik zur Gesellschaftstheorie 227

bei Heraklit oder Aristoteles, dreht sich die Frage um den ontologischen Status von

sich verändernden und unveränderlichen Dingen. Während Heraklit Bewegung noch

als Schein und von minderer Seinsqualität verstand, wird sie bereits bei Aristoteles zur

eigentlichen Quelle des Seins, als Aktualisierung des Möglichen begriffen. (vgl. Aichele

2009) Im deutschen Idealismus nehmen dann Kant und Hegel das Konzept der Bewe-

gung in ihre Naturphilosophien auf, indem sie es auf jeweils eigene Art als das Verhält-

nis vom Allgemeinen und Besonderen bestimmen, welches nach Hegel als dialektische

Struktur des Begriffes zu fassen ist. Besonders im 20. Jahrhundert kumuliert dann die

Problematik eines sich dauerhaft in Bewegung befindenden Verhältnisses im Zweifel,

ob eine Bestimmung über dessen bloße Struktur hinaus überhaupt möglich sei. Ob

phänomenologische Ontologie, existenzialistische Individualethik oder postmoderne

Sozialphilosophie: Die Bedeutung der Bewegung selbst wird zum eigentlichen Motiv.

Gerade unter den erkenntniskritischen Prämissen postmoderner Autor:innen leuchtet

ein, dass durch die Skepsis am Statischen Bewegung zum eigentlichen Motor wird.

Die Idee einer auf Bewegung und Veränderung aufbauenden Welt lässt sich in Be-

zug auf bereits diskutierte Kernthesen postmoderner Sozialphilosophie verdeutlichen.

Es ließ sich zeigen, dass unter der Annahme von Kontingenz besonders den Konzepten

des Selbst und der Identität Kritik entgegengebracht wurde. Wie sich aus den Analy-

sen Rortys, Baumans und Marcharts erschlossen hat, sind Selbst und Identität nicht

mehr als festes und abgegrenztes Ding zu denken bzw. können nur noch beweglich ge-

dacht werden. Aufbauend auf den Annahmen des linguistic turn, des Strukturalismus

und auch des Poststrukturalismuswar »eine vollständigeDetermination des Einzelnen«

(Fenner 2000: 444) nicht mehr haltbar. Was bleibt, ist ein von innen unterbestimmtes

und von außen mitbestimmtes Selbst. Unter dem Begriff der »Lebenskunst« (vgl. neue-

re Version bei Schmid 2016) affirmieren deshalb Variationen, die auf unterschiedliche

Art und Weise den Wert und die Aufgabe des »bewegten Selbst« beschreiben wollen.

Oft ist es der bereits im vorherigen Abschnitt erwähnte Foucault mit dessen Ästhetik der

Existenz (vgl. Foucault 2013), der als Vorbild dient und sich hierzu auf folgende Aussage

reduzieren lässt: »Man frage mich nicht, wer ich bin, und man sage mir nicht, ich solle

der gleiche bleiben.« (Foucault 2011: 30) Selbst und Identität werden in ständiger Ver-

änderung gedacht: ein Angriff, der sich besonders gegen die Ideologie des Subjektes

der Neuzeit richtet.

Auch hier findet sich die seltsame Verwicklung, die sich bereits in den beiden vor-

herigen Abschnitten beobachten ließ. Zum einen gibt es dieThese der Unverfügbarkeit;

der Aussage, nicht zu wissen, wer man ist. Zum anderen und gleichzeitig deren (nor-

mative) Umgestaltung zur Verfügbarkeit, vieles anderes sein zu können und nichts sein

zu müssen. Auch hier wird das Subjekt nicht mit neuem Inhalt gefüllt, sondern die Be-

wegung und Veränderung selbst zur Idee des Subjektes gemacht: »Das postmoderne

›multiple Subjekt‹ sucht mithin keine Identität in einem Zufluchtsort fester Koordina-

ten, sondern verändert sich im jeweiligen Verhältnis zu einem vielgestaltigen Ande-

ren.« (Fenner 2000: 451) Leben als Kunstwerk zu verstehen heißt, Bewegung als Chance

zu begreifen, sowohl individuell und in Konsequenz zu immer vorhanden Identitäts-

zuschreibungen als auch politisch. Gerade für Foucaults Projekt diagnostiziert deshalb

Fenner einemerkwürdige Spannung zwischen der behaupteten »relativen Unabhängig-

https://doi.org/10.14361/9783839461938-008 - am 14.02.2026, 11:55:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461938-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


228 Politik der Ungewissheit

keit« der eigenen Gestaltung und der Abhängigkeit von »Diskurs undMachtstrukturen«

(ebd.: 468).4

Diese Doppelstruktur bringt dann Probleme mit sich, denn »entweder verwirft

[Foucault] jegliche Ordnungssysteme als repressiv, übersehend, dass die Tatsache einer

polizeilichen Kontrolle oder ordnungsschaffender Ausschließung von Systemen per

se noch kein Argument gegen deren Legitimität darstellt«. Jeder Versuch einer Statik

kann nur als Missbrauch begriffen werden. »Oder er betont aufgrund der Einsicht

in die Notwendigkeit irgendwelcher Ordnungsmechanismen lediglich die Kontingenz

aller – vergangener und gegenwärtiger- tatsächlich existierenden« (Fenner 2000: 487),

was genauso wenig über deren konkrete Qualität aussagt. In beiden Fällen ist die

Bewegung unbestimmt, weil ihr Wert in ihr selbst und nicht in dem zu bewegen

Begriffenen noch in dem Ziel der Bewegung steckt. Fenner fasst deshalb zusammen, in

einer solchen Variante habe Foucault »lediglich den unbestimmten Ruf zur ständigen

Transformation, zur freien, kreativ- künstlerischen Umgestaltung des gefestigten

erschallen lassen« (ebd.), was sie später noch als »unkritische Leere« (ebd.) bezeichnet.

Die so geschilderte Situation gilt dann nicht nur für die Konstitution des Selbst,

sondern aufgrund ihrer ontologischen Priorität allgemein. Nicht umsonst wurde bei

Marchart politische Theorie als erste Philosophie bestimmt. Auch hier steht das Po-

litische für das Moment der Bewegung, das Spiel zwischen Gründung und Abgrund,

soll heißen, dem konkreten Versuch der Regelung und Umsetzung in Politik und der

Möglichkeit auf Intervention in diese. »Alles ist künstlich«, »Alles ist Macht« und »Al-

les ist Bewegung« lässt sich auch ganz einfach auf den Terminus reduzieren: »Alles ist

politisch«. Um dem bloßen Philosophismus zu entkommen, muss, so Marchart, die

Ontologie der Kontingenz immer am Konkreten durchgearbeitet werden, wobei der

Fokus auf Durcharbeiten und nicht auf dem Konkreten liegt. Das trifft nicht nur auf

das Individuum zu, sondern auch auf das institutionelle Design. Demokratie als Si-

gnum für diesen Prozess ist, genauso wie das Subjekt, nicht mehr auf einen Nenner

zu bringen. Sie kann nur noch durchgeführt werden. Sie ist zu begreifen als ständige

Transformation und auf Bewegung reduziert, aber weder auf das Davor, also den Aus-

gangspunkt der Bewegung, noch auf das Wohin. Die Kontingenzthese führt demnach

zu einem Vorrang der Praxis, und zwar unendlicher Praxis. Aus diesem Grund war es

auch ohneWeiteres möglich, die Lesarten Rortys, Baumans undMarcharts zusammen-

zubringen.Während die ersten beiden für einen dialogischen Versuch der Annäherung

trotz Inkommensurabilität plädieren, argumentiert Letzterer für den Konflikt als ein

Ausspielen der Inkommensurabilität. Es handelt sich um unterschiedliche Formen der

Auslegung der unbestimmten Bewegung, aber um dieselbe Logik einer zur Praxis füh-

renden Erkenntniskritik und Ontologie der Bewegung. In jedem Fall kann die Bewe-

gung kein Qualitätsmerkmal für das jeweils Aktualisierte geben.

In der abschließenden Konsequenz hat dies Auswirkungen für das Verständnis von

Theorie. Der klare Vorrang des Praktischen vor dem Theoretischen lässt Letzteres nur

noch als den Versuch der Theoretisierung des Ersteren erscheinen, also den Versuch,

4 Seel formulierte dies radikaler als völlige Fremdbestimmung, denn »wollten wir zu Kunstwerken

werden, müßten wir die von Foucault beschworene Fähigkeit zur Selbstregierung an der Gardero-

be abgeben« (Seel 1996: 21).

https://doi.org/10.14361/9783839461938-008 - am 14.02.2026, 11:55:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461938-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


5. Der unmögliche Sprung von Erkenntniskritik zur Gesellschaftstheorie 229

der Unbestimmtheit einen sprachlichen Ausdruck zu verleihen; ein Ausdruck, der zwar

nicht kausal rekonstruiertbar ist, dessen Bedeutung jedoch erschlossen werden kann.

https://doi.org/10.14361/9783839461938-008 - am 14.02.2026, 11:55:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461938-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839461938-008 - am 14.02.2026, 11:55:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461938-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

