5. Der unmagliche Sprung von Erkenntniskritik
zur Gesellschaftstheorie

In der eben vorgestellten Problematisierung wurden zwei Fragestellungen aufgeworfen,
die insbesondere Zweifel gegeniiber den erkenntniskritischen Positionen, beschrieben
durch den Begriff der Kontingenz und den daraus gewonnenen praktischen Schluss-
folgerungen, hegen. Es wurde vermutet, dass es noch eine andere Seite der Kontin-
genzeinsicht gibt und damit der aus dieser abgeleiteten Politik. Jene Doppelstruktur ist
zunichst nicht verwunderlich, weil die artikulierte Offenheit des erkenntniskritischen
Prozesses eher mehr Optionen bereitstellt, anstatt diese zu verringern. Weil, so die
Vermutung, eine Vielfalt an Optionen noch nichts tiber deren Qualitit sagt, kann Kon-
tingenzeinsicht auch zu depolitisierenden Modi gesellschaftlicher Verhiltnisse fithren.
Die systematische Frage ist, ob der Sprung von Erkenntniskritik zur formulierten Gesellschafts-
theorie bei Rorty, Bauman und Marchart in dem dargelegten Sinne gedacht werden kann. Es gilt
zu untersuchen, ob schon vor der 6ffentlichen und bereits reziptierten Kritik an einem
vulgdren Postmodernismus aus theoretischer Perspektive Kritik geiibt oder zumindest
auf den Doppelcharakter hingewiesen wurde.

Die systematischen Kritiken lassen sich grob in zwei Ebenen unterteilen, die zwar
auf derselben Grundlage operieren, aber zwei gegenliufige Diagnosen hervorbringen.
Erstens wird behauptet, dass der emanzipative Charakter in den Relativismus fithrt.
Wenn es aufler Kontingenz keine zu objektivierende Erkenntnis gibt, gibt es auch keine
Moglichkeit, zwischen diesen normativ zu differenzieren. Als gesellschaftliche Folge
werden Verdrossenheit und Depolitisierung diagnostiziert. Emanzipation verliert ihre
Kraft, weil sie an dem Fehlen von Zielen ermiidet. Aus der Kontingenzthese folgt
nichts, erst recht nichts Normatives.

Dass sich diese Kritik entschirfen lasst, zeigte Kapitel zwei, weil der unterstellte
Relativismus in dem Eigenwert von Kontingenz aufgeldst wird. Als Gesellschaftskritik
und Herrschaftskritik ist die Kontingenzthese grundsitzlich positiv besetzt. Eben weil
Kontingenz, wie Marchart schreibt, nicht selbst kontingent sein kann, gibt es einen
zu verteidigenden Eigenwert, welcher als Politisierung und Solidarisierung als Folge
von Kontingenzeinsicht beschrieben wurde. Spannender ist deshalb der zweite Vorwurf,
welcher zwar auch auf der Annahme einer Form der Beliebigkeit basiert, aber andere

hittps://dol.org/10,14:361/9783839461938-008 - am 14.02.2026, 11:55:51. /del - [



https://doi.org/10.14361/9783839461938-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

218

Politik der Ungewissheit

Konsequenzen aus dieser zieht. Es wird ein permanenter Aktivismus diagnostiziert, wel-
cher in seinem Eigenwert dem, was kritisiert wird, gegeniiberzustellen ist.

Ein Autor, dessen 1985 erstverdffentlichtes und 2017 in der 7. Auflage erschienenes
Werk Zur Dialektik von Moderne und Postmoderne sich in besonderer Weise und mit anhal-
tender Aktualitit der im hiesigen Text anvisierten Doppelstruktur widmet, ist Albrecht
Wellmer. In dem Versuch einer begrifflichen Fassung des Terminus »postmodern« ori-
entiert er sich zunichst an einer allgemein unterstellen Zweideutigkeit, welche sowohl
als ein Ende der Vernunft und damit als ein Ende der Moderne als auch als deren Ra-
dikalisierung zu verstehen ist. Als »Vexierbild« (Wellmer 2015: 48) beinhaltet sie sowohl
die Méglichkeit der Kritik hin zu Selbstiiberschreitung, das emanzipatorische Projekt,
als auch den Bruch mit jenem Projekt in Gestalt des Neokonservatismus. Er schreibt:
»An diesem Punkte trifft sich der Neokonservatismus der herrschenden Kultur mit den
regressiven und partikularistischen Ziigen der Gegenkultur: das kulturelle Projekt der
Moderne endet in Abwehrbewegungen.« (Ebd.: 57) In einem fiir die vorliegende Arbeit
zunichst ungewdhnlichen Vorgehen wird Wellmers Argument in Bezug auf die Rolle
und Theoretisierung moderner und postmoderner Kunst rekonstruiert (i). Anschlie-
8end soll diese Rekonstruktion auf das Forschungsinteresse der Kontingenzeinsicht
iibertragen werden (ii).

(i) Wellmer analysiert, vor allem im mittleren Teil seiner Arbeit, die dsthetischen Posi-
tionen Adornos und Lyotards, um damit aber auf ein allgemeineres Strukturproblem zu
verweisen. Die isthetische Moderne (als vorliufige Postmoderne) war gekennzeichnet
durch den Drang nach Innovation und dem Abschiitteln des Alten. Ihre Ausdrucksfor-
men, ob in literarischer, bildnerischer als auch musikalischer Form, hatten zum Ziel,
bisher klassische Formen der kiinstlerischen Produktion subversiv zu hintergehen. Des-
halb wird ihr allgemeines Merkmal als das des Antitraditionalismus und der Vieldeu-
tigkeit bestimmt.! Die postmoderne Kiinstlerschaft ist nicht durch feststehende Regeln
geleitet, sondern sucht nach diesen oder versucht sie zu neu zu erfinden. So beschreibt
Wellmer, dass Adorno als auch Lyotard »die fortschreitende Negation des Sinns als das
Prinzip der modernen Kunst begreifen« (Wellmer 2015: 59). In beiden Fillen geht es um
die Negation der Wirklichkeit oder zumindest dessen, was als Wirklichkeit erscheint,
was sowieso erst moglich ist, wenn Wirklichkeit als Erscheinung begriffen wird.

Die permanente Bewegung der Negation, ob als Negation des Sinns (Adorno) oder
Negation der Reprisentation (Lyotard) versteht Wellmer als Reduktionismus, weil in den
gemeinsamen sprach- und vernunftphilosophischen Primissen »eine nicht zu Ende ge-
dachte Kritik an der Logik der Identitit zum Ausdruck kommt« (Wellmer 2015: 62).
Indem die Ebene des Sinns, des Verstehens von Kunst zertriimmert wird, wird nicht
mehr erkannt, auf was sich das Zertrimmern eigentlich bezieht. Adorno beschreibt
deshalb, so Wellmer, nichts weiter als eine »Wahrheitsisthetik«, die auf die Idee eines
»hoheren Sinns« verweist, welcher sich aber nur durch die Moglichkeit der eigenen,
gelingenden &sthetischen Erfahrung fiir den Einzelnen erschliefien lisst: »Erklirung,
Kritik und Kommentar in der Reproduktion, Auffithrung oder Rezitation« (ebd.: 65)
schaffen ein »Gefithl« des Verstehens. Es ist nur Gefiihl, weil es rein subjektiv bleiben

1 Auf die Rolle der Kunst fiir das postmoderne Denken wurde bereits in Kapitel 1.3 hingewiesen.

hittps://dol.org/10,14:361/9783839461938-008 - am 14.02.2026, 11:55:51. /del - [



https://doi.org/10.14361/9783839461938-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

5. Der unmdgliche Sprung von Erkenntniskritik zur Gesellschaftstheorie

muss. Dagegen spricht Wellmer bei Lyotard von einer »Wirkungsisthetik«, weil die-
ser Kunst nur noch als ein erhabenes Gefiihl der Erlésung vom Schrecken des Nichts
beschreibt. Weil Kunst dem Nichts, der Sinnlosigkeit, Nicht-Begreifbarkeit Ausdruck
verleiht, wirken die damit verbunden Positionen nicht mehr bedrohlich:

Die Postmoderne, das wire somit eine Moderne ohne Trauer, ohne die lllusion einer
moglichen »Verséhnung zwischen den Sprachspielen, ohne die»Sehnsucht nach dem
Ganzen und dem Einen, nach der Vers6hnung von Begriff und Sinnlichkeit, nach trans-
parenter und kommunizierbarer Erfahrungc, kurz, eine den Verlust des Sinns, der Wer-
te, der Realitdtin frohlichem Wagnis sich auf sich nehmende Moderne: Postmodernis-
mus als »Frohliche Wissenschaft«. (Wellmer 2015: 55)2

Der Vergleich zwischen Adorno und Lyotard beschreibt nichts anderes als die bereits
diskutierte normative Umwertung der Entfremdung in Teil II. Bei Lyotard, so liefRe sich
sagen, hat sich der »hoéhere Sinn« in »Therapie« aufgeldst.

Egal, um welche Variante es sich handelt, Wellmer entdeckt in beiden Fillen das-
selbe Problem, welches in meiner Lesart besonders bei Lyotard in gesteigerter Radi-
kalitit auftritt. Denn Kunst ist fiir Wellmer nicht nur das Andere der Vernunft oder
des Sinns, sondern »verdichteter, in Bewegung gebrachter, mit neuen oder verschiit-
tenden Energien aufgeladener Sinn. Es ist nicht der Terror der Zeichen, Bedeutungen,
des reprisentierten Denkens oder der Wahrheit, gegen den sie sich polemisch rich-
tet, sondern der Terror des jeweils etablierten und erstarrten Sinns [Hervorhebung Autor]«
(Wellmer 2015: 69). Erst unter diesem Gesichtspunke fillt auf, dass der Zug der Nega-
tion nur durch das bestimmt werden kann, auf was er sich bezieht. Das Argument ist
ausschlaggebend, denn es macht deutlich, dass die Negation fiir sich erst einmal nur et-
was Neues zur Verfiigung stellt, aber an sich noch keine Bestimmung hat. Das »jeweils
Etablierte« kann namlich vieles sein, um es an den zu Anfang des Kapitels angefiihr-
ten Beispielen zu illustrieren, es kann sowohl konservative Werte als auch postmoderne
Werte beinhalten.

Steht die Negation nur fiir sich, werden zwar die Idee einer totalisierenden Vernunft
und ihre Herrschaftsaporien abgelehnt, sie ist aber selbst als totalisierende Verfiigharkeit
zu begreifen. Die Negation wird zur Chiffre des Absoluten, weil sich in ihr die Konsti-
tution der menschlichen Welt offenbart; eine Lesart, die metaphorisch an den Glauben
einer absoluten Wirkkriftigkeit des Menschen und Gestaltbarkeit der Welt durch den
Menschen referiert. Wir haben es also nicht mit einer These der Deaktivierung, sondern
der Aktivierung zu tun. Dieser neue, »gleichsam dialogische, postmoderne Begriff der
Totalitdt« (ebd.: 51) muss, wenn er sich nur gegen das Etablierte richtet, aber nicht im-
mer dialogisch oder agonistisch sein. Die mit Wellmers Bezug auf das Asthetische ge-
schilderte Zweideutigkeit, oder besser, Uneindeutigkeit, lisst sich auch auf die Analyse
postmoderner Sozialphilosophie tibertragen.

(i) Um der Ubertragung gerecht zu werden, lassen sich zwei zentrale Verbindungen
auffithren. Zum einen ging es auch bei Kontingenzeinsicht um das Bewusstsein einer
»Permanenz der Negation«. Als Grundstruktur wird auch sie als totalisierend begriffen.

2 Siehe dazu Lyotard: Was ist Postmodern? (Lyotard 2015a).

hittps://dol.org/10,14:361/9783839461938-008 - am 14.02.2026, 11:55:51. /del - [

219


https://doi.org/10.14361/9783839461938-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

220

Politik der Ungewissheit

Kontingenz ist ein Zustand, der auf alle Phinomene zutrifft, ein Bewusstsein, welches
beschrieben wurde als das Bewusstsein, dass es immer auch anders sein konnte. Es ist
damit ein Bewusstsein von zumindest potentieller Verfuigbarkeit, welches durch Poli-
tisierung aktiviert und sichtbar gemacht werden kann. Das heif3t nicht, dass alles in
jedem Moment politisiert ist, aber es heifdt, dass in der potentiellen Politisierung das
»Nichts« sichtbar wird — in Marcharts Worten: »Anwesenheit in Abwesenheit«. Nicht
umsonst wird Kontingenz in seiner metaphorischen Ausdeutung als das Politische oder
auch das Asthetische gern zur »ersten Philosophie«, das heifdt, zum Fundament ge-
macht. Kontingenz ist selbst nicht kontingent. Karsten Schubert bezeichnet dies tref-
fend als »letzten Universalismus« und bringt diesen mit Foucaults Idee der Freiheit in
Verbindung. Freiheit wird begriffen als »stindige Kritik, Reflexion und Re-Evaluation«
(Schubert 2017), die dann die formale Funktionsanforderung fiir demokratische Proze-
duren sein soll. Auch hier wird der Universalismus iibersetzt in den Gedanken, nichts
Universelles mehr abschliefRend festlegen zu kénnen.

Zum anderen findet sich genau wie bei Lyotard das Moment der Moderne ohne Trau-
er, weil die notwendige Indifferenz nicht mehr in Einheit verséhnt werden muss. So-
lidaritit umschrieb die Idee eines sozialen Lebens ohne die notwendige Verbindung
von differenten Sprachspielen, aber mit Akzeptanz des Fremden als Fremden. Zur An-
erkennung der Kontingenz- und Negationsstruktur gehorte weiterhin auch die Aner-
kennung der eigenen Fremdheit, welche als dem Menschen innewohnendes universales
Moment Sozialitit stiftet. Trauer wird mit Hoffnung vertauscht, obwohl sich kein posi-
tives Ziel gesellschaftlicher Entwicklung bestimmen l4sst. Hoffnung entsteht durch das
Wissen, dass es so, wie es jetzt ist, nicht sein muss. Erneut ist Freiheit das Grundmotiv.
Beschrieben wurde daher ein neues Verstindnis von Kulturpolitik. Wird Kulturpolitik
normalerweise verstanden als Politik, die eine bestimmte Form der Einstellung ver-
mittelt, kann in postmoderner Form nur vorgegeben werden, keine Vorgabe haben zu
miissen.

In Anschluss an die Kritik Wellmers wird die These verfolgt, dass die Idee der Verfiig-
barkeit ihren Gegenstand, soll heifSen ihren Bezugspunkt auf das jeweils Etablierte, vergisst. Mit
Rekurs auf Kapitel II lassen sich drei totalisierende Momente einer »Negation fir sich«
verfolgen: Erstens die Annahme, dass alles kiinstlich, soll heifen, menschengemacht
ist (5.1). Zweitens, dass alles Macht, im postmodernen Sprachgebrauch: Hegemonie ist
(5.2). Und drittens, dass, wenn jegliche Bestimmung im Unbestimmten miindet, alles
als Bewegung zu verstehen ist (5.3).

5.1 Alles ist kiinstlich?

Es gehort zu einer historischen und bis heute relevanten Differenzierung, zwischen den
Dingen der Natur und den Dingen der Kunst und Kultur zu unterscheiden. Die Annah-
me ist, dass es Bereiche gibt, die auflerhalb menschlichen Einflusses liegen und Berei-
che, die durch den Einfluss als verformt, verindert und moduliert gelten. Kinstlichkeit
wird schon seit der Antike mit etwas Geschaffenem, Gemachtem oder Nachgebildetem
assoziiert, auch wenn Streit dariiber entbrannte, wie die Qualitit dieser Geschaffenheit
zu beurteilen sei.

hittps://dol.org/10,14:361/9783839461938-008 - am 14.02.2026, 11:55:51. /del - [



https://doi.org/10.14361/9783839461938-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

5. Der unmdgliche Sprung von Erkenntniskritik zur Gesellschaftstheorie

Der hiesige Abschnitt hat nicht zum Ziel, die Debatte einer sicherlich veralteten
Trennung zwischen Natur und Kultur aufzunehmen oder gar zu extrapolieren. Viel-
mehr geht es um die Frage, wie behauptet werden kann, dass »alles« kiinstlich sei, soll
heifien: wie dem Kiinstlichen ein Vorrang, wenn nicht sogar eine absolute Dominanz
zukomme. Eine solche Betrachtungsweise ist nicht schon immer eine ins Bewusstsein
geronnene Idee, sondern in ihrer Historizitit relativ jung und maf3geblich am Ende des
20. Jahrhunderts zu verorten, auch wenn es vereinzelte Vorliufer gab. Manifestiert in
Lektiire zeigt sich dieser Wandel in den 1990er Jahren in zahlreichen Publikationen un-
ter dem Sammelbegriff »Asthetik« (beispielsweise Menke 1991; Welsch 1996; Seel 1996).
In diesem Kontext wurde auch von einem »aestetic turn« (Fenner 2000: 541) gespro-
chen, von dem zwar 20 Jahre spiter nicht mehr die Rede ist, dessen Implikationen aber
prasenter sind als je zuvor (vgl. Reckwitz/Prinz/Schifer 2015). Obwohl der Begrift sich
einer konkreten Bestimmung entbehrt, schien er ein genereller Befund zur gemein-
samen Ausgangslage der Lektiire geworden zu sein. Dieser war, dass zunehmend alle
Bereiche sich als dsthetisch und kinstlich, als vom Menschen gemacht und gestaltet
begreifen lieRen. Besonders umfangreich geschildert findet sich eine solche These in
Wolfgang Welschs Grenzginge der Asthetik unter dem Begriff Asthetisierungsprozesse.

Welsch fasst solche Prozesse in mehreren Niveaus zusammen, wobei fiir das hier
vorliegende Interesse der letzte Punkt der Hierarchisierung der Niveaus am relevan-
testen ist. Auf der ersten, dufSeren Schicht sind Phinomene der »Oberflichenistheti-
sierung« (Welsch 1996: 10ff.) offensichtlich. Der gesamte menschliche Lebensraum ist
zu einem Ding der Gestaltung geworden. Die Einkaufszonen wurden hergerichtet, die
Griinflichen sortiert und die Wohnungseinrichtung aufgehiibscht. Aus durchaus kriti-
scher Perspektive beschreibt Welsch, wie Unterhaltung und die Wirkung des Angeneh-
men zum Qualititsmerkmal aller Objekte geworden sind. Er nennt dies »Ausstattung
der Wirklichkeit mit 4sthetischen Elementen, Uberzuckerung des Realen mit isthe-
tischem Flair« (ebd.: 11). Dahinter verbirgt sich auch eine dkonomische Strategie, die
spater noch detaillierter beschrieben werden soll.

Auf der zweiten, inneren Schicht liegt diesen Phinomenen eine »Tiefenisthetisie-
rung« (Welsch 1996: 14ff.) zugrunde. Diese prisentiert sich als die Wirkfihigkeit der
technologischen Mittel in ihrer Umgestaltung der Natur. Alles Statische »erweist sich
als verinderbar, neu kombinierbar und offen fir die Realisierung beliebiger dsthetisch
konturierter Wiinsche« (ebd.: 15). Entscheidender jedoch etabliert sich dadurch ein Be-
wusstsein, wie wenig statisch die Welt eigentlich ist, ein Wissen, welches auch als Kon-
tingenzeinsicht bezeichnet werden kann. Welsch etikettiert dieses Bewusstsein mit ei-
nem neuen Fundamentalismus, denn die Asthetisierung »betrifft nicht blof} einzelne
Bestinde der Wirklichkeit, sondern die Seinsweise der Wirklichkeit und unsere Auffas-
sung von ihr im Ganzen« (ebd.: 17). Zwar handelt es sich hier um einen Fundamentalis-
mus der Kontingenz, welcher aber eine grundsitzliche Verinderung des Verstindnisses
von Wirklichkeit bietet. Mit diesen Aussagen lassen sich Paralellen zu den von Rorty,
Bauman und Marchart beschriebenen theoretischen Primissen ziehen, denn am tiefs-
ten Punkt, so Welsch, muss dieser Prozess als die »Asthetisierung unserer Erkenntnis-
und Wirklichkeitskategorien« (Welsch 1996: 45) verstanden werden.

Auch Welsch sieht den historischen Ursprung dieses Prozesses bei Kant und Nietz-
sche. Der Hohepunkt jedoch findet sich im 20. Jahrhundert, indem die Wissenschafts-

hittps://dol.org/10,14:361/9783839461938-008 - am 14.02.2026, 11:55:51. /del - [

221


https://doi.org/10.14361/9783839461938-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

222

Politik der Ungewissheit

theorie mit Popper oder auch Kuhn ihre instabilen Grundlagen anerkennt, sodass das
Erkennen der Wirklichkeit von Menschen immer schon als mitgestaltet angenommen
werden muss:

Ob zeichentheoretisch oder systemtheoretisch, ob in Soziologie, Biologie oder Mikro-
physik, allenthalben bemerken wir, dafd es kein erstes oder letztes Fundament gibt,
dafd wir vielmehr gerade in der Dimension der »Fundamente« auf eine dsthetikartige
Verfassung stoRRen. Die Semiotiker sagen uns, dafk die Signifikantenketten stets auf
andere Signifikantenketten und nicht etwa auf ein urspriingliches Signifikat verwei-
sen; die Systemtheorie lehrt uns, daf’ wir, »statt auf letzte Einheiten zu rekurrierenc,
immer nur Beobachtungen beobachten und Beschreibungen beschreiben; die Mikro-
physik stellt fest, daf sie, wo sie auf Elementares zuriickgreifen will, doch nie auf Ele-
mentares, sondern stets auf neue Komplexititen stoflt. (Welsch 1996: 51)

Wenn im Teil II der Arbeit oft vom Postfundamentalismus gesprochen wurde und auch
bei den Autoren immer zunichst erkenntniskritische und ontologische Positionen be-
handelt wurden, dann deshalb, weil sich diese Form der Rationalisierung der Wissen-
schaft untergriindig durchgesetzt hat. Die im Kern durchgefiihrte Radikalisierung der
Metaphysikkritik als Kritik an der Idee letzter Prinzipien und universaler Giiltigkeit
war die andere Seite der Beschreibung eines Aufstiegs der Asthetik (vgl. Fenner 2000:
517-555). Wenn Asthetik nicht nur als Theorie der Kunst verstanden wird, sondern als
Ausdruck fiir die Idee von Kiinstlichkeit allgemein, dann ist offensichtlich, dass er auf
das in Kapitel II dargelegte Paradigma zu trifft. Wihrend sich Welsch jedoch an isthe-
tischen und bisweilen ethischen Fragen abarbeitet, wird dieser Raum hier politisiert.
Der »aesthetic turn« wurde zu einem »political turnc.

Die These des »political turn« ist aber nicht neu aufgrund ihrer Primissen, sondern
nur in Bezug auf die erhofften Konsequenzen. Die Idee der Modellierbarkeit und Ge-
staltbarkeit der Welt wird mafigeblich als politischer Akt begriffen und »das Politische«
auf das Moment Intervention reduziert. Sind alle Lebensentwiirfe geschichtlich, sozial
und individuell, kénnen sie verindert und erginzt werden.

In Anschluss an Wellmer lisst sich die Aporie der Intervention an zwei Beispielen
verdeutlichen. Zum einen lisst sich dieses Recht als Recht auf etwas Neues verstehen.
Darf gegen das Alte berechtigt interveniert werden, dann liegt der Fokus auf dem Po-
tential, dem Glauben an Verbesserung im Neuen. Allerdings darf in Abgrenzung zur
Moderne dieses Neue nicht als »endgiiltig Neues, [...] nach dem es nichts noch Neueres
[...J« (Groys 2015: 372) geben kann, verstanden werden. Es lief3 sich zeigen, wie Rorty,
Bauman und Marchart sich von den Ideen der grofien Erzihlungen distanzieren. Zu-
kunftsvisionen und Utopien kénnen nur noch als Utopien ohne Ziel gedacht werden,
wenn sie nicht dem Fehler der Metaphysik anheimfallen wollen. So beschrieb es Rortys
»antifundamentalistische Begriindungsutopie« und Marcharts Gedanke der »perma-
nenten Revolution«. Der Wert der Verbesserung erschlie3t sich deshalb nicht aus dem
anvisierten Ziel, sondern durch den Akt der Intervention, durch Momente der Neu-
griindung. So fasst Boris Groys treffend in einem Aufsatz zur Rolle des »Neuen« im
Diskurs der Asthetik zusammen: »Das Streben nach dem Neuen um des Neuen wil-
len ist ein Gesetz, das auch in der Postmoderne gilt, nachdem alle Hoffnungen auf die
neue Offenbarung des Verborgenen und auf den zielgerichteten Progress verabschiedet

hittps://dol.org/10,14:361/9783839461938-008 - am 14.02.2026, 11:55:51. /del - [



https://doi.org/10.14361/9783839461938-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

5. Der unmdgliche Sprung von Erkenntniskritik zur Gesellschaftstheorie

worden sind.« (Ebd.: 376) Fiir Groys verspricht Kunst als auch Politisierung, die Beach-
tung des Nicht-Beachteten zu erringen. Nur, und das gibt Groys in Bezug zur Kunst
zu, sagt dies noch lange nichts iiber den Charakter und die Qualitit des Nichtbeachte-
ten, der Innovation oder im politischen Sinn der Intervention aus. Denn »Ausloser der
Innovation kann das edle Bestreben sein, dem Profanen und Verschmihten aus rei-
nem Mitgefihl einen kulturellen Wertstatus zu sichern. Genauso mag sie dem blanken
Karrierismus und Machtwillen [...] entspringen« (ebd.: 383).

Zum anderen kann auf dhnliche Weise der Frage nachgegangen werden, warum tiber-
haupt das Recht zur Intervention wahrgenommen werden sollte, wenn das Ziel als keine
wahre, sondern nur als eine andere kiinstliche Variante zu denken ist. Fiir Welsch ist
Wahrheit selbst eine dsthetische Kategorie, weshalb sie nicht als Korrektiv dienen kann.
Er schligt vor, eine solche Méglichkeit aus den Ideen der Asthetik selbst zu entwickeln,
beispielsweise, indem Asthetik immer das Bewusstsein fiir Differenz und Ausschliisse,
dem, was nicht gesehen wird, stiarkt. Auch hier stehen die Beschreibungen in Analogie
zum eben beschriebenen »Neuen« und zu dem in Teil II beschriebenen Gedanken der
Politisierung. Aber auch hier wird deutlich, dass Asthetik zu ihrer eigenen Grundlage
wird, genauso wie das Neue oder die Intervention. Auch in diesem Fall miindet das
Recht auf Intervention in der Aporie der Wahrheit des Negativen.

Mit Wellmer gesprochen miisste sich zeigen lassen, dass dem Neuen, dem Politi-
schen, dem Asthetischen oder der Intervention, all diesen fiir denselben Prozess ste-
henden Begriffen, automatisch Wert zukommt. In der Metaphorik des Sprunges milss-
te dem Sprung selbst Wert zukommen und nicht dem Ort, an den gesprungen werden
soll. Die vorgeschlagene Antwort sowohl fiir den Bereich der Kunst als auch dem der
Sozialphilosophie lautet: Der Wert ist die Verfiigbarkeit selbst, weil etwas verfiigbar und ge-
staltbar wird, was dies vorher noch nicht war. Weil es egal ist, was das etwas ist, wurden die
Beschreibungen in diesem Kapitel auffillig metasprachlich, wie das eben verwendete
und nicht konkretisierte »etwas« belegt. Diese Reduktion auf den Status des Kiinstli-
chen verkennt aber, dass dieser Inhalt, Wert, oder in Wellmers Worten: Sinn, sich nur
an dem »Etablierten«, an dem Alten messen lisst. Im »etwas« bleibt die These »Alles
ist kiinstlich« unterbestimmt oder iiberbestimmt, weil sie in Allmachtsfantasien einer
tatsichlichen Einflussnahme miindet. Die These »alles ist kiinstlich« ist dann nur eine
These der Potenz und systematisch nicht von selbst eine normative Kategorie.

5.2 Alles ist Macht?

Der Begriff der Potenz kann als Stichwortgeber fiir das zweite Moment einer totalisier-
ten Verfiigbarkeit dienen. In seiner etymologischen Herkunft bedeutet er so viel wie
Kraft, Macht und Vermégen und ist als eine noch nicht realisierte Moglichkeit zu verste-
hen. Sie ist in diesem Sinne von der Wirklichkeit verschieden und damit im Anschluss
an die aristotelische Naturphilosophie ontologisch zweitrangig. Dieser knappe Bezug
zur aristotelischen Ontologie hilft auf mehreren Ebenen, die These »Alles ist Macht«
deutlich zu machen.

Auf der ersten Ebene lisst sich der im Kontext postmoderner Primissen entstandene
Wandel im Anschluss an die Kiinstlichkeit aller Grundlagen als Wandel zu einer ontolo-

hittps://dol.org/10,14:361/9783839461938-008 - am 14.02.2026, 11:55:51. /del - [

223


https://doi.org/10.14361/9783839461938-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

224

Politik der Ungewissheit

gischen Priorisierung des Moglichen begreifen. Kommt allem Statischen der Status von
Schein zu, ist die Wirklichkeit nichts anderes als die unendliche Menge an Moglichkei-
ten. Mit direktem Anschluss an die erkenntniskritischen Argumente aus dem vorheri-
gen Abschnitt darf die Welt nicht als die eine Welt, sondern als Vielzahl an méglichen
Welten begriffen werden. Der Gedanke der Moglichkeit entspricht der ontologischen
These der Kontingenz und deren normativer Umwertung als Chance, etwas tun zu kén-
nen. Zwar sind die Moglichkeiten mit Einschrinkungen zu behandeln, soll heifden, sie
sind an die konkrete Situation gebunden. Allerdings lief} der emanzipatorische Wert
sich nur vermitteln, wenn an der Totalitit der Struktur der Kontingenz festgehalten
wird. »Alles ist Macht« heifdt dann »Alles ist moglich« und ist damit erneut ein Verspre-
chen der Verfugbarkeit.

Diese allgemeine Struktur hat auf der Ebene der Realisierung aber auch Riickkopp-
lungseftekte. Sie bedeutet auch, dass nicht nur dem Einzelnen oder der Gruppe die
Moglichkeit der Emanzipation offeriert wird, sondern auch, dass die Emanzipation
selbst nur als Verfuigbarkeit zu denken ist. Dies zeigt sich insbesondere in dem pa-
radoxen Verhiltnis von Kénnen und Gelingen, wie Sarah Rosenhauer eindriicklich in
ihrem Werk Die Unverfiigbarkeit der Kraft und die Kraft der Unverfiigharkeit rekonstruiert.
Dort heifit es gleich im Problemaufriss:

Kontingenz ist ein unleugbarer Bestandteil unserer alltidglichen Erfahrung: Obwohl
(oder weil) wir unser Wissen, Wollen und Kénnen investieren, um eine Handlung ge-
lingen zu lassen, kommt es immer wieder vor, dass sie scheitert, dass Plidne nicht oder
anders als intendiert aufgehen, dass Handlungen, die aus bester Absicht getan wer-
den, nur Unheil anrichten, dass sorgfiltig abgewogene Urteile sich — im Groflen wie
im Kleinen —als irrig erweisen. Wir kdnnen das Gelingen von Handlungen nicht ein-
fach herstellen. (Rosenhauer 2018: 7)

Dieser Twist fithrt zuriick zu dem ideengeschichtlich vorliufigen Begriff von Kontin-
genz, verstanden als Unverfiigbarkeit. Als anthropologische Kategorie war sie das Mo-
ment, in dem Zufall und duflere, nicht beeinflussbare Umstinde immer wieder einen
Eingriffin das eigene Gelingen darstellen und damit auf ein Bewusstsein der Ohnmacht
verweisen. Das Mogliche ist auch nur eines unter vielem Moglichen.

Es ist also, auf der zweiten Ebene, nur moglich, aus Ohnmacht Macht zu machen,
wenn dem Unerwarteten und Nicht-Planbaren ein eigener Wert zugeschrieben wird.
Rosenhauer bezieht sich in ihrer Arbeit auf Menke, welcher auf die Beschreibung der
Umwandlung seinen philosophischen Fokus gesetzt hat (vgl. Khurana et al. 2018). In
Kraft der Kunst will er Kraft als Gegenbegriff zum Vermogen verstanden wissen. Wih-
rend »Vermogen« heifit, etwas zu kénnen, eine soziale Praxis verstehen und handhaben
zu konnen, sind Krifte von selbst wirkend, vorsubjektiv und damit aufderhalb sozialer
Praxis (vgl. Menke 2014: 13). Sie unterbrechen unerwarteterweise aus dem Nichts kom-
mend unsere herkémmlichen Vollziige und die Unterbrechungen werden als Freiheit
gedeutet. Eben weil das blof3e Gelingen immer wieder von Unterbrechungen gekenn-
zeichnet und »unsere Vollziige nicht aus unserem Konnen herstellbar sind, so der Kern-
gedanke, kénnen sie iiber das hinausgehen, was wir herzustellen imstande sind, und
dadurch gelingen in einem nicht nur konventionellen, sondern emphatischen Sinn.«

hittps://dol.org/10,14:361/9783839461938-008 - am 14.02.2026, 11:55:51. /del - [



https://doi.org/10.14361/9783839461938-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

5. Der unmdgliche Sprung von Erkenntniskritik zur Gesellschaftstheorie

(Rosenhauer 2018: 7)* Kraft, bei Menke als kiinstlerische Titigkeit, ist zwischen Mog-
lichkeit und Unméglichkeit angeordnet. Dieses Spiel der Krifte, des eigenen Kénnens
und der eigenen Ohnmacht ist normativ notwendig, damit »Normativitit nicht in Nor-
malitit und Gelingen in Gewohnheit« (Menke 2014: 157) umkippt. Durch das Spiel ar-
tikuliert sich aber auch, analog zu der im vorherigen Abschnitt dargelegten Beschrei-
bung des Neuen, die Idee einer schopfenden Kraft des Menschen. Eine »Kraft« als Rea-
lisierung von Neuem, die historisch gesehen immer géttlichen Figuren vorbehalten ist.
Auch hier besteht die normative Umwertung in dem Verstindnis von Unverfiigbarkeit
als Freiheit. Menke weist jedoch auch auf ein Problem hin, denn ganz gleich, in wel-
cher Narration wir Freiheit lesen, ist ihm bewusst, dass es sich nicht um einen prak-
tischen Freiheitsgewinn handelt. Die Kraft, »das Asthetische ist zwar befreiend und
verandernd, aber es ist nicht praktisch — nicht >politisch« (Menke 2014: 14). Sie ist Ver-
fiigbarkeit und nicht verwirklichte Moglichkeit.

Der von Menke erdrterte Widerstreit der Krafte lasst sich in einer dritten Ebene leicht
in die bereits geschilderte Sozialontologie postmoderner politischer Philosophie iiber-
setzten. Mit Marchart wurde darauf hingewiesen, dass die stindige Notwendigkeit ei-
ner Stabilisierung des Unverfiigbaren auf die nicht vorhandene Selbstverstindlichkeit
von Griinden verweist. Weil eine solche Stabilitit immer erst hergestellt werden muss,
ist sie als kiinstliche Dominanz zu verstehen: ein Zusammenhang, der sowohl fiir Rortys
Wahrheitsverstindnis als auch fiir Baumans analogen Herrschaftsbegrift galt. Macht,
so liefie sich sagen, ist die scheinbare Uberbriickung von Verfiigbarkeit durch Darstel-
lung von Unverfiigbarkeit, die zwar fiir den Moment bis hin zu mehreren Jahrhunderten
gelingen kann, die aber ihre ontologische Struktur, blofk eine Moglichkeit unter vielen
zu sein, nicht einholen kann.

Mit Riickbindung an Foucault erhilt die These nochmals inhaltliche Unterstiitzung.
Weil es immer auch anders sein konnte, verstand dieser Macht als grundlegendes Merk-
mal aller (sozialer) Beziehungen und sprach von einer »Allgegenwart der Macht« (Fou-
cault 1983: 94). Seine Studien lassen sich dann als Analyse der Mittel verstehen, eine
solche Macht aufrechtzuhalten. Diese These kann auch mit den Arbeiten Gramscis (vgl.
Buckel/Fischer-Lescano 2007) und spiter den Arbeiten von Laclau, Lefort und Mouffe
(vgl. Nonhoff/Laclau/Mouffe 2007; Butler et al. 2013) erweitert werden. Wenn bei die-
sen Autor:innen von Hegemonie gesprochen wird, dann deshalb, weil sie die Annah-
me teilen, dass jede Form von Herrschaft nur als solche, nimlich als Darstellung des
verwirklichten Moglichen als einzigem Moglichen zu begreifen ist. Der entscheidende
Gewinn einer solchen Sozialontologie der Macht ist, dass in dem Bewusstwerden eines
blofien Vorhandenseins von Macht diese gleichsam mit sich selbst konfrontiert wird.
In einem Interview mit Ian Angus resiimieren deshalb Mouffe und Laclau:

Der Dekonstruktivismus zeigt, dafs viele Strukturen, viele Kategorien, die sich selbst
als geschlossene Kategorien darstellen, in Wahrheit von ihren Aporien durchdrungen

3 Und auf S.9 heif’t es weiter: »Nicht die Vermdgen, die Fahigkeit normativer Selbstfithrung ge-
maR sozial gesetzter Normen und Griinde, sondern das nicht autonome Bestimmungsmoment
subjektiver Vollzlge ist qua Unbestimmtheit und unendlicher Bestimmungsoffenheit das subjek-
timmanente Potenzial der Unendlichkeit, i.e. der Ort, an dem sich ein iiber das Bestehende und
Normale hinausgehendes Gelingen ereignen kann.« (Rosenhauer 2018: 9)

hittps://dol.org/10,14:361/9783839461938-008 - am 14.02.2026, 11:55:51. /del - [

225


https://doi.org/10.14361/9783839461938-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

226

Politik der Ungewissheit

sind, so daf die gegenwartige Konfiguration, die sie zeigen, in Wahrheit viele verschie-
dene Alternativen verbirgt, die unterdriickt werden. Sobald du dies ans Licht bringst,
zeigst du auch eine Vielzahl von strategischen Entwicklungen, die denkbar werden.
(Laclau/Mouffe 2020: 32)

Auch Macht ist von Macht betroffen und damit fliichtig und instabil. Was sie auszeich-
net, sich als Moglichkeit unter vielen durchgesetzt zu haben, ist, was sie schwicht, weil
sie damit eben nur eine unter vielen Mdglichkeiten ist. In der Darstellung der Macht
als Macht liegt demnach das Potential einer Gegenmacht.

Sicherlich miisste den jeweiligen Autor:innen in den einzelnen Schattierungen ge-
sondert nachgegangen werden. Da es hier aber nur darum ging, eine grundlegende
Struktur offenzulegen, reicht der kurze Bezug. Offensichtlich wird in allen drei Ebe-
nen der Doppelcharakter der These »Alles ist Macht«. Zwar muss unter einer Situation
der Verfiigbarkeit und Unentscheidbarkeit entschieden werden, aber weil die Entschei-
dung nur eine mogliche Variante ist, wird die Grundstruktur der Kontingenz nicht auf-
gehoben. Die Umwertung gelingt theoretisch nur, wenn der Verfiigbarkeit selbst Wert
zukommt. Dann wird aber erneut vergessen, dass es nur aus der totalisierenden Per-
spektive der Verfiigbarkeit kontingent gedacht sein kann und nicht aus der konkreten
Situation fiir das konkrete Gelingen selbst. Wie im Fall der Kinstlichkeit gehen auch
im Fall einer Sozialontologie der Macht MafRstab und Bestimmtheit fiir die Formen der
Macht verloren.

5.3 Alles ist Bewegung?

Anbetracht solch zweifachen beschriebener Ontologien der unabsehbaren Moglichkei-
ten fillt es schwer, einen Kern auszumachen. Im Prinzip sind sowohl die »Asthetisie-
rung der Welt« als auch die darauffolgende »Vermachtung der Welt« keine Varianten
einer bestimmenden, soll heiRen, sich auf etwas festlegenden Ontologie. Vielmehr sind
sie Beschreibungen des letzten Universalismus der Kontingenz als eine Struktur der
Offenheit, Moglichkeit oder, in postmoderner Metaphorik, des Spiels, des Schwankens
oder des Widerstreites.

Gerade, weil Kontingenz kein Ding ist, fillt es schwer, sie als etwas zu fassen oder
zumindest als eine Form des Gesetzes zu bestimmen. Wenn etwas als zentrales Element
ibrigbleibt, dann der Gedanke, dass es immer auch anders sein kann. Dieser Gedanke
wiederum heifdt nicht immer, dass es direkt auch anders ist, zumindest aber, dass es
nicht so bleiben wird. Wenn es aus diesen Annahmen etwas abzuleiten gibt, dann die
Bevorzugung der Bewegung vor der Statik. »Alles ist Bewegung« ist deshalb das dritte
Moment, unter dem sich der Sprung von Erkenntniskritik zur praktischen Philosophie
erdrtern und problematisieren lisst.

Die Idee, »Bewegung« als Gesetz und Struktur der menschlichen Welt zu bestim-
men, ist nicht erst eine Errungenschaft postfundamentalistischer oder postmoderner
Texte. Ein solcher Zugang hat Spuren in der abendlindischen Philosophiegeschichte
hinterlassen und ist Zeugnis bereits immer vorhandener Fragen menschlicher Exis-
tenz. Bereits in den Hinterlassenschaften der antiken Philosophie, wie beispielsweise

hittps://dol.org/10,14:361/9783839461938-008 - am 14.02.2026, 11:55:51. /del - [



https://doi.org/10.14361/9783839461938-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

5. Der unmdgliche Sprung von Erkenntniskritik zur Gesellschaftstheorie

bei Heraklit oder Aristoteles, dreht sich die Frage um den ontologischen Status von
sich verindernden und unverinderlichen Dingen. Wihrend Heraklit Bewegung noch
als Schein und von minderer Seinsqualitit verstand, wird sie bereits bei Aristoteles zur
eigentlichen Quelle des Seins, als Aktualisierung des Méglichen begriffen. (vgl. Aichele
2009) Im deutschen Idealismus nehmen dann Kant und Hegel das Konzept der Bewe-
gung in ihre Naturphilosophien auf, indem sie es auf jeweils eigene Art als das Verhalt-
nis vom Allgemeinen und Besonderen bestimmen, welches nach Hegel als dialektische
Struktur des Begriffes zu fassen ist. Besonders im 20. Jahrhundert kumuliert dann die
Problematik eines sich dauerhaft in Bewegung befindenden Verhiltnisses im Zweifel,
ob eine Bestimmung iiber dessen blofRe Struktur hinaus itberhaupt moglich sei. Ob
phinomenologische Ontologie, existenzialistische Individualethik oder postmoderne
Sozialphilosophie: Die Bedeutung der Bewegung selbst wird zum eigentlichen Motiv.
Gerade unter den erkenntniskritischen Primissen postmoderner Autor:innen leuchtet
ein, dass durch die Skepsis am Statischen Bewegung zum eigentlichen Motor wird.

Die Idee einer auf Bewegung und Verinderung aufbauenden Welt lisst sich in Be-
zug auf bereits diskutierte Kernthesen postmoderner Sozialphilosophie verdeutlichen.
Eslie sich zeigen, dass unter der Annahme von Kontingenz besonders den Konzepten
des Selbst und der Identitit Kritik entgegengebracht wurde. Wie sich aus den Analy-
sen Rortys, Baumans und Marcharts erschlossen hat, sind Selbst und Identitit nicht
mehr als festes und abgegrenztes Ding zu denken bzw. kénnen nur noch beweglich ge-
dacht werden. Aufbauend auf den Annahmen des linguistic turn, des Strukturalismus
und auch des Poststrukturalismus war »eine vollstindige Determination des Einzelnenc
(Fenner 2000: 444) nicht mehr haltbar. Was bleibt, ist ein von innen unterbestimmtes
und von auflen mitbestimmtes Selbst. Unter dem Begrift der »Lebenskunst« (vgl. neue-
re Version bei Schmid 2016) affirmieren deshalb Variationen, die auf unterschiedliche
Art und Weise den Wert und die Aufgabe des »bewegten Selbst« beschreiben wollen.
Oft ist es der bereits im vorherigen Abschnitt erwihnte Foucault mit dessen Asthetik der
Existenz (vgl. Foucault 2013), der als Vorbild dient und sich hierzu auf folgende Aussage
reduzieren lisst: »Man frage mich nicht, wer ich bin, und man sage mir nicht, ich solle
der gleiche bleiben.« (Foucault 2011: 30) Selbst und Identitit werden in stindiger Ver-
inderung gedacht: ein Angriff, der sich besonders gegen die Ideologie des Subjektes
der Neuzeit richtet.

Auch hier findet sich die seltsame Verwicklung, die sich bereits in den beiden vor-
herigen Abschnitten beobachten lief3. Zum einen gibt es die These der Unverfiigbarkeit;
der Aussage, nicht zu wissen, wer man ist. Zum anderen und gleichzeitig deren (nor-
mative) Umgestaltung zur Verfiigbarkeit, vieles anderes sein zu kénnen und nichts sein
zu miissen. Auch hier wird das Subjekt nicht mit neuem Inhalt gefiillt, sondern die Be-
wegung und Verinderung selbst zur Idee des Subjektes gemacht: »Das postmoderne
smultiple Subjekt« sucht mithin keine Identitit in einem Zufluchtsort fester Koordina-
ten, sondern verindert sich im jeweiligen Verhiltnis zu einem vielgestaltigen Ande-
ren.« (Fenner 2000: 451) Leben als Kunstwerk zu verstehen heifit, Bewegung als Chance
zu begreifen, sowohl individuell und in Konsequenz zu immer vorhanden Identitits-
zuschreibungen als auch politisch. Gerade fiir Foucaults Projekt diagnostiziert deshalb
Fenner eine merkwiirdige Spannung zwischen der behaupteten »relativen Unabhingig-

hittps://dol.org/10,14:361/9783839461938-008 - am 14.02.2026, 11:55:51. /del - [

227


https://doi.org/10.14361/9783839461938-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

228

Politik der Ungewissheit

keit« der eigenen Gestaltung und der Abhingigkeit von »Diskurs und Machtstrukturenc
(ebd.: 468).

Diese Doppelstruktur bringt dann Probleme mit sich, denn »entweder verwirft
[Foucault] jegliche Ordnungssysteme als repressiv, iibersehend, dass die Tatsache einer
polizeilichen Kontrolle oder ordnungsschaffender AusschliefRung von Systemen per
se noch kein Argument gegen deren Legitimitat darstellt«. Jeder Versuch einer Statik
kann nur als Missbrauch begriffen werden. »Oder er betont aufgrund der Einsicht
in die Notwendigkeit irgendwelcher Ordnungsmechanismen lediglich die Kontingenz
aller — vergangener und gegenwirtiger- tatsichlich existierenden« (Fenner 2000: 487),
was genauso wenig iber deren konkrete Qualitit aussagt. In beiden Fillen ist die
Bewegung unbestimmt, weil ihr Wert in ihr selbst und nicht in dem zu bewegen
Begriffenen noch in dem Ziel der Bewegung steckt. Fenner fasst deshalb zusammen, in
einer solchen Variante habe Foucault »lediglich den unbestimmten Ruf zur stindigen
Transformation, zur freien, kreativ- kiinstlerischen Umgestaltung des gefestigten
erschallen lassen« (ebd.), was sie spiter noch als »unkritische Leere« (ebd.) bezeichnet.

Die so geschilderte Situation gilt dann nicht nur fir die Konstitution des Selbst,
sondern aufgrund ihrer ontologischen Prioritit allgemein. Nicht umsonst wurde bei
Marchart politische Theorie als erste Philosophie bestimmt. Auch hier steht das Po-
litische fiir das Moment der Bewegung, das Spiel zwischen Griitndung und Abgrund,
soll heifRen, dem konkreten Versuch der Regelung und Umsetzung in Politik und der
Moglichkeit auf Intervention in diese. »Alles ist kiinstlich«, »Alles ist Macht« und »Al-
les ist Bewegung« lisst sich auch ganz einfach auf den Terminus reduzieren: »Alles ist
politisch«. Um dem bloRRen Philosophismus zu entkommen, muss, so Marchart, die
Ontologie der Kontingenz immer am Konkreten durchgearbeitet werden, wobei der
Fokus auf Durcharbeiten und nicht auf dem Konkreten liegt. Das trifft nicht nur auf
das Individuum zu, sondern auch auf das institutionelle Design. Demokratie als Si-
gnum fiir diesen Prozess ist, genauso wie das Subjekt, nicht mehr auf einen Nenner
zu bringen. Sie kann nur noch durchgefiithrt werden. Sie ist zu begreifen als stindige
Transformation und auf Bewegung reduziert, aber weder auf das Davor, also den Aus-
gangspunkt der Bewegung, noch auf das Wohin. Die Kontingenzthese fithrt demnach
zu einem Vorrang der Praxis, und zwar unendlicher Praxis. Aus diesem Grund war es
auch ohne Weiteres moglich, die Lesarten Rortys, Baumans und Marcharts zusammen-
zubringen. Wihrend die ersten beiden fiir einen dialogischen Versuch der Anndherung
trotz Inkommensurabilitit plidieren, argumentiert Letzterer fiir den Konflikt als ein
Ausspielen der Inkommensurabilitit. Es handelt sich um unterschiedliche Formen der
Auslegung der unbestimmten Bewegung, aber um dieselbe Logik einer zur Praxis fith-
renden Erkenntniskritik und Ontologie der Bewegung. In jedem Fall kann die Bewe-
gung kein Qualititsmerkmal fiir das jeweils Aktualisierte geben.

In der abschliefRenden Konsequenz hat dies Auswirkungen fiir das Verstindnis von
Theorie. Der klare Vorrang des Praktischen vor dem Theoretischen lisst Letzteres nur
noch als den Versuch der Theoretisierung des Ersteren erscheinen, also den Versuch,

4 Seel formulierte dies radikaler als vollige Fremdbestimmung, denn »wollten wir zu Kunstwerken
werden, miifdten wir die von Foucault beschworene Fahigkeit zur Selbstregierung an der Gardero-
be abgeben« (Seel 1996: 21).

hittps://dol.org/10,14:361/9783839461938-008 - am 14.02.2026, 11:55:51. /del - [



https://doi.org/10.14361/9783839461938-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

5. Der unmdgliche Sprung von Erkenntniskritik zur Gesellschaftstheorie 229

der Unbestimmtheit einen sprachlichen Ausdruck zu verleihen; ein Ausdruck, der zwar
nicht kausal rekonstruiertbar ist, dessen Bedeutung jedoch erschlossen werden kann.

hittps://dol.org/10,14:361/9783839461938-008 - am 14.02.2026, 11:55:51. /del - [



https://doi.org/10.14361/9783839461938-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

hittps://dol.org/10,14:361/9783839461938-008 - am 14.02.2026, 11:55:51. /defe -



https://doi.org/10.14361/9783839461938-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

