»S0 WIE DER MENSCH SICH SIEHT, WIRD ER«.
UBERLEGUNGEN ZUR POLITISCHEN
VERANTWORTUNG DER PHILOSOPHISCHEN
ANTHROPOLOGIE IM ANSCHLUSS AN

HELMUTH PLESSNER
Heike Kdmpf

Im anthropologischen Denken Plessners spielen die Motive der »Uner-
griindlichkeit« und »Nicht-Feststellbarkeit« des Menschen eine zen-
trale Rolle. Diese sind wiederum nicht selbst als vorldufige Bestim-
mungen zu verstehen, die die Plastizitdt des Menschen begriindeten
und seine kulturell und historisch variable Festlegung erzwingen wiir-
den, sondern sie erscheinen vielmehr als bewahrenswerte und zu ver-
teidigende Aspekte menschlicher Selbstverhiltnisse, die jede Fixie-
rung iiberschreiten und durchqueren. So schreibt Plessner 1956:
»Der homo absconditus, der unergriindliche Mensch, ist die standig
jeder theoretischen Festlegung sich entziehende Macht seiner Frei-
heit, die alle Fesseln sprengt, die Einseitigkeiten der Spezialwissen-
schaft ebenso wie die Einseitigkeiten der Gesellschaft.« (Plessner
1983c: 134)
Plessner weist der philosophischen Anthropologie schlieRlich eine of-
fenhaltende Funktion zu, die sie in einer Kritik definitorischer und de-
finitiver Bestimmungen sowie einseitiger Festlequngen des Menschen
erfiillt. Die philosophische Anthropologie erscheint daher nicht als ei-
ne zu den anderen Wissenschaften vom Menschen bloR hinzutretende
Wissenschaft, sondern sie ist vielmehr
»die stdndig kritische Besinnung auf deren Grundlagen und Begren-
zungen. Als eine derartige Besinnung auf sein eigenes Wesen entzieht
sie den Menschen der Vergegenstdndlichung und damit seiner Verfiig-
barmachung fiir die Abstraktionen der Wissenschaften und der Gesell-
schaft.« (Plessner 1983c: 135)
Auf der einen Seite folgen diese Motive aus der Struktur der »exzen-
trischen Positionalitdt«, die die reflexive Entzogenheit des Menschen
begriindet und die Grenzen seiner Objektivierbarkeit markiert.! Auf
der andern Seite ldsst sich das Denken der Unergriindlichkeit auch als

217

hitps:/dol.org/1014361/9783839403198-0T1 - am 14.02.2028, 18:24:20, https://wwwiinllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403198-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Heike Moglichkeit lesen, die »moralisch-politische Aufgabe« der philosophi-

Kédmpf schen Anthropologie wahrzunehmen, die Plessner 1936 in seiner An-
trittsvorlesung an der Universitdt Groningen hervorhebt. (Plessner
1983a: 41) Mit der Reflexion auf die historischen Bedingungen der
Anthropologie und auf ihre Verschrankungen mit der jeweiligen poli-
tischen Situation wird eine Verbindung von anthropologischer Theo-
riebildung und Praxis sichtbar, die als performative Macht anthropolo-
gischer Modelle angesprochen werden kann: Anthropologien wirken
demnach identitdtsbildend, und sie werden handlungsleitend. Durch
diese Beobachtung der engen Verwobenheit von Theorie und Praxis,
von Auffassung und Behandlung des Menschen, wird der philosophi-
schen Anthropologie eine neue Aufgabe erschlossen: Diese liegt para-
doxerweise in einer Anthropologiekritik, die sowohl einzelwissen-
schaftliche wie philosophische Aussagen iiber den Menschen in Hin-
blick auf ihre Auswirkungen auf die Praxis in den Blick nimmt. So
wird Plessners anthropologisches Denken zunehmend von der Frage
nach der Praxisrelevanz anthropologischer Aussagen geprdgt. Sein
Beharren auf der Unergriindlichkeit des Menschen, und der stete Ver-
weis auf die Unbeantwortbarkeit der kantischen Frage »Was ist der
Mensch?«, sind nicht zuletzt als Kritik einer verdinglichenden Praxis
sowohl innerhalb der Theorienbildung als auch im Umgang mit dem
Menschen zu lesen, der er die Verteidigung der Freiheit entgegenhalt.
Diese Sorge um die Auswirkungen der Anthropologie auf die Praxis
kann als Korrektiv anthropologischer Theoriebildung dienen, die
nicht langer fiir sich beanspruchen will, die Natur oder die Bestim-
mung des Menschen festzustellen.

Ich mochte im Folgenden nachzeichnen, wie die politische Ver-
antwortung im Denken Plessners zu einem zentralen Motiv und Kor-
rektiv der philosophischen Anthropologie wird. Dabei mdchte ich zei-
gen, dass Plessner die politische Verantwortung sichtbar machen
kann, weil er die Anthropologie als Feststellungswissenschaft kritisch
in den Blick nimmt und seine Position aus einer Anthropologiekritik
gewinnt. So konnen im Anschluss an Plessner die Aussagen der An-
thropologie nicht ldnger nur als konstative sondern vor allem als per-
formative Aufierungen verstanden und untersucht werden. Performati-
ve AuRerungen in dem Sinne, dass sie das erzeugen, was sie nur zu
benennen oder aufzudecken scheinen. Diese auf John L. Austin zu-
riickgehende Unterscheidung ist vor allem in der politischen Philoso-
phie (bei Judith Butler) und in der Sozialtheorie (bei Pierre

1 | Dass Plessners Begriff der >exzentrischen Positionalitdt< auch tiber die An-
thropologie hinaus fiir ein Denken »radikaler Ubergénge« interessant wird,
zeigt Kurt Réttgers (2002: 311 ff.), indem er die Prozessualitdt bzw. die »per-
manente Ubergingigkeit« (Réttgers 2002: 317), die dieser Begriff impliziert,
fiir eine Philosophie der Ubergénge fruchtbar macht.

218

hitps:/dol.org/1014361/9783839403198-0T1 - am 14.02.2028, 18:24:20, https://wwwiinllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403198-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Bourdieu) in spezifischer Prigung weiterentwickelt worden, wahrend
sie innerhalb der Anthropologie weitgehend unberiicksichtigt geblie-
ben ist. Obwohl diese Uberlegungen zur Performativitit sowohl fiir ei-
ne reflexive Selbstbesinnung der Anthropologie, als Kritik des anthro-
pologischen Diskurses, als auch als mogliches Korrektiv anthropologi-
scher Modelle interessant und, wie ich zeigen mdochte, ansatzweise
auch schon bei Plessner zu finden ist, auch wenn er noch nicht von
performativer Macht spricht. Besonders zwei Aspekte, die die genann-
ten Autoren ansprechen, namlich die performative Macht sprachlicher
Kategorisierungen im Sinne ihrer identitétsstiftenden Dimension und
ihre handlungsleitende Funktion sind fiir die Anthropologie beson-
ders relevant: So weist Bourdieu den »Beitrag der Worter zur Kon-
struktion des Sozialen« auf (Bourdieu 1990: 71), indem er zeigt, dass
der Akt der Kategorienbildung dazu dient, das zu erzeugen, was er
benennt. Solche Akte bezeichnet Bourdieu schlief3lich als sprachliche
»Einsetzungsakte«, in welchen jemandem seine Identitdt zugewiesen
wird, indem sie ausgesprochen wird: Mit diesen Akten wird dem Be-
troffenen mitgeteilt, »was er ist und zu sein hat« (Bourdieu 1990:
88). Eine vergleichbare identitdtsstiftende Wirkung macht Butler in
den sprachlichen Prozessen der »Anrufung« aus, die Identitdt erzeu-
gen (vgl. Butler 2001: 91).2

Diese Uberlegungen lassen sich insofern fiir die Anthropologie
fruchtbar machen, als sich die Anthropologie als Bestimmungspraxis
des Menschen bezeichnen lasst, so dass sie auf ihre performative Di-
mension hin befragbar wird. Eine weitere, fiir die Anthropologie inter-
essante Fragerichtung ergibt sich aus der Untersuchung der Folgen
performativer Identitdtsstiftungen fiir die Strukturierung des politi-
schen Feldes. In Anlehnung an Butler kann das Politische geradezu
als Konstruktionsprozess von Identitdten bestimmt werden. Im Rah-
men dieser Uberlegungen zur performativen Dimension sprachlicher
AuRerungen ldsst sich fragen, ob und inwiefern Anthropologien zu
Verwerfungen und Marginalisierungen von Menschengruppen bei-
tragen, indem sie beispielsweise Qualifikationskriterien »wahren
Menschseins« bereitstellen. Zum anderen lésst sich fragen, auf welche
Weise anthropologische Auffassungen des Menschen den Umgang mit
ihm leiten.

In dieser zweifachen Hinsicht spielt also die Frage nach der per-
formativen Dimension anthropologischer Modelle fiir eine philosophi-
sche Anthropologie eine nicht zu unterschdtzende Rolle: Mit dieser
Verschiebung der Blickrichtung wird zum einen die anthropologische
Theoriebildung selbst als eine Form der Praxis begreifbar und zum an-

2 | Wahrend Butler allerdings die Macht der Sprache stédrker betont als
Bourdieu, der die Wirksamkeit der sprachlichen Akte von der sozialen Autoritat
des Sprechers abhdngig macht; vgl. Kémpf (2002).

219

hitps:/dol.org/1014361/9783839403198-0T1 - am 14.02.2028, 18:24:20, https://wwwiinllbra.com/de/agb - Open Access -

»So wie der
Mensch sich sieht,
wird er«.
Uberlegungen zur
politischen
Verantwortung der
philosophischen
Anthropologie im
Anschluss an
Helmuth Plessner


https://doi.org/10.14361/9783839403198-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Heike deren in ihren Auswirkungen auf die Praxis, ihren Effekten im Feld

Kiampf des Politischen kritisierbar. In dieser Lesart unterstellt sich die An-
thropologie der praktischen Vernunft, so dass die Verteidigung der
Freiheit, die sich in einer Verweigerung und Kritik von Fixierungen
vollzieht, zu einem ihrer zentralen Anliegen wird, das sich uniiber-
sehbar in der Plessner'schen Anthropologie finden lésst.

Mit diesem Perspektivenwechsel und der damit einhergehenden
Offnung des Blicks fiir die politische Verantwortung der philosophi-
schen Anthropologie mdchte ich mich dann der Frage zuwenden, wel-
che neuen Impulse diese Motive in Plessners Denken der Debatte um
die Biotechnologien geben kann. Dabei ldsst sich zeigen, dass Pless-
ners Uberlegungen zum einen Versuche durchqueren, die Frage »Was
ist der Mensch?«, durch die die Relevanz der Anthropologie in der ge-
genwdrtigen Debatte begriindet wird, zu beantworten. Vielmehr kon-
nen solche Antworten selbst kritisch in den Blick genommen werden,
um die offenhaltende Funktion der philosophischen Anthropologie
wahrzunehmen. Zum anderen ermdglichen Plessners Uberlegungen
auch, die politisch-gesellschaftlichen Effekte der 6ffentlich diskutier-
ten Phantasien und Entwiirfe eines gentechnisch optimierten Men-
schen zu untersuchen. Diese Phantasien konnen, so mochte ich ver-
deutlichen, kritisch in den Blick genommen werden, insofern die Fra-
ge gestellt wird, inwiefern sie zu einer von Plessner als »uneigentlich«
bezeichneten Menschenverachtung betragen konnen.

Die Aufgabe der philosophischen Anthropologie muss daher nicht
in der Beantwortung der Fragen gesucht werden, was der Mensch ist,
wann menschliches Leben beginnt, sondern viel eher in dem Aufweis
der Unbeantwortbarkeit dieser Fragen und in dem Versuch, die Effek-
te der gegenwdrtigen anthropologischen Diskussionen zu bedenken.
Es geht also eher darum, den Fragehorizont der Anthropologie zu er-
weitern und zu einer kritischen Reflexion gegenwdrtiger Debatten
beizutragen, als darum, mit einer anthropologischen Bestimmung des
Menschen Einfluss auf politische Entscheidungen zur gesetzlichen
Regelung biotechnologischer Forschungen und Anwendungen zu er-
langen. Wahrend sich auf der einen Seite sagen lieRRe, dass die philo-
sophische Anthropologie mit ihrer Kritik einer Bestimmungspraxis ih-
re Einflussmoglichkeiten auf die Politik verspielt, erdffnet sie sich
doch auf der anderen Seite Moglichkeiten, ihrer politischen Verant-
wortung nachzukommen, indem sie in die 6ffentliche Debatte ein-
greifen und zu einem gesteigerten Problembewusstsein beitragen
kann.

220

hitps:/dol.org/1014361/9783839403198-0T1 - am 14.02.2028, 18:24:20, https://wwwiinllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403198-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die politische Kontextualisierung des
anthropologischen Denkens

Die Auseinandersetzung mit der politischen Situation in Deutschland
hat Plessner zur Beobachtung der Verschrankung von Politik und vor
allem wissenschaftlich gepragten Zugangen zum Menschen gefiihrt.
Plessner hat seit den 1930er Jahren immer wieder auf die Gefahren
der »wachsenden Verfiigungsgewalt {iber den Menschen« hingewie-
sen, die durch Biologie und Medizin erschlossen werden. In seiner
schon angesprochenen Antrittsvorlesung weist er der philosophischen
Anthropologie schliefRlich die Aufgabe zu,

»der stiindig riicksichtsloser werdenden AnmaRung der Politiker, Oko-

nomen, Arzte, in Sachen Sterilisation, Eugenik, Rassenpolitik, Men-

schenziichtung, d.h. dem Kénnen des Menschen, sein Schicksal zu

spielen, eine Schranke zu setzen.« (Plessner 1983a: 50 f.)
Auch nach dem Zusammenbruch des Nationalsozialismus verliert die-
se Aufgabe fiir Plessner nicht an Aktualitdt. So schreibt er 1961:

»Die Frage einer moglichen Planung der Erbsubstanz iiberlebt die di-

lettantischen Theorien aus der Zeit der letzten Jahrhundertwende und

die verbrecherische Praxis des Dritten Reiches. Ja, man kann sagen,

dalk der Gedanke der Planung durch die Entwicklung der wissenschaft-

lichen Genetik nun erst unsausweichlich zu werden beginnt.« (Pless-

ner 1981a: 271)
Um den angesprochenen Anmallungen entgegenzutreten, verfolgt
Plessner deren Logik und vor allem deren wissenschaftliche bzw.
pseudowissenschaftliche Grundlage: In der zunehmenden »Verwis-
senschaftlichung des Lebens«, wie er es an anderer Stelle nennt,
(Plessner 1983d: 113) sieht er schliefllich eine Bedrohung des Men-
schen, weil der Mensch hier nicht nur seine Individualitdt verliert und
der Verallgemeinerung unterliegt, sondern auch, weil er eine dem
wissenschaftlichen Zugang innewohnende Verdinglichung erfahrt: Er
wird hier vor allem in Hinblick auf seine Manipulierbarkeit, d.h. auf
Eingriffsmdglichkeiten hin wahrgenommen. Als Gegenstand der Wis-
senschaften fallt der Mensch notwendig unter die Gesetze der Objekti-
vitdt und in dieser Objektivierung wird er verfiigbar. Diese wissen-
schaftlichen Erkenntnisse wiederum kdnnen »zur Richtschnur fiir Ein-
griffe staatlicher Autoritdt in das menschliche Leben« werden (Pless-
ner 1983c: 130) und entfalten damit ihren Einfluss auf die Politik. Die
staatlichen Eingriffe in das menschliche Leben, die nicht nur zur Zeit
des Nationalsozialismus offen zu tage traten, und heute etwa im Em-
bryonengesetz und im Stammzellgesetz geregelt werden, folgen dem-
nach also unausweichlich einem verobjektivierenden und verdingli-
chenden Begriff des Menschen, den die philosophische Anthropologie
wiederum kritisch in den Blick nehmen kann, um die Grenzen und Ge-
fahren dieses objektivierenden Zugangs aufzuweisen. Dass Plessner

221

hitps:/dol.org/1014361/9783839403198-0T1 - am 14.02.2028, 18:24:20, https://wwwiinllbra.com/de/agb - Open Access -

»So wie der
Mensch sich sieht,
wird er«.
Uberlegungen zur
politischen
Verantwortung der
philosophischen
Anthropologie im
Anschluss an
Helmuth Plessner


https://doi.org/10.14361/9783839403198-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Heike besonders auf die Gefahren wissenschaftlicher Zugange zum Men-

Kédmpf schen aufmerksam wird und weniger den VerheiRungen fortschreiten-
der medizinischer Therapien vertraut, ist zweifellos der Erfahrung der
unmenschlichen Konsequenzen einer verobjektivierenden Bestim-
mungspraxis und deren enge Verwobenheit mit der Politik zur Zeit
des Nationalsozialismus geschuldet. Hier wurde nicht nur die Ideolo-
gisierung anthropologischer berlegungen in den Natur- und Geistes-
wissenschaften und in der Philosophie sichtbar, sondern es wurden
auch ihre Auswirkungen auf die Gesetzgebung deutlich, etwa in den
Niirnberger Gesetzen (1935), die im Jahr vor Plessners Antrittsvorle-
sung in Groningen verabschiedet worden waren. In der pseudowissen-
schaftlichen Rassenideologie findet Plessner schlieRlich die »alle
Menschlichkeit methodisch ausschaltende Objektivierung des Men-
schen zum Naturding« (Plessner 1983b: 101), die wiederum die
Grundlage der Institutionalisierung der Menschenverachtung im
Recht liefert. Die Gefahren, die entstehen, wenn menschliches Leben
auf eine wissenschaftlich oder pseudowissenschaftlich aufkldrbare
Natur reduziert wird, wurden im Nationalsozialismus uniibersehbar
und die Verstrickung von Rassenlehren, Anthropologie und philoso-
phischer Verherrlichung »bloRRen Lebens« in die Politik durchschau-
bar.

Von dieser Einsicht geleitet, ndamlich »wie eng Auffassung und
Behandlung des Menschen zusammenhéngen« (Plessner 1983d: 105),
die Plessner immer wieder zum Ausdruck bringt, stellt er die philoso-
phische Anthropologie in den Horizont der praktischen Vernunft oder
genauer: er weist die unauflosbare Verwobenheit praktischer und
theoretischer Vernunft auf:

»Fiir jede theoretische Bestimmung unseres Wesens haben wir zu zah-

len, sie ist ein Vorgriff auf die Praxis, von ihr hdngt ab, was aus uns

wird. So wie der Mensch sich sieht, wird er; darin besteht seine Frei-

heit, an der er festzuhalten hat, um Mensch zu sein.« (Plessner 1983d:

116)

Die Selbstverstdndigung iiber die Aufgabe der philosophischen An-
thropologie erfolgt bei Plessner daher in Begriffen der Verantwortung,
Kritik und Freiheit: Der Begriff des Menschen hat demnach schon ei-
nen yverpflichtenden Sinn« und ist nicht als zoologische Bestimmung
zu verstehen (Plessner 1983a: 37). Daher ist die Aufgabe der philoso-
phischen Anthropologie nach Plessner — wie schon angesprochen -
als »moralisch-politische Aufgabe« zu verstehen, die sie durch eine
Steigerung der Skepsis gegen die Moglichkeiten der Bestimmung des
menschlichen Wesens und gegen die Fixierung des Menschen wahr-
nehmen kann. Damit trdgt Plessner der Einsicht Rechnung, dass an-
thropologische Bestimmungen des Menschen keine neutralen Defini-
tionen sind, sondern vielmehr als stets neu zu erwirkende Entschei-
dungen zu betrachten sind, die in ihren Auswirkungen auf die Praxis

222

hitps:/dol.org/1014361/9783839403198-0T1 - am 14.02.2028, 18:24:20, https://wwwiinllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403198-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Konsequenzen bergen, die die philosophische Anthropologie reflek-
tieren kann.

Die performative Macht der Anthropologie und ihre
politische Verantwortung

Es ldsst sich sagen, dass Plessner, trotz seiner Beziige auf Kant, bei
dem er die »Sorge um die Auswirkung der anthropologischen Theorie
auf die Praxis« findet (Plessner 1983c: 131), der erste war, der, mo-
dern gesagt, die performative Macht der Anthropologie wahrgenom-
men und sie dariiber hinaus in sein anthropologisches Denken einbe-
zogen hat. In solchen, oben zitierten Formulierungen wie: »So wie
der Mensch sich sieht, wird er«, gelangt die performative Macht theo-
retischer Modelle, ihre identitdtsstiftende Wirkung, in den Blick. Die-
se Blickrichtung hat Plessner wiederum dazu gefiihrt, die politische
Verantwortung der philosophischen Anthropologie allererst themati-
sieren zu konnen: Nicht die Behauptung der Wahrheit steht daher im
Vordergrund anthropologischer Aussagen, sondern die Verantwortung
gegeniiber den von ihr produzierten Effekten im Feld des Politischen.
Weniger der Anspruch, das So-sein des Menschen zu enthiillen, ist fiir
Plessner hier leitend, sondern viel eher die Besinnung auf die von der
Anthropologie ausgehenden Effekte und Konsequenzen, die den Um-
gang mit dem Menschen betreffen. Anthropologische Modelle erschei-
nen in ihrer Funktion, Horizonte der Selbstverstdndigung bereitzu-
stellen, zugleich identitdtsstiftend und handlungsleitend. Diese Exwa-
gung fithren schlielich zu einer Kritik jedweder Bestimmungspraxis
und zur Verteidigung der Unergriindlichkeit des Menschen.

Plessner entwickelt seine philosophische Anthropologie also ge-
wissermallen als Anthropologiekritik, ohne die Anthropologie zu ver-
abschieden. Dieser kritische Blick auf die Anthropologie wird nicht
zuletzt auch schon in seinem Buch Macht und menschliche Natur
(1931) deutlich, in welchem er sowohl den Gedanken der performati-
ven Macht von Theorien anfiihrt, indem er unter anderem seiner
Schrift Heinrich Heines Satz »Die Welt ist die Signatur des Wortes«
voranstellt, als auch Versuche, definitorische Bestimmungen des
Menschen vorzunehmen, kritisch diskutiert: Bestimmungen, so zeigt
er hier, fungieren, indem sie Qualifikationskriterien bereitstellen, als
Disqualifikationsinstrumente, als Ausschlussverfahren. Sie bedingen
Marginalisierungen, Verwerfungen und Peripherisierungen, wie z.B.
die Identifikation von »Menschen im Latenzzustand« (Plessner
1981a: 158) oder »Barbaren« (Plessner 1981a: 161), auf die Plessner
im kolonialen Kontext aufmerksam macht.

Weitere Beispiele dafiir, wie die Rede von >dem« Menschen als
Ausschlussdiskurs operiert, hat Wolfgang ERbach aufgewiesen, indem

223

hitps:/dol.org/1014361/9783839403198-0T1 - am 14.02.2028, 18:24:20, https://wwwiinllbra.com/de/agb - Open Access -

»So wie der
Mensch sich sieht,
wird er«.
Uberlegungen zur
politischen
Verantwortung der
philosophischen
Anthropologie im
Anschluss an
Helmuth Plessner


https://doi.org/10.14361/9783839403198-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Heike er ausfiihrt, dass mit dem Bemiihen um eine Definition des Menschen
Kéampf zugleich ein Diskurs iiber die »Unmenschen« entsteht, der sich um

Monster, Sklaven, und Gottlose bewegte. Gleichzeitig aber betont ER-
bach, dass Menschen ohne einen Begriff von sich nicht existieren
konnten:

»Irgendwo in den Zonen des Kognitiven oder des Strebens nach Wis-

sen, in den Semantiken der Freiheit und der Nichtdeterminiertheit und

dort, wo es um Fehlbarkeit, Umkehr und Bindung geht, wird auch heu-

te noch nach einer Definition des Menschen gesucht. Mit Definitionen

des Menschen entsteht der Diskurs iiber den Unmenschen, und er be-

gleitet die Praxis seiner Verfolgung. Aber ohne einen Begriff von sich

hat noch keine menschliche Gruppe existieren konnen.« (ERbach

2003: 87 f.)
In dieser Zwickmiihle bewegt sich die Anthropologie, die die Frage
nach dem Menschen nicht aufgeben aber auch nicht beantworten
kann. Vielleicht ldsst sich die Aufgabe der philosophischen Anthropo-
logie gerade darin sehen, die Unbeantwortbarkeit und Offenheit der
Frage nach dem Menschen aufzuweisen und als kritisches Korrektiv in
jeweils bestehende Begriffe und Definitionen des Menschen einzu-
bringen. Dabei ldge eine Aufgabe nicht zuletzt darin, aufzuweisen,
inwieweit die Anthropologie selbst mit ihren Identifikationen auch
als Strukturmoment des politischen Feldes wirkt, wie es sich anhand
der Praxis des Rassismus, Sexismus und Kolonialismus beispielhaft
verdeutlichen ldsst. Hier bestdtigt sich Plessners Beobachtung, wie
eng Auffassung und Behandlung des Menschen ineinander greifen.

Es ldsst sich resiimierend sagen, dass in einer anthropologischen
Bestimmungspraxis eine performative Erzeugung von Identitdten er-
folgt, die das Feld des Politischen strukturieren, und sie legt staatli-
che Regulierungen und Eingriffe in menschliches Leben (gesellschaft-
liches oder biologisches) nahe bzw. legitimiert sie. In Gehlens Be-
stimmung des Menschen als »Méangelwesen« beispielsweise ist der Ruf
nach Institutionen bzw. Disziplinartechniken (wie sich in Anlehnung
an Foucault sagen lieRe) uniiberhérbar. Die institutionelle Stabilisie-
rung soll laut Gehlen den Mangel an Instinktsicherheit kompensieren.

Die Kritik an der Bestimmung des Menschen, die Plessner dazu
fiihrt, die Unbeantwortbarkeit der Frage »Was ist der Mensch?« stets
zu betonen, trifft nicht nur seine definitorische Bestimmung, sondern
auch seine teleologische Bestimmung, seine »Bestimmung zu...«. So
schreibt er:

»Die eigentiimliche Verbundenheit mit der praktischen Situation

schlielich verbietet der Philosophischen Anthropologie, den Men-

schen, wenn auch in der Fiille »aller< seiner Seinsdimensionen, auf das

hin, was er >eigentlich< sein kann und soll zu formulieren oder definie-

ren. Strukturformeln diirfen keinen abschlieRend-theoretischen, son-

224

hitps:/dol.org/1014361/9783839403198-0T1 - am 14.02.2028, 18:24:20, https://wwwiinllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403198-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

dern nur einen aufschlieBend-exponierenden Wert beanspruchen.«

(Plessner 1983a: 39)

Teleologische Bestimmungen wie abschlieRend-theoretische Struk-
turformeln wiirden, indem sie die Unergriindlichkeit des Menschen
verspielen, wiederum die Zukunftsfahigkeit des geschichtlichen We-
sens Mensch verschlieRen und dariiber hinaus Eingriffe und staatli-
che Regulierungen menschlichen Lebens legitimieren.? Die Bestim-
mungspraxis ist demnach weniger durch die Frage nach ihrer Wahr-
heit und Gesichertheit kritisierbar als vielmehr durch eine kritische
Untersuchung der Weise, in der sie sich gewissermalRen selbst be-
wahrheitet, wie sie also gesellschaftlich und politisch wirksam wird.

Bestimmungen des menschlichen Wesens, der menschlichen Na-
tur, der menschlichen teleologischen Bestimmung, bieten, gerade
wenn sie verobjektivierend sind, erstens Angriffsflichen staatlicher
Regulierung, zweitens wirken performativ identitdtsstiftend und da-
mit a) strukturierend auf das politische Feld zuriick und tilgen b) die
Maoglichkeit politischer Handlungsfahigkeit, die auf Freiheit, nicht
auf determinierende Bedingungen verwiesen ist. Diese Freiheit wie-
derum lésst sich nicht beweisen oder erkennen® sondern nur perfor-
mativ sichern, indem Fixierungen des menschlichen Wesens fernge-
halten und iiberschritten werden.

Plessners philosophische Anthropologie ldsst sich also als Ergeb-
nis einer Anthropologiekritik lesen, die seine Anthropologie zu einer
Reflexivitdt der Theoriebildung gefiihrt hat, die die philosophische
Anthropologie als Feststellungswissenschaft verabschiedet und die
performative Dimension als kritisches Regulativ in die Theoriebildung
aufnimmt. Die philosophische Anthropologie kann ihre kritische Auf-
gabe nur wahrnehmen, wenn sie sich selbst nicht wiederum auf feste
Grundlagen stellt. Durch ihre Skepsis gegeniiber Bestimmungen und
Fixierungen, mit der sie in Prozesse menschlicher Selbstverstandi-
gung eingreift, nimmt sie schlief3lich ihre Verantwortung wahr, die in
der Verteidigung der Freiheit liegt, die nicht zuletzt politische Hand-
lungsfahigkeit begriindet. Diese Freiheit wiederum ist keine erkenn-
bare, eine, von der auszugehen ist, denn, so arqumentiert Plessner im

3 | In diese Richtung hat jiingst die Sloterdijk-Debatte gewiesen, in der ein
vermeintlich durchschauter Plan der Natur (Domestikation) gewissermafen als
magliche Leitlinie der Regulierung menschlichen Lebens diskutiert wurde. Zur
Entwicklung der Sloterdijk-Debatte und zu ihrem Bezug zur Anthropologie vgl.
Nennen (2003). Nennen charakterisiert die Anthropologie als Krisensymptom
und diskutiert in diesem Rahmen die Leistungsfahigkeit des Begriffs der
»Selbstentsicherung« im Anschluss an Plessner (Nennen 2003: 586 ff.).

4 | Dass sich Freiheit notwendig einem wissenschaftlichen Nachweis entzieht,
wurde zuletzt in den Hirnforschungen Singers deutlich, der Freiheit objektiv fiir
nicht nachweisbar und daher subjektiv fiir eine Illusion hdlt (Singer 2002).

225

hitps:/dol.org/1014361/9783839403198-0T1 - am 14.02.2028, 18:24:20, https://wwwiinllbra.com/de/agb - Open Access -

»So wie der
Mensch sich sieht,
wird er«.
Uberlegungen zur
politischen
Verantwortung der
philosophischen
Anthropologie im
Anschluss an
Helmuth Plessner


https://doi.org/10.14361/9783839403198-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Heike Anschluss an Kant, »wiirde der Mensch sich als frei erkennen, ware es
Kédmpf um seine Freiheit geschehen« (Plessner 1983c: 131).
So wird Plessner in eine notwendig zirkuldre Begriindung gefiihrt:
Die oben zitierte Aussage, dass der Mensch so wird, wie er sich sieht,
ist weniger Ausdruck als vielmehr Vollzugsform seiner Freiheit, die er
nicht erkennen kann, sondern die er performativ sichert und an der
er, wie Plessner ausfiihrt, festzuhalten hat, um Mensch zu sein. Diese
zirkuldre Begriindung erscheint als Stdrke einer Argumentation, die
Bestimmungen verweigert, weil sich in Fixierungen der Verlust der
Freiheit vollzieht. Daher kann die philosophische Anthropologie mit
einer verantwortungsvollen Theoriebildung dazu beitragen, den Men-
schen zu einer verantwortlichen Praxis zu befreien.

Anthropologie und Biotechnologie

Die vorangegangenen Uberlegungen zur Reflexion auf die politischen
und gesellschaftlichen Auswirkungen von anthropologischen Theori-
en, ihre performative Macht, und die Offnung des Blicks fiir den Kon-
text der anthropologischen Debatten bieten Anschlussmoglichkeiten
fiir die anthropologische Diskussion um die Biotechnologien. Dabei
steht weniger die Frage nach den unabsehbaren Mdglichkeiten bio-
technologischer Forschung — wie die des >shopping in the genetic su-
permarket¢ — im Vordergrund, sondern es kann vielmehr auch die Fra-
ge nach den Auswirkungen laufender Diskussionen gestellt werden.
Hier lasst sich mit Plessner zundchst eine kritische Perspektive auf
gegenwartige Versuche neuer Bestimmungen und Ideen des Men-
schen entwickeln. Dabei ware daran zu denken, die politische Verant-
wortung der philosophischen Anthropologie durch einen kritischen
Metadiskurs wahrzunehmen, der den Bestimmungs- und Ausschlus-
slogiken gegenwdrtiger Diskurse um eine Definition des Menschen,
wie sie z.B. in der Embryonen- und Stammzellenforschungsdebatte zu
beobachten sind, nachgeht, und ihnen eine Steigerung der Skepsis
entgegenhdlt. Dariiber hinaus kann nach den Effekten von (wenn
auch wissenschaftlich ungesicherten aber dennoch wirksamen) Ent-
wiirfen und Phantasien eines >gentechnisch optimierten Menschen«
gefragt werden.

Zuerst zum erstgenannten Aspekt: Es ldsst sich beobachten, dass
die Frage »Was ist der Mensch?« in der Bioethikdebatte und hier ins-
besondere in der Embryonen- und Stammzellenforschungsdebatte ei-
nen neuen Aufschwung erfahren hat, und dass nunmehr Anthropolo-
gien um diese Frage zentriert werden. So sind etwa Individualitdt,
Empfindungsfdhigkeit, Selbstbewusstsein, oder das Faktum des Gebo-
renseins als mogliche Antworten diskutiert worden. Wahrend diese
Uberlegungen in einem offenen Diskussionszusammenhang als For-

226

hitps:/dol.org/1014361/9783839403198-0T1 - am 14.02.2028, 18:24:20, https://wwwiinllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403198-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

men der Selbstvergewisserung und Selbstverstindigung durchaus
notwendig sind, erscheinen sie doch dann, wenn sie in den Kontext
einer juristischen Definition des Menschen gestellt werden (wie im
Zusammenhang mit dem Stammzellgesetz), problematisch zu werden.
Denn sobald diese anthropologischen Uberlegungen als Qualifikati-
onskriterien gelesen werden, also als Versuche, eine Definition des
Menschen zu geben, um schlieRlich iiber die Anwendbarkeit oder
Nichtanwendbarkeit des Lebensschutzes und der Menschenrechte zu
entscheiden, fithrt die Frage nach dem Menschen in eine Disqualifika-
tionsbewegung, die die philosophische Anthropologie, wenn sie ihre
offenhaltende Funktion ernst nimmt, kritisch betrachten muss.

Im Rahmen der Diskussion um das jiingst verabschiedete Stamm-
zellgesetz geht es notwendig darum, den Menschen als Rechtssubjekt
zu qualifizieren, um seinen Kldgerstatus und damit sein Recht auf
Schutz zu begriinden. Der gegenwartige anthropologische Diskurs im
Rahmen der Frage nach dem staatlich schiitzenswerten Leben ver-
bleibt damit in der Bestimmungslogik. Hier geht es darum, menschli-
ches Leben zu identifizieren, um das disqualifizierte Leben der Zer-
storung, bzw. der Forschung zu iiberlassen. Im »Stammzellgesetz« ist
die »staatliche Verpflichtung, die Menschenwiirde und das Recht auf
Leben zu achten und zu schiitzen«, Ausgangspunkt der Regulierung,
die mit der zu gewdhrleistenden »Freiheit der Forschung« in Einklang
zu bringen ist (Stammzellgesetz 2002: § 1). Es geht also zundchst
darum, das Objekt staatlicher Verpflichtung auf Schutz zu bestimmen,
um in einem zweiten Schritt eine Art Giiterabwdgung vorzunehmen.

Die Zuspitzung der anthropologischen Diskussion auf die Frage,
wann menschliches Leben beginnt, wie es identifizierbar ist, verbleibt
in der Logik des juridischen Diskurses. Antworten zielen auf definito-
rische Bestimmungen und bewegen sich um die Anwendbarkeit des
staatlichen Lebensschutzes. Nun lief3e sich auf der einen Seite sagen,
dass eine Definition innerhalb der Gesetzgebung unumganglich ist,
und die philosophische Anthropologie gewissermafRen die Verpflich-
tung hat, zu dieser Diskussion beizutragen. Auf der anderen Seite
stellt sich jedoch die Frage, inwiefern eine im Anschluss an Plessner
formulierte philosophische Anthropologie sich auf diese Frage einlas-
sen kann, ohne ihre zentralen Einsichten aus dem Blick zu verlieren.
Denn es ldsst sich sagen, dass die Philosophie innerhalb dieses engen
Fragehorizonts gewissermallen die Wissenschaften in ihrem Anspruch
auf Objektivitdt imitiert und damit die zentrale Einsicht Plessners aus
den Augen verliert, dass die philosophische Anthropologie (iiberspitzt
gesagt) eine historisch kontingente Selbstreflexion des Menschen ist,
die immer auch normativen und normierenden Charakter hat. In der
geschilderten Diskussion ldsst sich also die von Plessner kritisierte
Tendenz zur Verwissenschaftlichung des Lebens und vor allem der
wissenschaftlichen Qualifikation staatlich schiitzenswerten menschli-

227

hitps:/dol.org/1014361/9783839403198-0T1 - am 14.02.2028, 18:24:20, https://wwwiinllbra.com/de/agb - Open Access -

»So wie der
Mensch sich sieht,
wird er«.
Uberlegungen zur
politischen
Verantwortung der
philosophischen
Anthropologie im
Anschluss an
Helmuth Plessner


https://doi.org/10.14361/9783839403198-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Heike chen Lebens aufweisen. Zudem scheinen sowohl die historische und

Kéampf die gesellschaftliche Situiertheit der Diskussion um eine Bestimmung
des Menschen als auch die Geschichtlichkeit der Anthropologie weit-
gehend ausgeblendet zu werden. Von Plessner ausgehend liefRe sich
sagen, dass die Frage nach dem Menschen falsch gestellt ist, wenn sie
nicht als unbeantwortbar verstanden wird. In dem Bemiihen, Antwor-
ten zu geben, Kriterien zur Identifikation des Menschen anzugeben,
verharrt die Diskussion in der Disqalifizierungsbewegung und der Ob-
jektivierung, ohne der darin beschlossenen Selbstverfehlung des
Menschen Rechnung zu tragen.

Dariiber hinaus ist zu bedenken, dass die anthropologische Dis-
kussion in einem gesellschaftspolitischen Kontext stattfindet, aus
dem sie hervorgeht und den sie beeinflusst. Geht man mit Etienne Ba-
libar von einer pessimistischen Zeitdiagnose aus, so findet die Diskus-
sion um die Legitimierung staatlicher Eingriffe in menschliches Leben
zu einer Zeit statt, die Balibar zufolge durch einen »differentialisti-
schen Rassismus« gekennzeichnet ist. (Balibar 1990: 28) Mit dem Mo-
debegriff der »Xenophobie«, der ein natiirliches Abwehrverhalten ge-
gen alles Andersartige konstatiert, kann schon die bloRe »Andersar-
tigkeit« als Bedrohung inszeniert werden, so dass ein zu Zeiten Pless-
ners {iblicher Rekurs auf die Minderwertigkeit des Andersartigen gar
nicht mehr notwendig wére, um eine Trennungspolitik zu legitimie-
ren.

Die Bedrohungen des Menschen durch die Beantwortung der Fra-
ge, was der Mensch ist, die Plessner aufgewiesen hat, sind also nicht
mit einem scheinbar liberalen Werterelativismus verschwunden, son-
dern konnen in gewandelter Gestalt wieder auftauchen, um beispiels-
weise eine Segregations- und Selektionspolitik gegeniiber Andersarti-
gen zu legitimieren

Den Versuchen der Beantwortung der Frage »Was ist der Mensch?«
kann Plessners Sinn fiir die notwendige Selbstverfehlung des Men-
schen in der Objektivierung entgegengehalten werden. Durch eine
Steigerung der Skepsis gegeniiber Fixierungen kann die Schutzwiir-
digkeit des in der Objektivierung notwendig Verfehlten, des Entzoge-
nen, das juristischer Definitionsstrenge entgeht und auch nicht in er-
ster Linie staatlich zu schiitzen ist, in den Blick kommen. So wdre zu
erwdgen, ob nicht ein Recht auf Leben vor und jenseits der Kodifizie-
rung geltend zu machen ist, und die kritische, offenhaltende Funkti-
on der philosophischen Anthropologie eine Mdglichkeit bietet, ihrer
politischen Verantwortung nachzukommen.

Ein weiterer Effekt der neuen Biotechnologien ist der schon ange-
sprochene neue Diskurs um Therapierbarkeit und >Optimierung«< des
Menschen, der auch die 6ffentliche Wahrnehmung des wissenschaftli-
chen Diskurses leitet, wie beispielsweise durch (in den USA durchge-
filhrte) Umfragen, ob Eltern einer gentechnischen Optimierung ihrer

228

hitps:/dol.org/1014361/9783839403198-0T1 - am 14.02.2028, 18:24:20, https://wwwiinllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403198-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kinder zustimmen wiirden, deutlich wird. Obwohl sich dagegen ein-
wenden lédsst, dass diese 6ffentliche Wahrnehmung der Gentechnolo-
gie ihren faktischen Mdglichkeiten nicht entspricht, andert dies doch
nichts an der Tatsache, dass dieser Diskurs gesellschaftliche Effekte
hat. Ich mochte im Folgenden die These vertreten, dass die Entwiirfe
eines gentechnisch optimierten Menschen dazu beitragen, die von
Plessner als uneigentlich bezeichnete Misanthropie zu beférdern und
ihr eine spezifische Auspragung zu geben.

Plessner unterscheidet in Anlehnung an Kant eine eigentliche
Form der Misanthropie, die als Menschenfeindschaft und Menschen-
furcht angesprochen werden kann, von einer »uneigentlichen« Mis-
anthropie, die Plessner auch als Menschenverachtung bezeichnet.
Diese uneigentliche Menschenverachtung kennzeichnet Plessner,
wiederum in Anlehnung an Kant, als solche, die aus der Feststellung
einer Diskrepanz zwischen der Idee des Menschen und seiner Realitdt
hervorgeht:

»Hier bildet die Anerkennung dessen, was der Mensch sein kdnnte,

wenn er nur wollte, den Hintergrund, den Rechtsgrund fiir Trauer und

Bitterkeit. Die Herabsetzung trifft seine Wirklichkeit, nicht seine

Idee.« (Plessner 1983d: 108)

Wahrend Kant in dieser misanthropischen Trauer eine Erhabenheit
entdeckt, da das Gefiihl auf einer Idee beruht und als Konsequenz die
»Absonderung von aller Gesellschaft« (Kant 1974: 203) nach sich
zieht, geht es Plessner eher darum, zu zeigen, welcher Kunstgriffe
sich diese Menschenverachtung bedient, um gewissermaRRen gesell-
schaftsfahig zu werden. Fiir den hier verfolgten Kontext ist dabei her-
vorzuheben, dass Plessner aufweist, dass diese Verachtung das >Ab-
straktum Mensch¢ betrifft, die es dem Misanthropen so erlaubt,
durchaus gesellschaftlichen Umgang zu haben oder sogar Wertschat-
zung dem Einzelnen entgegenzubringen. Aber gerade diese scheinba-
re Wertschdtzung des Einzelnen macht die Verachtung um so unbe-
lehrbarer, als die Erfahrung im Umgang mit einem Menschen nicht die
Verachtung gegeniiber >dem« Menschen abzumildern vermag.

Diese Uberlegungen zur Diskrepanz zwischen Idee und Wirklich-
keit des Menschen, die zur Menschenverachtung fiihrt, erméglichen
es, die gegenwdrtigen Effekte der Diskussion zu beobachten, ohne die
Sichtweise eines zukiinftigen, gentechnisch manipulierten Menschen
einnehmen zu miissen, obwohl das Argument des Freiheitsverlustes
des »geplanten Menschen< durchaus iiberzeugend ist. Die neuen, von
der Biologie und Medizin angespornten Phantasmen optimierter Men-
schen, die etwa in Diskussionen um >wiinschenswerte Merkmale«
Raum gewinnen, scheinen dariiber hinaus eine neue Idee des Men-
schen zu liefern, vor deren Hintergrund nunmehr reales Leben als de-
fizitdres und zu verachtendes erscheint. Ich denke, dass diese Idee
eines gentechnisch optimierten Menschen (gleichgiiltig, ob sie reali-

229

hitps:/dol.org/1014361/9783839403198-0T1 - am 14.02.2028, 18:24:20, https://wwwiinllbra.com/de/agb - Open Access -

»So wie der
Mensch sich sieht,
wird er«.
Uberlegungen zur
politischen
Verantwortung der
philosophischen
Anthropologie im
Anschluss an
Helmuth Plessner


https://doi.org/10.14361/9783839403198-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Heike sierbar ist oder nicht) den Effekt hat, gelebtes, reales Leben (auch das

Kéampf eigene) zu verachten und zu entwerten. Menschen werden méglicher-
weise nur noch in Hinblick auf ihre Optimierbarkeit oder Therapier-
barkeit wahrgenommen und verlieren ihre individuellen Gesichter.
Der individuelle Umgang mit der eigenen >Krankheitc etwa wird nicht
langer als Qualifikationskriterium lebenswerten Lebens bedacht.

Es ldsst sich sagen, dass diese Verachtung aus dem Mangel an Ver-
sohnungsformen mit dem Unverfiigharen und Imperfekten entsteht.
Der Gedanke an Versohnungsmdglichkeiten scheint durch die Suche
nach Uberwindung durch Therapie abgeldst worden zu sein. Nun mag
der Begriff der Verséhnung iiberholt erscheinen, aber die Verachtung
resultiert gerade aus der Unfdhigkeit zur Verséhnung. Vielleicht geht
es heute in der philosophischen Anthropologie genau darum, die Ent-
zogenheit des Menschen zu denken und neue Verséhnungsformen mit
gelebtem, realem, imperfektem Leben zu finden. Diese Suche nach
Versohnungsformen mit dem Verworfenen scheint heute dringend ge-
boten um, wie es sich mit Judith Butler ausdriicken lieRe, »leben zu
lassenc.

Zusammenfassend ldsst sich festhalten, dass die politische Ver-
antwortung der philosophischen Anthropologie sichtbar wird, sobald
sie Wesensbestimmungen des Menschen in Hinblick auf deren Auswir-
kungen reflektiert und sich als Feststellungswissenschaft problema-
tisch wird. Erst dann gelangt die enge Verwobenheit von Auffassung
und Behandlung des Menschen in den Blick, so dass auch die perfor-
mative Macht anthropologischer Modelle thematisierbar wird. Diese
aufzukldren und in der Theoriebildung zu beriicksichtigen bietet eine
Mdglichkeit, die politische Verantwortung der philosophischen An-
thropologie wahrzunehmen. Dabei kdnnte die philosophische Anthro-
pologie
- den Effekten anthropologischer Modelle und Begriffe im Feld des

Politischen nachgehen
- einen Metadiskurs iiber Verwerfungslogiken und Tendenzen zur

Menschenverachtung fithren
- eine Verteidigung der Freiheit in der Abweisung und Ubschrei-

tung von Fixierungen leisten, um politische Handlungs- und Ver-

antwortungsfahigkeit zu wahren
- Versdhnungsformen mit gelebtem Leben bedenken, die uns nicht
zuletzt durch einen wissenschaftlich distanzierten Blick auf den

Menschen und den Glauben an die Feststellbarkeit seiner Bestim-

mung abhanden gekommen sind.

230

hitps:/dol.org/1014361/9783839403198-0T1 - am 14.02.2028, 18:24:20, https://wwwiinllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403198-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Literatur

Balibar, E. (1990): »Gibt es einen >Neo-Rassismus<?«, in: E. Balibar/
I. Wallerstein (Hrsg.), Rasse, Klasse, Nation. Ambivalente Identitd-
ten, Hamburg, Berlin, S. 23-38.

Bourdieu, P. (1990): Was heif3t sprechen? Die (Okonomie des sprachli-
chen Tauschs, Wien.

Butler, J. (2001): Psyche der Macht. Das Subjekt der Unterwerfung.
Frankfurt a. Main.

ERbach, W. (2003): »Von Menschen und Unmenschen, in: N. Bolz/
A. Miinkel (Hrsg.), Was ist der Mensch?, Miinchen, S. 69-88.

Kampf, H. (2002): »Politische Philosophie als Sprachkritik. Zum
Machtdiskurs bei Judith Butler«, in: Dialektik. Zeitschrift fiir Kul-
turphilosophie 2, S. 101-116.

Kant, I. (1974): Kritik der Urteilskraft. Werkausgabe, hrsg. W. Wei-
schedel, Bd. X, Frankfurt a. Main.

Nennen, H.-U. (2003): Philosophie in Echtzeit. Die Sloterdijk-Debatte:
Chronik einer Inszenierung, Wiirzburg.

Plessner, H. (1981a): »Die Emanzipation der Macht (1962)«, in:
ders., Gesammelte Schriften, G. Dux/0. Marquard/E. Stroker
(Hrsg.), Bd. V, Frankfurt a. Main, S. 259-282.

Plessner, H. (1981b): »Macht und menschliche Natur. Ein Versuch
zur Anthropologie der geschichtlichen Weltansicht (1931)«, in:
ders., Gesammelte Schriften, G. Dux/0. Marquard/E. Stroker
(Hrsg.), Bd. V, Frankfurt a. Main, S. 135-234.

Plessner, H. (1983a): »Die Aufgabe der philosophischen Anthropolo-
gie (1937)«, in: ders., Gesammelte Schriften, G. Dux/0. Marquard/
E. Stroker (Hrsg.), Bd. VIII, Frankfurt a. Main, S. 33-51.

Plessner, H. (1983b): »Mit anderen Augen (1953)«, in: ders., Ge-
sammelte Schriften, G. Dux/0. Marquard/E. Strdker (Hrsg.), Bd.
VIII, Frankfurt a. Main, S. 88-104.

Plessner, H. (1983c): »Uber einige Motive der philosophischen An-
thropologie (1956)«, in: ders., Gesammelte Schriften, G. Dux/0.
Marquard/E. Stroker (Hrsg.), Bd. VIII, Frankfurt a. Main, S. 117-
135.

Plessner, H. (1983d): »Uber Menschenverachtung (1953)«, in: ders.,
Gesammelte Schriften, G. Dux/0. Marquard/E. Stroker (Hrsg.), Bd.
VIII, Frankfurt a. Main, S. 105-116.

Réttgers, K. (2002): Metabasis. Philosophie der Ubergénge. Sozialphi-
losophische Studien, Bd. 4, Magdeburg.

Singer, W. (2002): Die Beobachtung im Gehim. Essays zur Hirnfor-
schung. Frankfurt a. Main.

231

hitps:/dol.org/1014361/9783839403198-0T1 - am 14.02.2028, 18:24:20, https://wwwiinllbra.com/de/agb - Open Access -

»So wie der
Mensch sich sieht,
wird er«.
Uberlegungen zur
politischen
Verantwortung der
philosophischen
Anthropologie im
Anschluss an
Helmuth Plessner


https://doi.org/10.14361/9783839403198-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Heike Stammzellgesetz (2002): »Gesetz zur Sicherstellung des Embryo-

Kampf nenschutzes im Zusammenhang mit der Einfuhr und Verwendung
menschlicher embryonaler Stammzellen«, StZG (Stammzellgesetz)
vom 28. Juni 2002, Bundesgesetzblatt Jahrgang 2002 Teil I, Nr.
42,S.227.

232

hitps:/dol.org/1014361/9783839403198-0T1 - am 14.02.2028, 18:24:20, https://wwwiinllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839403198-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

