Kapitel 5: Transdisziplinare Konturierungen eines
Konzepts epistemischer Gewalt

»We have been warned that every concept
tends to become a conceptual monster.
We are not afraid.«

(Manifesto for Good Living/Buen Vivir,
zit.n. Santos 2014: 6)

Bei der Einfithrung meiner zentralen Forschungsfrage — Was ist epistemische Gewalt
und wie wirkt sie? — habe ich Roland Barthes mit der Aussage zitiert, dass man (s-)ei-
nen Schliissel wihlen miisse, um sich mit dem vielschichtigen Phinomen namens
Gewalt zu beschiftigen. Mein Schliissel ist ein aus feministisch-post-dekolonialer
Perspektive um die Dimension des Wissens erweiterter und vertiefter Gewaltbe-
griff. Er eroffnet Horizonte einer Gewaltanalyse, die ihren Gegenstand nicht als
isoliertes Ereignis versteht, sondern als historischen Prozess und globales Verhilt-
nis, in dem Wissen von zentraler Bedeutung ist. Dieser Schliissel mag nicht jede
Tiir aufsperren, auf der epistemische Gewalt geschrieben steht, und auch nicht je-
de, hinter der man sie vermutet. In sozialwissenschaftlichen Debatten iiber Gewalt
im Kontext internationaler Politik, von wo aus meine Suche ihren Ausgang genom-
men hat, ist dieser Schliissel noch nicht sehr bekannt. Schliefilich ist er, wie viele
tiber disziplinire Grenzen hinweg benutzte Werkzeuge, durch seinen Gebrauch
auch in stetigem Wandel begriffen.

Vom Konzept der kolonialen Moderne aus betrachtet ist der Begriff epistemi-
sche Gewalt alles andere als abstrakt, und seine Bestandteile — Wissen einerseits
und Gewalt andererseits — stellen keinen Widerspruch dar. Die Dimension des
Epistemischen ist nicht eine unter vielen, sondern riickt in den Fokus der Auf-
merksamkeit. Wissen(schaft) nicht nur als Mittel fiir anzustrebende Lésungen zu
verstehen, sondern als Bestandteil der jeweils zu analysierenden Probleme, 6ffnet
den Blick hin zu einer Gewaltanalyse, die angesichts der anhaltenden kolonialen
Moderne vor allem Herrschaftskritik sein und nicht der Aufrechterhaltung dieser
Herrschaft dienen will. Ein darauf basierendes Konzept epistemischer Gewalt er-
moglicht, eine tiber den konventionellen methodologischen und epistemologischen



https://doi.org/10.14361/9783839451311-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

272

Epistemische Gewalt

Nationalismus hinausgehende Makroebene zu adressieren, ohne die jegliche Ge-
waltanalyse im Kontext internationaler Politik zu kurz greift.

Indem das Konzept epistemische Gewalt Herrschaftsverhiltnisse tiber die und
in der Dimension des Wissens fokussiert, fordert es jenes fragwiirdig gewordene
Narrativ von Fortschritt, Entwicklung und Gewaltfreiheit der Moderne substanziell
heraus, mit dem sich zwar der Exzess bestimmter Formen politischer Gewalt verur-
teilen, das zugleich jedoch die epistemischen Grundlagen der in vielerlei Hinsicht
gewaltférmigen kolonialen Moderne weitgehend unangetastet lisst. Die Analyse
und Theoretisierung epistemischer Gewalt stellt das von seiner kolonialen Unter-
seite bereinigte Konzept der Moderne infrage und macht deutlich, dass wir auch
heute noch in einer kolonialen Moderne leben.

Kritische Sozialwissenschaft muss lernen, die Totalitit der kolonialen Moder-
ne zu benennen, ohne in den Essenzialismus und Universalismus von Metanarrati-
ven zuriickzufallen, die diese Moderne kennzeichnen. Das gilt auch fiir die Analyse
und Theoretisierung epistemischer Gewalt in ihren unterschiedlichen, miteinander
verschrinkten Erscheinungsformen im internationalen politischen Kontext. Zu-
gleich gilt es, sich einer Auflosung der Welt in Mikronarrative entgegenzustellen,
mit der die Kolonialitit von Macht, Wissen und Sein aus dem Blick gerit und die
selbst eine Ausdrucksform epistemischer Gewalt ist. Erst eine Perspektive, der dies
gelingt, kann potenziell zur Reduktion jenes euro- und androzentrischen Univer-
salismus und Okzidentalismus beitragen, die zentrale Bestandteile epistemischer
Gewalt bilden. Zuriickzuweisen ist dabei die oft geiuferte Befiirchtung oder auch
Unterstellung, mit dem Fokus auf epistemische und andere als (vermeintlich zu)
weit gefasste Formen von Gewalt wiirden jene direkter und physischer Art aus dem
Blick geraten. Unterschiedliche Formen von Gewalt in ihrem Wechselverhiltnis zu
betrachten und dabei von der Dimension des Epistemischen im Kontext der ko-
lonialen Moderne auszugehen, ermdglicht vielmehr, deren zutiefst gewaltformige
globale Ordnung in die Betrachtung konkreter Gewaltereignisse zu integrieren.

Ich betrachte den Begriff epistemische Gewalt nicht als Metakonzept, das tiber
oder hinter allem steht oder alles erkliren kann. Ich erachte ihn jedoch als not-
wendiges Werkzeug der Analyse und Kritik von Gewalt in der kolonialen Moderne,
das bislang kaum benutzt wird, weil dieses Verstindnis der Moderne nur an eini-
gen kritischen Rindern der wissenschaftlichen Debatte angekommen ist. Episte-
mische Gewalt lisst sich als Scharnier oder als Schnittstelle zwischen unterschied-
lichen Gewaltphinomenen manifester und latenter Art verstehen, die die koloniale
Moderne kennzeichnen. Doch sind diese Begriffe zu unbeweglich, um die facetten-
reichen Ausformungen epistemischer Gewalt angemessen zu bezeichnen.

Ich denke epistemische Gewalt auch als amorphe Substanz von Verbindungs-
und Bruchlinien zwischen und innerhalb von unterschiedlichen, besser sicht- und
benennbaren Formen von Gewalt. Eine genauere Untersuchung dieser wenig be-
achteten Zwischenriume trigt dazu bei, unser Verstindnis von Macht, Gewalt und

110:08.



https://doi.org/10.14361/9783839451311-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 5: Transdisziplinare Konturierungen eines Konzepts epistemischer Gewalt

Herrschaft vor dem Hintergrund der kolonialen Moderne einer Kritik und Erneue-
rung zu unterziehen. Die Riume des Wissens, die im Kontext der kolonialen Mo-
derne hervorgebracht worden sind und deren Fortbestand ihrerseits mit befesti-
gen, bleiben dabei stets umkimpft — epistemologisch ebenso wie politisch.

Ausgangspunkt meiner Auseinandersetzung mit epistemischer Gewalt ist das
Anliegen, diese Riume in ihrer Komplexitit von miteinander in Beziehung stehen-
den Macht-, Gewalt- und Herrschaftsverhiltnissen besser beschreiben zu kénnen.
Ein transdisziplinires Konzept epistemischer Gewalt ist die Voraussetzung da-
fiir. Vor einer Eindeutigkeit suggerierenden Definition epistemischer Gewalt und
daran gekniipften Erwartungen an ihre Operationalisierbarkeit fiir konventionel-
le Gewaltforschung ist jedoch zu warnen. Wenn ich im Folgenden unterschiedli-
che Bestandteile eines Konzepts epistemischer Gewalt verdichte, spreche ich daher
nicht von einer Definition, die Eindeutigkeit suggeriert, sondern, heuristischer,
von Konturierungen.

Auf Basis des Konzepts der Kolonialitit von Macht, Wissen und Sein (Kapitel 2) ver-
schrinke ich die in den Begriffslandschaften epistemischer Gewalt (Kapitel 3) sowie in
den Dimensionen des Epistemischen in weiten Gewaltkonzepten (Kapitel 4) diskutierten
Anniherungen an den Zusammenhang von Wissen und Gewalt miteinander. Im
Riickgriff auf die Fiille bereits existierender, weit iiber Disziplinen und Felder ver-
streuter Anndherungen an die Problematik biete ich somit einen systematischen
Uberblick dariiber, was wir unter epistemischer Gewalt verstehen kénnen und wie
unterschiedliche Aspekte dieses Phinomens zueinander in Beziehung stehen. Aus-
gehend von meinem in Gewalt weiter denken (Kapitel 1) dargelegten Erkenntnisinter-
esse hinsichtlich einer Theoretisierung des Verhiltnisses von Wissen(schaft) und
Gewalt integriere ich relevante Aspekte aller diskutierten Ansitze in dieses Ras-
ter. Zugleich bleibt es mit drei breiten Konturierungen offen fiir eine Erginzung
durch zukiinftige konzeptionelle und phinomenologische Anniherungen an epis-
temische Gewalt auf Basis der Kolonialitit von Macht, Wissen und Sein (Kapitel 2).

Notwendigerweise kommt dabei auch die (eigene) Wissenspraxis als Teil kom-
plexer Gewaltverhiltnisse wieder in den Blick. Die Frage, inwiefern an einer Reduk-
tion epistemischer Gewalt gearbeitet werden kann, wihrend man dies notwendi-
gerweise auf dem epistemischen Territorium der Moderne tut, diskutiere ich im
finalen Abschnitt UnDoing Epistemic Violence.

110:08.

273


https://doi.org/10.14361/9783839451311-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

274

Epistemische Gewalt

Epistemische Gewalt in der kolonialen Moderne

»During the last 520 years of the >Euro-
pean/Euro-North-American capitalist/pa-
triarchal modern/colonial world-systemc«
we went from>convert to Christianity or I'll

6™ century, to scivilize or

8th

kill you< in the 1
Il kill you< in the 18™ and 19 centuries,
to »develop or I'll kill you<in the 20" cen-
tury, and more recently, the s-democratize
or I'll kill youc at the beginning of the 21%
century.«

(Grosfoguel 2012: 97)

Epistemische Gewalt bezeichnet jenen Beitrag zu gewaltformigen gesellschaftli-
chen Verhiltnissen, die im Wissen selbst, in seiner Genese, Ausformung, Organi-
sationsform und Wirkmichtigkeit angelegt sind. Damit meine ich nicht jegliche
sich auf der Ebene des Wissens manifestierende Erscheinungsform, die in einen
Zusammenhang mit direkt erkennbaren Formen von Gewalt gestellt werden kon-
nen. Epistemische Gewalt ist Moglichkeitsbedingung, Bestandteil und Produkt der
kolonialen Moderne. Diese Moderne ist keine genuin gewaltfreie, weil fortschrittli-
che, demokratische und wissensbasierte. Sie ist auf vielfiltige Weise mit ihrer ko-
lonialen Vergangenheit und der immer noch gegenwirtigen, sie konstituierenden
und von zahlreichen Formen von Gewalt geprigten sogenannten Unterseite ver-
bunden. Aus diesem Grund liegt es nahe, epistemische Gewalt weder in eurozentri-
scher Gewohnheit zu abstrahieren noch den Begrift fiir jeglichen Zusammenhang
von Wissen und Herrschaft in Zeit und Raum zu verallgemeinern. Ein derartiges
Verstindnis wiirde die globale, epocheniibergreifende Dimension der historischen
Kolonisierung und gegenwirtigen Kolonialitit analytisch wie politisch marginali-
sieren.

Epistemische Gewalt ist nicht gleichmiRig iber Strukturen, Institutionen, Ak-
teur_innen und Diskurse verteilt. Sie bringt die Asymmetrien der kolonialen Mo-
derne mit hervor und wird in ihnen wirksam. Deren zentrales Merkmal ist die
Trennung von Materialitit und Sozialitit einerseits und Erkenntnis(produktions-)
fahigkeit andererseits, die Errichtung eines epistemischen und ontologischen Ab-
grundes, entlang dessen Ungleichheits- und Herrschaftsverhiltnisse organisiert,
legitimiert und naturalisiert werden. Epistemische Gewalt ist ihrer Ausbreitung
und Allgegenwart zum Trotz nicht alles und jedes. Sie hat eine spezifische Herkunft
(Europa), eine spezifische Geschichte (Kolonialismus und Kapitalismus), spezifi-
sche Funktionsweisen (Rassismus/Sexismus als Grundlage von globaler Arbeits-

110:08.


https://doi.org/10.14361/9783839451311-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 5: Transdisziplinare Konturierungen eines Konzepts epistemischer Gewalt

und Ressourcenteilung) und bringt spezifische Subjekte hervor, die an diesen Pro-
zessen in unterschiedlichen Positionen und Wirkungsgraden beteiligt sind.

Die heterarchisierten Positionierungen dieser Subjekte befinden sich dies-
oder jenseits beziehungsweise inmitten des von dekolonialen Theoretiker_innen
so genannten Abgrundes, der sich stets aufs Neue befestigt, wihrend er von
jenen sozialen Kimpfen, die zumeist in diesem Abgrund ihren Anfang nehmen,
herausgefordert und verindert wird. Diese Kimpfe sind epistemische wie auch
politische, denn sie stellen die vermeintliche Naturgegebenheit, Universalitit und
Objektivitit des imperialen Selbstverstindnisses ebenso infrage wie die mit ihm
normalisierten Herrschaftsverhiltnisse.

Epistemische Gewalt ist dementsprechend nichts Statisches, sondern stets in
Bewegung. Anstatt sie also in eine abgeschlossene Definition zu zwingen, kon-
turiere ich ein bewegliches Raster, innerhalb dessen ich méglichst viele hinsicht-
lich einer epistemischen Dimension relevante Elemente der Konzepte strukturel-
ler, kultureller, symbolischer und normativer Gewalt systematisch anordne, zuein-
ander und insbesondere zu den zuvor diskutierten Verstindnissen epistemischer
Gewalt in Beziehung setze.!

Im Folgenden strukturiere ich mein transdisziplinires Konzept epistemischer
Gewalt in drei Schritten. Mit der Unterscheidung einer Mikro-, Meso- und Makro-
ebene greife ich dabei auf ein gingiges sozialwissenschaftliches Typologisierungs-
schema zuriick, entlang dessen ich das ebenfalls dreiteilige Konzept der Kolonia-
litdt von Sein, Wissen und Macht als Raster fiir ein transdisziplinires und daher
facettenreiches Konzept epistemischer Gewalt fruchtbar mache. Im ersten Schritt,
konzeptionell auf der Mikroebene, die ich mit dem Konzept der Kolonialitit des
Seins redefiniere, geht es um den konkreten Menschen, der epistemische Gewalt
erleidet und/oder ausiibt. Im zweiten Schritt, auf der Mesoebene, die ich von der
Kolonialitit des Wissens her entwerfe, steht die Frage nach dem Anteil der Wis-
senschaften bei der Definition, Legitimation und Naturalisierung von Gewalt im
Mittelpunke. Ein dritter Schritt fokussiert auf die Relevanz epistemischer Gewalt
in Hinblick auf die Resilienz von Herrschaftsordnungen im globalen Mafistab. In
diesem Zusammenhang spreche ich von einer postkolonial erweiterten Makroebe-
ne, auf der ich die Kolonialitit der Macht verorte.

Dieses Verstindnis von Mikro-, Meso- und Makroebene orientiert sich an
Boatcds und Costas Vorschlag fiir eine postkoloniale Reorientierung der Soziolo-

1 Um einer gut lesbaren Verdichtung willen verzichte ich im Folgenden auf detaillierte Refe-
renzen zu den einzelnen Argumenten, die ich bereits in den vorangegangenen Kapiteln aus-
fithrlich dargelegt und nachgewiesen habe. Dies gilt insbesondere fiir die zahlreichen Anna-
herungen an epistemische Gewalt aus Kapitel 3. Demgegeniiber fithre ich die drei zentralen
Autor_innen aus Kapitel 4 auch hier namentlich an, um sie mit den jeweiligen Konzepten in
Verbindung zu bringen.

110:08.

275


https://doi.org/10.14361/9783839451311-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

276

Epistemische Gewalt

gie (2010b: 74ff.). Thnen liegt daran, den methodologischen Nationalismus ihrer
Disziplin auf einer im Sinne der kolonialen Moderne global verstandenen Makro-
ebene zu problematisieren und sozialwissenschaftliche Wissensproduktion — einst
wie heute — als integralen Bestandteil der Kolonialitit zu thematisieren. Wenn
sie sozialwissenschaftliche Kategorisierungen von einer globalen Dimension her
denken, geschieht dies nicht aus einem liberalen Universalismus heraus, der
vielen Globalisierungstheorien innewohnt, sondern mit Fokus auf die asymmetri-
sche Verfasstheit der kolonialen Moderne, deren Kritik schirferer als der bislang
iblichen analytischen Werkzeuge bedarf.

Angesichts der theoretischen Begriindung meines Vorhabens mag es para-
dox anmuten, die in das koloniale Projekt verstrickte Dreiteilung der Welt in
mikro, meso und makro aufzugreifen, die ihrerseits eine spezifische Teilungs-
und Ordnungsperspektive eurozentrischer Wissenschaft darstellt. Doch gerade
indem Boatcd und Costa mit einer Umdeutung dieser Trias potenzielle Ankniip-
fungspunkte innerhalb des akademischen Feldes ausfindig und sich fiir eine post-
koloniale Makrosoziologie zunutze machen, anstatt das sozialwissenschaftliche
Begriffsrepertoire ginzlich zu verwerfen, plidieren sie fiir eine Dekolonisierung
ihres eigenen Faches, der Soziologie. Bevor man nimlich iiberhaupt von einem
vielfach geforderten post- beziehungsweise decolonial turn sprechen konne, miisse
man den colonial turn der jeweiligen Disziplin selbst zuriickverfolgen, der ihrer
Institutionalisierung vorausgegangen sei. Zentrale Begriffe zu resignifizieren und
bestehende Konzepte auf dieser Grundlage weiterzuentwickeln ist ein Beitrag zu
diesem Prozess, der fiir alle wissenschaftlichen Disziplinen fort- oder erst in Gang
gesetzt werden muss.

Diese Titigkeit kann nicht jenseits dessen stattfinden, was sie zu itberwinden
trachtet, dabei aber epistemische Briiche anstofien und verstirken, die potenziell
auch politisch wirksam werden. Mit meiner Systematisierung eines Konzepts epis-
temischer Gewalt fithre ich die Diskussion weiter Gewaltkonzepte aus unterschied-
lichen kritischen Theorietraditionen der Sozial-, Geistes- und Kulturwissenschaf-
ten mit der metatheoretischen Fundierung meines Vorhabens im Konzept der ko-
lonialen Moderne zusammen. In der soziologischen Begriindung dieser Systemati-
sierung spiegelt sich zum einen die unumgingliche Schwierigkeit einer Transgres-
sion eurozentrischer und okzidentalistischer Epistemologie. Zum anderen zeigt
sich in ihrer Ausgestaltung auch die Problematik einer inter- und multidisziplinir
angelegten Theoriearbeit, die aus den eingangs dargelegten Griinden eine Aufwei-
chung disziplinirer Begrenzungen anstrebt, weil diese selbst eine Facette epistemi-
scher Gewalt darstellen. Diese Begrenzungen sind letztendlich jedoch nicht ginz-
lich auflésbar, wenn man sich zugleich in diesen disziplinir abgesteckten Feldern
bewegt und diese mitgestalten will. Nicht zuletzt stellt der Anspruch, ein transdis-
ziplinires Konzept zu entwerfen auch insofern eine Herausforderung dar, als sich
die inhaltlichen Bezugspunkte unterschiedlicher epistemologischer, theoretischer

110:08.


https://doi.org/10.14361/9783839451311-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 5: Transdisziplinare Konturierungen eines Konzepts epistemischer Gewalt

und methodologischer Traditionen nur selten als bruchlos miteinander kompatibel
erweisen.

Im Bewusstsein dieser Einschrinkungen formuliere ich im Folgenden eine sys-
tematische Antwort auf die in dieser Arbeit zentrale Fragestellung: Was ist epistemi-
sche Gewalt und wie wirkt sie?

Mikroebene der Kolonialitat des Seins: Gewalterfahrung

Auf der Mikroebene der Beobachtung und Analyse von Gewaltphinomenen rekur-
rieren sozialwissenschaftliche Analysen iiberwiegend auf direkte physische Gewalt.
Dabei wird den konkreten Akteur_innen, Titer_innen und/oder Opfern, die grofite
Aufmerksambkeit zuteil. Der damit einhergehende Fokus auf das Individuum ist
fiir die Frage nach epistemischer Gewalt nur bedingt aufschlussreich, wenn Meso-
und Makroebene davon abgetrennt und eine globale Konstellation im Sinne der
kolonialen Moderne nicht mitgedacht werden. Ein weiteres Hindernis bei der Ver-
ortung epistemischer Gewalt auf der Mikroebene ist die Annahme, dass etwas so
vermeintlich Abstraktes an keinen Korper, keinen Leib, keine Person, kein Subjekt
gebunden sei und sich dementsprechend jenseits konkreter Menschen entfalte.

Beiden Vorbehalten entgegne ich mit dem Verweis auf die miteinander ver-
schrankten Vernichtungsprozesse, die ich im Zusammenhang mit dem Begriff der
Genozide/Epistemizide sowie mit dem Konzept der Kolonialitit des Seins disku-
tiert habe. Zentral fir dieses Konzept ist das Argument, dass sich im Zuge der ko-
lonialen Expansion Europas ein epistemischer Rassismus/Sexismus normalisiert
hat, tiber den kriegerisches Handeln und die Anwendung von Gewalt von der Aus-
nahme zur Regel und Normalitit geworden sind, und das nicht nur in politisch-
praktischer, sondern auch in epistemischer Hinsicht. Die gelebte Erfahrung von
Krieg, Vernichtung und Gewalt an der sogenannten Unterseite der Moderne ist in
diesem Verstindnis nicht singulires empirisches Faktum oder individuelle Dispo-
sition, wie dies in eurozentrischer Gewaltforschung oft der Fall ist. Vielmehr stellt
sie den von Gewalt durchdrungenen Ausgangspunkt fiir die Annahme einer in der
Kolonialitit des Seins begriindeten ontologischen Differenz zwischen abstrakter
eurozentrischer Philosophie und Sozialtheorie einerseits und konkreter gelebter
Erfahrung andererseits dar.

Epistemische Gewalt ausgehend von dieser Annahme zu theoretisieren bedeu-
tet, die in erheblichem Ausmaf} auf Individuum, Subjekt und Akteur_innen und
damit auch auf den jeweiligen lokalen Kontext von Gewaltereignissen fokussier-
te sozialwissenschaftliche Gewaltdebatte beharrlich in den Kontext facetten- und
umfangreicher globaler Herrschaftsverhiltnisse einzuordnen. Letztere jedoch sind
nur unter Beriicksichtigung weiter Gewaltbegriffe angemessen zu fassen. Episte-
mische Gewalt ausgehend von der konkreten Erfahrung nicht nur des Erleidens,
sondern auch des Veriibens direkter physischer Gewalt im Sinne der Kolonialitit

271


https://doi.org/10.14361/9783839451311-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

278

Epistemische Gewalt

des Seins zu denken, bildet dementsprechend die erste der drei Konturierungen
eines transdiszipliniren Konzepts epistemischer Gewalt. Welche Aspekte der zu-
vor diskutierten Anniherungen an Phinomen und Konzept lassen sich nun dieser
ersten Ebene zuordnen? Worin dufert sich epistemische Gewalt in dieser Hinsicht?

Leiblichkeit, Sozialitdt, Verinnerlichung

Das nicht Gesagte, das Gesagte, aber nicht Gehorte, das Gehérte, aber nicht Ver-
standene, das Verstandene, aber nicht Anerkannte sind wiederkehrende Artikula-
tionen epistemischer Gewalt, die keinesfalls allein auf der Mikroebene begriind-
bar sind, aber genau dort, in den konkreten Erfahrungen von Menschen, wirksam
werden. Insbesondere von feministischen Stimmen werden die Regeln des Sag-
baren und der Horbarkeit fiir ein Verstindnis epistemischer Gewalt zentral ge-
setzt, anstatt Titer_innen- und Opferdichotomien fortzuschreiben, wenn es um
die individuellen Auswirkungen epistemischer Gewalt in strukturell gewaltférmi-
gen Herrschaftsverhiltnissen geht. Neben dem Konzept des repressiven Schwei-
gens zihle ich dazu die Begriffe des exogenen und endogenen Verstummens oder
zum Schweigen gebracht Werdens ebenso wie das Konzept der epistemischen Un-
terdriickung, in dem der Verlust von Dialogfihigkeit und das Misslingen von Kom-
munikation analysiert wird. Epistemische Ungerechtigkeit, unterschieden in Un-
gerechtigkeit der Zeug_innenschaft und hermeneutische Ungerechtigkeit, fithrt zu
Entwertung, Uberschreibung und Ausléschung bestimmter Erfahrungs- und Er-
kenntnispositionen. Auch wenn es um auf Rassismus basierende Exklusionsme-
chanismen sowie ganz konkrete Diskriminierungserfahrungen und eine durch Ar-
mut und desastrdse Arbeitsbedingungen bedingte kiirzere Lebenserwartung geht,
wird epistemische Gewalt gewissermafien von der Mikroebene der Kolonialitit des
Seins aus gedacht und problematisiert.

Bei all diesen Phinomenen epistemischer Gewalt ist der Korper bezie-
hungsweise der Leib von Belang. In den Kérper werden Kategorisierungen wie
Geschlecht, Sexualitit und >Rasse« eingeschrieben. Der Leib wird damit zum
Austragungsort epistemischer Gewalt auf der Mikroebene. Alle genannten Formen
epistemischer Ungerechtigkeit und Unterdriickung weisen ebenso wie Unsicht-
barmachung, Ignoranz und Gleichgiiltigkeit gegeniiber den von epistemischer
Gewalt Betroffenen zuallererst diese personenbezogene und leibliche Dimension
der Kolonialitit des Seins auf der Mikroebene auf. So werden mit Hilfe von sich
stets erneuerndem hegemonialem Expert_innenwissen etwa Korper und Sprachen
voneinander unterschieden, um — nicht notwendigerweise intentional, aber eben
diesem Paradigma folgend — Menschen, Riume und Ressourcen zu kontrollieren
und auszubeuten. Dies ist umso eher méglich, je konsequenter der je konkrete
leidende Leib aus diesen Prozessen hinausgeschrieben und damit unsichtbar
gemacht wird. Das berithmte Beispiel der sogenannten Witwenverbrennung

110:08.



https://doi.org/10.14361/9783839451311-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 5: Transdisziplinare Konturierungen eines Konzepts epistemischer Gewalt

sowie die in zahlreiche sexualisierte und rassifizierte Modi ausdifferenzierte
individuelle, von Gewalt und Zwang begleitete Anpassung an die kapitalistische
Produktionsweise sind weitere Beispiele fir die Austragung epistemischer Gewalt
auf der Mikroebene. Dort zu verorten ist des Weiteren die psychische, mentale
und kognitive Verinnerlichung epistemischer Gewalt durch die von ihr selbst
Betroffenen.

Bei fast allen der hier zusammengefassten expliziten Anniherungen an epis-
temische Gewalt auf der Mikroebene der Kolonialitit des Seins wird zudem deut-
lich, dass das der _die Einzelne alles andere ist als ein monadisches, isoliertes Indi-
viduum. Menschen sind eingebettet in soziale Kontexte und Beziehungen. Dem-
entsprechend ist auch jede Erfahrung des Erleidens epistemischer Gewalt als Er-
gebnis einer Interaktion, eines Verhiltnisses zu betrachten, auch wenn es sich da-
bei nicht notwendigerweise um eine direkte interpersonale Begegnung handelt.

Mit dem Fokus auf konkrete Sub-jekte — im dekolonialen Sinne von Ausschluss
und Unterwerfung, die durch den Bindestrich markiert werden — kommen dem-
entsprechend nicht nur jene Menschen in den Blick, die epistemische Gewalt erlei-
den, sondern auch Akteur_innen, von denen sie ausgeht und die sie ausiiben. Als
Subjekte im Sinne ihrer — im Gegensatz zu den damit Adressierten — unbestrit-
tenen epistemischen Handlungsfihigkeit und daraus resultierenden politischen
Anerkennbarkeit verfiigen sie iiber das zur Normalitit gewordene Privileg, epis-
temische Gewalt ausiiben zu kénnen, ohne dass diese von ihrem Umfeld oder von
ihnen selbst iiberhaupt als Gewalt — und daher als problematisch — erachtet wird.
Und selbst wenn dies der Fall ist, so hat es keine Konsequenzen, weil die jeweilige
Gewaltpraxis als normal oder zumindest als gerechtfertigt erscheint. Die epistemi-
sche Gewalt der Kolonialitit des Seins besteht in diesem Fall in der Verselbstver-
stindlichung der imperialen Seinsweise. Die iiber sie implementierte ontologische
Differenz wird dabei so sehr normalisiert, dass eigene Privilegien nicht infrage
gestellt werden (miissen). In allen Beispielen sind die Inhaber_innen solcher Privi-
legien als handelnde Subjekte relevant, wenn auch nicht allein verantwortlich far
die Existenz epistemischer Gewalt.

Sowohl ungefragte und anmafRende Fiirsprache fiir sogenannte Subalterne so-
wie die wohlmeinende, aber oftmals essenzialisierende Behauptung, diese kénn-
ten sich ohnehin selbst vertreten, werden nicht nur auf der Mikroebene der epis-
temisch Ver- und Behandelten, sondern auch der Handelnden wirksam. Es ist
die Situiertheit der im (post-)kolonialen Setting privilegierten Wissenden, die mit
entsprechenden imperialen Seins-, Denk- und Handlungsweisen einhergeht und
damit ein wesentliches Element epistemischer Gewalt darstellt. Das Beispiel des
(post-)kolonialen globalen Tourismus in Lindern des sogenannten Globalen Sii-
dens erlaubt ebenfalls eine Identifizierung von Akteur_innen epistemischer Ge-
walt, wenn die konkrete Differenz korperlich-leiblicher Erfahrung zwischen Aben-
teuerreisenden aus dem globalen Norden/Westen und jenen Sherpas problemati-

110:08.

279


https://doi.org/10.14361/9783839451311-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

280

Epistemische Gewalt

siert wird, die fir erstere ihre Gesundheit und ihr Leben aufs Spiel setzen, wih-
rend diese sich selbst als devisenbringende und Menschenrechte férdernde Wohl-
titer_innen betrachten. Der vermeintlich umgekehrte Rassismus im heutigen Siid-
afrika, bei dem Weife Eliten den Verlust ihrer Privilegien beklagen, ist ein weiteres
Beispiel fiir epistemische Gewalt, die nicht abstrakt und in Systemen verborgen ist,
sondern sich im konkreten Handeln bestimmter Akteur_innen manifestiert.

Auch im vermeintlich gewaltfreien System Wissenschaft ist epistemische Ge-
walt nicht nur abstrakt und systemisch vorhanden, sondern an konkrete und han-
delnde Personen gebunden, wie Ausfithrungen zum vielgestaltigen Epistemizid
und zu epistemischer Monokultur in der wissenschaftlichen Praxis sowie postko-
loniale Kritik an den Sprachwissenschaften zeigen. Inklusion und Exklusion von
Sprachen ist hier eng an leibliche Erfahrung und verkdrperte Kategorisierung und
Hierarchisierung gebunden. Auch die genannten Friedens- und Konfliktforscher
problematisieren epistemische Gewalt als dem System Wissenschaft inhirent,
wenn auch mitunter im Widerspruch zu ihrer eigenen Intention. So kénnen etwa
Uberlegungen zu intellektueller Solidaritit gegeniiber Wissenschaftler_innen im
Globalen Siiden der Mikroebene der Kolonialitit des Seins zugeordnet werden,
in der sich die imperiale Seinsweise im akademischen Habitus entfaltet. Wenn
jedoch die Definition epistemischer Gewalt von Systemkritik abgetrennt bleibt,
bleibt auch jeglicher Losungsvorschlag auf eine interpersonelle Ebene reduziert —
und damit nicht sehr iiberzeugend. Auch die Kritik an einem binnenakademischen
Dialogdefizit sowie der explizit oder implizit bekriftigte Glaube an gewaltfreie
Wissenschaft tragen Ziige eines sich in der Kolonialitit des Seins iiberlegen,
zwar kritisch und wohltitig wihnenden, letztlich aber auch imperialen Subjekts.
Dessen Denken, so das dekoloniale Argument, ist zutiefst von der Kolonialitit des
Seins geprigt — auch dann, wenn es gegen diese andenken will.

Damit ist nicht gemeint, dass es keine alternativen Imaginarien gebe und kei-
nen Widerstand, sondern dass die hegemonialen Paradigmen der kolonialen Mo-
derne sich als duflerst hartnickig und langlebig erweisen, gerade weil sie nicht nur
auf'insitutioneller, sondern auch auf individueller Ebene und in sozialen Beziehun-
gen verinnerlicht und damit schwer fassbar sind. Nicht zuletzt stiitzt die imperiale
Seinsweise aber auch konkrete Privilegien und Interessen.

Anerkennung und Verkennung, Anerkennbarkeit und Verantwortlichkeit

Dass die Konzepte struktureller und kultureller, symbolischer und normativer Ge-
walt nicht direkt an die Denkfigur der Kolonialitit des Seins anschlussfihig sind,
iberrascht angesichts ihrer Genese innerhalb eurozentrischer Sozial-, Kultur- und
Geisteswissenschaften nicht weiter. Es lassen sich jedoch einige Argumente iden-
tifizieren, die die bislang verdichtete erste Konturierung epistemischer Gewalt auf
einer Mikroebene erginzen, ohne sie auf diese zu reduzieren.

110:08.


https://doi.org/10.14361/9783839451311-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 5: Transdisziplinare Konturierungen eines Konzepts epistemischer Gewalt

Ahnlich wie feministische, post- und dekoloniale Theoretiker_innen die kogni-
tive, mentale, psychische und sogar leibliche Verinnerlichung epistemischer Ge-
walt beschreiben, kann man auch das auf symbolischer Gewalt basierende Habi-
tuskonzept verstehen: als ein System von Denk-, Wahrnehmungs-, Bewertungs-
und Aktionsschemata, die gerade dann am besten im Sinne der Stabilisierung von
Herrschaft wirksam sind, wenn sie von den Menschen verinnerlicht und auch ge-
gen ihren Willen reproduziert werden. Der Kern dieses auch hinsichtlich epistemi-
scher Gewalt relevanten Konzepts ist die prireflexive Ubereinstimmung zwischen
Herrschenden und Beherrschten, die sich vor allem auf individueller Ebene ma-
nifestiert. Diese von Bourdieu als symbolisch bezeichnete Gewalt hat gerade im
individuellen Prozess des Erkennens, Anerkennens und Verkennens ihrer Funk-
tionsweisen eine zentrale Bedeutung hinsichtlich epistemischer Gewalt auf der
Mikroebene, denn es ist das Individuum, das diese komplexe Leistung erbringen
muss.

Wihrend Theoretiker_innen epistemischer Gewalt mit der Verinnerlichung eu-
rozentrischer Epistemologien auch Kimpfe um Anerkennung sowie Prozesse der
Selbstdisziplinierung und Selbstunterwerfung im Kontext der kolonialen Moderne
problematisieren, zieht Bourdieu den franzdsischen Kolonialismus kaum in Be-
tracht, sobald er Algerien verlisst. Lediglich in seinen frithen Schriften iiber Alge-
rien ist Rassismus als Herrschaftsprinzip und als Modus von Gewalt von zentra-
ler Bedeutung, und Bourdieu verschrinkt diesen Rassismus — dhnlich wie post-
und dekoloniale Theoretiker_innen — mit der iiber die Kolonisierung erfolgenden
Durchsetzung der kapitalistischen Produktionsweise. Indem er die direkte physi-
sche Gewalt der Kolonisator_innen gegeniiber den Kolonisierten als Teil einer ko-
lonialen Herrschaftsstruktur thematisiert, adressiert er die mit symbolischer Ge-
walt in Zusammenhang stehende direkt-physische Gewalterfahrung unmittelbar
bei den handelnden Personen.

Wenngleich sowohl epistemische als auch symbolische Gewalt systemisch und
abstrakt zu denken sind, werden beide ganz direkt auf der Mikroebene des Ge-
walt erleidenden Sub-jekts (im Sinne seiner allgemein anerkannten Unterworfen-
heit) und des Gewalt veritbenden Subjekts (im Sinne seiner allgemein anerkannten
Uberlegenheit) wirksam. Indem gesellschaftliche Organisationsweisen immer wie-
der auf der Mikroebene menschlichen Denkens, Fithlens und Handelns mit den
sozial vermittelten individuellen Dispositionen sozialer Subjekte in Einklang ge-
bracht werden, erscheint die wechselseitige Ubereinstimmung von explizitem Wis-
sen (Dogma) und implizitem Alltagsverstand (Doxa) als natiirlich, selbstverstind-
lich und vor allem als unverinderbar. Das ist ein Wirkungsmerkmal auf der Mikro-
ebene sowohl epistemischer als auch symbolischer Gewalt. Wenn man beide — wie
Bourdieu dies bei symbolischer Gewalt tut — vom Standpunkt der Herrschaftskri-
tik aus denkt, die das bestindige Scheitern an den herrschenden Verhiltnissen vor
Augen hat und nicht die hart erkimpften Erfolge des Widerstandes gegen diese

110:08.

281


https://doi.org/10.14361/9783839451311-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

282

Epistemische Gewalt

Verhiltnisse ins Zentrum einer Theoretisierung stellt, riickt diese kaum auflosbar
erscheinende Verschmelzung in den Vordergrund. Wenn zudem, wie es in euro-
zentrischer Sozialtheorie zumeist der Fall ist, der oder die Einzelne nicht als so-
ziales oder gar kollektiv organisiertes Wesen verstanden, sondern als weitgehend
isoliert betrachtet wird, scheint ein Ausweg aus symbolischer wie aus epistemi-
scher Gewalt unmoglich.

Als Philosophin nihert sich Butler der Problematik mit anderen Begriffen als
der Soziologe Bourdieu, wenn es um die Analyse des gewaltférmigen Zusammen-
hangs von Wissen und Herrschaft geht, und sie scheint auch optimistischer, was
dessen Verinderbarkeit betrifft. Zugleich weist ihr Konzept normativer Gewalt ei-
nige Uberschneidungen mit jenem der symbolischen Gewalt sowie mit zahlreichen
der hier diskutierten Anniherungen an epistemische Gewalt auf und erlaubt wech-
selseitige Erginzungen. Wihrend bei symbolischer Gewalt das Kriterium der An-
erkennung im Zentrum steht, geht es bei normativer Gewalt um die noch vor die-
sem Akt erforderliche Anerkennbarkeit selbst. Aus dieser in der eurozentrischen
Epistemologie zwar als universell behaupteten, tatsichlich aber nur partiell zu-
gestandenen Anerkennbarkeit resultiert Betrauerbarkeit, und ihr zugrunde liegt
die (nicht) anerkannte Verletzbarkeit menschlichen Lebens, so Butler. Beides ist
im globalen Maf3stab hochst unterschiedlich verteilt, und zwar aus geopolitischen
und historischen Griinden, die auch als epistemisch fundierte zu verstehen sind.

Obwohl konsequent diskursiv und epistemisch konzipiert, ist Butlers Konzept
normativer Gewalt unmissverstindlich vom Kérper beziehungsweise von der le-
bendigen und daher verletzlichen Leiblichkeit aus gedacht, ebenso wie die von ihr
ins Spiel gebrachten Affekte, die sozial, diskursiv und epistemisch wirksam wer-
den - sowohl bei jenen, die epistemische und normative Gewalt erleiden, als auch
bei jenen, die in ihre Ausiibung verstrickt sind. Butler bezieht sich dabei auf die
konkrete Gewaltpraxis des von den USA ausgerufenen und mittlerweile global ge-
wordenen sogenannten Krieges gegen den Terrorismus. In Auseinandersetzung
mit dessen zunehmender Selbstverstindlichkeit — einem Ergebnis zahlreicher all-
taglicher Praktiken normativer Gewalt, die sich auf der Grundlage epistemischer
Gewalt entfaltet — entwickelt sie ihre Gewalttheorie.

Vor allem aber verorte ich auf der Mikroebene der Kolonialitit des Seins die
von Butler eingeforderte globale Verantwortlichkeit, die von jedem und jeder Ein-
zelnen wahrgenommen werden miisse, ohne sich dabei jedoch — im Modus der im-
perialen Seinsweise — zum Inhaber oder zur Uberbringerin von Gewaltfreiheit zu
erkliren. Auch wenn sie sich nur punktuell post- und dekolonialer Theorie bedient,
teilt Butler zahlreiche Beziige mit deren Verstindnis der Erfahrung von Vernich-
tung und vor allem von Vernichtbarkeit auf der Basis einer grundlegenden hierar-
chischen Rassifizierung und heteronormativen Sexualisierung von Existenz- und
Denkweisen. Die Materialitit des Krieges, die die Grundlage der Kolonialitit des
Seins bildet, ist auch fiir Butler nicht von jenen Diskurs- und Reprisentationsre-

110:08.


https://doi.org/10.14361/9783839451311-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 5: Transdisziplinare Konturierungen eines Konzepts epistemischer Gewalt

gimes zu trennen, die diese Materialitit erst wirksam, weil selbstverstindlich oder
zumindest legitimierbar werden lassen.

Auch Galtung plidiert dafiir, Gewalt ausgehend von den von ihr Geschidigten
zu theoretisieren, also auf einer Mikroebene. Akteur_innen, Struktur und Kultur
werden dabei als eng miteinander verschrinkt verstanden. Es finden sich aber nur
wenige Spuren in seinem Werk, die die Dimension des Epistemischen ausdriick-
lich in den Kontext der gelebten Gewalterfahrung stellen. Die Normativitit seiner
Gewaltkritik basiert auf einem Verstindnis von Gewalt als kollektiver sozialer und
politischer, nicht vorrangig als individueller Problematik.

Wie lassen sich nun all diese weit verzweigten Spuren einer ersten Konturie-
rung auf der Mikroebene der Kolonialitit des Seins zusammenfassen?

Epistemische Gewalt als soziales Verhdltnis

Epistemische Gewalt ist nicht in erster Linie intentional und auch nicht vorrangig
interpersonell, und doch wird sie von konkreten Menschen erfahren - im Erleiden
ebenso wie im Veriiben, wenn auch mit ganz anderen Voraussetzungen und Konse-
quenzen. Wissen ist nicht nur abstrakt und systemisch, sondern immer mit sozia-
len und (geo-)politischen Positionierungen innerhalb von Herrschaftsverhiltnissen
verbunden. Wessen und welches Wissen innerhalb dieser stets asymmetrischen
und heterarchischen Verhiltnisse anerkannt und als verallgemeinerbar erachtet
wird, ist von epistemischem Rassismus/Sexismus und anderen sozialen Platzan-
weisern geprigt, deren Genese weit in die Geschichte der heute global gewordenen
kolonialen Moderne zuriickreicht und immer auch ganz konkrete Menschen be-
trifft. Erst vor dem Hintergrund der konkreten Erfahrung des >Ich vernichte, also
bin ich« ist das aufgeklirte >Ich denke, also bin ich« eines imperialen europiischen
Selbstverstindnisses artikulierbar geworden, so der Kern des Konzepts der Kolo-
nialitit des Seins. Die dabei verworfene Position des >Ich werde vernichtet, also bin
ich nicht« bildet die dafiir konstitutive Unterseite. Erst auf Basis dieser Negation
des Subjektstatus bestimmter Menschen kénnen andere ihren Standpunkt und ih-
re imperiale Seinsweise iiber die Formel >Ich denke, also bin ich< universalisieren
- und damit als quasi-natiirlich, normal und anerkannt durchsetzen.

Der moderne Anspruch auf universelle Wahrheit und Giltigkeit der auf die-
sem Subjektstatus basierenden eurozentrischen Epistemologie beruht demzufolge
auf der Ausbeutung, Vertreibung und Vernichtung von ganz bestimmtem Leben,
mit dem auch ganz bestimmtes Wissen ausgeléscht wurde und immer noch wird.
Zugleich wird diese von konkreten Akteur_innen ausgeiibte Vernichtung erst mit
ganz bestimmtem Wissen moglich. Epistemische Gewalt auf der Mikroebene der
Kolonialitit des Seins ist daher kein individuell zu behebendes Problem, wie auch
direkte physische personale Gewalt nicht nur auf der Ebene handelnder Akteur_in-
nen itberwunden werden kann.

110:08.

283


https://doi.org/10.14361/9783839451311-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

284

Epistemische Gewalt

Ungeachtet der Abstraktion und noch weitgehenden Unbekanntheit des Be-
griffs epistemische Gewalt sind die mit ihm bezeichneten Phinomene der Dis-
kriminierung und Ausbeutung konkreter Ausgangspunkt von sozialen und poli-
tischen Kiampfen. Auch wenn epistemische Gewalt nicht zum Basisvokabular so-
zialer Bewegungen zdhlt, sind gerade dort zahlreiche Beispiele dafiir zu finden,
wie Menschen die von ihnen erfahrenen und problematisierten Missstinde iiber
eine Resignifizierung zentraler Begriffe herausfordern und damit neue epistemi-
sche wie auch politische Horizonte jenseits der bestehenden Herrschaftsordnung
er6ffnen. Damit fordern sie nicht nur die Behebung akuter sozialer Problemlagen,
sondern tragen auch zur langfristigen Dezentrierung jener epistemischen Gewalt
bei, die Ungleichheits-, Gewalt- und Herrschaftsverhiltnissen zugrunde liegt und
diese miteinander verbindet. Bei emanzipatorischen Kimpfen handelt es sich not-
wendigerweise um kollektive Prozesse, in denen der und die Einzelne und seine
beziehungsweise ihre Handlungsmoglichkeiten nicht isoliert gedacht und gelebt
werden.

Diese individuellen wie auch kollektiven Anstrengungen sind notwendig, um
die resilienten Strukturen der Verselbstverstindlichung und der Normalisierung
komplexer Gewaltverhiltnisse in Frage zu stellen, aufzubrechen und zu verindern.
Damit komme ich zur zweiten Konturierung meines Konzepts epistemischer Ge-
walt, die auf organisatorische und institutionelle Prozesse von Wissen und Herr-
schaft abzielt.

Mesoebene der Kolonialitat des Wissens: Gewaltnormalisierung

Auf der Mesoebene gilt es, jene Machtbeziehungen zu thematisieren, die die anhal-
tende Kolonialitit des Wissens mit hervorbringt und die ihrerseits von ihr gestiitzt
werden. Hinsichtlich einer zweiten Konturierung eines Konzepts epistemischer
Gewalt sind fiir mich insbesondere jene Aspekte von Interesse, die unmittelbar
mit Wissen(schaft) zu tun oder betrichtlichen Einfluss auf diese(s) haben. Indem
ich diese benenne, fasse ich bestimmte Dimensionen epistemischer Gewalt auf der
Mesoebene der Kolonialitit des Wissens.

Im Zentrum dieses Konzepts steht die Tatsache, dass und wie sich ein vor-
mals religids-theologisches christliches Wissenssystem im Prozess der kolonialen
Expansion Europas sikularisiert und naturalisiert hat und zur Grundlage des auf-
geklirt-modernen Wissenschaftsparadigmas geworden ist. Wahrend Ungleichheit
und Ungerechtigkeit im religiésen Paradigma kein prinzipielles Problem darstellt,
bediirfen diese im sikularen Paradigma einer besonderen Rechtfertigung. Ratio-
nalisierung, Naturalisierung und Kulturalisierung bieten die historisch wandelba-
ren Begriindungszusammenhinge fiir ein Weiterbestehen epistemischer und an-
derer Gewaltverhaltnisse bei gleichzeitiger Behauptung, diese bereits iberwunden
zu haben oder aber tiberwinden zu kénnen.



https://doi.org/10.14361/9783839451311-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 5: Transdisziplinare Konturierungen eines Konzepts epistemischer Gewalt

Klassifizierung, Hierarchisierung, Monopolisierung, Universalisierung

Dieser Prozess umfasst die Epistemologie der Klassifizierung und Hierarchisie-
rung sowie die darauf basierende Monopolisierung und Universalisierung von
ganz spezifischem, andro- und eurozentrischem beziehungsweise okzidentalisti-
schem Wissen. Dazu gehoren auch dessen Produktionsweisen, Distributionswege
und Konsumptionsgewohnheiten, die ihrerseits in Verbindung mit imperialen
kapitalistischen Machtverhiltnissen stehen. Hand in Hand mit der kolonialen
Expansion und der Durchsetzung des kapitalistischen Weltsystems hat sich diese
Art moderner Epistemologie nach dem Vorbild einer modernen, auf Teilung, Ver-
messung und Hierarchisierung basierenden (Natur-)Wissenschaft in zahlreiche,
auch geistes-, kultur- und sozialwissenschaftliche Disziplinen ausdifferenziert.
Weit iiber das akademische Binnensystem hinaus ist sie zur Leitlinie dessen
geworden, was und wie es zu wissen gilt und welches beziehungsweise wessen
Wissen als verallgemeinerbar erachtet wird.

Die offensichtlichste Form epistemischer Gewalt, die ich dieser zweiten Kon-
turierung zuordne, ist die Rechtfertigung und Normalisierung manifester Gewalt-
formen, die unmittelbar herrschenden Interessen dient. Diese Dimension episte-
mischer Gewalt ist auch ausgehend von einem konventionellen Gewaltbegriff un-
mittelbar verstindlich, weil sie als etwas Auferliches erscheint, das die Vorstellung
der Abgrenzbarkeit von direkter physischer Gewalt intakt ldsst. Der Begriff epis-
temische Gewalt sollte jedoch nicht allein diesem legitimatorischen Verstindnis
vorbehalten werden. Er umfasst auch subtilere Phinomene in relational und pro-
zesshaft zu verstehenden Gewaltverhiltnissen. Vor allem macht er deutlich, dass
Gewalt sogenannter erster und zweiter Ordnung nicht voneinander getrennt wer-
den kénnen, sondern ineinander eingelagert sind. Direkt beobachtbare Phinome-
ne physischer Gewalt sind also mit den epistemischen Grundlagen ihrer Analyse
und Beurteilung stets verbunden.

Fiir eine weitere begriffliche Anniherung an epistemische Gewalt sind dem-
entsprechend alle Formen der hierarchisierenden Klassifizierung und der auf ihr
basierenden Verselbstverstindlichung der imperialen Seinsweise auch auf der Me-
soebene der Kolonialitit des Wissens anzusiedeln. Das bedeutet, erstens die syste-
mischen, organisatorischen und institutionellen Dimensionen von Wissen(schaft)
hinsichtlich ihrer potenziellen Gewaltférmigkeit stirker zu berticksichtigen, und
zweitens auch das Wissen selbst in Relation zu diesen Dimensionen zu setzen.
Dies gilt insbesondere in Bezug auf >Rasse< und Geschlecht als Grundlage fur die
globale Verteilung von Arbeit und Ressourcen, aber auch fir die Bewertung dessen,
was als intelligibles und damit als relevantes Wissen gilt. Die Verschrinkung die-
ser beiden zentralen Differenzkategorien in epistemischem Rassismus/Sexismus
ist nicht nur epistemisch gewaltvoll, sondern auch politisch wirkmaichtig, und sie

110:08.

285


https://doi.org/10.14361/9783839451311-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

286

Epistemische Gewalt

stellt die Ausgangsbasis fiir zahlreiche weitere heterarchische und intradependent
miteinander verflochtene Klassifzierungen dar.

Gerade das von feministischen Autor_innen thematisierte Zusammenspiel von
Sprechen, Schweigen, Hoéren und Gehortwerden, das ich bereits hinsichtlich sei-
ner Relevanz fiir eine Konturierung auf der Mikroebene der Kolonialitit des Seins
diskutiert habe, ist in hohem Mafe davon geprigt, wie Machtbeziehungen auf der
Mesoebene der Kolonialitit des Wissens organisiert und strukturiert werden. Diese
von epistemischer Gewalt geprigten Machtbeziehungen zeigen sich insbesondere
rund um die viel diskutierte Frage von Reprisentation im Spannungsfeld von Ver-
tretung und Darstellung, das nicht nur in 6ffentlichen und Spezialdiskursen, son-
dern auch in den Organisationsformen von Bildung und Wissenschaft eine wich-
tige Rolle spielt.

Welches Wissen als intelligibel gilt, ob und wie es erworben und verbreitet wer-
den kann oder inwiefern es iiberhaupt vorhanden ist, geht weit iiber die Kompetenz
konkreter Akteur_innen hinaus. Epistemische Gewalt wohnt nicht nur der mittler-
weile universalen Durchsetzung einer ehemaligen Kolonialsprache inne, sondern
liegt auch der globalisierten Standardisierung bestimmter Kommunikationsmodi
und der mit ihnen einhergehenden Technologien zugrunde. Die damit assoziierte
vermeintliche Gleichheit zwischen den Beteiligten an einem als gewaltfrei ideali-
sierten akademischen Dia- und Polylog kann nicht tiber die global asymmetrische
Arbeits- und Ressourcenteilung innerhalb der Wissenschaften selbst hinwegtiu-
schen, die entlang rassifizierter, sexualisierter und klassenbasierter Normen und
Praktiken funktioniert. Nicht zuletzt waren und sind wissenschaftliche Diszipli-
nen und ihre Vertreter innen im Kontext des Kolonialismus ebenso wie in der
anhaltenden Kolonialitit auch in ganz direkte und physische Gewaltpraktiken in-
volviert. Dies kann intentional und interessengeleitet vonstattengehen oder auch
unbewusst und gegen den eigenen Anspruch, als Wissenschaftler_in kritisch und
widerstindig zu denken und zu handeln.

Es sind also die historischen, politischen, 6konomischen und sozialen Rah-
menbedingungen des Systems Wissenschaft selbst auf der Mesoebene der Kolonia-
litdt des Wissens zu verorten, insbesondere vor dem Hintergrund der heute glo-
bal wirksamen kapitalistischen Produktionsweise. Demgegeniiber hat alternatives
und herrschaftskritisches Wissen, insbesondere, wenn es sich aufSerhalb etablier-
ter Institutionen entfaltet, einen schweren Stand, weil es nicht der Gewinnmaxi-
mierung dient, bestehende Herrschaftsordnungen substanziell herausfordert und
bestenfalls iiber nur schwache Mechanismen zu seiner Reproduktion und Tradie-
rung verfiigt. Ich mdochte hier insbesondere jene epistemisch gewaltvollen Prozesse
betonen, die zu binnenwissenschaftlicher Monokultur und zu Epistemizid fithren,
denn beide Phinomene normalisieren bestehende oder sich neu herausbildende
Herrschaftsordnungen.

110:08.


https://doi.org/10.14361/9783839451311-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 5: Transdisziplinare Konturierungen eines Konzepts epistemischer Gewalt

Das gesamte moderne Wissenschaftssystem ist in Bezug auf die ihm inne-
wohnenden Formen epistemischer Gewalt relevant. In den Worten von mir dis-
kutierter Friedensforscher reichen diese vom erwihnten ungleichen Spielfeld und
wissenschaftlichen Reduktionismus iiber die Frage der Disziplinierung und der
Durchsetzung von Bedeutung bis hin zur Trennung zwischen gewaltfreier Wis-
senschaft und potenziell ideologischer und damit als gewaltoffen diskreditierter
Nicht-Wissenschaft.

Eine hilfreiche Systematisierung epistemischer Gewalt auf der zweiten Ebe-
ne meines Konzepts ermoglicht die Unterscheidung von epistemischer Unterdrii-
ckung erster, zweiter und vor allem dritter Ordnung, mit dem die massive Resili-
enz dominanter epistemischer Systeme erklirbar wird. Erst wenn man den Begriff
der epistemischen (Un-)Gerechtigkeit iiber eine interpersonale Dimension hinaus
weiterdenkt, wird er auch fiir Wissenschaftskritik anschlussfihig. Die in Bezug
auf das System Wissenschaft am stirksten ausdifferenzierte und systematischste
Definition epistemischer Gewalt unterscheidet eine epistemische, eine historische,
eine geopolitische, eine disziplinire, eine operationale und eine methodologische
Dimension epistemischer Gewalt, und alle Dimensionen sind der Mesoebene der
Kolonialitit des Wissens zuzuordnen.

Wissenproduktionsverhdltnisse

Mit der Analyse des franzosischen Bildungs- und Wissenschaftssystems bietet
Bourdieus Konzept symbolischer Gewalt eine eindriickliche Veranschaulichung
dieser Dimensionen. Die wirkmichtige Mesoebene der Formierung und Tra-
dierung von Wissen hat Bourdieu ein Leben lang analysiert und hinsichtlich
ihrer herrschaftsreproduzierenden Wirkung kritisiert. Auch wenn er selbst da-
bei die koloniale Frage sowie jene von Rassismus und Geschlecht weitgehend
unberiicksichtigt lisst, ist seine Analyse der subtilen Aufrechterhaltung von Klas-
seninteressen in Bildung und Wissenschaft sowie deren Akteur_innen, Praktiken
und Inhalte fiir die zweite Konturierung eines Konzepts epistemischer Gewalt
interessant. Er analysiert das Verhiltnis von Machtbeziehungen, Herrschaftsord-
nung und symbolischer Gewalt ausgerechnet auf jenem Feld, das vermeintlich
ausschliefllich der Forderung von Demokratie, Gleichheit und Gerechtigkeit dient.
Doch gerade Schule und Universitit sichern bestehende Herrschaftsordnun-
gen, indem sie selbst innerhalb demokratischer Strukturen Privilegien stiitzen,
Marginalisierungen fortschreiben und Selektionsprozesse naturalisieren. Diese
langwierigen Prozesse werden mittels institutionalisierter Herrschaftstechniken
symbolischer Gewalt von allen Beteiligten verinnerlicht und fiir ebendiese mog-
lichst unsichtbar gemacht. Gerade auch auf dem Terrain des Wissens werden
die Beherrschten subtil daran gehindert, sich ihrer eigenen Krifte zu versichern,
wihrend sie zugleich auf eben diesem Terrain den sozialen Aufstieg verfolgen

110:08.

287


https://doi.org/10.14361/9783839451311-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

288

Epistemische Gewalt

und an das Verschwinden von Klassengrenzen - oder auch von Rassismus und
Sexismus — zu glauben lernen.

Bei Butlers Konzept normativer Gewalt ist hinsichtlich der Mesoebene der Ko-
lonialitit des Wissens der Begriff der Rahmungen zentral. Dabei handelt es sich
um ein Konzept, das die Intradependenz von Klasse, Sexualitit, Geschlecht und
>Rasse« sehr gut zu beobachten und zu analysieren erlaubt. Mit der Autorin kann
man von einer epistemischen Modalitit von Gewalt sprechen, die dem Wissen, den
Diskursen, der Sprache und auch den Epistemologien inhirent ist, die Butler aber
inhaltlich nicht niher bestimmt. Wenn sie Epistemisches mit Gewalt zusammen-
denkt, liegt ihr insbesondere an einem Verstindnis von gesellschaftlichen Normen
als wirkmichtige implizite Standards, die letztlich tiber Leben und Tod entschei-
den, indem sie iiber bestimmte Rahmungen Intelligibilitit, Anerkennbarkeit, Ver-
letzbarkeit und Betrauerbarkeit herstellen oder verhindern. Wahrnehmung und
Politik, Wissen und Handeln sind fiir Butler zwei Seiten desselben Prozesses und
intrinsisch miteinander verflochten, wie auch Gewalt zweiter und erster Ordnung
im Sinne Derridas es sind. Dementsprechend betrachtet sie Gewaltereignisse und
deren diskursive Rahmung als zwar unterschiedliche, aber ineinander iibergehen-
de Facetten eines wandelbaren Phinomens.

Konsequenterweise entzieht sich die Philosophin dabei einer eindeutigen De-
finition ihrer eigenen Konzepte und Begriffe und regt dazu an, die Dynamik der
Hervorbringung und Verwerfung von Wissen und die sich dabei herausbilden-
den Normen und Normalisierungen vor diesem Hintergrund nicht als gegeben
zu betrachten, sondern zu reflektieren und herauszufordern. Dies ist ein biswei-
len erniichterndes Unterfangen, denn oft wird die dabei notwendigerweise vorzu-
nehmende Relationierung von Gewaltverhiltnissen als Relativierung bestimmter
Gewaltformen missverstanden oder diskreditiert. Zugleich verweist gerade dieses
(Miss-)Verstindnis normativer Gewalt unmittelbar auf die epistemische Dimensi-
on von Gewaltverhiltnissen.

Butlers Argumentation veranschaulicht, dass jegliche Hervorbringung von
Wissen innerhalb des epistemischen Territoriums der Moderne stattfindet —
sowohl hegemoniale wie auch gegenhegemoniale, sowohl die Rechtfertigung und
Verselbstverstindlichung wie auch die Kritik und Entselbstverstindlichung von
Gewalt. Das macht dominante und marginalisierte Positionen einander keines-
falls gleich. Vielmehr erinnert diese Tatsache an die nicht nur diskursiven und
epistemischen, asymmetrisch verlaufenden Kimpfe zwischen diesen Positionen,
die niemals tiber dieselben Ressourcen verfiigen, weil bereits das Terrain, auf
dem sie ausgetragen werden, von epistemischer, symbolischer, struktureller und
normativer Gewalt gepragt ist.

Butlers Konzept normativer Gewalt mit epistemischer Gewalt im Kontext der
kolonialen Moderne zusammenzudenken geht also notwendigerweise mit der Auf-
l16sung von Eindeutigkeit und infolgedessen mit der stets umstrittenen Verhand-

110:08.


https://doi.org/10.14361/9783839451311-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 5: Transdisziplinare Konturierungen eines Konzepts epistemischer Gewalt

lung von Legitimitit der mit diesen Begriffen bezeichneten Phinomene einher.
Diese Verhandlung ist hinsichtlich der zweiten Konturierung epistemischer Ge-
walt auf der Mesoebene der Kolonialitit des Wissens, also der Aushandlung von
Machtbeziehungen im Kontext der kolonialen Moderne, von besonderem Interes-
se. Die vermeintliche Eindeutigkeit enger Gewaltbegriffe, die hegemoniale Debat-
ten iiber Gewalt insbesondere im Kontext internationaler Politik prigen, suggeriert
nimlich, dass die Frage der Legitimitit bereits geklirt sei. Damit verschwinden all
jene Facetten von Gewalt, die erst mit weiten Gewaltbegriffen benennbar gemacht
werden, aus dem Raum des Intelligiblen. Genau in diese Vereindeutigung interve-
nieren die Begriffe normative und epistemische Gewalt. Indem man sie in ins Spiel
bringt, stellt man sich schlieflich auch der Herausforderung einer Positionierung
gegeniiber jeweils zur Diskussion stehenden Gewaltphinomene.

Im Gegensatz zu Butler lisst Galtung wenig Spielraum fiir die Problematisie-
rung der eigenen epistemischen Primissen offen. Vielmehr ist seine Argumentati-
on oft selbst tief in die Kolonialitit des Wissens verstrickt. Dessen ungeachtet, und
auch wenn er seine Thesen vollig anders entfaltet, fithren einige Stringe in seinen
Konzepten struktureller und kultureller Gewalt zu vergleichbaren Schliissen wie
die genannten Anniherungen an epistemischer Gewalt dies tun. Insbesondere in
seinen frithen Texten lassen sich Argumente dafiir finden, dass auch er aus der
europiischen Kolonialpolitik resultierende Problemlagen im Wissenschaftssystem
fiir seine systemische und relationale Gewalttheorie als relevant erachtet.

So spricht er im Zusammenhang von Imperialismus und struktureller Gewalt
iber vertikal organisierte Ausbeutungsverhiltnisse zwischen Zentrum und Peri-
pherie, die sich auch im Wissenschaftssystem spiegeln und dieses mit hervorbrin-
gen. Ebenso deutlich hilt er fest, wie zentral die in strukturelle ebenso wie in kul-
turelle Gewalt eingelagerte Frage nach herrschaftsstabilisierender Wissensproduk-
tion fiir den Imperialismus insgesamt ist. Auffillig ist in diesem Zusammenhang,
dass die heute virulente anglophone Globalisierung von Kommunikationsmodi und
entsprechenden Technologien vor beinahe 50 Jahren — also noch lange vor Goog-
le Scholar und Academia Premium - bereits von Galtung als Technik imperialer
Herrschaft problematisiert wurden, ebenso wie die asymmetrische akademische
Arbeitsteilung zwischen sogenanntem Globalen Norden und Siiden.

Punktuell anschlussfihig an feministische und insbesondere post- und deko-
loniale Verstindnisse epistemischer Gewalt ist auch Galtungs frithe Analyse einer
von ithm so genannten Spaltung und Ausbeutung als Modus imperialistischer Herr-
schaft, die iiber eurozentrische und okzidentalistische Wissenschaft organisiert
wird. Dass in der viel gepriesenen Wissensgesellschaft des 21. Jahrhunderts Be-
nachteiligte voneinander ferngehalten, wenn nicht ohnehin von Teilhabe ausge-
schlossen, werden, wihrend die Kooperation unter Privilegierten gefordert wird,
stellt auch heute eine normalisierte und weitgehend anerkannte Tatsache dar.

110:08.

289


https://doi.org/10.14361/9783839451311-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

290

Epistemische Gewalt

In seinem spiteren Konzept kultureller Gewalt fokussiert er nicht mehr auf
die Organisationsformen und Machtbeziehungen von Wissenschaft, sondern viel-
mehr auf das Wissen selbst. Insbesondere in seiner Zivilisationstheorie artikuliert
Galtung starke Kritik an der euroamerikanischen und eurozentrischen Dominanz
im politischen wie auch im intellektuellen und akademischen System — und damit
auch auf epistemischer Ebene. Bereits zehn Jahre zuvor spricht er von einer ge-
waltformigen okzidentalistischen Tiefenkultur, die ebenfalls viele Gemeinsambkei-
ten mit post- und dekolonialen Analysen epistemischer Gewalt in der Kolonialitit
des Wissens hat, deren Herleitung aber oft stark vereinfacht wird und weitgehend
selbstreferenziell bleibt. Kultur und Wissen(schaft), die er kaum voneinander un-
terscheidet, sorgen Galtung zufolge fir die Normalisierung und Legitimation von
direkter physischer wie auch von struktureller Gewalt. Diffus problematisiert auch
Galtung die Ablésung der monotheistischen christlichen Epistemologie durch eine
sikulare, die jedoch mit einem dualistischen Denken und dem Topos der Auser-
wihltheit zentrale und problematische Elemente dessen itbernommen habe, wo-
von sie sich zu distanzieren meinte.

Eng verwoben mit den geopolitischen Realititen sieht Galtung das Problem in
der eurozentrischen und okzidentalistischen Dominanzkultur des globalen Wes-
tens/Nordens, in die unterschiedliche Systeme der Wissensproduktion, inklusive
die Wissenschaften selbst, verstrickt sind. Auf einer tieferliegenden Ebene nihrt
diese epistemische Dimension andere Formen von Gewalt, ist diesen also nicht
nur nachgeordnet, sondern auch vor- und in die von ihm so genannte Tiefenkul-
tur gelagert. Selbst wenn er diese Begriffe nicht verwendet, korrespondiert diese
Vorstellung mit der von zahlreichen Autor_innen benannten wechselseitigen Ver-
schrinkung von Gewalt erster und zweiter Ordnung, von priméirer und sekundirer
Gewalt, von Definition und Legitimation — den zwei Grundelementen epistemi-
scher Gewalt, die Herrschaftsordnungen nicht nur auf einer Mikro- und Meso-,
sondern auch auf einer Makroebene hervorbringen und befestigen.

Wissen als Umschlagplatz fiir Macht-, Gewalt- und Herrschaftsverhdltnisse

Festzuhalten ist abschliefRend, dass vom Blickwinkel einer heute global wirksamen
Kolonialitit aus betrachtet die Ebene des Wissens einen wichtigen Umschlagplatz
fiir Macht-, Herrschafts- und auch Gewaltverhiltnisse darstellt und deren wesent-
liches Verbindungsglied ist. Auf dieser Ebene wird Gewalt nicht nur begriindet
und gerechtfertigt, sondern es werden eben jene Werkzeuge des Unterscheidens
und Herrschens immer wieder neu in die Welt gebracht, die diese Begriindungen
und Rechtfertigungen tiberhaupt erst erméglichen. Dementsprechend fasse ich
die zweite Konturierung meines transdiszipliniren Konzepts epistemischer Ge-
walt hinsichtlich einer von mir so genannten Mesoebene der Kolonialitit des Wis-
sens. Aus ihrer Betrachtung geht hervor, dass epistemische Gewalt weit mehr ist als

110:08.


https://doi.org/10.14361/9783839451311-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 5: Transdisziplinare Konturierungen eines Konzepts epistemischer Gewalt

nur eine Frage der sozialen Interaktion zwischen Individuen, der Organisation von
Wissen(schaft) oder auch dessen beziehungsweise deren inhaltlicher Ausrichtung.

Auch strukturelle und kulturelle, normative und symbolische Gewalt sind dar-
an beteiligt. Die Konzeptionierungen dieser zu wenig beachteten Gewaltformen
reichen jedoch hinsichtlich der in ihnen ebenfalls verhandelten Ebene des Wissens
nicht aus, um die epistemische Dimension der kolonialen Moderne angemessen
zu fassen, welil sie selbst allzu stark in deren eurozentrischer und okzidentalis-
tischer Epistemologie verankert sind oder nur Teilaspekte epistemischer Gewalt
in den Blick nehmen lassen. Bei der transdiszipliniren Konturierung eines Kon-
zepts epistemischer Gewalt von der Kolonialitit des Wissens auszugehen bedeutet
schliefilich, die globale Durchsetzung des Kapitalismus nicht nur als 6konomisches
und politisches System zu betrachten, sondern auch als eng verflochten mit dem
Eurozentrismus und Okzidentalismus der modernen Wissenschaften.

Epistemische Gewalt, so bleibt festzustellen, liegt aus dem Blickwinkel einer
kolonialen Moderne tief im Wissen selbst, und nicht nur in jenem, das uns als Er-
gebnis entgegentritt, sondern auch in den Denk- und Handlungsméglichkeiten,
die bei seiner Hervorbringung, Artikulation und Rezeption wirksam werden. Die
im Allgemeinen als gewaltmindernd und gewaltfrei verstandenen Wissenschaf-
ten der kolonialen Moderne sind an dieser Problematik beteiligt: nicht nur, indem
sie Wissen hervorbringen und dessen Implementierung mitorganisieren, sondern
auch, indem sie die Wege zum Wissen, die Modi seiner Durchsetzung, die Weisen,
mit denen iiber dieses Wissen kommuniziert wird, und dessen bestindige Erneue-
rung kolonisieren. Bemithungen um eine Pluralisierung von Methoden, um Inter-
und Transdisziplinaritit, um ethische Standards oder digitale Demokratisierung
konnen dem epistemischen Grundmuster der kolonialen Moderne daher nur be-
dingt entgegenwirken.

Um die globale Dimension ebenso wie die longue durée des Verhiltnisses von
Wissen und Herrschaft in der kolonialen Moderne angemessen zu fassen, bedarf
es eines Verstindnisses epistemischer Gewalt, das auch eine post- beziehungswei-
se dekolonial verstandene Makroebene beriicksichtigt. Diese weist iiber das Bin-
nensystem Wissenschaft hinaus auf einen gréfieren politischen und historischen
Kontext epistemischer Gewaltverhiltnisse.

Makroebene der Kolonialitat der Macht: Gewaltordnung

Makro als Bestandteil der kolonialen Moderne zu denken bedeutet nicht, den eu-
rozentrischen Universalismus fortzuschreiben, indem ein tiberwiegend national-
staatlich geprigtes Verstindnis lediglich auf die internationale Ebene tibertragen
wird, wie etwa Galtung dies tut, wenn er in seiner Zivilisationstheorie von einer
Meta- oder Megaebene spricht. Die Makroebene der Kolonialitit der Macht er-
schopft sich auch nicht in einem konventionellen Verstindnis des internationalen

110:08.

291


https://doi.org/10.14361/9783839451311-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

292

Epistemische Gewalt

politischen Systems als Summe aller Staaten und suprastaatlichen Institutionen.
Vielmehr meint sie jenen nicht nur geografischen und politischen, sondern auch
epistemischen Raum der kolonialen Moderne, innerhalb dessen sich jenes spezifi-
sche Weltverstindnis des Teilens, Ordnens und Herrschens manifestiert und nor-
malisiert, das auch die Kolonialitit des Wissens und des Seins pragt.

In einem post- beziehungsweise dekolonial erweiterten Verstindnis setzt ma-
kro voraus, im Doppelbegriff von Modernitit/Kolonialitit zu denken und die glo-
bale Dimension auch im Nationalen, Regionalen und Lokalen zu verorten — und
umgekehrt. Alle bislang genannten Bestandteile dieses Konzepts stehen in einem
Verhiltnis zur Kolonialitit der Macht und damit zur globalen Makroebene — auch
wenn sich Phinomene epistemischer Gewalt auf anderen Ebenen duflern oder Be-
griffe konzeptionell anderswo verortet werden.

Welche der Elemente aus den zuvor dargelegten konzeptionellen Anniherun-
gen an epistemische, strukturelle, kulturelle, symbolische und normative Gewalt
verweisen also auf eine Makroebene im globalen Mafstab und damit auf die Ko-
lonialitit der Macht, die sich in der Verschrinkung von Kapitalismus, Staat und
Eurozentrismus als dominantes Muster der globalen Ordnung der kolonialen Mo-
derne herausgebildet hat? Wie lasst sich damit die dritte Kontur eines transdiszi-
plinidren Konzepts epistemischer Gewalt skizzieren?

Genozide und Epistemizide, Wissens- und Gewaltmonopol

Okzidentalismus, Orientalismus und Eurozentrismus sind unabdingbar fiir ein
Verstindnis epistemischer Gewalt auf der Makroebene der Kolonialitit der Macht
und der mit ihr einhergehenden epistemischen wie auch politischen, dkonomi-
schen und sozialen Herrschaftsordnungen der kolonialen Moderne. Ausgehend von
diesen Konzepten beschreibt der Begriff des Epistemizids, wie mithilfe der sozia-
len Klassifikationen von >Rasse« und Geschlecht ein Abgrund quer iiber den Glo-
bus etabliert wurde, entlang dessen Anerkennung und Wiirde, aber auch Arbeit,
Lebenszeit und -qualitit sowie natiirliche Ressourcen im globalen Kapitalismus
asymmetrisch verteilt werden. Die in der dekolonialen ebenso wie in der frithe-
ren marxistisch-feministischen Debatte in den Blick genommenen vier Genozi-
de/Epistemizide innerhalb des sogenannten langen 16. Jahrhunderts - an Jidin-
nen und Juden sowie Muslim_innen auf der iberischen Halbinsel, an Indigenen
in den Amerikas, an Versklavten in Afrika, an sogenannten Hexen in Europa -
veranschaulichen die transkontinentale Verwobenheit der Anfinge des kolonialen
Projekts und seiner spiteren kapitalistischen Expansion tiber die ganze Welt.

In diesem Zusammenhang ist die spezifische Funktion von zuerst religiésen,
dann zunehmend sikularisierten beziehungsweise akademisierten Wissenssyste-
men zu verorten, mit denen es moglich wurde, die gewaltsamen Unterwerfungs-,
Ausbeutungs- und Vernichtungsprozesse von Mensch und Natur in globalem Aus-

110:08.



https://doi.org/10.14361/9783839451311-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 5: Transdisziplinare Konturierungen eines Konzepts epistemischer Gewalt

mafd zu rationalisieren und zu legitimieren. Die Entwicklung der Wissenschaf-
ten ist dabei nicht in erster Linie als nur punktuell problemanfilliges Projekt der
Moderne zu verstehen. Vielmehr ist das immer noch von Kolonialitit geprigte
moderne Wissenschaftssystem zentrales Vehikel, um die Kolonialitit der Macht
als globale Ordnung ins Werk zu setzen. Umgekehrt ist dieses System zugleich
Produkt dieser Kolonialitit der Macht, weil Herrschaft und hegemoniales Wissen
einander bedingen und stiitzen. Die Anwendung 6konomischer und militirischer
Mittel im Dienste der globalen Ausdehnung des Kapitalismus geht dabei Hand
in Hand mit der Durchsetzung einer ganz bestimmten epistemischen Perspekti-
ve des Teilens und Herrschens auf Basis einer sexualisierten colour line. Vor allem
postkolonial-feministische Autor_innen theoretisieren epistemische Gewalt in die-
sem globalen Zusammenhang, weil sie Sexismus und Heteronormativitit als mit
Rassismus und globalen Klassenverhiltnissen intradependent verwobenes globales
Macht- und Herrschaftsmuster begreifen. Epistemische Gewalt ist daher unmiss-
verstindlich auch ein global zu verstehendes makrosoziologisches Problem.

Aus einer gouvernementalititstheoretisch bereicherten dekolonialen Perspek-
tive stehen die fir eine globale kolonial-moderne Herrschaftsordnung unabding-
baren Klassifizierungen und Hierarchisierungen zudem in engem Zusammenhang
mit der Herausbildung des modernen Nationalstaats. Dementsprechend ist auch
dessen Gewaltmonpol eng mit dem epistemischen Privileg und Monopol europii-
scher Eliten verschrinkt. Mit einem auch auf der Makroebene der Kolonialitit der
Macht konturierten Konzept epistemischer Gewalt kann diese Schnittstelle zwi-
schen Wissens- und Gewaltmonopol besser als bislang beschrieben werden. An der
europdisch-eurozentrischen Staatsformierung, die schliefdlich zum Standardmo-
dell fiir die politische Organisation der ganzen Welt geworden ist, waren und sind
die Sozialwissenschaften mafigeblich beteiligt. Deren Betrachtung nicht nur aus
Perspektive einer auf Europa fokussierten Moderne, sondern im globalen Kontext
ihrer Kolonialitit, erweitert das Foucault’sche Verstindnis von Disziplinaritit und
Disziplinierung, von Wissen(schaft), Staat und Subjekten hin zu einer globalen und
geopolitisch relevanten Betrachtungsweise dieses gewaltdurchdrungenen Verhalt-
nisses.

Ausgerechnet die wenigen existierenden Beitrige zu epistemischer Gewalt aus
der Friedens- und Konfliktforschung und den Internationalen Beziehungen las-
sen ein auf globaler Makroebene angesiedeltes Verstindnis der Problematik epis-
temischer Gewalt vermissen. Dies ist umso bemerkenswerter, als es gerade diese
Disziplinen der Auseinandersetzung mit Gewalt sind, deren gesellschaftswissen-
schaftliche Expertise mit ausdriicklich internationalem Fokus den Anspruch auf
die Analyse und Erklirung gesellschaftlicher Zusammenhinge im globalen Kontext
erhebt. Abgesehen von einem diesem Feld auch nur am Rande zurechenbaren Geo-
grafen, der epistemische Gewalt als Begriff zwar nicht niher definiert, die damit
bezeichneten Phinomene jedoch in globalen (post-)kolonialen Machtverhiltnissen

110:08.

293


https://doi.org/10.14361/9783839451311-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

294

Epistemische Gewalt

verortet und die geopolitische mit der kérperpolitischen Dimension eindrucksvoll
miteinander verschranke, klafft hier eine eklatante Leerstelle, wie die Durchque-
rung der in diesem Feld nur spirlich verstreuten Beitrige zur Debatte um episte-
mische Gewalt gezeigt hat.

Umso dringender ist es geboten, bereits besser bekannte weite Gewaltbegriffe
in Hinblick auf ihr Verstindnis des Epistemischen fiir meine entlang der Makro-
ebene der Kolonialitit der Macht orientierte dritte Konturierung eines transdiszi-
plindren Konzepts epistemischer Gewalt nutzbar und auf diesem Wege auch fir
diesen Kontext intelligibel und plausibel zu machen.

Kolonialitdt, Kosmologien und Konflikte

Hier ist Galtung als Friedens- und Konfliktforscher, der sich viele Jahrzehnte lang
mit der Analyse und Theoretisierung von Gewalt im Kontext internationaler Politik
beschiftigt und stets fiir eine transdisziplinire Weiterentwicklung der Friedens-
forschung argumentiert hat, die auch globale Gewaltverhiltnisse herauszufordern
imstande sein soll, der erste Adressat. Doch die Ergebnisse meiner Relektiire sei-
ner Konzepte struktureller und kultureller Gewalt fallen bescheiden aus, wenn es
um einen Beitrag zur Konturierung epistemischer Gewalt auf der Makroebene der
Kolonialitit der Macht geht. Insbesondere seine auf die globale Dimension abzie-
lenden Ausfithrungen zu kultureller Gewalt sind von einem bisweilen biologisti-
schen und auch kulturalistischen Eurozentrismus geprigt, der seine an anderer
Stelle durchaus an post- und dekoloniale Theorie anschlussfihigen Aussagen un-
terminiert.

Zu den fiir ein Konzept epistemischer Gewalt niitzlichen Elementen zahlt hin-
gegen die, Bourdieu gewissermafien internationalisierende, These, Konflikte zwi-
schen Epistemologien seien immer auch Klassenkonflikte auf globaler Ebene in
anderem Gewand. Die herrschende Kosmologie — gemeint ist damit vor allem die
euroamerikanische Dominanz eines epistemischen wie auch geopolitischen Okzi-
dentalismus - sei nimlich immer auch die Kosmologie der herrschenden Klasse,
die Galtung durchaus als globale versteht. Dariiber hinaus spricht der Autor da-
von, dass Kulturmichte, die er grob regional und zivilisatorisch voneinander unter-
scheidet, den Intellekt der Menschheit organisieren, grole Bevolkerungsgruppen
homogenisieren und damit geopolitische Interessen durchsetzen witrden. Letzte-
res ist nur abziiglich des verschworungstheoretischen Untertons mit einem Kon-
zept epistemischer Gewalt im hier dargelegten Sinne kompatibel.

Trotz des Abstandes von einem halben Jahrhundert ist Galtungs frithes Kon-
zept struktureller Gewalt hinsichtlich einer Vertiefung epistemischer Gewalt auf
der Makroebene der Kolonialitit der Macht iiberzeugender. In diesem bezeichnet
er Ungleichheit und Ungerechtigkeit im globalen Weltmaf3stab als in das politi-
sche System eingebaut, dessen Ressourcenverteilung auf einer spezifischen impe-

110:08.



https://doi.org/10.14361/9783839451311-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 5: Transdisziplinare Konturierungen eines Konzepts epistemischer Gewalt

rialistischen Organisation von Wissen basiere, das diese Herrschaftsordnung legi-
timiere und zugleich nihre. Damit sind bereits bei Galtung jene beiden zentralen
Funktionen epistemischer Gewalt angesprochen, die so gut wie alle Autor_innen,
die sich mit ihr beschiftigen, in ihrer wechselseitigen Verstirkung problematisie-
ren: Definition und Legitimation. Erstere korrespondiert mit dem, was auch als
Gewalt erster Ordnung bezeichnet wird, und zweitere dient dazu, Gewalt zweiter
Ordnung als normal, natiirlich oder zumindest notwendig erscheinen zu lassen.

Ganz Reprisentant seiner Zunft, und damit deutlich anders als Galtung, der
stets die globale Ebene im Blick hat, ist makro fiir den Soziologen Bourdieu gleich-
bedeutend mit dem franzdsischen Staat. Da der Staat das von ihm organisierte
Wissen gleichsam beglaubigt, iiber diesen Weg seine eigenen Eliten reproduziert
und damit schlieRlich, so Bourdieu, eine Art Zentralbank fiir das symbolische Ka-
pital der herrschenden Klassen darstellt, wirkt der Staat auf allen Ebenen der Pro-
duktion, Distribution und Konsumption von Wissen mit. Indem er auf diese Weise
mentale Strukturen formt, erhilt der Staat sein Gewaltmonopol auch in epistemi-
scher und symbolischer Hinsicht. Beide Dimensionen von Gewalt, die symbolische
wie die epistemische, sind also miteinander sowie mit dem Staat eng verbunden.
Letzteren isoliert Bourdieu jedoch konzeptionell von seiner kolonialen Unterseite.
Somit bleibt sein Konzept symbolischer Gewalt nicht nur hinsichtlich des franzo-
sischen Beispiels von Bildung und Wissenschaft, sondern auch in Bezug auf seine
daran anschliefenden staatstheoretischen Uberlegungen in einem methodologi-
schen Nationalismus stecken, der fiir die eurozentrische Wissenschaft der kolo-
nialen Moderne konstitutiv ist.

Jahrzehnte zuvor macht er den (franzésischen) Staat jedoch ausdriicklich auf
Basis von dessen Kolonialpolitik und darin wiederum den herrschaftsstabilisieren-
den Rassismus des Kolonialsystems fiir sein Konzept symbolischer Gewalt frucht-
bar. Damit veranschaulicht er das doppelte — physische und symbolische - staatli-
che Gewaltmonopol. Beriicksichtigt man die vergessenen Anfinge dieses Konzepts
im kolonisierten Algerien und liest es im Sinne einer post- und dekolonialen Theo-
retisierung epistemischer Gewalt, so lassen sich Bourdieus Analysen zum Zusam-
menhang von politischem System und Erkenntnisstrukturen, von symbolischem
und 6konomischem beziehungsweise politischem Kapital und nicht zuletzt von
physischer und symbolischer Gewalt durchaus auf einer Makroebene der Kolonia-
litdt der Macht denken — beziehungsweise kénnen sie genau dafir wieder nutzbar
gemacht werden.

So ist etwa der von Bourdieu beschriebene Klassifikationskampf um die Legi-
timitat offizieller Sprache, die Nutzbarmachung von als relevant erachtetem Wis-
sen sowie die Akkumulation symbolischen Kapitals Ausdruck von Klassenkimpfen.
Diese finden jedoch nicht nur auf nationalstaatlichem Terrain statt, auf das Bour-
dieu fokussiert, sondern insbesondere auf globaler Ebene einer universal durchge-
setzten kolonial-modernen kapitalistischen Weltordnung. Indem man Bourdieus

110:08.

295


https://doi.org/10.14361/9783839451311-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

296

Epistemische Gewalt

spites Konzept symbolischer Gewalt mit dessen frithen Uberlegungen zum selben
Problem konfrontiert, wird deutlich, wie wichtig symbolische Gewalt hinsichtlich
einer Dimension der Kolonialitit der Macht ist, in der rassifizierte und verge-
schlechtlichte Klassenverhiltnisse und die damit einhergehende Herrschaftsord-
nung notwendigerweise global und in ihrem Zusammenhang mit Kolonialismus
und Imperialismus zu denken sind.

Butlers Diskussion zum Verhiltnis von Gewalt erster und zweiter Ordnung und
einem daraus abgeleiteten Verstindnis von Gewaltlosigkeit auf der Basis von Ben-
jamins Begriff der sogenannten géttlichen Gewalt ist — eher Benjamin als Butler ge-
schuldet — nicht ganz einfach nachzuvollziehen. Diesen Erschwernissen zum Trotz
lasst sich ihr Konzept normativer Gewalt sehr gut mit der dritten Konturierung
eines transdiszipliniren Konzepts epistemischer Gewalt auf der Makroebene der
Kolonialitit der Macht zusammendenken. Butlers zentraler Begriff der Rahmun-
gen ist zwar inhaltlich nicht direkt mit post- und dekolonialen Ansitzen vergleich-
bar, aber konzeptionell eng mit diesen verwandt, weil sie dabei die globale Ebene
von Macht-, Herrschafts- und auch ganz konkreten Gewaltverhiltnissen zum Aus-
gangspunkt ihrer Uberlegungen macht. Zudem ist ihre Kritik an staatlicher und
in suprastaatlichen Kooperationen organisierter Gewalt, insbesondere im gegen-
wirtigen Kontext des sogenannten Krieges gegen den Terror, ausdriicklich auf die
globale Dimension des Epistemischen hin orientiert.

Es geht Butler um die Analyse der sich zunehmend naturalisierenden Legiti-
mierung unterschiedlicher Verletzbarkeit, Betrauerbarkeit und Anerkennbarkeit,
die tiber hegemoniale Wissenspraktiken und Diskurse erfolgt. Indem sie eine von
Rassismus, Sexismus und Heteronormativitit im globalen Mastab geprigte Di-
mension des Epistemischen als jene Sphire verhandelt, in der sich die normati-
ve Gewalt internationaler Politik manifestiert, fokussiert auch Butler eine Makro-
ebene im Sinne der Kolonialitit der Macht. Die Autorin hilt sich dabei kaum bei
Strukturen, Institutionen und Akteur_innen auf, die Galtung und Bourdieu immer
im Blick haben. Genauso wie die beiden Sozialwissenschaftler fragt aber auch die
Philosophin nach der Ordnungsmacht, die globale Herrschaftsverhiltnisse hervor-
bringt und stabilisiert.

Sie tut dies vor allem entlang einer Analyse der Hervorbringung und Verwer-
fung von affektiven und moralischen Empfinglichkeiten, die stets auch auf dem
Terrain des Epistemischen verhandelt werden, normativ und damit herrschaftssta-
bilisierend sind. Diese daher sehr wirkmichtigen Empfinglichkeiten und daraus
resultierende Politiken verortet sie nicht nur beim Subjekt und auch nicht iber-
wiegend auf institutioneller Mesoebene, sondern stets in Hinblick auf einen glo-
balen Kontext asymmetrischer Herrschaftsverhiltnisse. Dieser Kontext ist es, in
dem Subjekte mit hervorgebracht, adressiert, privilegiert, marginalisiert — oder
auch ignoriert und damit zu verzicht- und vernichtbarem Leben erklirt werden.
Globale Herrschaftsverhiltnisse stehen somit im Vordergrund von Butlers Konzept

110:08.


https://doi.org/10.14361/9783839451311-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 5: Transdisziplinare Konturierungen eines Konzepts epistemischer Gewalt

normativer Gewalt und deren epistemischer Modalitit, um es in Butlers eigener
Diktion zu formulieren. Gerade mit ihrem Fokus auf heteronormative Sexualisie-
rung und Rassifizierung ist ihre Argumentation eng verwandt mit jener post- und
dekolonialen Theoretiker_innen, auf die sie sich jedoch nur indirekt bezieht.

Was bedeutet die Makroebene der Kolonialitit der Macht nun zusammenfas-
send fur meine dritte Konturierung eines transdiszipliniren Konzepts epistemi-
scher Gewalt, das diesem Phinomen auch in globaler Hinsicht gerecht wird?

Global theoretisieren, lokal intervenieren

Die Makroebene sozialwissenschaftlicher Analyse im Sinne des dekolonialen Kon-
zepts der Kolonialitit der Macht zu fassen, ermdglicht eine umfassende Kontextua-
lisierung konkreter Gewaltphinomene der Gegenwart in riumlicher sowie in zeit-
licher Hinsicht und damit auch eine vertiefte Betrachtung ihrer Genese. Insbeson-
dere hinsichtlich epistemischer Gewalt ist es unerlisslich, die globale Dimension
zu beriicksichtigen. Damit sollen weder ihre je spezifischen Phinomene noch ihre
konzeptionellen Anniherungen universalisiert werden. Vielmehr geht es darum,
die globale Dimension der bis heute anhaltenden Kolonialitit als wichtiges Ele-
ment jeglicher vermeintlich lokalen Erscheinungsform epistemischer Gewalt mit-
zudenken. In diesem Sinne ist die Problematik zu adressieren, auch wenn bei der
Analyse je konkreter Manifestationen epistemischer Gewalt spezifische Rahmen-
bedingungen und andere Gewaltformen weiterhin beriicksichtigt werden miissen.

Im Zentrum des globalen Machtmusters von Herrschaft und Gewalt in der ko-
lonialen Moderne stehen drei Komponenten: der Kapitalismus als universell durch-
gesetztes Ausbeutungsmodell, das alle zuvor bekannten Formen der Arbeitskon-
trolle in sich vereint hat, der Staat als universell durchgesetzte Form 6ffentlicher
Autoritdt und nicht zuletzt der Eurozentrismus als dominante Form von Rationa-
litdt und Wissensproduktion. Hinsichtlich aller drei Komponenten wird jener von
epistemischem Rassismus/Sexismus befestigte Abgrund wirksam, entlang dessen
menschliche und natiirliche sRessourcen< asymmetrisch organisiert und ausgebeu-
tet werden. Dieses Basisinstrument des Teilens und Herrschens ist mit zahlreichen
weiteren Heterarchisierungen verschrinkt, iiber die bestindig Andersheiten und
Eigenheiten hergestellt und selbstverstindlich gemacht werden.

Diese zu Selbstverstindlichkeiten geronnenen Formen epistemischer Gewalt
sind also keine Frage guter oder schlechter Wissenschaft, richtigen oder falschen
Wissens, sondern konstitutiver Bestandteil der kolonialen Moderne. Epistemische
Gewalt kann - solange sie selbst sowie andere Ungleichheits- und Gewalterfah-
rungen nicht substanziell herausgefordert werden - eine Form relativen zivilen
Friedens innerhalb einer weiterbestehenden Struktur der Ungleichheit sicherstel-
len, die ihrerseits zahlreiche Formen von Gewalt umfassen kann. Ein solches Ver-
stindnis von Frieden basiert auf einem engen, lediglich auf direkte und physische

110:08.

297


https://doi.org/10.14361/9783839451311-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

298

Epistemische Gewalt

Erscheinungsformen fokussierenden Gewaltbegriff. Doch bei der gegenwirtigen
Weltordnung handelt es sich um eine bei weitem nicht nur epistemische Gewalt-
ordnung, die vorgibt, Gewalt zu verhindern und zu bekimpfen, dabei aber selbst —
in einem weiten ebenso wie in einem engen Verstindnis von Gewalt — alles andere
als gewaltfrei ist. Mit einem auch in globaler Hinsicht konturierten Konzept episte-
mischer Gewalt lassen sich die bislang zu wenig beachteten Schnittstellen zwischen
Wissens- und Gewaltmonopolen identifizieren, die an der Aufrechterhaltung von
Herrschaftsverhiltnissen in der kolonialen Moderne wesentlich beteiligt sind.

Und wie weiter?

Am spannendsten und herausforderndsten hinsichtlich eines transdiszipliniren
Konzepts epistemischer Gewalt ist schlieflich die mit ihm einhergehende Infra-
gestellung nicht nur eines vermeintlich eindeutigen Gewaltbegriffs, sondern auch
der politischen und konzeptionellen Vorstellung des vermeintlichen Gegenteils von
Gewalt. Die konzeptionellen und nicht zuletzt auch politischen Unterschiede von
Gewaltlosigkeit, Gewaltverzicht und Gewaltfreiheit fallen bei dem in der englisch-
sprachigen Debatte benutzten Begriff non-violence ineinander. Dass man bei der
Betrachtung dieser Begriffe unter dem Blickwinkel epistemischer Gewalt zu kei-
ner eindeutigen Denk- und Handlungsempfehlung kommt, verstehe ich nicht als
Scheitern, sondern als notwendiges Ringen, das nicht vorrangig in individuellen,
sondern vor allem in kollektiven sozialen Prozessen stattfindet.

Um dieses bestindige Ringen geht es im nun folgenden und letzten Abschnitt
meiner Uberlegungen. Epistemische Gewalt von ihrer potenziellen Reduktion oder
gar Uberwindung her weiterzudenken, kann kein abgeschlossener Prozess sein,
sondern ist als eine Anregung zu verstehen, sich daran zu beteiligen — gerade
auch auf dem Terrain wissenschaftlicher Wissensproduktion, inmitten des epis-
temischen Territoriums der kolonialen Moderne.

110:08.


https://doi.org/10.14361/9783839451311-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 5: Transdisziplinare Konturierungen eines Konzepts epistemischer Gewalt

UnDoing Epistemic Violence

»Der Zwang zur Reflexion von Gewalt
und unserem Verhdltnis zu ihr besteht
dauernd. Kein Wunder, da[ss] viele sich
entlasten wollen und also die Welt in
feste Teile aufspalten: gewaltfreie und
gewalthafte. Gerade dadurch werden sie
freilich insgeheim zu Komplizen von Ge-
walt.«

(Narr1983: 56)

Mit der transdizipliniren Theoretisierung epistemischer Gewalt verfolge ich das
Ziel, zu einer Dekolonisierung von Erkenntnis und Wissen und damit potenziell
auch zu einer Reduktion epistemischer Gewalt beizutragen. Doch auch eine als
ganzheitliches Projekt verstandene Dekolonisierung kann keine binnenakademi-
sche Angelegenheit sein. Sie erfolgt vielmehr in stindiger Auseinandersetzung, im
Ringen und in Briichen sowie in sozialen und politischen Kdmpfen. Kritische Wis-
senschaft muss sich mit ihren Ressourcen, Privilegien und Freiriumen an diesen
Auseinandersetzungen beteiligen und zugleich einrdumen, dass sie selbst sehr tief
in die Kolonialitit von Macht, Wissen und Sein verstrickt und daher nur bedingt
geeignet ist, diese hinter sich zu lassen. In diesem Widerspruch findet notwendi-
gerweise jegliche Theoretisierung von (epistemischer) Gewalt statt.

Wenn Gewalt nicht nur anderswo, anderswer und anderswas ist, sondern auch
ein epistemisches Verhiltnis bezeichnet, so folgt daraus, dass epistemische Gewalt
potenziell auch dort zutage tritt, wo Menschen um die Vermeidung und Uberwin-
dung von Gewalt ringen. Sich einfach von ihr loszusagen und nicht nur physische,
sondern auch epistemische Gewaltlosigkeit fiir das eigene Denken und Handeln
zu beanspruchen, ist auf dem epistemischen Territorium der Moderne ebenso we-
nig moglich, wie man sich struktureller, symbolischer, kultureller oder normativer
Gewalt vollstindig entziehen kann.

Der — angesichts der gegenwirtigen anglophonen epistemischen Monokultur
ebenso kritisch zu sehende wie zutreffende — Begriff UnDoing bezeichnet diesen
Umstand. Im Sinne der zahlreichen hier diskutierten Autor_innen folgt dieser Er-
kenntnis jedoch nicht die Kapitulation vor der Allgegenwart epistemischer, nor-
mativer, symbolischer, kultureller und symbolischer sowie direkter und physischer
Gewalt in der bestehenden Herrschaftsordnung der kolonialen Moderne. Ganz im
Gegenteil motiviert sie zu einer Auseinandersetzung mit der Prozesshaftigkeit, Re-
lationalitit und Widerspriichlichkeit von Gewaltverhiltnissen und dem, was als
Gegenteil von Gewalt imaginiert wird.

110:08.

299


https://doi.org/10.14361/9783839451311-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

300

Epistemische Gewalt

Es reicht nicht aus, lediglich die iiblicherweise mit Gewalt bezeichneten Phino-
mene weiter zu denken sowie die diese Phinomene theoretisierenden weiten Ge-
waltkonzepte weiterzudenken. Vielmehr muss auch das angenommene Gegenteil
von Gewalt, nimlich Gewaltlosigkeit, Gewaltverzicht und Gewaltfreiheit, in die-
se Uberlegungen integriert werden. Zweifellos ist dies umso schwieriger, je weiter
man Gewalt versteht und je niher der Begriff an das Feld des Wissens und der Wis-
senschaften heranriickt. Auch wenn inzwischen ausdriicklich weite Begriffe struk-
tureller, kultureller, normativer, symbolischer und auch epistemischer Gewalt vor-
liegen, mit deren Hilfe sich Zusammenhinge zwischen Wissen und Gewalt besser
verstehen lassen, so ist dies fiir Gewaltlosigkeit oder Gewaltfreiheit kaum der Fall.
Auch diese >Gegen-Begriffe« zu Gewalt gehen zumeist von einem auf direkte und
physische Verletzung fokussierten Verstindnis aus, und oft geht es in entsprechen-
den Debatten um Moglichkeiten ihrer konkreten Umsetzung fiir zivilen gewaltfrei-
en Widerstand als Reaktion auf direkte physische Gewalt. Diese Debatten kann ich
an dieser Stelle nicht weiter ausfithren.

Im Sinne der hier vorgeschlagenen Erweiterung des Gewaltbegriffs iiber die
Dimension des Wissens widme ich mich vielmehr einer Herausforderung, die alle
der hier diskutierten Autor_innen beschiftigt. Sie alle iiben Gewaltkritik und ar-
beiten an Konzepten, die einen Beitrag dazu leisten sollen, die damit analysierten
und theoretisierten Phinomene einzuhegen, zu reduzieren oder gar zu tiberwin-
den. Ebenso wie die zahlreichen genannten Autor_innen kann auch ich die mit
dieser Herausforderung einhergehenden Fragen nicht abschlieRend beantworten.
Nichtsdestotrotz liegt mir daran, sie ausgehend von meiner Auseinandersetzung
mit epistemischer Gewalt von Neuem aufzuwerfen.

Wenn selbst unser Denken von der anhaltenden Kolonialitit von Macht, Wis-
sen und Sein gepragt ist, wie kénnen Alternativen zum Status quo dann iiberhaupt
gedacht werden? Ist so etwas wie epistemische Gewaltfreiheit vorstellbar oder gar
realisierbar? Stellt sie ein normatives Ideal und eine produktive Utopie dar, oder
lediglich eine naive Illusion, die angesichts allgegenwirtiger epistemischer Gewalt
verabschiedet werden muss? Und was hitte dies dann mit Gewaltfreiheit in jenem
Sinne zu tun, die Freiheit von méglichst allen Formen von Gewalt meint und immer
auch deren direkte und physische Manifestationen vor Augen hat? Welche Hin-
weise auf diese Fragen finden sich in den hier diskutierten Gewaltkonzepten, die
sich (auch) dem Zusammenhang von Wissen und Gewalt widmen? Und was kann
ich diesen Uberlegungen auf Basis meiner Auseinandersetzung mit epistemischer,
struktureller, kultureller, symbolischer und normativer Gewalt hinzuftigen?

Unterscheidung zwischen Gewalt und Nicht-Gewalt
Am differenziertesten diskutiert Butler den Zusammenhang von Gewalt und Ge-
waltfreiheit in einem weiten Verstindnis beider Begriffe, auch wenn sie dabei nicht

110:08.


https://doi.org/10.14361/9783839451311-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 5: Transdisziplinare Konturierungen eines Konzepts epistemischer Gewalt

ausdriicklich von epistemischer Gewalt spricht. Mit ihren Uberlegungen zu nor-
mativer Gewalt fragt sie nach den politischen und sozialen Méglichkeitsbedingun-
gen sowie den epistemischen Voraussetzungen dafiir, wie die Unterscheidung zwi-
schen Gewalt und Nicht-Gewalt iiberhaupt zustande kommt und in welchem Zu-
sammenhang diese Unterscheidung mit der herrschenden Ordnung steht. Das von
ihr beschriebene Ringen um non-violence, worunter sich individuelle Gewaltlosig-
keit, kontextbezogener Gewaltverzicht, aber auch eine an einem weiten Gewalt-
begriff orientierte, grundsitzlichere Gewaltfreiheit verstehen lisst, beschreibt sie
als notwendige Ubernahme von Verantwortlichkeit nicht nur fiir das eigene Han-
deln, sondern auch fiir ein Denken, das potenziell gewaltunterbrechend wirkt. Am
ehesten kann dies dort gelingen, wo Normen bereits briichig sind, weil Rahmungen
sich bei ihrem Gebrauch notwendigerweise verschieben und verindern. Wichtig ist
festzuhalten, dass diese Unterbrechung normativer Gewalt immer erst im Nach-
hinein erfolgen kann, weil Normen und Rahmungen zumeist erst erkannt werden,
wenn sie bereits nicht mehr reibungslos funktionieren.

Nicht nur die Normen und Rahmungen selbst, vor allem die mit Handeln und
Denken verbundenen, niemals nur individuellen Affekte sind fiir Butler ein wich-
tiges Ziel dieser Verinderbarkeit. Kognitiv-epistemische ebenso wie emotional-af-
fektive Denkmuster und iiber die Méglichkeiten des_der Einzelnen hinausgehende
Gegenoflentlichkeiten zum vorherrschenden euro- und androzentrischen, hetero-
normativen, okzidentalistischen und kolonial-modernen Paradigma herzustellen,
ist fiir Butler Grundvoraussetzung zur potenziellen Realisierung einer gewaltirme-
ren Welt. Damit ist eine ebenso unmogliche wie notwendige Heterotopie gemeint,
ein vielfiltiger und lebendiger, aber auch widerspriichlicher und bestimmt nicht
konfliktfreier, aber potenziell gewaltirmerer Raum, der vielleicht nie realisierbar
sein wird und doch stets angestrebt werden muss — allein schon deshalb, um in die
auf vielfiltige Weise gewaltférmige Gegenwart zuriickzuwirken.

Auch wenn eine solche Vorstellung von UnDoing aus einer herrschaftskritischen
Perspektive allzu abstrakt oder gar naiv erscheinen mag, so ist die bestindige Ar-
beit an Rahmungen und Normen unverzichtbare Voraussetzung, um an den Selbst-
verstindlichkeiten epistemischer und infolgedessen auch anderer Formen von Ge-
walt zu riitteln, an deren Unsichtbarkeit, Verinnerlichung und Reproduktion. Nor-
men zu benennen, infrage zu stellen und zu resignifizieren, Rahmungen zu ver-
indern, damit epistemische Briiche zu provozieren und bereits existierende Zwi-
schenriume fiir alternative Denk- und Handlungsweisen zu weiten, ist nicht nur
ein individueller Akt und dementsprechend nicht nur auf der Mikroebene der Ko-
lonialitit des Seins relevant.

Weil Menschen global miteinander verbunden sind, vor allem aber, weil diese
globale Sozialitit nicht jenseits des Epistemischen und auch nicht jenseits des Po-
litischen existiert, ist dieses Handeln auch mit der Kolonialitit des Wissens und
der Macht verschrinke, also hinsichtlich einer Meso- und Makroebene von Inter-

110:08.

301


https://doi.org/10.14361/9783839451311-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

302

Epistemische Gewalt

esse. Insbesondere bei Butlers differenzierter Auseinandersetzung mit Benjamin
wird offensichtlich, dass epistemische und normative Gewalt erster Ordnung von
direkter und physischer Gewalt zweiter Ordnung nicht zu trennen sind. Die Resi-
gnifizierung epistemischer Verhiltnisse stellt daher immer eine potenzielle Inter-
vention in sich direkt und physisch artikulierende Gewaltverhiltnisse dar — auch
wenn sie nicht allein fiir deren Vermeidung oder Uberwindung zustindig gemacht
werden kann.

Butlers Argumentation zur unaufldsbaren Verschrinkung von violence und non-
violence dhnelt in vielerlei Hinsicht post- und dekolonialen Verstindnissen episte-
mischer Gewalt, die sich gegen die liberale Annahme einer klaren Unterscheidbar-
keit aussprechen, und ihr Begriff normativer Gewalt ist unmissverstindlich weit.
Zugleich schwingt das auf einem engen Gewaltbegriff basierende Ideal der Unter-
scheidbarkeit noch mit, wenn Butler argumentiert, dass sich erst im Frieden Wi-
derstand gegen jene schrecklichen Befriedigungen manifestieren kénne, die der
Krieg gewihre. Doch Frieden setzt sie keineswegs mit defensiver Gewaltlosigkeit
oder umfassender Gewaltfreiheit gleich. Vielmehr versteht sie darunter eine Form
des stets ringenden Widerstands gegen den Krieg. Erst in diesem Ringen kénnen
Rahmungen verschoben und alternative Epistemologien artikuliert werden, mit
denen in die Verschrinkungen zwischen Gewalt erster und zweiter Ordnung zu
intervenieren ist. UnDoing.

Vom antikolonialen Kampf zur symbolischen Revolution

Auf der Basis direkt-physischer Gewalterfahrung im kolonialen Kontext argu-
mentiert Bourdieu in seinen frithen Arbeiten, die die ambivalente Rolle von
Wissen(schaft) im kolonialen Kontext problematisieren. Seine ersten dahingehen-
den Uberlegungen sind vom Denken Fanons, Césaires und anderer antikolonialer
Theoretiker inspiriert, die Rassismus und Kapitalismus nicht nur als globales,
sondern vor allem als direkt mit der physischen Gewalt des Kolonialismus verbun-
denes Phinomen thematisieren — und schlief3lich auch als epistemisches Problem
eines nicht zufilligerweise eurozentrischen dominanten Paradigmas.

Indem Bourdieu das von ihm selbst so genannte doppelte Gewaltmonopol des
Staates — auf physische wie auch auf symbolische Gewalt — in seinen frithen Schrif-
tenvor dem Hintergrund des franzésischen Kolonialismus betrachtet, wirft auch er
die Frage auf, inwiefern die konkrete Gewalterfahrung antikolonialen Befreiungs-
kampfes eine grundlegende Voraussetzung fiir die Infragestellung des von Rassis-
mus geprigten Kolonialsystems ist. In diesem Zusammenhang erortert er, ob und
inwiefern erst das revolutionir verstandene Brechen des kolonialen Gewaltmono-
pols auf physische Gewalt dazu fithrt, auch das symbolische Gewaltmonopol zu Fall
zu bringen — und damit auch die epistemischen Grundlagen des Kolonialismus ra-
dikal infrage zu stellen.

110:08.


https://doi.org/10.14361/9783839451311-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 5: Transdisziplinare Konturierungen eines Konzepts epistemischer Gewalt

Damit adressiert Bourdieu, ebenso wie Butler dies abstrakter mit Benjamin tut,
die Frage nach der Legitimitit nicht nur der herrschenden Ordnung, sondern auch
ihrer als selbstverstindlich normalisierten direkten und physischen Gewaltformen,
die nicht jenseits symbolischer und epistemischer Gewalt existieren. UnDoing setzt
dementsprechend voraus zu ergriinden, inwiefern epistemische Gewalt mit (supra-)
staatlich legitimierter physischer und struktureller Gewalt in einem systemischen
Zusammenhang steht.

Vor dem Hintergrund der unmittelbaren Gewalterfahrung des Kolonialismus
wirft UnDoing allerdings auch die heikle Frage nach der potenziellen Legitimier-
barkeit jener Formen vor allem direkter und physischer Gewalt auf, die im domi-
nanten Paradigma vorab als illegitim qualifiziert und damit einer niheren Betrach-
tung im Kontext multipler, relationaler und prozesshafter Gewaltverhiltnisse ent-
zogen werden. Konsequenterweise ist daher die allein schon begriffliche Verabso-
lutierung einer quasi-natiirlichen Illegitimitit substaatlicher Gewalt, die bestindig
von einem groferen Kontext multimodaler Gewaltverhiltnisse und hegemonialer
Herrschaftsordnungen abgeschnitten wird, vor dem Hintergrund der Beriicksich-
tigung epistemischer Gewalt und ihrer Verschrinkung mit dem staatlichen Ge-
waltmonopol zur Diskussion zu stellen.

Politischer Widerstand und antikoloniale Kimpfe bilden zwar den Anlass fiir
Bourdieus Theorie symbolischer Gewalt, doch zuriickgekehrt nach Frankreich, die-
nen sie ihm nicht (mehr) als ihr theoretischer Referenzrahmen. In einem eher als
reformistisch denn als revolutionir zu bezeichnendem Verstindnis einer symbo-
lischen Revolution kommt Bourdieu immer wieder auf den Begrift des epistemi-
schen Bruchs zuriick. Ein solcher Bruch sei erforderlich, um die ebenso subtilen
wie nachhaltigen Prozesse symbolischer Gewalt zu unterbrechen und potenziell
zu iiberwinden. Das Potenzial und die Verantwortung fiir diesen Bruch lokalisiert
Bourdieu, abgesehen von wenigen Passagen in seinen frithen algerischen Schrif-
ten, allerdings nicht vorrangig in sozialen Bewegungen und politischem Wider-
stand. Auch antikoloniale Gewalt spielt darin keine Rolle mehr.

Bourdieu scheint dieses UnDoing im Laufe der Jahrzehnte immer weniger als
Waffe der Margnialisierten und Unterdriickten zu verstehen, obwohl er davon aus-
geht, dass gerade die von symbolischer Gewalt Betroffenen diese am besten erken-
nen. Aufgrund ihres spezifischen und privilegierten Zugangs zu Wissen und Re-
flexion sieht er insbesondere Intellektuelle in der Kompetenz und Verantwortung,
epistemologisch wachsam zu sein und epistemische Briiche herbeizufithren. Ge-
rade von diesem privilegierten Feld des Wissens aus miisse man das Universale
verfolgen, dessen tatsichlich gleichmifige Verteilung durch symbolische Gewalt
verhindert werde, gleichzeitig jedoch die Universalisierung privilegierter Bedin-
gungen bekimpfen, die eine solche Verfolgung des Universalen verunméglichen.

Nicht zuletzt aufgrund eigener Erfahrungen macht Bourdieu dabei deutlich,
dass unter diesen Privilegierten jene die geeignetsten Triger_innen von symboli-

110:08.

303


https://doi.org/10.14361/9783839451311-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

304

Epistemische Gewalt

schem Widerstand seien, die symbolische Gewalt, etwa im jahrelangen Durchlau-
fen eines von Klasseninteressen geprigten, herrschaftsstabilisierenden Bildungs-
und Wissenschaftssystem oder auch im inkorporierten Habitus der von ihm soge-
nannten minnlichen Herrschaft, selbst erfahren hitten. Erst wenn Erkenntnis an
die Grenzen symbolischer Gewalt gestof3en sei, konne sie diese Grenzen auch tiber-
schreiten und befreiend wirksam werden. Gerade wer diese Erfahrung gemacht
habe, miisse sich aber auch die Ressourcen und Werkzeuge der herrschenden sym-
bolischen Ordnung aneignen, um selbst jene symbolische Macht zu erlangen, die
fiir eine erfolgreiche Intervention in symbolische Gewaltverhiltnisse — das Andern
der Spielregeln auf unterschiedlichen, miteinander korrespondierenden Feldern
— erforderlich sei. Das UnDoing symbolischer Gewalt beinhaltet demzufolge im-
mer auch die Partizipation an ihren Mechanismen des Erkennens, Anerkennens
und Verkennens, weshalb es nicht von einem idealisierten Ort aufSerhalb der herr-
schenden Ordnung aus in Angriff genommen werden kann.

Normativitdt und Positionierung

Galtungs Idealvorstellung von Wissensproduktion ist an einer normativen Richt-
schnur von positivem Frieden orientiert. Darin ist sie durchaus utopisch im po-
sitiven und produktiven Sinn des Wortes. Dieses Ziel lisst sich nur mit weiten
Gewaltbegriffen verfolgen, weshalb sich Friedensforschung in der Tradition Gal-
tungs mit der Analyse, Kritik und auch potenziellen Reduktion direkter physischer
Gewalt allein nicht zufriedengibt. Um wiederum weite Gewaltbegriffe iiberhaupt
erst entwickeln zu koénnen, bedarf es einer ausdriicklich inter- und transdiszipli-
niren Wissenschaft. Beides ist fiir eine Konzeption epistemischer Gewalt ebenso
unerlisslich wie fir ihr UnDoing, aber noch nicht ausreichend.

Notwendig ist die Positionierung kritischer Wissenschaft nicht nur in binnen-
akademischer, sondern auch in politischer Hinsicht. Partei zu ergreifen bedeutet
fiir Galtung nicht unbedingt, dies fiir eine Konfliktpartei zu tun, jedenfalls aber
gegeniiber der gewaltférmigen Struktur selbst. Insofern folgt aus seiner Forde-
rung im Umgang vor allem mit struktureller Gewalt, dass sich Produzent_innen
von Wissen nicht vollstindig jenseits von darin auch wirksamer physischer Ge-
walt positionieren konnen und sich infolgedessen bis zu einem gewissen Grad in
Konflikte hineinbegeben miissen. Auch das kann als eine Form des UnDoing im
Sinne einer Gleichzeitigkeit von Uberwindungsbemiithen und unvermeidbarer Be-
teiligung betrachtet werden. Diese Schlussfolgerung verdankt sich bei Galtungs
Konzeption struktureller Gewalt jedoch nicht der Analyse eines grundsitzlich epis-
temologischen Problems, sondern der Konstatierung eines funktionalen Defizits
fragmentierter und iiberwiegend positivistischer Wissenschaft, das mit einer fi-
cheriibergreifenden und engagierten Friedenswissenschaft behoben werden kon-
ne. Dass und inwiefern nicht nur die von ihm kritisierte positivistische sozialwis-

110:08.


https://doi.org/10.14361/9783839451311-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 5: Transdisziplinare Konturierungen eines Konzepts epistemischer Gewalt

senschaftliche Konfliktforschung, sondern méglicherweise auch eine ausdriicklich
an weiten Gewaltbegriffen orientierte transdisziplinire Friedensforschung selbst
an existierenden Macht-, Gewalt- und Herrschaftsverhiltnissen beteiligt ist, tritt
demgegeniiber in den Hintergrund.

Diese Engfithrung der epistemischen Dimension komplexer und relationaler
globaler Gewaltverhiltnisse schmailert Galtungs Kritik an einer problematischen,
weil gewaltférmigen okzidentalen Epistemologie, in die er sich selbst bemerkens-
werterweise iberhaupt nicht involviert sieht. Vielmehr nimmt er fiir seine eigene
Positionierung entweder den imperialen god-trick in Anspruch, dessen kartesiani-
sche Grundlagen er zugleich als Teil des Problems einer okzidentalen Tiefenkultur
benennt, oder aber er idealisiert die ihn inspirierenden alternativen Epistemolo-
gien in einem riumlich, zeitlich und auch inhaltlich von der kolonialen Moderne
scheinbar unberiihrten fernen Osten, dessen transrationale Kosmologie er sich zu
eigen machen will. UnDoing ist bei Galtung kein selbstreflexiver Prozess der ver-
suchten Uberwindung von und gleichzeitigen Beteiligung an Gewaltverhiltnissen,
sondern vielmehr eine nach konkreten Arbeitsschritten erfolgende Schadensbehe-
bung.

Nichtsdestotrotz erinnert etwa seine Vorstellung von einer Umprogrammie-
rung der okzidentalistischen Tiefenkultur entfernt an Butlers Anliegen einer epis-
temischen Resignifizierung beziehungsweise an Bourdieus Vorstellung von einer
symbolischen Revolution. Damit sollen nicht nur die unsichtbaren Gewaltformen
erster Ordnung reduziert werden, sondern es soll, vermittelt iiber diese, auch auf
die zweite Ordnung direkter physischer beziehungsweise struktureller Gewalt Ein-
fluss genommen werden. Im Kontext seines Gesamtwerks trifft auf Galtungs Vor-
stellung von einer umfassenden Gewaltreduktion jedoch zu, wovor andere war-
nen: nicht nur eine im Sinne der kolonialen Moderne verstandene Totalisierung,
sondern auch eine Essenzialisierung jener okzidentalistischen Tiefenkultur oder
Kosmologie, die Galtung zufolge allen Gewaltverhiltnissen zugrunde liegt. Damit
teilt er auf der Grundlage seines frithen Konzepts struktureller Gewalt eine zen-
trale These post- und dekolonialer Analysen epistemischer Gewalt, wihrend seine
spitere kulturalistische Zivilisationstheorie ihr zugleich zuwiderliuft.

Auch die anderen von mir diskutierten Friedensforscher_innen machen sich
bei ihrer Definition epistemischer Gewalt ausdriicklich fir deren Uberwindung
stark, sehen sich selbst aber nur bedingt als Teil jenes notwendigerweise auch wi-
derspriichlichen Prozesses, den ich als UnDoing bezeichne. Einem schwebt die Idee
einer von thm so bezeichneten permanenten friedlichen Revolution vor. Als Grund-
lagen dafiir sieht er die personliche Integritit und Solidaritit der Forschenden so-
wie eine auch tiber die Wissenschaften erfolgende Resignifizierung des Symboli-
schen. Dieses Verstindnis von Frieden muss sich paradoxerweise gerade deshalb
von jeglicher Form von Gewalt so weit wie moglich distanzieren, gerade weil ihm
ein ausdriicklich weiter Gewalt- und Friedensbegriff zugrunde liegen. Ein ande-

110:08.

305


https://doi.org/10.14361/9783839451311-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

306

Epistemische Gewalt

rer bemitht das Konzept der Solidaritit innerhalb eines global asymmetrischen
binnenwissenschaftlichen Systems und plddiert fiir eine Verantwortung auf Sei-
ten Privilegierter, nicht gehorte Stimmen hérbar und nicht gewusstes, weil durch
epistemische Gewalt beeintrichtigtes, Wissen sichtbar zu machen. Er geht jedoch
davon aus, dass sich dieses Wissen in bestehende Konzepte von Friedensforschung
und Konflikttransformation integrieren lisst, deren epistemische wie auch politi-
sche Primissen er somit nicht weiter infrage stellt. Ein weiterer schlieflich sieht
kommunikatives dialogisches Handeln als idealen Ort epistemischer Gewaltfrei-
heit, ignoriert dabei aber jegliche Asymmetrie sozialer und politischer Konflikt-
konstellationen sowie den Universalismus und Eurozentrismus seiner eigenen Dis-
ziplin, der Philosophie, die er jedoch gerade mit dem Begriff der epistemischen
Gewalt herausfordern will. Auf unterschiedliche Weise reproduzieren alle drei den
Uberlegenheitsgestus eurozentrischer Wissenschaft, vor dem auch ihre kritischen
Traditionen nicht gefeit sind.

Ganz anders argumentiert eine Autorin, wenn sie epistemische Gewalt nicht
nur als destruktiv versteht, sondern als potenziell produktiv im Sinne eines Off-
nens von Riumen des Widerstands und, mit Butler, der Resignifizierung. UnDoing.
Bemerkenswert ist, dass alle vier Autor_innen bei ihrer Vorstellung einer Reduk-
tion epistemischer Gewalt vorrangig auf die Mikroebene individuellen Handelns
fokussieren und eine Meso- ebenso wie die Makroebene aufler Acht lassen, erst
recht in einem globalen Verstindnis von Wissen(schaft) und Gewalt. Fiir ein Feld,
das sich ausdriicklich und vorrangig mit der Analyse von Gewalt im internationalen
politischen Kontext beschiftigt, muss diese Engfithrung als duflerst problematisch
bezeichnet werden.

Aufstand der unterworfenen Wissensarten

Die itberzeugendsten Ansatzpunkte fiir die Herausforderungen des UnDoing fin-
den sich bei jenen Autor_innen, die sich im Kontext feministischer, post- und de-
kolonialer Debatten mit epistemischer Gewalt beschiftigen. Diese Stimmen orien-
tieren sich erst gar nicht am liberalen Mythos von Gewaltfreiheit, sondern denken
bereits konzeptionell in der Widerspriichlichkeit und Gleichzeitigkeit unterschied-
licher Gewaltformen und den Versuchen ihrer Reduktion oder Uberwindung. Dem-
entsprechend theoretisieren sie epistemische Gewalt nicht nur von der Herrschaft
aus, sondern auch von konkreten Widerstinden und Kimpfen — und konzipie-
ren sie entsprechend dialektischer. Dariiber hinaus machen sie unmissverstind-
lich klar, dass es sich bei den Anstrengungen von UnDoing Epistemic Violence nicht
um Handlungsanleitungen fiir privilegierte Einzelpersonen handelt, sondern um
soziale Interaktion und kollektive Artikulation. Wihrend diese Stimmen mit die-
ser Form der Kultivierung von Wissen Einspruch gegen herrschende epistemische
Anordnungen erheben, sind sie auf der Suche nach Alternativen zum Status quo,

110:08.



https://doi.org/10.14361/9783839451311-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 5: Transdisziplinare Konturierungen eines Konzepts epistemischer Gewalt

nach Utopien im Sinne von Zukiinften, die noch nicht sind, deren Imagination
jedoch auf die Gegenwart zuriickwirken kann: UnDoing.

Das Konzept epistemischer Unterdriickung erniichtert hinsichtlich der Mog-
lichkeiten einer Transformation epistemischer Gewalt. Dessen Autorin argumen-
tiert, dhnlich wie Bourdieu hinsichtlich symbolischer Gewalt, epistemische Unter-
driickung dritter Ordnung erweise sich deshalb als so hartnickig, weil wir gar nicht
jenseits der von den bestehenden Systemen hervorgebrachten Begriffen und Kate-
gorien denken kénnten: UnDoing. Demgegeniiber erinnert eine seit langem erho-
bene feministische Forderung daran, dass es angesichts der massiven Resilienz be-
stimmter epistemischer Systeme gelte, auf auflerhalb des Kognitiven existierende
Ressourcen zuriickzugreifen. Aus dsthetischen, emotionalen, kreativen oder auch
mystischen, allesamt viel direkter im Leib verankerten Quellen des Wissens las-
sen sich demzufolge auch epistemische Grenzen des eurozentrischen Paradigmas
verschieben: UnDoing.

Ausgehend von Bourdieus auch im Habitus verankerter symbolischer Gewalt
erscheint diese Moglichkeit widerstindiger Kérperpolitiken jedoch begrenzt, denn
selbst die leibliche Erfahrung und Ausdrucksméglichkeit ist von symbolischer Ge-
walt iiberformt. Mit Butler ist wiederum daran zu erinnern, dass auch die in Kor-
per, Affekte und Emotionen eingelagerte normative Gewalt nie absolut ist, sondern
briichig und damit potenziell verdnderbar: UnDoing.

Einige Stimmen sehen Optionen der Verinderung in der Strategie des subver-
siven Schweigens, im Versuch, die konstitutiven Leerstellen und Schweigezonen
dominanter Diskurse auszuleuchten sowie vor allem darin, jenen zuhoren zu ler-
nen, auf die epistemische Gewalt abzielt. Insbesondere die beiden letztgenannten
Formen von UnDoing erfordern, Privilegien zu verlernen und die eigenen episte-
mischen und moralischen Primissen einer grundlegenden Kritik zu unterziehen.
Nicht zuletzt sind Phinomene epistemischer Gewalt im Wechselverhiltnis zwi-
schen Ausléschung und Uberschreibung von Wissen und schlieRlich von Méglich-
keiten der Erkenntnis als Ringen zu verstehen, das nie abgeschlossen und immer
umkimpft ist: UnDoing.

Der von Foucault geforderte »Aufstand der unterworfenen Wissensarten« (Fou-
cault 1978: 58) wird in den von mir diskutierten feministischen, post- und dekolo-
nialen Auseinandersetzungen mit epistemischer Gewalt ausdriicklich als relatio-
nales, prozesshaftes und globales Unterfangen thematisiert — und das nicht in eu-
rozentrisch-universalistischer Weise, sondern ausgehend vom Konzept der kolo-
nialen Moderne oder verwandter Ansitze. Ausgehend davon, dass dieses UnDoing
kein individueller Prozess ist, sondern stets in Verbindung zu anderen Positionen
und Personen stattfindet, wird betont, dass epistemisch-politische Kimpfe nicht
nur intellektuelle, sondern immer auch materielle und emotionale Dimensionen
durchqueren. Im Anschluss daran unterstreichen so gut wie alle post- und dekolo-
nialen sowie die meisten feministischen Theoretiker_innen, die sich mit epistemi-

110:08.

307


https://doi.org/10.14361/9783839451311-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

308

Epistemische Gewalt

scher Gewalt beschiftigen, die notwendigen epistemischen Auseinandersetzungen
kénnten nicht allein von der Wissenschaft selbst gefithrt werden, sondern miissten
in Verbindung mit sozialen Bewegungen und politischen Kampfen stehen: UnDo-
ing.

Das epistemische Territorium der Moderne ist ein Kampfschauplatz zwischen
Hegemonie und Emanzipation, und die Mittel und Werkzeuge in dieser Arena sind
unter den Beteiligten duflerst ungleich verteilt. An genau diesen Mitteln und Werk-
zeugen zu arbeiten stellt ebenfalls eine Form des UnDoing dar,. Ungeachtet der
jeweiligen Konzepte und Begriffe — Exterioritit, Grenzdenken, Entkoppelung, ko-
loniale Differenz und andere — geht es dabei um ein Denken aus der Opposition,
aus dem Widerstand heraus, das an den Rindern und Bruchlinien der kolonia-
len Moderne und inmitten ihrer Widerspriiche entsteht. Dieses Denken ist zwar
marginalisiert, ausgeschlossen oder von Vernichtung bedroht. Gerade dadurch, so
die Annahme, geht es aber auch mit dem bitteren epistemischen Vorteil einher,
eben jene (Gewalt-)Verhiltnisse, die diese marginalisierte oder verworfene Exis-
tenz prigen, potenziell tiefer und besser zu verstehen und zu verkérpern. Episte-
mische Gewalt ist in diesem Verstindnis etwas, das zwar aus Dominanz resultiert,
nie jedoch vollstindig und total existiert, sondern immer erst gegen Widerstin-
de durchgesetzt werden muss und von diesen permanent herausgefordert wird:
UnDoing.

Gerade jenen Menschen, die am meisten von ihr betroffen sind, zugleich auch
die Hauptlast der Verantwortung fiir die Uberwindung epistemischer Gewalt zuzu-
schreiben, ist jedoch ein unangemessener Trugschluss. Angemessener ist vielmehr,
das UnDoing von beiden, oder besser: von mehreren Enden her zu praktizieren. Das
jeweilige Verhiltnis zwischen Standort und Standpunkt ist dabei stets einer kriti-
schen Reflexion in Hinblick auf die Beteiligung an der Aufrechterhaltung ebenso
wie an der Verringerung epistemischer Gewalt zu unterziehen.

Kampfen in der Realitdt, Ringen mit der Utopie

Wihrend den Wissenschaften eine Schliisselposition in der Aufrechterhaltung der
Kolonialitit von Macht, Wissen und Sein zukommt, werden insbesondere in de-
kolonialen Ansitzen soziale Bewegungen und politische Kimpfe als jenes Terrain
verstanden, auf dem wirksame Verschiebungen in Bezug auf eine Verinderung
des epistemischen Territoriums der Moderne erreicht werden kénnen und sollen.
UnDoing bezeichnet also nicht nur ein Wechselverhiltnis zwischen der Aufrecht-
erhaltung epistemischer Gewalt einerseits und Vorstellungen von deren Reduktion
andererseits, sondern auch zwischen Theorie und Praxis, zwischen kritischer Wis-
senschaft und sozialen Bewegungen oder politischen Kimpfen. Von den dabei aus-
zuhandelnden epistemischen Grenzpolitiken gilt es zu lernen und sich an ihnen zu
beteiligen, ohne Akteur_innen, Ressourcen und Konzepte zu vereinnahmen, aber

110:08.



https://doi.org/10.14361/9783839451311-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 5: Transdisziplinare Konturierungen eines Konzepts epistemischer Gewalt

auch ohne dabei vereinnahmt zu werden. Die Voraussetzung dafiir ist die Aner-
kennung der unvermeidbaren Doppelbewegung von UnDoing Epistemic Violence, die
es kritischer Wissenspraxis in der kolonialen Moderne verunméglicht, sich als voll-
stindig frei von jenen Gewaltverhiltnissen zu imaginieren, zu deren Uberwindung
sie zugleich beitragen will.

Epistemische Gewalt mag angesichts ihrer Begriindung in der global wirksa-
men kolonialen Moderne zwar so gut wie immer und iiberall potenziell wirksam
sein. Da sie, wie alle Formen von Gewalt und vor allem in deren wechselseitiger
Verschrinkung, aber auch Prozess und Verhiltnis ist, kann sie unterbrochen und
verindert werden. Wie alle Formen von Gewalt, wird sie immer auch infrage ge-
stellt, herausgefordert und bekimpft. Wenn epistemische Gewalt den Zusammen-
hang zwischen Wissen und Herrschaft in der kolonialen Moderne konstituiert, so
sind es die zahlreichen, bereits praktizierten und immer wieder neu zu (er)fin-
denden, Moéglichkeiten des UnDoing, die diesen Zusammenhang in Momenten der
Unterbrechung und mit Impulsen der Bewegung verindern konnen.

Den potenziellen eigenen Verstrickungen in epistemische Gewalt zum Trotz
pladiere ich abschliefRend dafiir, den Begriff im hier dargelegten Sinn auch im Kon-
text kritischer (Sozial-)Wissenschaft ganz bewusst zu verwenden, um Phinomene
epistemischer Gewalt als konstitutiv fiir die koloniale Moderne zu benennen. Mit
einem transdiszipliniren Konzept epistemischer Gewalt konnen diese Phinome-
ne zu anderen Macht-, Gewalt- und Herrschaftsverhiltnissen in Beziehung gesetzt
werden, an denen auch die Wissenschaften ihren Anteil haben. Den globalen Rah-
men der kolonialen Moderne sehen zu lernen ist Voraussetzung dafiir, konkrete
Verschiebungen epistemischer Gewalt anzustofRen. In die wirkmichtige Selbstver-
stindlichkeit sozialer Kategorisierungen einzugreifen und damit zusammenhin-
gende Positionierungen iiber das Konzept epistemischer Gewalt infrage zu stellen
ist fur die Analyse, Kritik und Transformation von Herrschaftsverhiltnissen unab-
dingbar. Nur auf diese Weise konnen die gewaltformigen Grenzpolitiken des epis-
temischen Territoriums sichtbar und damit potenziell auch verinderbar gemacht
werden: UnDoing.

110:08.

309


https://doi.org/10.14361/9783839451311-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

110:08.


https://doi.org/10.14361/9783839451311-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

