
Kapitel 5: Transdisziplinäre Konturierungen eines

Konzepts epistemischer Gewalt

»We have been warned that every concept

tends to become a conceptual monster.

We are not afraid.«

(Manifesto for Good Living/Buen Vivir,

zit.n. Santos 2014: 6)

Bei der Einführung meiner zentralen Forschungsfrage –Was ist epistemische Gewalt

undwie wirkt sie? –habe ich Roland Barthesmit der Aussage zitiert, dass man (s-)ei-

nen Schlüssel wählen müsse, um sich mit dem vielschichtigen Phänomen namens

Gewalt zu beschäftigen. Mein Schlüssel ist ein aus feministisch-post-dekolonialer

Perspektive um die Dimension des Wissens erweiterter und vertiefter Gewaltbe-

griff. Er eröffnet Horizonte einer Gewaltanalyse, die ihren Gegenstand nicht als

isoliertes Ereignis versteht, sondern als historischen Prozess und globales Verhält-

nis, in dem Wissen von zentraler Bedeutung ist. Dieser Schlüssel mag nicht jede

Tür aufsperren, auf der epistemische Gewalt geschrieben steht, und auch nicht je-

de, hinter der man sie vermutet. In sozialwissenschaftlichen Debatten über Gewalt

im Kontext internationaler Politik, von wo ausmeine Suche ihren Ausgang genom-

men hat, ist dieser Schlüssel noch nicht sehr bekannt. Schließlich ist er, wie viele

über disziplinäre Grenzen hinweg benutzte Werkzeuge, durch seinen Gebrauch

auch in stetigem Wandel begriffen.

Vom Konzept der kolonialen Moderne aus betrachtet ist der Begriff epistemi-

sche Gewalt alles andere als abstrakt, und seine Bestandteile – Wissen einerseits

und Gewalt andererseits – stellen keinen Widerspruch dar. Die Dimension des

Epistemischen ist nicht eine unter vielen, sondern rückt in den Fokus der Auf-

merksamkeit. Wissen(schaft) nicht nur als Mittel für anzustrebende Lösungen zu

verstehen, sondern als Bestandteil der jeweils zu analysierenden Probleme, öffnet

den Blick hin zu einer Gewaltanalyse, die angesichts der anhaltenden kolonialen

Moderne vor allem Herrschaftskritik sein und nicht der Aufrechterhaltung dieser

Herrschaft dienen will. Ein darauf basierendes Konzept epistemischer Gewalt er-

möglicht, eine über den konventionellenmethodologischen und epistemologischen

https://doi.org/10.14361/9783839451311-009 - am 12.02.2026, 21:10:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


272 Epistemische Gewalt

Nationalismus hinausgehende Makroebene zu adressieren, ohne die jegliche Ge-

waltanalyse im Kontext internationaler Politik zu kurz greift.

Indem das Konzept epistemische Gewalt Herrschaftsverhältnisse über die und

in der Dimension des Wissens fokussiert, fordert es jenes fragwürdig gewordene

Narrativ von Fortschritt, Entwicklung undGewaltfreiheit derModerne substanziell

heraus,mit dem sich zwar der Exzess bestimmter Formen politischer Gewalt verur-

teilen, das zugleich jedoch die epistemischen Grundlagen der in vielerlei Hinsicht

gewaltförmigen kolonialen Moderne weitgehend unangetastet lässt. Die Analyse

und Theoretisierung epistemischer Gewalt stellt das von seiner kolonialen Unter-

seite bereinigte Konzept der Moderne infrage und macht deutlich, dass wir auch

heute noch in einer kolonialen Moderne leben.

Kritische Sozialwissenschaft muss lernen, die Totalität der kolonialen Moder-

ne zu benennen, ohne in den Essenzialismus und Universalismus vonMetanarrati-

ven zurückzufallen, die diese Moderne kennzeichnen. Das gilt auch für die Analyse

undTheoretisierung epistemischer Gewalt in ihren unterschiedlichen,miteinander

verschränkten Erscheinungsformen im internationalen politischen Kontext. Zu-

gleich gilt es, sich einer Auflösung der Welt in Mikronarrative entgegenzustellen,

mit der die Kolonialität von Macht, Wissen und Sein aus dem Blick gerät und die

selbst eine Ausdrucksform epistemischer Gewalt ist. Erst eine Perspektive, der dies

gelingt, kann potenziell zur Reduktion jenes euro- und androzentrischen Univer-

salismus und Okzidentalismus beitragen, die zentrale Bestandteile epistemischer

Gewalt bilden. Zurückzuweisen ist dabei die oft geäußerte Befürchtung oder auch

Unterstellung, mit dem Fokus auf epistemische und andere als (vermeintlich zu)

weit gefasste Formen von Gewalt würden jene direkter und physischer Art aus dem

Blick geraten. Unterschiedliche Formen von Gewalt in ihremWechselverhältnis zu

betrachten und dabei von der Dimension des Epistemischen im Kontext der ko-

lonialen Moderne auszugehen, ermöglicht vielmehr, deren zutiefst gewaltförmige

globale Ordnung in die Betrachtung konkreter Gewaltereignisse zu integrieren.

Ich betrachte den Begriff epistemische Gewalt nicht als Metakonzept, das über

oder hinter allem steht oder alles erklären kann. Ich erachte ihn jedoch als not-

wendiges Werkzeug der Analyse und Kritik von Gewalt in der kolonialen Moderne,

das bislang kaum benutzt wird, weil dieses Verständnis der Moderne nur an eini-

gen kritischen Rändern der wissenschaftlichen Debatte angekommen ist. Episte-

mische Gewalt lässt sich als Scharnier oder als Schnittstelle zwischen unterschied-

lichen Gewaltphänomenen manifester und latenter Art verstehen, die die koloniale

Moderne kennzeichnen.Doch sind diese Begriffe zu unbeweglich, um die facetten-

reichen Ausformungen epistemischer Gewalt angemessen zu bezeichnen.

Ich denke epistemische Gewalt auch als amorphe Substanz von Verbindungs-

und Bruchlinien zwischen und innerhalb von unterschiedlichen, besser sicht- und

benennbaren Formen von Gewalt. Eine genauere Untersuchung dieser wenig be-

achteten Zwischenräume trägt dazu bei, unser Verständnis vonMacht, Gewalt und

https://doi.org/10.14361/9783839451311-009 - am 12.02.2026, 21:10:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kapitel 5: Transdisziplinäre Konturierungen eines Konzepts epistemischer Gewalt 273

Herrschaft vor demHintergrund der kolonialen Moderne einer Kritik und Erneue-

rung zu unterziehen. Die Räume des Wissens, die im Kontext der kolonialen Mo-

derne hervorgebracht worden sind und deren Fortbestand ihrerseits mit befesti-

gen, bleiben dabei stets umkämpft – epistemologisch ebenso wie politisch.

Ausgangspunkt meiner Auseinandersetzung mit epistemischer Gewalt ist das

Anliegen, diese Räume in ihrer Komplexität von miteinander in Beziehung stehen-

den Macht-, Gewalt- und Herrschaftsverhältnissen besser beschreiben zu können.

Ein transdisziplinäres Konzept epistemischer Gewalt ist die Voraussetzung da-

für. Vor einer Eindeutigkeit suggerierenden Definition epistemischer Gewalt und

daran geknüpften Erwartungen an ihre Operationalisierbarkeit für konventionel-

le Gewaltforschung ist jedoch zu warnen. Wenn ich im Folgenden unterschiedli-

che Bestandteile eines Konzepts epistemischer Gewalt verdichte, spreche ich daher

nicht von einer Definition, die Eindeutigkeit suggeriert, sondern, heuristischer,

von Konturierungen.

Auf Basis des Konzepts der Kolonialität vonMacht,Wissen und Sein (Kapitel 2) ver-

schränke ich die in den Begriffslandschaften epistemischer Gewalt (Kapitel 3) sowie in

den Dimensionen des Epistemischen in weiten Gewaltkonzepten (Kapitel 4) diskutierten

Annäherungen an den Zusammenhang von Wissen und Gewalt miteinander. Im

Rückgriff auf die Fülle bereits existierender, weit über Disziplinen und Felder ver-

streuter Annäherungen an die Problematik biete ich somit einen systematischen

Überblick darüber, was wir unter epistemischer Gewalt verstehen können und wie

unterschiedliche Aspekte dieses Phänomens zueinander in Beziehung stehen. Aus-

gehend vonmeinem in Gewalt weiter denken (Kapitel 1) dargelegten Erkenntnisinter-

esse hinsichtlich einer Theoretisierung des Verhältnisses von Wissen(schaft) und

Gewalt integriere ich relevante Aspekte aller diskutierten Ansätze in dieses Ras-

ter. Zugleich bleibt es mit drei breiten Konturierungen offen für eine Ergänzung

durch zukünftige konzeptionelle und phänomenologische Annäherungen an epis-

temische Gewalt auf Basis der Kolonialität von Macht, Wissen und Sein (Kapitel 2).

Notwendigerweise kommt dabei auch die (eigene) Wissenspraxis als Teil kom-

plexer Gewaltverhältnisse wieder in den Blick.Die Frage, inwiefern an einer Reduk-

tion epistemischer Gewalt gearbeitet werden kann, während man dies notwendi-

gerweise auf dem epistemischen Territorium der Moderne tut, diskutiere ich im

finalen Abschnitt UnDoing Epistemic Violence.

https://doi.org/10.14361/9783839451311-009 - am 12.02.2026, 21:10:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


274 Epistemische Gewalt

Epistemische Gewalt in der kolonialen Moderne

»During the last 520 years of the ›Euro-

pean/Euro-North-American capitalist/pa-

triarchal modern/colonial world-system‹

we went from ›convert to Christianity or I’ll

kill you‹ in the 16th century, to ›civilize or

I’ll kill you‹ in the 18th and 19th centuries,

to ›develop or I’ll kill you‹ in the 20th cen-

tury, and more recently, the ›democratize

or I’ll kill you‹ at the beginning of the 21st

century.«

(Grosfoguel 2012: 97)

Epistemische Gewalt bezeichnet jenen Beitrag zu gewaltförmigen gesellschaftli-

chen Verhältnissen, die im Wissen selbst, in seiner Genese, Ausformung, Organi-

sationsform und Wirkmächtigkeit angelegt sind. Damit meine ich nicht jegliche

sich auf der Ebene des Wissens manifestierende Erscheinungsform, die in einen

Zusammenhang mit direkt erkennbaren Formen von Gewalt gestellt werden kön-

nen. Epistemische Gewalt ist Möglichkeitsbedingung, Bestandteil und Produkt der

kolonialenModerne. Diese Moderne ist keine genuin gewaltfreie, weil fortschrittli-

che, demokratische und wissensbasierte. Sie ist auf vielfältige Weise mit ihrer ko-

lonialen Vergangenheit und der immer noch gegenwärtigen, sie konstituierenden

und von zahlreichen Formen von Gewalt geprägten sogenannten Unterseite ver-

bunden. Aus diesemGrund liegt es nahe, epistemische Gewalt weder in eurozentri-

scher Gewohnheit zu abstrahieren noch den Begriff für jeglichen Zusammenhang

von Wissen und Herrschaft in Zeit und Raum zu verallgemeinern. Ein derartiges

Verständnis würde die globale, epochenübergreifende Dimension der historischen

Kolonisierung und gegenwärtigen Kolonialität analytisch wie politisch marginali-

sieren.

Epistemische Gewalt ist nicht gleichmäßig über Strukturen, Institutionen, Ak-

teur_innen und Diskurse verteilt. Sie bringt die Asymmetrien der kolonialen Mo-

derne mit hervor und wird in ihnen wirksam. Deren zentrales Merkmal ist die

Trennung von Materialität und Sozialität einerseits und Erkenntnis(produktions-)

fähigkeit andererseits, die Errichtung eines epistemischen und ontologischen Ab-

grundes, entlang dessen Ungleichheits- und Herrschaftsverhältnisse organisiert,

legitimiert und naturalisiert werden. Epistemische Gewalt ist ihrer Ausbreitung

und Allgegenwart zumTrotz nicht alles und jedes. Sie hat eine spezifischeHerkunft

(Europa), eine spezifische Geschichte (Kolonialismus und Kapitalismus), spezifi-

sche Funktionsweisen (Rassismus/Sexismus als Grundlage von globaler Arbeits-

https://doi.org/10.14361/9783839451311-009 - am 12.02.2026, 21:10:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kapitel 5: Transdisziplinäre Konturierungen eines Konzepts epistemischer Gewalt 275

und Ressourcenteilung) und bringt spezifische Subjekte hervor, die an diesen Pro-

zessen in unterschiedlichen Positionen und Wirkungsgraden beteiligt sind.

Die heterarchisierten Positionierungen dieser Subjekte befinden sich dies-

oder jenseits beziehungsweise inmitten des von dekolonialen Theoretiker_innen

so genannten Abgrundes, der sich stets aufs Neue befestigt, während er von

jenen sozialen Kämpfen, die zumeist in diesem Abgrund ihren Anfang nehmen,

herausgefordert und verändert wird. Diese Kämpfe sind epistemische wie auch

politische, denn sie stellen die vermeintliche Naturgegebenheit, Universalität und

Objektivität des imperialen Selbstverständnisses ebenso infrage wie die mit ihm

normalisierten Herrschaftsverhältnisse.

Epistemische Gewalt ist dementsprechend nichts Statisches, sondern stets in

Bewegung. Anstatt sie also in eine abgeschlossene Definition zu zwängen, kon-

turiere ich ein bewegliches Raster, innerhalb dessen ich möglichst viele hinsicht-

lich einer epistemischen Dimension relevante Elemente der Konzepte strukturel-

ler, kultureller, symbolischer und normativer Gewalt systematisch anordne, zuein-

ander und insbesondere zu den zuvor diskutierten Verständnissen epistemischer

Gewalt in Beziehung setze.1

Im Folgenden strukturiere ich mein transdisziplinäres Konzept epistemischer

Gewalt in drei Schritten. Mit der Unterscheidung einer Mikro-, Meso- und Makro-

ebene greife ich dabei auf ein gängiges sozialwissenschaftliches Typologisierungs-

schema zurück, entlang dessen ich das ebenfalls dreiteilige Konzept der Kolonia-

lität von Sein, Wissen und Macht als Raster für ein transdisziplinäres und daher

facettenreiches Konzept epistemischer Gewalt fruchtbar mache. Im ersten Schritt,

konzeptionell auf der Mikroebene, die ich mit dem Konzept der Kolonialität des

Seins redefiniere, geht es um den konkreten Menschen, der epistemische Gewalt

erleidet und/oder ausübt. Im zweiten Schritt, auf der Mesoebene, die ich von der

Kolonialität des Wissens her entwerfe, steht die Frage nach dem Anteil der Wis-

senschaften bei der Definition, Legitimation und Naturalisierung von Gewalt im

Mittelpunkt. Ein dritter Schritt fokussiert auf die Relevanz epistemischer Gewalt

in Hinblick auf die Resilienz von Herrschaftsordnungen im globalen Maßstab. In

diesem Zusammenhang spreche ich von einer postkolonial erweiterten Makroebe-

ne, auf der ich die Kolonialität der Macht verorte.

Dieses Verständnis von Mikro-, Meso- und Makroebene orientiert sich an

Boatcăs und Costas Vorschlag für eine postkoloniale Reorientierung der Soziolo-

1 Um einer gut lesbaren Verdichtung willen verzichte ich im Folgenden auf detaillierte Refe-

renzen zu den einzelnen Argumenten, die ich bereits in den vorangegangenen Kapiteln aus-

führlich dargelegt und nachgewiesen habe. Dies gilt insbesondere für die zahlreichen Annä-

herungen an epistemische Gewalt aus Kapitel 3. Demgegenüber führe ich die drei zentralen

Autor_innen aus Kapitel 4 auch hier namentlich an, um sie mit den jeweiligen Konzepten in

Verbindung zu bringen.

https://doi.org/10.14361/9783839451311-009 - am 12.02.2026, 21:10:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


276 Epistemische Gewalt

gie (2010b: 74ff.). Ihnen liegt daran, den methodologischen Nationalismus ihrer

Disziplin auf einer im Sinne der kolonialen Moderne global verstandenen Makro-

ebene zu problematisieren und sozialwissenschaftlicheWissensproduktion – einst

wie heute – als integralen Bestandteil der Kolonialität zu thematisieren. Wenn

sie sozialwissenschaftliche Kategorisierungen von einer globalen Dimension her

denken, geschieht dies nicht aus einem liberalen Universalismus heraus, der

vielen Globalisierungstheorien innewohnt, sondern mit Fokus auf die asymmetri-

sche Verfasstheit der kolonialen Moderne, deren Kritik schärferer als der bislang

üblichen analytischen Werkzeuge bedarf.

Angesichts der theoretischen Begründung meines Vorhabens mag es para-

dox anmuten, die in das koloniale Projekt verstrickte Dreiteilung der Welt in

mikro, meso und makro aufzugreifen, die ihrerseits eine spezifische Teilungs-

und Ordnungsperspektive eurozentrischer Wissenschaft darstellt. Doch gerade

indem Boatcă und Costa mit einer Umdeutung dieser Trias potenzielle Anknüp-

fungspunkte innerhalb des akademischen Feldes ausfindig und sich für eine post-

koloniale Makrosoziologie zunutze machen, anstatt das sozialwissenschaftliche

Begriffsrepertoire gänzlich zu verwerfen, plädieren sie für eine Dekolonisierung

ihres eigenen Faches, der Soziologie. Bevor man nämlich überhaupt von einem

vielfach geforderten post- beziehungsweise decolonial turn sprechen könne, müsse

man den colonial turn der jeweiligen Disziplin selbst zurückverfolgen, der ihrer

Institutionalisierung vorausgegangen sei. Zentrale Begriffe zu resignifizieren und

bestehende Konzepte auf dieser Grundlage weiterzuentwickeln ist ein Beitrag zu

diesem Prozess, der für alle wissenschaftlichen Disziplinen fort- oder erst in Gang

gesetzt werden muss.

Diese Tätigkeit kann nicht jenseits dessen stattfinden, was sie zu überwinden

trachtet, dabei aber epistemische Brüche anstoßen und verstärken, die potenziell

auch politisch wirksamwerden.Mit meiner Systematisierung eines Konzepts epis-

temischer Gewalt führe ich die Diskussionweiter Gewaltkonzepte aus unterschied-

lichen kritischen Theorietraditionen der Sozial-, Geistes- und Kulturwissenschaf-

ten mit der metatheoretischen Fundierung meines Vorhabens im Konzept der ko-

lonialenModerne zusammen. In der soziologischen Begründung dieser Systemati-

sierung spiegelt sich zum einen die unumgängliche Schwierigkeit einer Transgres-

sion eurozentrischer und okzidentalistischer Epistemologie. Zum anderen zeigt

sich in ihrer Ausgestaltung auch die Problematik einer inter- und multidisziplinär

angelegten Theoriearbeit, die aus den eingangs dargelegten Gründen eine Aufwei-

chung disziplinärer Begrenzungen anstrebt,weil diese selbst eine Facette epistemi-

scher Gewalt darstellen. Diese Begrenzungen sind letztendlich jedoch nicht gänz-

lich auflösbar, wenn man sich zugleich in diesen disziplinär abgesteckten Feldern

bewegt und diese mitgestalten will. Nicht zuletzt stellt der Anspruch, ein transdis-

ziplinäres Konzept zu entwerfen auch insofern eine Herausforderung dar, als sich

die inhaltlichen Bezugspunkte unterschiedlicher epistemologischer, theoretischer

https://doi.org/10.14361/9783839451311-009 - am 12.02.2026, 21:10:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kapitel 5: Transdisziplinäre Konturierungen eines Konzepts epistemischer Gewalt 277

undmethodologischer Traditionen nur selten als bruchlosmiteinander kompatibel

erweisen.

Im Bewusstsein dieser Einschränkungen formuliere ich im Folgenden eine sys-

tematische Antwort auf die in dieser Arbeit zentrale Fragestellung:Was ist epistemi-

sche Gewalt und wie wirkt sie?

Mikroebene der Kolonialität des Seins: Gewalterfahrung

Auf der Mikroebene der Beobachtung und Analyse von Gewaltphänomenen rekur-

rieren sozialwissenschaftliche Analysen überwiegend auf direkte physischeGewalt.

Dabei wird den konkreten Akteur_innen, Täter_innen und/oder Opfern, die größte

Aufmerksamkeit zuteil. Der damit einhergehende Fokus auf das Individuum ist

für die Frage nach epistemischer Gewalt nur bedingt aufschlussreich, wenn Meso-

und Makroebene davon abgetrennt und eine globale Konstellation im Sinne der

kolonialen Moderne nicht mitgedacht werden. Ein weiteres Hindernis bei der Ver-

ortung epistemischer Gewalt auf der Mikroebene ist die Annahme, dass etwas so

vermeintlich Abstraktes an keinen Körper, keinen Leib, keine Person, kein Subjekt

gebunden sei und sich dementsprechend jenseits konkreter Menschen entfalte.

Beiden Vorbehalten entgegne ich mit dem Verweis auf die miteinander ver-

schränkten Vernichtungsprozesse, die ich im Zusammenhang mit dem Begriff der

Genozide/Epistemizide sowie mit dem Konzept der Kolonialität des Seins disku-

tiert habe. Zentral für dieses Konzept ist das Argument, dass sich im Zuge der ko-

lonialen Expansion Europas ein epistemischer Rassismus/Sexismus normalisiert

hat, über den kriegerisches Handeln und die Anwendung von Gewalt von der Aus-

nahme zur Regel und Normalität geworden sind, und das nicht nur in politisch-

praktischer, sondern auch in epistemischer Hinsicht. Die gelebte Erfahrung von

Krieg, Vernichtung und Gewalt an der sogenannten Unterseite der Moderne ist in

diesem Verständnis nicht singuläres empirisches Faktum oder individuelle Dispo-

sition, wie dies in eurozentrischer Gewaltforschung oft der Fall ist. Vielmehr stellt

sie den von Gewalt durchdrungenen Ausgangspunkt für die Annahme einer in der

Kolonialität des Seins begründeten ontologischen Differenz zwischen abstrakter

eurozentrischer Philosophie und Sozialtheorie einerseits und konkreter gelebter

Erfahrung andererseits dar.

Epistemische Gewalt ausgehend von dieser Annahme zu theoretisieren bedeu-

tet, die in erheblichem Ausmaß auf Individuum, Subjekt und Akteur_innen und

damit auch auf den jeweiligen lokalen Kontext von Gewaltereignissen fokussier-

te sozialwissenschaftliche Gewaltdebatte beharrlich in den Kontext facetten- und

umfangreicher globaler Herrschaftsverhältnisse einzuordnen. Letztere jedoch sind

nur unter Berücksichtigung weiter Gewaltbegriffe angemessen zu fassen. Episte-

mische Gewalt ausgehend von der konkreten Erfahrung nicht nur des Erleidens,

sondern auch des Verübens direkter physischer Gewalt im Sinne der Kolonialität

https://doi.org/10.14361/9783839451311-009 - am 12.02.2026, 21:10:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


278 Epistemische Gewalt

des Seins zu denken, bildet dementsprechend die erste der drei Konturierungen

eines transdisziplinären Konzepts epistemischer Gewalt. Welche Aspekte der zu-

vor diskutierten Annäherungen an Phänomen und Konzept lassen sich nun dieser

ersten Ebene zuordnen?Worin äußert sich epistemische Gewalt in dieser Hinsicht?

Leiblichkeit, Sozialität, Verinnerlichung

Das nicht Gesagte, das Gesagte, aber nicht Gehörte, das Gehörte, aber nicht Ver-

standene, das Verstandene, aber nicht Anerkannte sind wiederkehrende Artikula-

tionen epistemischer Gewalt, die keinesfalls allein auf der Mikroebene begründ-

bar sind, aber genau dort, in den konkreten Erfahrungen von Menschen, wirksam

werden. Insbesondere von feministischen Stimmen werden die Regeln des Sag-

baren und der Hörbarkeit für ein Verständnis epistemischer Gewalt zentral ge-

setzt, anstatt Täter_innen- und Opferdichotomien fortzuschreiben, wenn es um

die individuellen Auswirkungen epistemischer Gewalt in strukturell gewaltförmi-

gen Herrschaftsverhältnissen geht. Neben dem Konzept des repressiven Schwei-

gens zähle ich dazu die Begriffe des exogenen und endogenen Verstummens oder

zum Schweigen gebracht Werdens ebenso wie das Konzept der epistemischen Un-

terdrückung, in dem der Verlust von Dialogfähigkeit und das Misslingen von Kom-

munikation analysiert wird. Epistemische Ungerechtigkeit, unterschieden in Un-

gerechtigkeit der Zeug_innenschaft und hermeneutische Ungerechtigkeit, führt zu

Entwertung, Überschreibung und Auslöschung bestimmter Erfahrungs- und Er-

kenntnispositionen. Auch wenn es um auf Rassismus basierende Exklusionsme-

chanismen sowie ganz konkrete Diskriminierungserfahrungen und eine durch Ar-

mut und desaströse Arbeitsbedingungen bedingte kürzere Lebenserwartung geht,

wird epistemische Gewalt gewissermaßen von der Mikroebene der Kolonialität des

Seins aus gedacht und problematisiert.

Bei all diesen Phänomenen epistemischer Gewalt ist der Körper bezie-

hungsweise der Leib von Belang. In den Körper werden Kategorisierungen wie

Geschlecht, Sexualität und ›Rasse‹ eingeschrieben. Der Leib wird damit zum

Austragungsort epistemischer Gewalt auf der Mikroebene. Alle genannten Formen

epistemischer Ungerechtigkeit und Unterdrückung weisen ebenso wie Unsicht-

barmachung, Ignoranz und Gleichgültigkeit gegenüber den von epistemischer

Gewalt Betroffenen zuallererst diese personenbezogene und leibliche Dimension

der Kolonialität des Seins auf der Mikroebene auf. So werden mit Hilfe von sich

stets erneuerndem hegemonialem Expert_innenwissen etwa Körper und Sprachen

voneinander unterschieden, um – nicht notwendigerweise intentional, aber eben

diesem Paradigma folgend – Menschen, Räume und Ressourcen zu kontrollieren

und auszubeuten. Dies ist umso eher möglich, je konsequenter der je konkrete

leidende Leib aus diesen Prozessen hinausgeschrieben und damit unsichtbar

gemacht wird. Das berühmte Beispiel der sogenannten Witwenverbrennung

https://doi.org/10.14361/9783839451311-009 - am 12.02.2026, 21:10:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kapitel 5: Transdisziplinäre Konturierungen eines Konzepts epistemischer Gewalt 279

sowie die in zahlreiche sexualisierte und rassifizierte Modi ausdifferenzierte

individuelle, von Gewalt und Zwang begleitete Anpassung an die kapitalistische

Produktionsweise sind weitere Beispiele für die Austragung epistemischer Gewalt

auf der Mikroebene. Dort zu verorten ist des Weiteren die psychische, mentale

und kognitive Verinnerlichung epistemischer Gewalt durch die von ihr selbst

Betroffenen.

Bei fast allen der hier zusammengefassten expliziten Annäherungen an epis-

temische Gewalt auf der Mikroebene der Kolonialität des Seins wird zudem deut-

lich, dass das der_die Einzelne alles andere ist als ein monadisches, isoliertes Indi-

viduum. Menschen sind eingebettet in soziale Kontexte und Beziehungen. Dem-

entsprechend ist auch jede Erfahrung des Erleidens epistemischer Gewalt als Er-

gebnis einer Interaktion, eines Verhältnisses zu betrachten, auch wenn es sich da-

bei nicht notwendigerweise um eine direkte interpersonale Begegnung handelt.

Mit dem Fokus auf konkrete Sub-jekte – im dekolonialen Sinne von Ausschluss

und Unterwerfung, die durch den Bindestrich markiert werden – kommen dem-

entsprechend nicht nur jene Menschen in den Blick, die epistemische Gewalt erlei-

den, sondern auch Akteur_innen, von denen sie ausgeht und die sie ausüben. Als

Subjekte im Sinne ihrer – im Gegensatz zu den damit Adressierten – unbestrit-

tenen epistemischen Handlungsfähigkeit und daraus resultierenden politischen

Anerkennbarkeit verfügen sie über das zur Normalität gewordene Privileg, epis-

temische Gewalt ausüben zu können, ohne dass diese von ihrem Umfeld oder von

ihnen selbst überhaupt als Gewalt – und daher als problematisch – erachtet wird.

Und selbst wenn dies der Fall ist, so hat es keine Konsequenzen, weil die jeweilige

Gewaltpraxis als normal oder zumindest als gerechtfertigt erscheint. Die epistemi-

sche Gewalt der Kolonialität des Seins besteht in diesem Fall in der Verselbstver-

ständlichung der imperialen Seinsweise. Die über sie implementierte ontologische

Differenz wird dabei so sehr normalisiert, dass eigene Privilegien nicht infrage

gestellt werden (müssen). In allen Beispielen sind die Inhaber_innen solcher Privi-

legien als handelnde Subjekte relevant, wenn auch nicht allein verantwortlich für

die Existenz epistemischer Gewalt.

Sowohl ungefragte und anmaßende Fürsprache für sogenannte Subalterne so-

wie die wohlmeinende, aber oftmals essenzialisierende Behauptung, diese könn-

ten sich ohnehin selbst vertreten, werden nicht nur auf der Mikroebene der epis-

temisch Ver- und Behandelten, sondern auch der Handelnden wirksam. Es ist

die Situiertheit der im (post-)kolonialen Setting privilegierten Wissenden, die mit

entsprechenden imperialen Seins-, Denk- und Handlungsweisen einhergeht und

damit ein wesentliches Element epistemischer Gewalt darstellt. Das Beispiel des

(post-)kolonialen globalen Tourismus in Ländern des sogenannten Globalen Sü-

dens erlaubt ebenfalls eine Identifizierung von Akteur_innen epistemischer Ge-

walt, wenn die konkrete Differenz körperlich-leiblicher Erfahrung zwischen Aben-

teuerreisenden aus dem globalen Norden/Westen und jenen Sherpas problemati-

https://doi.org/10.14361/9783839451311-009 - am 12.02.2026, 21:10:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


280 Epistemische Gewalt

siert wird, die für erstere ihre Gesundheit und ihr Leben aufs Spiel setzen, wäh-

rend diese sich selbst als devisenbringende und Menschenrechte fördernde Wohl-

täter_innen betrachten.Der vermeintlich umgekehrte Rassismus im heutigen Süd-

afrika, bei demWeiße Eliten den Verlust ihrer Privilegien beklagen, ist ein weiteres

Beispiel für epistemische Gewalt, die nicht abstrakt und in Systemen verborgen ist,

sondern sich im konkreten Handeln bestimmter Akteur_innen manifestiert.

Auch im vermeintlich gewaltfreien System Wissenschaft ist epistemische Ge-

walt nicht nur abstrakt und systemisch vorhanden, sondern an konkrete und han-

delnde Personen gebunden, wie Ausführungen zum vielgestaltigen Epistemizid

und zu epistemischer Monokultur in der wissenschaftlichen Praxis sowie postko-

loniale Kritik an den Sprachwissenschaften zeigen. Inklusion und Exklusion von

Sprachen ist hier eng an leibliche Erfahrung und verkörperte Kategorisierung und

Hierarchisierung gebunden. Auch die genannten Friedens- und Konfliktforscher

problematisieren epistemische Gewalt als dem System Wissenschaft inhärent,

wenn auch mitunter im Widerspruch zu ihrer eigenen Intention. So können etwa

Überlegungen zu intellektueller Solidarität gegenüber Wissenschaftler_innen im

Globalen Süden der Mikroebene der Kolonialität des Seins zugeordnet werden,

in der sich die imperiale Seinsweise im akademischen Habitus entfaltet. Wenn

jedoch die Definition epistemischer Gewalt von Systemkritik abgetrennt bleibt,

bleibt auch jeglicher Lösungsvorschlag auf eine interpersonelle Ebene reduziert –

und damit nicht sehr überzeugend. Auch die Kritik an einem binnenakademischen

Dialogdefizit sowie der explizit oder implizit bekräftigte Glaube an gewaltfreie

Wissenschaft tragen Züge eines sich in der Kolonialität des Seins überlegen,

zwar kritisch und wohltätig wähnenden, letztlich aber auch imperialen Subjekts.

Dessen Denken, so das dekoloniale Argument, ist zutiefst von der Kolonialität des

Seins geprägt – auch dann, wenn es gegen diese andenken will.

Damit ist nicht gemeint, dass es keine alternativen Imaginarien gebe und kei-

nen Widerstand, sondern dass die hegemonialen Paradigmen der kolonialen Mo-

derne sich als äußerst hartnäckig und langlebig erweisen, gerade weil sie nicht nur

auf insitutioneller, sondern auch auf individueller Ebene und in sozialen Beziehun-

gen verinnerlicht und damit schwer fassbar sind. Nicht zuletzt stützt die imperiale

Seinsweise aber auch konkrete Privilegien und Interessen.

Anerkennung und Verkennung, Anerkennbarkeit und Verantwortlichkeit

Dass die Konzepte struktureller und kultureller, symbolischer und normativer Ge-

walt nicht direkt an die Denkfigur der Kolonialität des Seins anschlussfähig sind,

überrascht angesichts ihrer Genese innerhalb eurozentrischer Sozial-, Kultur- und

Geisteswissenschaften nicht weiter. Es lassen sich jedoch einige Argumente iden-

tifizieren, die die bislang verdichtete erste Konturierung epistemischer Gewalt auf

einer Mikroebene ergänzen, ohne sie auf diese zu reduzieren.

https://doi.org/10.14361/9783839451311-009 - am 12.02.2026, 21:10:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kapitel 5: Transdisziplinäre Konturierungen eines Konzepts epistemischer Gewalt 281

Ähnlich wie feministische, post- und dekoloniale Theoretiker_innen die kogni-

tive, mentale, psychische und sogar leibliche Verinnerlichung epistemischer Ge-

walt beschreiben, kann man auch das auf symbolischer Gewalt basierende Habi-

tuskonzept verstehen: als ein System von Denk-, Wahrnehmungs-, Bewertungs-

und Aktionsschemata, die gerade dann am besten im Sinne der Stabilisierung von

Herrschaft wirksam sind, wenn sie von den Menschen verinnerlicht und auch ge-

gen ihrenWillen reproduziert werden. Der Kern dieses auch hinsichtlich epistemi-

scher Gewalt relevanten Konzepts ist die präreflexive Übereinstimmung zwischen

Herrschenden und Beherrschten, die sich vor allem auf individueller Ebene ma-

nifestiert. Diese von Bourdieu als symbolisch bezeichnete Gewalt hat gerade im

individuellen Prozess des Erkennens, Anerkennens und Verkennens ihrer Funk-

tionsweisen eine zentrale Bedeutung hinsichtlich epistemischer Gewalt auf der

Mikroebene, denn es ist das Individuum, das diese komplexe Leistung erbringen

muss.

WährendTheoretiker_innen epistemischer Gewalt mit der Verinnerlichung eu-

rozentrischer Epistemologien auch Kämpfe um Anerkennung sowie Prozesse der

Selbstdisziplinierung und Selbstunterwerfung im Kontext der kolonialen Moderne

problematisieren, zieht Bourdieu den französischen Kolonialismus kaum in Be-

tracht, sobald er Algerien verlässt. Lediglich in seinen frühen Schriften über Alge-

rien ist Rassismus als Herrschaftsprinzip und als Modus von Gewalt von zentra-

ler Bedeutung, und Bourdieu verschränkt diesen Rassismus – ähnlich wie post-

und dekoloniale Theoretiker_innen – mit der über die Kolonisierung erfolgenden

Durchsetzung der kapitalistischen Produktionsweise. Indem er die direkte physi-

sche Gewalt der Kolonisator_innen gegenüber den Kolonisierten als Teil einer ko-

lonialen Herrschaftsstruktur thematisiert, adressiert er die mit symbolischer Ge-

walt in Zusammenhang stehende direkt-physische Gewalterfahrung unmittelbar

bei den handelnden Personen.

Wenngleich sowohl epistemische als auch symbolische Gewalt systemisch und

abstrakt zu denken sind, werden beide ganz direkt auf der Mikroebene des Ge-

walt erleidenden Sub-jekts (im Sinne seiner allgemein anerkannten Unterworfen-

heit) und des Gewalt verübenden Subjekts (im Sinne seiner allgemein anerkannten

Überlegenheit) wirksam. Indem gesellschaftliche Organisationsweisen immerwie-

der auf der Mikroebene menschlichen Denkens, Fühlens und Handelns mit den

sozial vermittelten individuellen Dispositionen sozialer Subjekte in Einklang ge-

bracht werden, erscheint die wechselseitige Übereinstimmung von explizitemWis-

sen (Dogma) und implizitem Alltagsverstand (Doxa) als natürlich, selbstverständ-

lich und vor allem als unveränderbar. Das ist einWirkungsmerkmal auf der Mikro-

ebene sowohl epistemischer als auch symbolischer Gewalt. Wenn man beide – wie

Bourdieu dies bei symbolischer Gewalt tut – vom Standpunkt der Herrschaftskri-

tik aus denkt, die das beständige Scheitern an den herrschenden Verhältnissen vor

Augen hat und nicht die hart erkämpften Erfolge des Widerstandes gegen diese

https://doi.org/10.14361/9783839451311-009 - am 12.02.2026, 21:10:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


282 Epistemische Gewalt

Verhältnisse ins Zentrum einer Theoretisierung stellt, rückt diese kaum auflösbar

erscheinende Verschmelzung in den Vordergrund. Wenn zudem, wie es in euro-

zentrischer Sozialtheorie zumeist der Fall ist, der oder die Einzelne nicht als so-

ziales oder gar kollektiv organisiertes Wesen verstanden, sondern als weitgehend

isoliert betrachtet wird, scheint ein Ausweg aus symbolischer wie aus epistemi-

scher Gewalt unmöglich.

Als Philosophin nähert sich Butler der Problematik mit anderen Begriffen als

der Soziologe Bourdieu, wenn es um die Analyse des gewaltförmigen Zusammen-

hangs von Wissen und Herrschaft geht, und sie scheint auch optimistischer, was

dessen Veränderbarkeit betrifft. Zugleich weist ihr Konzept normativer Gewalt ei-

nige Überschneidungenmit jenem der symbolischen Gewalt sowie mit zahlreichen

der hier diskutierten Annäherungen an epistemische Gewalt auf und erlaubt wech-

selseitige Ergänzungen. Während bei symbolischer Gewalt das Kriterium der An-

erkennung im Zentrum steht, geht es bei normativer Gewalt um die noch vor die-

sem Akt erforderliche Anerkennbarkeit selbst. Aus dieser in der eurozentrischen

Epistemologie zwar als universell behaupteten, tatsächlich aber nur partiell zu-

gestandenen Anerkennbarkeit resultiert Betrauerbarkeit, und ihr zugrunde liegt

die (nicht) anerkannte Verletzbarkeit menschlichen Lebens, so Butler. Beides ist

im globalen Maßstab höchst unterschiedlich verteilt, und zwar aus geopolitischen

und historischen Gründen, die auch als epistemisch fundierte zu verstehen sind.

Obwohl konsequent diskursiv und epistemisch konzipiert, ist Butlers Konzept

normativer Gewalt unmissverständlich vom Körper beziehungsweise von der le-

bendigen und daher verletzlichen Leiblichkeit aus gedacht, ebenso wie die von ihr

ins Spiel gebrachten Affekte, die sozial, diskursiv und epistemisch wirksam wer-

den – sowohl bei jenen, die epistemische und normative Gewalt erleiden, als auch

bei jenen, die in ihre Ausübung verstrickt sind. Butler bezieht sich dabei auf die

konkrete Gewaltpraxis des von den USA ausgerufenen und mittlerweile global ge-

wordenen sogenannten Krieges gegen den Terrorismus. In Auseinandersetzung

mit dessen zunehmender Selbstverständlichkeit – einem Ergebnis zahlreicher all-

täglicher Praktiken normativer Gewalt, die sich auf der Grundlage epistemischer

Gewalt entfaltet – entwickelt sie ihre Gewalttheorie.

Vor allem aber verorte ich auf der Mikroebene der Kolonialität des Seins die

von Butler eingeforderte globale Verantwortlichkeit, die von jedem und jeder Ein-

zelnen wahrgenommenwerdenmüsse, ohne sich dabei jedoch – imModus der im-

perialen Seinsweise – zum Inhaber oder zur Überbringerin von Gewaltfreiheit zu

erklären. Auch wenn sie sich nur punktuell post- und dekolonialerTheorie bedient,

teilt Butler zahlreiche Bezüge mit deren Verständnis der Erfahrung von Vernich-

tung und vor allem von Vernichtbarkeit auf der Basis einer grundlegenden hierar-

chischen Rassifizierung und heteronormativen Sexualisierung von Existenz- und

Denkweisen. Die Materialität des Krieges, die die Grundlage der Kolonialität des

Seins bildet, ist auch für Butler nicht von jenen Diskurs- und Repräsentationsre-

https://doi.org/10.14361/9783839451311-009 - am 12.02.2026, 21:10:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kapitel 5: Transdisziplinäre Konturierungen eines Konzepts epistemischer Gewalt 283

gimes zu trennen, die diese Materialität erst wirksam, weil selbstverständlich oder

zumindest legitimierbar werden lassen.

Auch Galtung plädiert dafür, Gewalt ausgehend von den von ihr Geschädigten

zu theoretisieren, also auf einer Mikroebene. Akteur_innen, Struktur und Kultur

werden dabei als eng miteinander verschränkt verstanden. Es finden sich aber nur

wenige Spuren in seinem Werk, die die Dimension des Epistemischen ausdrück-

lich in den Kontext der gelebten Gewalterfahrung stellen. Die Normativität seiner

Gewaltkritik basiert auf einem Verständnis von Gewalt als kollektiver sozialer und

politischer, nicht vorrangig als individueller Problematik.

Wie lassen sich nun all diese weit verzweigten Spuren einer ersten Konturie-

rung auf der Mikroebene der Kolonialität des Seins zusammenfassen?

Epistemische Gewalt als soziales Verhältnis

Epistemische Gewalt ist nicht in erster Linie intentional und auch nicht vorrangig

interpersonell, und doch wird sie von konkreten Menschen erfahren – im Erleiden

ebenso wie imVerüben,wenn auchmit ganz anderen Voraussetzungen und Konse-

quenzen.Wissen ist nicht nur abstrakt und systemisch, sondern immer mit sozia-

len und (geo-)politischen Positionierungen innerhalb vonHerrschaftsverhältnissen

verbunden. Wessen und welches Wissen innerhalb dieser stets asymmetrischen

und heterarchischen Verhältnisse anerkannt und als verallgemeinerbar erachtet

wird, ist von epistemischem Rassismus/Sexismus und anderen sozialen Platzan-

weisern geprägt, deren Genese weit in die Geschichte der heute global gewordenen

kolonialen Moderne zurückreicht und immer auch ganz konkrete Menschen be-

trifft. Erst vor dem Hintergrund der konkreten Erfahrung des ›Ich vernichte, also

bin ich‹ ist das aufgeklärte ›Ich denke, also bin ich‹ eines imperialen europäischen

Selbstverständnisses artikulierbar geworden, so der Kern des Konzepts der Kolo-

nialität des Seins. Die dabei verworfene Position des ›Ich werde vernichtet, also bin

ich nicht‹ bildet die dafür konstitutive Unterseite. Erst auf Basis dieser Negation

des Subjektstatus bestimmter Menschen können andere ihren Standpunkt und ih-

re imperiale Seinsweise über die Formel ›Ich denke, also bin ich‹ universalisieren

– und damit als quasi-natürlich, normal und anerkannt durchsetzen.

Der moderne Anspruch auf universelle Wahrheit und Gültigkeit der auf die-

sem Subjektstatus basierenden eurozentrischen Epistemologie beruht demzufolge

auf der Ausbeutung, Vertreibung und Vernichtung von ganz bestimmtem Leben,

mit dem auch ganz bestimmtes Wissen ausgelöscht wurde und immer noch wird.

Zugleich wird diese von konkreten Akteur_innen ausgeübte Vernichtung erst mit

ganz bestimmtem Wissen möglich. Epistemische Gewalt auf der Mikroebene der

Kolonialität des Seins ist daher kein individuell zu behebendes Problem, wie auch

direkte physische personale Gewalt nicht nur auf der Ebene handelnder Akteur_in-

nen überwunden werden kann.

https://doi.org/10.14361/9783839451311-009 - am 12.02.2026, 21:10:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


284 Epistemische Gewalt

Ungeachtet der Abstraktion und noch weitgehenden Unbekanntheit des Be-

griffs epistemische Gewalt sind die mit ihm bezeichneten Phänomene der Dis-

kriminierung und Ausbeutung konkreter Ausgangspunkt von sozialen und poli-

tischen Kämpfen. Auch wenn epistemische Gewalt nicht zum Basisvokabular so-

zialer Bewegungen zählt, sind gerade dort zahlreiche Beispiele dafür zu finden,

wie Menschen die von ihnen erfahrenen und problematisierten Missstände über

eine Resignifizierung zentraler Begriffe herausfordern und damit neue epistemi-

sche wie auch politische Horizonte jenseits der bestehenden Herrschaftsordnung

eröffnen. Damit fordern sie nicht nur die Behebung akuter sozialer Problemlagen,

sondern tragen auch zur langfristigen Dezentrierung jener epistemischen Gewalt

bei, die Ungleichheits-, Gewalt- und Herrschaftsverhältnissen zugrunde liegt und

diese miteinander verbindet. Bei emanzipatorischen Kämpfen handelt es sich not-

wendigerweise um kollektive Prozesse, in denen der und die Einzelne und seine

beziehungsweise ihre Handlungsmöglichkeiten nicht isoliert gedacht und gelebt

werden.

Diese individuellen wie auch kollektiven Anstrengungen sind notwendig, um

die resilienten Strukturen der Verselbstverständlichung und der Normalisierung

komplexer Gewaltverhältnisse in Frage zu stellen, aufzubrechen und zu verändern.

Damit komme ich zur zweiten Konturierung meines Konzepts epistemischer Ge-

walt, die auf organisatorische und institutionelle Prozesse von Wissen und Herr-

schaft abzielt.

Mesoebene der Kolonialität des Wissens: Gewaltnormalisierung

Auf derMesoebene gilt es, jeneMachtbeziehungen zu thematisieren, die die anhal-

tende Kolonialität des Wissens mit hervorbringt und die ihrerseits von ihr gestützt

werden. Hinsichtlich einer zweiten Konturierung eines Konzepts epistemischer

Gewalt sind für mich insbesondere jene Aspekte von Interesse, die unmittelbar

mit Wissen(schaft) zu tun oder beträchtlichen Einfluss auf diese(s) haben. Indem

ich diese benenne, fasse ich bestimmte Dimensionen epistemischer Gewalt auf der

Mesoebene der Kolonialität des Wissens.

Im Zentrum dieses Konzepts steht die Tatsache, dass und wie sich ein vor-

mals religiös-theologisches christliches Wissenssystem im Prozess der kolonialen

Expansion Europas säkularisiert und naturalisiert hat und zur Grundlage des auf-

geklärt-modernenWissenschaftsparadigmas geworden ist.Während Ungleichheit

und Ungerechtigkeit im religiösen Paradigma kein prinzipielles Problem darstellt,

bedürfen diese im säkularen Paradigma einer besonderen Rechtfertigung. Ratio-

nalisierung, Naturalisierung und Kulturalisierung bieten die historisch wandelba-

ren Begründungszusammenhänge für ein Weiterbestehen epistemischer und an-

derer Gewaltverhältnisse bei gleichzeitiger Behauptung, diese bereits überwunden

zu haben oder aber überwinden zu können.

https://doi.org/10.14361/9783839451311-009 - am 12.02.2026, 21:10:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kapitel 5: Transdisziplinäre Konturierungen eines Konzepts epistemischer Gewalt 285

Klassifizierung, Hierarchisierung, Monopolisierung, Universalisierung

Dieser Prozess umfasst die Epistemologie der Klassifizierung und Hierarchisie-

rung sowie die darauf basierende Monopolisierung und Universalisierung von

ganz spezifischem, andro- und eurozentrischem beziehungsweise okzidentalisti-

schem Wissen. Dazu gehören auch dessen Produktionsweisen, Distributionswege

und Konsumptionsgewohnheiten, die ihrerseits in Verbindung mit imperialen

kapitalistischen Machtverhältnissen stehen. Hand in Hand mit der kolonialen

Expansion und der Durchsetzung des kapitalistischen Weltsystems hat sich diese

Art moderner Epistemologie nach dem Vorbild einer modernen, auf Teilung, Ver-

messung und Hierarchisierung basierenden (Natur-)Wissenschaft in zahlreiche,

auch geistes-, kultur- und sozialwissenschaftliche Disziplinen ausdifferenziert.

Weit über das akademische Binnensystem hinaus ist sie zur Leitlinie dessen

geworden, was und wie es zu wissen gilt und welches beziehungsweise wessen

Wissen als verallgemeinerbar erachtet wird.

Die offensichtlichste Form epistemischer Gewalt, die ich dieser zweiten Kon-

turierung zuordne, ist die Rechtfertigung und Normalisierung manifester Gewalt-

formen, die unmittelbar herrschenden Interessen dient. Diese Dimension episte-

mischer Gewalt ist auch ausgehend von einem konventionellen Gewaltbegriff un-

mittelbar verständlich, weil sie als etwas Äußerliches erscheint, das die Vorstellung

der Abgrenzbarkeit von direkter physischer Gewalt intakt lässt. Der Begriff epis-

temische Gewalt sollte jedoch nicht allein diesem legitimatorischen Verständnis

vorbehalten werden. Er umfasst auch subtilere Phänomene in relational und pro-

zesshaft zu verstehenden Gewaltverhältnissen. Vor allem macht er deutlich, dass

Gewalt sogenannter erster und zweiter Ordnung nicht voneinander getrennt wer-

den können, sondern ineinander eingelagert sind. Direkt beobachtbare Phänome-

ne physischer Gewalt sind also mit den epistemischen Grundlagen ihrer Analyse

und Beurteilung stets verbunden.

Für eine weitere begriffliche Annäherung an epistemische Gewalt sind dem-

entsprechend alle Formen der hierarchisierenden Klassifizierung und der auf ihr

basierenden Verselbstverständlichung der imperialen Seinsweise auch auf der Me-

soebene der Kolonialität des Wissens anzusiedeln. Das bedeutet, erstens die syste-

mischen, organisatorischen und institutionellen Dimensionen von Wissen(schaft)

hinsichtlich ihrer potenziellen Gewaltförmigkeit stärker zu berücksichtigen, und

zweitens auch das Wissen selbst in Relation zu diesen Dimensionen zu setzen.

Dies gilt insbesondere in Bezug auf ›Rasse‹ und Geschlecht als Grundlage für die

globale Verteilung von Arbeit und Ressourcen, aber auch für die Bewertung dessen,

was als intelligibles und damit als relevantes Wissen gilt. Die Verschränkung die-

ser beiden zentralen Differenzkategorien in epistemischem Rassismus/Sexismus

ist nicht nur epistemisch gewaltvoll, sondern auch politisch wirkmächtig, und sie

https://doi.org/10.14361/9783839451311-009 - am 12.02.2026, 21:10:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


286 Epistemische Gewalt

stellt die Ausgangsbasis für zahlreiche weitere heterarchische und intradependent

miteinander verflochtene Klassifzierungen dar.

Gerade das von feministischen Autor_innen thematisierte Zusammenspiel von

Sprechen, Schweigen, Hören und Gehörtwerden, das ich bereits hinsichtlich sei-

ner Relevanz für eine Konturierung auf der Mikroebene der Kolonialität des Seins

diskutiert habe, ist in hohemMaße davon geprägt, wie Machtbeziehungen auf der

Mesoebene der Kolonialität desWissens organisiert und strukturiert werden.Diese

von epistemischer Gewalt geprägten Machtbeziehungen zeigen sich insbesondere

rund um die viel diskutierte Frage von Repräsentation im Spannungsfeld von Ver-

tretung und Darstellung, das nicht nur in öffentlichen und Spezialdiskursen, son-

dern auch in den Organisationsformen von Bildung und Wissenschaft eine wich-

tige Rolle spielt.

WelchesWissen als intelligibel gilt, ob und wie es erworben und verbreitet wer-

den kann oder inwiefern es überhaupt vorhanden ist, gehtweit über die Kompetenz

konkreter Akteur_innen hinaus. Epistemische Gewalt wohnt nicht nur der mittler-

weile universalen Durchsetzung einer ehemaligen Kolonialsprache inne, sondern

liegt auch der globalisierten Standardisierung bestimmter Kommunikationsmodi

und der mit ihnen einhergehenden Technologien zugrunde. Die damit assoziierte

vermeintliche Gleichheit zwischen den Beteiligten an einem als gewaltfrei ideali-

sierten akademischen Dia- und Polylog kann nicht über die global asymmetrische

Arbeits- und Ressourcenteilung innerhalb der Wissenschaften selbst hinwegtäu-

schen, die entlang rassifizierter, sexualisierter und klassenbasierter Normen und

Praktiken funktioniert. Nicht zuletzt waren und sind wissenschaftliche Diszipli-

nen und ihre Vertreter_innen im Kontext des Kolonialismus ebenso wie in der

anhaltenden Kolonialität auch in ganz direkte und physische Gewaltpraktiken in-

volviert. Dies kann intentional und interessengeleitet vonstattengehen oder auch

unbewusst und gegen den eigenen Anspruch, als Wissenschaftler_in kritisch und

widerständig zu denken und zu handeln.

Es sind also die historischen, politischen, ökonomischen und sozialen Rah-

menbedingungen des SystemsWissenschaft selbst auf derMesoebene der Kolonia-

lität des Wissens zu verorten, insbesondere vor dem Hintergrund der heute glo-

bal wirksamen kapitalistischen Produktionsweise. Demgegenüber hat alternatives

und herrschaftskritisches Wissen, insbesondere, wenn es sich außerhalb etablier-

ter Institutionen entfaltet, einen schweren Stand, weil es nicht der Gewinnmaxi-

mierung dient, bestehende Herrschaftsordnungen substanziell herausfordert und

bestenfalls über nur schwache Mechanismen zu seiner Reproduktion und Tradie-

rung verfügt. Ichmöchte hier insbesondere jene epistemisch gewaltvollen Prozesse

betonen, die zu binnenwissenschaftlicher Monokultur und zu Epistemizid führen,

denn beide Phänomene normalisieren bestehende oder sich neu herausbildende

Herrschaftsordnungen.

https://doi.org/10.14361/9783839451311-009 - am 12.02.2026, 21:10:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kapitel 5: Transdisziplinäre Konturierungen eines Konzepts epistemischer Gewalt 287

Das gesamte moderne Wissenschaftssystem ist in Bezug auf die ihm inne-

wohnenden Formen epistemischer Gewalt relevant. In den Worten von mir dis-

kutierter Friedensforscher reichen diese vom erwähnten ungleichen Spielfeld und

wissenschaftlichen Reduktionismus über die Frage der Disziplinierung und der

Durchsetzung von Bedeutung bis hin zur Trennung zwischen gewaltfreier Wis-

senschaft und potenziell ideologischer und damit als gewaltoffen diskreditierter

Nicht-Wissenschaft.

Eine hilfreiche Systematisierung epistemischer Gewalt auf der zweiten Ebe-

ne meines Konzepts ermöglicht die Unterscheidung von epistemischer Unterdrü-

ckung erster, zweiter und vor allem dritter Ordnung, mit dem die massive Resili-

enz dominanter epistemischer Systeme erklärbar wird. Erst wennman den Begriff

der epistemischen (Un-)Gerechtigkeit über eine interpersonale Dimension hinaus

weiterdenkt, wird er auch für Wissenschaftskritik anschlussfähig. Die in Bezug

auf das System Wissenschaft am stärksten ausdifferenzierte und systematischste

Definition epistemischer Gewalt unterscheidet eine epistemische, eine historische,

eine geopolitische, eine disziplinäre, eine operationale und eine methodologische

Dimension epistemischer Gewalt, und alle Dimensionen sind der Mesoebene der

Kolonialität des Wissens zuzuordnen.

Wissenproduktionsverhältnisse

Mit der Analyse des französischen Bildungs- und Wissenschaftssystems bietet

Bourdieus Konzept symbolischer Gewalt eine eindrückliche Veranschaulichung

dieser Dimensionen. Die wirkmächtige Mesoebene der Formierung und Tra-

dierung von Wissen hat Bourdieu ein Leben lang analysiert und hinsichtlich

ihrer herrschaftsreproduzierenden Wirkung kritisiert. Auch wenn er selbst da-

bei die koloniale Frage sowie jene von Rassismus und Geschlecht weitgehend

unberücksichtigt lässt, ist seine Analyse der subtilen Aufrechterhaltung von Klas-

seninteressen in Bildung und Wissenschaft sowie deren Akteur_innen, Praktiken

und Inhalte für die zweite Konturierung eines Konzepts epistemischer Gewalt

interessant. Er analysiert das Verhältnis von Machtbeziehungen, Herrschaftsord-

nung und symbolischer Gewalt ausgerechnet auf jenem Feld, das vermeintlich

ausschließlich der Förderung von Demokratie, Gleichheit und Gerechtigkeit dient.

Doch gerade Schule und Universität sichern bestehende Herrschaftsordnun-

gen, indem sie selbst innerhalb demokratischer Strukturen Privilegien stützen,

Marginalisierungen fortschreiben und Selektionsprozesse naturalisieren. Diese

langwierigen Prozesse werden mittels institutionalisierter Herrschaftstechniken

symbolischer Gewalt von allen Beteiligten verinnerlicht und für ebendiese mög-

lichst unsichtbar gemacht. Gerade auch auf dem Terrain des Wissens werden

die Beherrschten subtil daran gehindert, sich ihrer eigenen Kräfte zu versichern,

während sie zugleich auf eben diesem Terrain den sozialen Aufstieg verfolgen

https://doi.org/10.14361/9783839451311-009 - am 12.02.2026, 21:10:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


288 Epistemische Gewalt

und an das Verschwinden von Klassengrenzen – oder auch von Rassismus und

Sexismus – zu glauben lernen.

Bei Butlers Konzept normativer Gewalt ist hinsichtlich der Mesoebene der Ko-

lonialität des Wissens der Begriff der Rahmungen zentral. Dabei handelt es sich

um ein Konzept, das die Intradependenz von Klasse, Sexualität, Geschlecht und

›Rasse‹ sehr gut zu beobachten und zu analysieren erlaubt. Mit der Autorin kann

man von einer epistemischenModalität von Gewalt sprechen, die demWissen, den

Diskursen, der Sprache und auch den Epistemologien inhärent ist, die Butler aber

inhaltlich nicht näher bestimmt. Wenn sie Epistemisches mit Gewalt zusammen-

denkt, liegt ihr insbesondere an einem Verständnis von gesellschaftlichen Normen

als wirkmächtige implizite Standards, die letztlich über Leben und Tod entschei-

den, indem sie über bestimmte Rahmungen Intelligibilität, Anerkennbarkeit, Ver-

letzbarkeit und Betrauerbarkeit herstellen oder verhindern. Wahrnehmung und

Politik, Wissen und Handeln sind für Butler zwei Seiten desselben Prozesses und

intrinsisch miteinander verflochten, wie auch Gewalt zweiter und erster Ordnung

im Sinne Derridas es sind. Dementsprechend betrachtet sie Gewaltereignisse und

deren diskursive Rahmung als zwar unterschiedliche, aber ineinander übergehen-

de Facetten eines wandelbaren Phänomens.

Konsequenterweise entzieht sich die Philosophin dabei einer eindeutigen De-

finition ihrer eigenen Konzepte und Begriffe und regt dazu an, die Dynamik der

Hervorbringung und Verwerfung von Wissen und die sich dabei herausbilden-

den Normen und Normalisierungen vor diesem Hintergrund nicht als gegeben

zu betrachten, sondern zu reflektieren und herauszufordern. Dies ist ein biswei-

len ernüchterndes Unterfangen, denn oft wird die dabei notwendigerweise vorzu-

nehmende Relationierung von Gewaltverhältnissen als Relativierung bestimmter

Gewaltformen missverstanden oder diskreditiert. Zugleich verweist gerade dieses

(Miss-)Verständnis normativer Gewalt unmittelbar auf die epistemische Dimensi-

on von Gewaltverhältnissen.

Butlers Argumentation veranschaulicht, dass jegliche Hervorbringung von

Wissen innerhalb des epistemischen Territoriums der Moderne stattfindet –

sowohl hegemoniale wie auch gegenhegemoniale, sowohl die Rechtfertigung und

Verselbstverständlichung wie auch die Kritik und Entselbstverständlichung von

Gewalt. Das macht dominante und marginalisierte Positionen einander keines-

falls gleich. Vielmehr erinnert diese Tatsache an die nicht nur diskursiven und

epistemischen, asymmetrisch verlaufenden Kämpfe zwischen diesen Positionen,

die niemals über dieselben Ressourcen verfügen, weil bereits das Terrain, auf

dem sie ausgetragen werden, von epistemischer, symbolischer, struktureller und

normativer Gewalt geprägt ist.

Butlers Konzept normativer Gewalt mit epistemischer Gewalt im Kontext der

kolonialenModerne zusammenzudenken geht also notwendigerweise mit der Auf-

lösung von Eindeutigkeit und infolgedessen mit der stets umstrittenen Verhand-

https://doi.org/10.14361/9783839451311-009 - am 12.02.2026, 21:10:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kapitel 5: Transdisziplinäre Konturierungen eines Konzepts epistemischer Gewalt 289

lung von Legitimität der mit diesen Begriffen bezeichneten Phänomene einher.

Diese Verhandlung ist hinsichtlich der zweiten Konturierung epistemischer Ge-

walt auf der Mesoebene der Kolonialität des Wissens, also der Aushandlung von

Machtbeziehungen im Kontext der kolonialen Moderne, von besonderem Interes-

se. Die vermeintliche Eindeutigkeit enger Gewaltbegriffe, die hegemoniale Debat-

ten über Gewalt insbesondere imKontext internationaler Politik prägen, suggeriert

nämlich, dass die Frage der Legitimität bereits geklärt sei. Damit verschwinden all

jene Facetten von Gewalt, die erst mit weiten Gewaltbegriffen benennbar gemacht

werden, aus dem Raum des Intelligiblen. Genau in diese Vereindeutigung interve-

nieren die Begriffe normative und epistemische Gewalt. Indemman sie in ins Spiel

bringt, stellt man sich schließlich auch der Herausforderung einer Positionierung

gegenüber jeweils zur Diskussion stehenden Gewaltphänomene.

Im Gegensatz zu Butler lässt Galtung wenig Spielraum für die Problematisie-

rung der eigenen epistemischen Prämissen offen. Vielmehr ist seine Argumentati-

on oft selbst tief in die Kolonialität desWissens verstrickt. Dessen ungeachtet, und

auch wenn er seine Thesen völlig anders entfaltet, führen einige Stränge in seinen

Konzepten struktureller und kultureller Gewalt zu vergleichbaren Schlüssen wie

die genannten Annäherungen an epistemischer Gewalt dies tun. Insbesondere in

seinen frühen Texten lassen sich Argumente dafür finden, dass auch er aus der

europäischen Kolonialpolitik resultierende Problemlagen imWissenschaftssystem

für seine systemische und relationale Gewalttheorie als relevant erachtet.

So spricht er im Zusammenhang von Imperialismus und struktureller Gewalt

über vertikal organisierte Ausbeutungsverhältnisse zwischen Zentrum und Peri-

pherie, die sich auch imWissenschaftssystem spiegeln und dieses mit hervorbrin-

gen. Ebenso deutlich hält er fest, wie zentral die in strukturelle ebenso wie in kul-

turelle Gewalt eingelagerte Frage nach herrschaftsstabilisierenderWissensproduk-

tion für den Imperialismus insgesamt ist. Auffällig ist in diesem Zusammenhang,

dass die heute virulente anglophoneGlobalisierung vonKommunikationsmodi und

entsprechenden Technologien vor beinahe 50 Jahren – also noch lange vor Goog-

le Scholar und Academia Premium – bereits von Galtung als Technik imperialer

Herrschaft problematisiert wurden, ebenso wie die asymmetrische akademische

Arbeitsteilung zwischen sogenanntem Globalen Norden und Süden.

Punktuell anschlussfähig an feministische und insbesondere post- und deko-

loniale Verständnisse epistemischer Gewalt ist auch Galtungs frühe Analyse einer

von ihm so genannten Spaltung und Ausbeutung alsModus imperialistischer Herr-

schaft, die über eurozentrische und okzidentalistische Wissenschaft organisiert

wird. Dass in der viel gepriesenen Wissensgesellschaft des 21. Jahrhunderts Be-

nachteiligte voneinander ferngehalten, wenn nicht ohnehin von Teilhabe ausge-

schlossen, werden, während die Kooperation unter Privilegierten gefördert wird,

stellt auch heute eine normalisierte und weitgehend anerkannte Tatsache dar.

https://doi.org/10.14361/9783839451311-009 - am 12.02.2026, 21:10:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


290 Epistemische Gewalt

In seinem späteren Konzept kultureller Gewalt fokussiert er nicht mehr auf

die Organisationsformen und Machtbeziehungen von Wissenschaft, sondern viel-

mehr auf das Wissen selbst. Insbesondere in seiner Zivilisationstheorie artikuliert

Galtung starke Kritik an der euroamerikanischen und eurozentrischen Dominanz

im politischen wie auch im intellektuellen und akademischen System – und damit

auch auf epistemischer Ebene. Bereits zehn Jahre zuvor spricht er von einer ge-

waltförmigen okzidentalistischen Tiefenkultur, die ebenfalls viele Gemeinsamkei-

ten mit post- und dekolonialen Analysen epistemischer Gewalt in der Kolonialität

des Wissens hat, deren Herleitung aber oft stark vereinfacht wird und weitgehend

selbstreferenziell bleibt. Kultur und Wissen(schaft), die er kaum voneinander un-

terscheidet, sorgen Galtung zufolge für die Normalisierung und Legitimation von

direkter physischer wie auch von struktureller Gewalt. Diffus problematisiert auch

Galtung die Ablösung der monotheistischen christlichen Epistemologie durch eine

säkulare, die jedoch mit einem dualistischen Denken und dem Topos der Auser-

wähltheit zentrale und problematische Elemente dessen übernommen habe, wo-

von sie sich zu distanzieren meinte.

Eng verwoben mit den geopolitischen Realitäten sieht Galtung das Problem in

der eurozentrischen und okzidentalistischen Dominanzkultur des globalen Wes-

tens/Nordens, in die unterschiedliche Systeme der Wissensproduktion, inklusive

die Wissenschaften selbst, verstrickt sind. Auf einer tieferliegenden Ebene nährt

diese epistemische Dimension andere Formen von Gewalt, ist diesen also nicht

nur nachgeordnet, sondern auch vor- und in die von ihm so genannte Tiefenkul-

tur gelagert. Selbst wenn er diese Begriffe nicht verwendet, korrespondiert diese

Vorstellung mit der von zahlreichen Autor_innen benannten wechselseitigen Ver-

schränkung von Gewalt erster und zweiter Ordnung, von primärer und sekundärer

Gewalt, von Definition und Legitimation – den zwei Grundelementen epistemi-

scher Gewalt, die Herrschaftsordnungen nicht nur auf einer Mikro- und Meso-,

sondern auch auf einer Makroebene hervorbringen und befestigen.

Wissen als Umschlagplatz für Macht-, Gewalt- und Herrschaftsverhältnisse

Festzuhalten ist abschließend, dass vom Blickwinkel einer heute global wirksamen

Kolonialität aus betrachtet die Ebene des Wissens einen wichtigen Umschlagplatz

für Macht-, Herrschafts- und auch Gewaltverhältnisse darstellt und deren wesent-

liches Verbindungsglied ist. Auf dieser Ebene wird Gewalt nicht nur begründet

und gerechtfertigt, sondern es werden eben jene Werkzeuge des Unterscheidens

und Herrschens immer wieder neu in die Welt gebracht, die diese Begründungen

und Rechtfertigungen überhaupt erst ermöglichen. Dementsprechend fasse ich

die zweite Konturierung meines transdisziplinären Konzepts epistemischer Ge-

walt hinsichtlich einer von mir so genannten Mesoebene der Kolonialität des Wis-

sens. Aus ihrer Betrachtung geht hervor, dass epistemische Gewalt weit mehr ist als

https://doi.org/10.14361/9783839451311-009 - am 12.02.2026, 21:10:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kapitel 5: Transdisziplinäre Konturierungen eines Konzepts epistemischer Gewalt 291

nur eine Frage der sozialen Interaktion zwischen Individuen, der Organisation von

Wissen(schaft) oder auch dessen beziehungsweise deren inhaltlicher Ausrichtung.

Auch strukturelle und kulturelle, normative und symbolische Gewalt sind dar-

an beteiligt. Die Konzeptionierungen dieser zu wenig beachteten Gewaltformen

reichen jedoch hinsichtlich der in ihnen ebenfalls verhandelten Ebene des Wissens

nicht aus, um die epistemische Dimension der kolonialen Moderne angemessen

zu fassen, weil sie selbst allzu stark in deren eurozentrischer und okzidentalis-

tischer Epistemologie verankert sind oder nur Teilaspekte epistemischer Gewalt

in den Blick nehmen lassen. Bei der transdisziplinären Konturierung eines Kon-

zepts epistemischer Gewalt von der Kolonialität des Wissens auszugehen bedeutet

schließlich, die globale Durchsetzung des Kapitalismus nicht nur als ökonomisches

und politisches System zu betrachten, sondern auch als eng verflochten mit dem

Eurozentrismus und Okzidentalismus der modernen Wissenschaften.

Epistemische Gewalt, so bleibt festzustellen, liegt aus dem Blickwinkel einer

kolonialen Moderne tief im Wissen selbst, und nicht nur in jenem, das uns als Er-

gebnis entgegentritt, sondern auch in den Denk- und Handlungsmöglichkeiten,

die bei seiner Hervorbringung, Artikulation und Rezeption wirksam werden. Die

im Allgemeinen als gewaltmindernd und gewaltfrei verstandenen Wissenschaf-

ten der kolonialen Moderne sind an dieser Problematik beteiligt: nicht nur, indem

sie Wissen hervorbringen und dessen Implementierung mitorganisieren, sondern

auch, indem sie die Wege zumWissen, die Modi seiner Durchsetzung, die Weisen,

mit denen über diesesWissen kommuniziert wird, und dessen beständige Erneue-

rung kolonisieren. Bemühungen um eine Pluralisierung von Methoden, um Inter-

und Transdisziplinarität, um ethische Standards oder digitale Demokratisierung

können dem epistemischen Grundmuster der kolonialen Moderne daher nur be-

dingt entgegenwirken.

Um die globale Dimension ebenso wie die longue durée des Verhältnisses von

Wissen und Herrschaft in der kolonialen Moderne angemessen zu fassen, bedarf

es eines Verständnisses epistemischer Gewalt, das auch eine post- beziehungswei-

se dekolonial verstandene Makroebene berücksichtigt. Diese weist über das Bin-

nensystem Wissenschaft hinaus auf einen größeren politischen und historischen

Kontext epistemischer Gewaltverhältnisse.

Makroebene der Kolonialität der Macht: Gewaltordnung

Makro als Bestandteil der kolonialen Moderne zu denken bedeutet nicht, den eu-

rozentrischen Universalismus fortzuschreiben, indem ein überwiegend national-

staatlich geprägtes Verständnis lediglich auf die internationale Ebene übertragen

wird, wie etwa Galtung dies tut, wenn er in seiner Zivilisationstheorie von einer

Meta- oder Megaebene spricht. Die Makroebene der Kolonialität der Macht er-

schöpft sich auch nicht in einem konventionellen Verständnis des internationalen

https://doi.org/10.14361/9783839451311-009 - am 12.02.2026, 21:10:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


292 Epistemische Gewalt

politischen Systems als Summe aller Staaten und suprastaatlichen Institutionen.

Vielmehr meint sie jenen nicht nur geografischen und politischen, sondern auch

epistemischen Raum der kolonialen Moderne, innerhalb dessen sich jenes spezifi-

sche Weltverständnis des Teilens, Ordnens und Herrschens manifestiert und nor-

malisiert, das auch die Kolonialität des Wissens und des Seins prägt.

In einem post- beziehungsweise dekolonial erweiterten Verständnis setzt ma-

kro voraus, im Doppelbegriff von Modernität/Kolonialität zu denken und die glo-

bale Dimension auch im Nationalen, Regionalen und Lokalen zu verorten – und

umgekehrt. Alle bislang genannten Bestandteile dieses Konzepts stehen in einem

Verhältnis zur Kolonialität der Macht und damit zur globalen Makroebene – auch

wenn sich Phänomene epistemischer Gewalt auf anderen Ebenen äußern oder Be-

griffe konzeptionell anderswo verortet werden.

Welche der Elemente aus den zuvor dargelegten konzeptionellen Annäherun-

gen an epistemische, strukturelle, kulturelle, symbolische und normative Gewalt

verweisen also auf eine Makroebene im globalen Maßstab und damit auf die Ko-

lonialität der Macht, die sich in der Verschränkung von Kapitalismus, Staat und

Eurozentrismus als dominantes Muster der globalen Ordnung der kolonialen Mo-

derne herausgebildet hat? Wie lässt sich damit die dritte Kontur eines transdiszi-

plinären Konzepts epistemischer Gewalt skizzieren?

Genozide und Epistemizide, Wissens- und Gewaltmonopol

Okzidentalismus, Orientalismus und Eurozentrismus sind unabdingbar für ein

Verständnis epistemischer Gewalt auf der Makroebene der Kolonialität der Macht

und der mit ihr einhergehenden epistemischen wie auch politischen, ökonomi-

schen und sozialenHerrschaftsordnungen der kolonialenModerne.Ausgehend von

diesen Konzepten beschreibt der Begriff des Epistemizids, wie mithilfe der sozia-

len Klassifikationen von ›Rasse‹ und Geschlecht ein Abgrund quer über den Glo-

bus etabliert wurde, entlang dessen Anerkennung und Würde, aber auch Arbeit,

Lebenszeit und -qualität sowie natürliche Ressourcen im globalen Kapitalismus

asymmetrisch verteilt werden. Die in der dekolonialen ebenso wie in der frühe-

ren marxistisch-feministischen Debatte in den Blick genommenen vier Genozi-

de/Epistemizide innerhalb des sogenannten langen 16. Jahrhunderts – an Jüdin-

nen und Juden sowie Muslim_innen auf der iberischen Halbinsel, an Indigenen

in den Amerikas, an Versklavten in Afrika, an sogenannten Hexen in Europa –

veranschaulichen die transkontinentale Verwobenheit der Anfänge des kolonialen

Projekts und seiner späteren kapitalistischen Expansion über die ganze Welt.

In diesem Zusammenhang ist die spezifische Funktion von zuerst religiösen,

dann zunehmend säkularisierten beziehungsweise akademisierten Wissenssyste-

men zu verorten, mit denen es möglich wurde, die gewaltsamen Unterwerfungs-,

Ausbeutungs- und Vernichtungsprozesse von Mensch und Natur in globalem Aus-

https://doi.org/10.14361/9783839451311-009 - am 12.02.2026, 21:10:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kapitel 5: Transdisziplinäre Konturierungen eines Konzepts epistemischer Gewalt 293

maß zu rationalisieren und zu legitimieren. Die Entwicklung der Wissenschaf-

ten ist dabei nicht in erster Linie als nur punktuell problemanfälliges Projekt der

Moderne zu verstehen. Vielmehr ist das immer noch von Kolonialität geprägte

moderne Wissenschaftssystem zentrales Vehikel, um die Kolonialität der Macht

als globale Ordnung ins Werk zu setzen. Umgekehrt ist dieses System zugleich

Produkt dieser Kolonialität der Macht, weil Herrschaft und hegemoniales Wissen

einander bedingen und stützen. Die Anwendung ökonomischer und militärischer

Mittel im Dienste der globalen Ausdehnung des Kapitalismus geht dabei Hand

in Hand mit der Durchsetzung einer ganz bestimmten epistemischen Perspekti-

ve des Teilens und Herrschens auf Basis einer sexualisierten colour line. Vor allem

postkolonial-feministische Autor_innen theoretisieren epistemische Gewalt in die-

sem globalen Zusammenhang, weil sie Sexismus und Heteronormativität als mit

Rassismus und globalen Klassenverhältnissen intradependent verwobenes globales

Macht- und Herrschaftsmuster begreifen. Epistemische Gewalt ist daher unmiss-

verständlich auch ein global zu verstehendes makrosoziologisches Problem.

Aus einer gouvernementalitätstheoretisch bereicherten dekolonialen Perspek-

tive stehen die für eine globale kolonial-moderne Herrschaftsordnung unabding-

baren Klassifizierungen undHierarchisierungen zudem in engem Zusammenhang

mit der Herausbildung des modernen Nationalstaats. Dementsprechend ist auch

dessen Gewaltmonpol eng mit dem epistemischen Privileg und Monopol europäi-

scher Eliten verschränkt. Mit einem auch auf der Makroebene der Kolonialität der

Macht konturierten Konzept epistemischer Gewalt kann diese Schnittstelle zwi-

schenWissens- und Gewaltmonopol besser als bislang beschrieben werden. An der

europäisch-eurozentrischen Staatsformierung, die schließlich zum Standardmo-

dell für die politische Organisation der ganzen Welt geworden ist, waren und sind

die Sozialwissenschaften maßgeblich beteiligt. Deren Betrachtung nicht nur aus

Perspektive einer auf Europa fokussierten Moderne, sondern im globalen Kontext

ihrer Kolonialität, erweitert das Foucault’sche Verständnis von Disziplinarität und

Disziplinierung, vonWissen(schaft), Staat und Subjekten hin zu einer globalen und

geopolitisch relevanten Betrachtungsweise dieses gewaltdurchdrungenen Verhält-

nisses.

Ausgerechnet die wenigen existierenden Beiträge zu epistemischer Gewalt aus

der Friedens- und Konfliktforschung und den Internationalen Beziehungen las-

sen ein auf globaler Makroebene angesiedeltes Verständnis der Problematik epis-

temischer Gewalt vermissen. Dies ist umso bemerkenswerter, als es gerade diese

Disziplinen der Auseinandersetzung mit Gewalt sind, deren gesellschaftswissen-

schaftliche Expertise mit ausdrücklich internationalem Fokus den Anspruch auf

die Analyse und Erklärung gesellschaftlicher Zusammenhänge im globalen Kontext

erhebt. Abgesehen von einem diesem Feld auch nur am Rande zurechenbaren Geo-

grafen, der epistemische Gewalt als Begriff zwar nicht näher definiert, die damit

bezeichneten Phänomene jedoch in globalen (post-)kolonialen Machtverhältnissen

https://doi.org/10.14361/9783839451311-009 - am 12.02.2026, 21:10:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


294 Epistemische Gewalt

verortet und die geopolitische mit der körperpolitischen Dimension eindrucksvoll

miteinander verschränkt, klafft hier eine eklatante Leerstelle, wie die Durchque-

rung der in diesem Feld nur spärlich verstreuten Beiträge zur Debatte um episte-

mische Gewalt gezeigt hat.

Umso dringender ist es geboten, bereits besser bekannte weite Gewaltbegriffe

in Hinblick auf ihr Verständnis des Epistemischen für meine entlang der Makro-

ebene der Kolonialität der Macht orientierte dritte Konturierung eines transdiszi-

plinären Konzepts epistemischer Gewalt nutzbar und auf diesem Wege auch für

diesen Kontext intelligibel und plausibel zu machen.

Kolonialität, Kosmologien und Konflikte

Hier ist Galtung als Friedens- und Konfliktforscher, der sich viele Jahrzehnte lang

mit der Analyse undTheoretisierung von Gewalt im Kontext internationaler Politik

beschäftigt und stets für eine transdisziplinäre Weiterentwicklung der Friedens-

forschung argumentiert hat, die auch globale Gewaltverhältnisse herauszufordern

imstande sein soll, der erste Adressat. Doch die Ergebnisse meiner Relektüre sei-

ner Konzepte struktureller und kultureller Gewalt fallen bescheiden aus, wenn es

um einen Beitrag zur Konturierung epistemischer Gewalt auf der Makroebene der

Kolonialität der Macht geht. Insbesondere seine auf die globale Dimension abzie-

lenden Ausführungen zu kultureller Gewalt sind von einem bisweilen biologisti-

schen und auch kulturalistischen Eurozentrismus geprägt, der seine an anderer

Stelle durchaus an post- und dekoloniale Theorie anschlussfähigen Aussagen un-

terminiert.

Zu den für ein Konzept epistemischer Gewalt nützlichen Elementen zählt hin-

gegen die, Bourdieu gewissermaßen internationalisierende, These, Konflikte zwi-

schen Epistemologien seien immer auch Klassenkonflikte auf globaler Ebene in

anderem Gewand. Die herrschende Kosmologie – gemeint ist damit vor allem die

euroamerikanische Dominanz eines epistemischen wie auch geopolitischen Okzi-

dentalismus – sei nämlich immer auch die Kosmologie der herrschenden Klasse,

die Galtung durchaus als globale versteht. Darüber hinaus spricht der Autor da-

von, dass Kulturmächte, die er grob regional und zivilisatorisch voneinander unter-

scheidet, den Intellekt der Menschheit organisieren, große Bevölkerungsgruppen

homogenisieren und damit geopolitische Interessen durchsetzen würden. Letzte-

res ist nur abzüglich des verschwörungstheoretischen Untertons mit einem Kon-

zept epistemischer Gewalt im hier dargelegten Sinne kompatibel.

Trotz des Abstandes von einem halben Jahrhundert ist Galtungs frühes Kon-

zept struktureller Gewalt hinsichtlich einer Vertiefung epistemischer Gewalt auf

der Makroebene der Kolonialität der Macht überzeugender. In diesem bezeichnet

er Ungleichheit und Ungerechtigkeit im globalen Weltmaßstab als in das politi-

sche System eingebaut, dessen Ressourcenverteilung auf einer spezifischen impe-

https://doi.org/10.14361/9783839451311-009 - am 12.02.2026, 21:10:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kapitel 5: Transdisziplinäre Konturierungen eines Konzepts epistemischer Gewalt 295

rialistischen Organisation von Wissen basiere, das diese Herrschaftsordnung legi-

timiere und zugleich nähre. Damit sind bereits bei Galtung jene beiden zentralen

Funktionen epistemischer Gewalt angesprochen, die so gut wie alle Autor_innen,

die sich mit ihr beschäftigen, in ihrer wechselseitigen Verstärkung problematisie-

ren: Definition und Legitimation. Erstere korrespondiert mit dem, was auch als

Gewalt erster Ordnung bezeichnet wird, und zweitere dient dazu, Gewalt zweiter

Ordnung als normal, natürlich oder zumindest notwendig erscheinen zu lassen.

Ganz Repräsentant seiner Zunft, und damit deutlich anders als Galtung, der

stets die globale Ebene im Blick hat, ist makro für den Soziologen Bourdieu gleich-

bedeutend mit dem französischen Staat. Da der Staat das von ihm organisierte

Wissen gleichsam beglaubigt, über diesen Weg seine eigenen Eliten reproduziert

und damit schließlich, so Bourdieu, eine Art Zentralbank für das symbolische Ka-

pital der herrschenden Klassen darstellt, wirkt der Staat auf allen Ebenen der Pro-

duktion, Distribution und Konsumption vonWissenmit. Indem er auf dieseWeise

mentale Strukturen formt, erhält der Staat sein Gewaltmonopol auch in epistemi-

scher und symbolischer Hinsicht. Beide Dimensionen von Gewalt, die symbolische

wie die epistemische, sind also miteinander sowie mit dem Staat eng verbunden.

Letzteren isoliert Bourdieu jedoch konzeptionell von seiner kolonialen Unterseite.

Somit bleibt sein Konzept symbolischer Gewalt nicht nur hinsichtlich des franzö-

sischen Beispiels von Bildung und Wissenschaft, sondern auch in Bezug auf seine

daran anschließenden staatstheoretischen Überlegungen in einem methodologi-

schen Nationalismus stecken, der für die eurozentrische Wissenschaft der kolo-

nialen Moderne konstitutiv ist.

Jahrzehnte zuvor macht er den (französischen) Staat jedoch ausdrücklich auf

Basis von dessen Kolonialpolitik und darin wiederum den herrschaftsstabilisieren-

den Rassismus des Kolonialsystems für sein Konzept symbolischer Gewalt frucht-

bar. Damit veranschaulicht er das doppelte – physische und symbolische – staatli-

che Gewaltmonopol. Berücksichtigt man die vergessenen Anfänge dieses Konzepts

im kolonisierten Algerien und liest es im Sinne einer post- und dekolonialenTheo-

retisierung epistemischer Gewalt, so lassen sich Bourdieus Analysen zum Zusam-

menhang von politischem System und Erkenntnisstrukturen, von symbolischem

und ökonomischem beziehungsweise politischem Kapital und nicht zuletzt von

physischer und symbolischer Gewalt durchaus auf einer Makroebene der Kolonia-

lität der Macht denken – beziehungsweise können sie genau dafür wieder nutzbar

gemacht werden.

So ist etwa der von Bourdieu beschriebene Klassifikationskampf um die Legi-

timität offizieller Sprache, die Nutzbarmachung von als relevant erachtetem Wis-

sen sowie die Akkumulation symbolischen Kapitals Ausdruck von Klassenkämpfen.

Diese finden jedoch nicht nur auf nationalstaatlichem Terrain statt, auf das Bour-

dieu fokussiert, sondern insbesondere auf globaler Ebene einer universal durchge-

setzten kolonial-modernen kapitalistischen Weltordnung. Indem man Bourdieus

https://doi.org/10.14361/9783839451311-009 - am 12.02.2026, 21:10:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


296 Epistemische Gewalt

spätes Konzept symbolischer Gewalt mit dessen frühen Überlegungen zum selben

Problem konfrontiert, wird deutlich, wie wichtig symbolische Gewalt hinsichtlich

einer Dimension der Kolonialität der Macht ist, in der rassifizierte und verge-

schlechtlichte Klassenverhältnisse und die damit einhergehende Herrschaftsord-

nung notwendigerweise global und in ihrem Zusammenhang mit Kolonialismus

und Imperialismus zu denken sind.

Butlers Diskussion zumVerhältnis von Gewalt erster und zweiter Ordnung und

einem daraus abgeleiteten Verständnis von Gewaltlosigkeit auf der Basis von Ben-

jamins Begriff der sogenannten göttlichenGewalt ist – eher Benjamin als Butler ge-

schuldet – nicht ganz einfach nachzuvollziehen. Diesen Erschwernissen zum Trotz

lässt sich ihr Konzept normativer Gewalt sehr gut mit der dritten Konturierung

eines transdisziplinären Konzepts epistemischer Gewalt auf der Makroebene der

Kolonialität der Macht zusammendenken. Butlers zentraler Begriff der Rahmun-

gen ist zwar inhaltlich nicht direkt mit post- und dekolonialen Ansätzen vergleich-

bar, aber konzeptionell eng mit diesen verwandt, weil sie dabei die globale Ebene

von Macht-, Herrschafts- und auch ganz konkreten Gewaltverhältnissen zum Aus-

gangspunkt ihrer Überlegungen macht. Zudem ist ihre Kritik an staatlicher und

in suprastaatlichen Kooperationen organisierter Gewalt, insbesondere im gegen-

wärtigen Kontext des sogenannten Krieges gegen den Terror, ausdrücklich auf die

globale Dimension des Epistemischen hin orientiert.

Es geht Butler um die Analyse der sich zunehmend naturalisierenden Legiti-

mierung unterschiedlicher Verletzbarkeit, Betrauerbarkeit und Anerkennbarkeit,

die über hegemoniale Wissenspraktiken und Diskurse erfolgt. Indem sie eine von

Rassismus, Sexismus und Heteronormativität im globalen Maßstab geprägte Di-

mension des Epistemischen als jene Sphäre verhandelt, in der sich die normati-

ve Gewalt internationaler Politik manifestiert, fokussiert auch Butler eine Makro-

ebene im Sinne der Kolonialität der Macht. Die Autorin hält sich dabei kaum bei

Strukturen, Institutionen und Akteur_innen auf, die Galtung und Bourdieu immer

im Blick haben. Genauso wie die beiden Sozialwissenschaftler fragt aber auch die

Philosophin nach der Ordnungsmacht, die globale Herrschaftsverhältnisse hervor-

bringt und stabilisiert.

Sie tut dies vor allem entlang einer Analyse der Hervorbringung und Verwer-

fung von affektiven und moralischen Empfänglichkeiten, die stets auch auf dem

Terrain des Epistemischen verhandelt werden, normativ und damit herrschaftssta-

bilisierend sind. Diese daher sehr wirkmächtigen Empfänglichkeiten und daraus

resultierende Politiken verortet sie nicht nur beim Subjekt und auch nicht über-

wiegend auf institutioneller Mesoebene, sondern stets in Hinblick auf einen glo-

balen Kontext asymmetrischer Herrschaftsverhältnisse. Dieser Kontext ist es, in

dem Subjekte mit hervorgebracht, adressiert, privilegiert, marginalisiert – oder

auch ignoriert und damit zu verzicht- und vernichtbarem Leben erklärt werden.

Globale Herrschaftsverhältnisse stehen somit im Vordergrund von Butlers Konzept

https://doi.org/10.14361/9783839451311-009 - am 12.02.2026, 21:10:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kapitel 5: Transdisziplinäre Konturierungen eines Konzepts epistemischer Gewalt 297

normativer Gewalt und deren epistemischer Modalität, um es in Butlers eigener

Diktion zu formulieren. Gerade mit ihrem Fokus auf heteronormative Sexualisie-

rung und Rassifizierung ist ihre Argumentation eng verwandt mit jener post- und

dekolonialen Theoretiker_innen, auf die sie sich jedoch nur indirekt bezieht.

Was bedeutet die Makroebene der Kolonialität der Macht nun zusammenfas-

send für meine dritte Konturierung eines transdisziplinären Konzepts epistemi-

scher Gewalt, das diesem Phänomen auch in globaler Hinsicht gerecht wird?

Global theoretisieren, lokal intervenieren

Die Makroebene sozialwissenschaftlicher Analyse im Sinne des dekolonialen Kon-

zepts der Kolonialität derMacht zu fassen, ermöglicht eine umfassende Kontextua-

lisierung konkreter Gewaltphänomene der Gegenwart in räumlicher sowie in zeit-

licher Hinsicht und damit auch eine vertiefte Betrachtung ihrer Genese. Insbeson-

dere hinsichtlich epistemischer Gewalt ist es unerlässlich, die globale Dimension

zu berücksichtigen. Damit sollen weder ihre je spezifischen Phänomene noch ihre

konzeptionellen Annäherungen universalisiert werden. Vielmehr geht es darum,

die globale Dimension der bis heute anhaltenden Kolonialität als wichtiges Ele-

ment jeglicher vermeintlich lokalen Erscheinungsform epistemischer Gewalt mit-

zudenken. In diesem Sinne ist die Problematik zu adressieren, auch wenn bei der

Analyse je konkreter Manifestationen epistemischer Gewalt spezifische Rahmen-

bedingungen und andere Gewaltformen weiterhin berücksichtigt werden müssen.

Im Zentrum des globalen Machtmusters von Herrschaft und Gewalt in der ko-

lonialenModerne stehen drei Komponenten: der Kapitalismus als universell durch-

gesetztes Ausbeutungsmodell, das alle zuvor bekannten Formen der Arbeitskon-

trolle in sich vereint hat, der Staat als universell durchgesetzte Form öffentlicher

Autorität und nicht zuletzt der Eurozentrismus als dominante Form von Rationa-

lität und Wissensproduktion. Hinsichtlich aller drei Komponenten wird jener von

epistemischem Rassismus/Sexismus befestigte Abgrund wirksam, entlang dessen

menschliche und natürliche ›Ressourcen‹ asymmetrisch organisiert und ausgebeu-

tet werden.Dieses Basisinstrument des Teilens undHerrschens ist mit zahlreichen

weiteren Heterarchisierungen verschränkt, über die beständig Andersheiten und

Eigenheiten hergestellt und selbstverständlich gemacht werden.

Diese zu Selbstverständlichkeiten geronnenen Formen epistemischer Gewalt

sind also keine Frage guter oder schlechter Wissenschaft, richtigen oder falschen

Wissens, sondern konstitutiver Bestandteil der kolonialen Moderne. Epistemische

Gewalt kann – solange sie selbst sowie andere Ungleichheits- und Gewalterfah-

rungen nicht substanziell herausgefordert werden – eine Form relativen zivilen

Friedens innerhalb einer weiterbestehenden Struktur der Ungleichheit sicherstel-

len, die ihrerseits zahlreiche Formen von Gewalt umfassen kann. Ein solches Ver-

ständnis von Frieden basiert auf einem engen, lediglich auf direkte und physische

https://doi.org/10.14361/9783839451311-009 - am 12.02.2026, 21:10:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


298 Epistemische Gewalt

Erscheinungsformen fokussierenden Gewaltbegriff. Doch bei der gegenwärtigen

Weltordnung handelt es sich um eine bei weitem nicht nur epistemische Gewalt-

ordnung, die vorgibt, Gewalt zu verhindern und zu bekämpfen, dabei aber selbst –

in einem weiten ebenso wie in einem engen Verständnis von Gewalt – alles andere

als gewaltfrei ist.Mit einem auch in globaler Hinsicht konturierten Konzept episte-

mischer Gewalt lassen sich die bislang zuwenig beachteten Schnittstellen zwischen

Wissens- und Gewaltmonopolen identifizieren, die an der Aufrechterhaltung von

Herrschaftsverhältnissen in der kolonialen Moderne wesentlich beteiligt sind.

Und wie weiter?

Am spannendsten und herausforderndsten hinsichtlich eines transdisziplinären

Konzepts epistemischer Gewalt ist schließlich die mit ihm einhergehende Infra-

gestellung nicht nur eines vermeintlich eindeutigen Gewaltbegriffs, sondern auch

der politischen und konzeptionellen Vorstellung des vermeintlichen Gegenteils von

Gewalt. Die konzeptionellen und nicht zuletzt auch politischen Unterschiede von

Gewaltlosigkeit, Gewaltverzicht und Gewaltfreiheit fallen bei dem in der englisch-

sprachigen Debatte benutzten Begriff non-violence ineinander. Dass man bei der

Betrachtung dieser Begriffe unter dem Blickwinkel epistemischer Gewalt zu kei-

ner eindeutigen Denk- und Handlungsempfehlung kommt, verstehe ich nicht als

Scheitern, sondern als notwendiges Ringen, das nicht vorrangig in individuellen,

sondern vor allem in kollektiven sozialen Prozessen stattfindet.

Um dieses beständige Ringen geht es im nun folgenden und letzten Abschnitt

meiner Überlegungen. Epistemische Gewalt von ihrer potenziellen Reduktion oder

gar Überwindung her weiterzudenken, kann kein abgeschlossener Prozess sein,

sondern ist als eine Anregung zu verstehen, sich daran zu beteiligen – gerade

auch auf dem Terrain wissenschaftlicher Wissensproduktion, inmitten des epis-

temischen Territoriums der kolonialen Moderne.

https://doi.org/10.14361/9783839451311-009 - am 12.02.2026, 21:10:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kapitel 5: Transdisziplinäre Konturierungen eines Konzepts epistemischer Gewalt 299

UnDoing Epistemic Violence

»Der Zwang zur Reflexion von Gewalt

und unserem Verhältnis zu ihr besteht

dauernd. Kein Wunder, da[ss] viele sich

entlasten wollen und also die Welt in

feste Teile aufspalten: gewaltfreie und

gewalthafte. Gerade dadurch werden sie

freilich insgeheim zu Komplizen von Ge-

walt.«

(Narr 1983: 56)

Mit der transdiziplinären Theoretisierung epistemischer Gewalt verfolge ich das

Ziel, zu einer Dekolonisierung von Erkenntnis und Wissen und damit potenziell

auch zu einer Reduktion epistemischer Gewalt beizutragen. Doch auch eine als

ganzheitliches Projekt verstandene Dekolonisierung kann keine binnenakademi-

sche Angelegenheit sein. Sie erfolgt vielmehr in ständiger Auseinandersetzung, im

Ringen und in Brüchen sowie in sozialen und politischen Kämpfen. Kritische Wis-

senschaft muss sich mit ihren Ressourcen, Privilegien und Freiräumen an diesen

Auseinandersetzungen beteiligen und zugleich einräumen, dass sie selbst sehr tief

in die Kolonialität von Macht, Wissen und Sein verstrickt und daher nur bedingt

geeignet ist, diese hinter sich zu lassen. In diesem Widerspruch findet notwendi-

gerweise jegliche Theoretisierung von (epistemischer) Gewalt statt.

Wenn Gewalt nicht nur anderswo, anderswer und anderswas ist, sondern auch

ein epistemisches Verhältnis bezeichnet, so folgt daraus, dass epistemische Gewalt

potenziell auch dort zutage tritt, wo Menschen um die Vermeidung und Überwin-

dung von Gewalt ringen. Sich einfach von ihr loszusagen und nicht nur physische,

sondern auch epistemische Gewaltlosigkeit für das eigene Denken und Handeln

zu beanspruchen, ist auf dem epistemischen Territorium der Moderne ebenso we-

nig möglich, wie man sich struktureller, symbolischer, kultureller oder normativer

Gewalt vollständig entziehen kann.

Der – angesichts der gegenwärtigen anglophonen epistemischen Monokultur

ebenso kritisch zu sehende wie zutreffende – Begriff UnDoing bezeichnet diesen

Umstand. Im Sinne der zahlreichen hier diskutierten Autor_innen folgt dieser Er-

kenntnis jedoch nicht die Kapitulation vor der Allgegenwart epistemischer, nor-

mativer, symbolischer, kultureller und symbolischer sowie direkter und physischer

Gewalt in der bestehenden Herrschaftsordnung der kolonialen Moderne. Ganz im

Gegenteil motiviert sie zu einer Auseinandersetzungmit der Prozesshaftigkeit, Re-

lationalität und Widersprüchlichkeit von Gewaltverhältnissen und dem, was als

Gegenteil von Gewalt imaginiert wird.

https://doi.org/10.14361/9783839451311-009 - am 12.02.2026, 21:10:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


300 Epistemische Gewalt

Es reicht nicht aus, lediglich die üblicherweisemit Gewalt bezeichneten Phäno-

mene weiter zu denken sowie die diese Phänomene theoretisierenden weiten Ge-

waltkonzepte weiterzudenken. Vielmehr muss auch das angenommene Gegenteil

von Gewalt, nämlich Gewaltlosigkeit, Gewaltverzicht und Gewaltfreiheit, in die-

se Überlegungen integriert werden. Zweifellos ist dies umso schwieriger, je weiter

man Gewalt versteht und je näher der Begriff an das Feld desWissens und derWis-

senschaften heranrückt. Auch wenn inzwischen ausdrücklich weite Begriffe struk-

tureller, kultureller, normativer, symbolischer und auch epistemischer Gewalt vor-

liegen, mit deren Hilfe sich Zusammenhänge zwischen Wissen und Gewalt besser

verstehen lassen, so ist dies für Gewaltlosigkeit oder Gewaltfreiheit kaum der Fall.

Auch diese ›Gegen-Begriffe‹ zu Gewalt gehen zumeist von einem auf direkte und

physische Verletzung fokussierten Verständnis aus, und oft geht es in entsprechen-

den Debatten umMöglichkeiten ihrer konkreten Umsetzung für zivilen gewaltfrei-

enWiderstand als Reaktion auf direkte physische Gewalt. Diese Debatten kann ich

an dieser Stelle nicht weiter ausführen.

Im Sinne der hier vorgeschlagenen Erweiterung des Gewaltbegriffs über die

Dimension des Wissens widme ich mich vielmehr einer Herausforderung, die alle

der hier diskutierten Autor_innen beschäftigt. Sie alle üben Gewaltkritik und ar-

beiten an Konzepten, die einen Beitrag dazu leisten sollen, die damit analysierten

und theoretisierten Phänomene einzuhegen, zu reduzieren oder gar zu überwin-

den. Ebenso wie die zahlreichen genannten Autor_innen kann auch ich die mit

dieser Herausforderung einhergehenden Fragen nicht abschließend beantworten.

Nichtsdestotrotz liegt mir daran, sie ausgehend von meiner Auseinandersetzung

mit epistemischer Gewalt von Neuem aufzuwerfen.

Wenn selbst unser Denken von der anhaltenden Kolonialität von Macht, Wis-

sen und Sein geprägt ist, wie können Alternativen zum Status quo dann überhaupt

gedacht werden? Ist so etwas wie epistemische Gewaltfreiheit vorstellbar oder gar

realisierbar? Stellt sie ein normatives Ideal und eine produktive Utopie dar, oder

lediglich eine naive Illusion, die angesichts allgegenwärtiger epistemischer Gewalt

verabschiedet werden muss? Und was hätte dies dann mit Gewaltfreiheit in jenem

Sinne zu tun, die Freiheit vonmöglichst allen Formen vonGewaltmeint und immer

auch deren direkte und physische Manifestationen vor Augen hat? Welche Hin-

weise auf diese Fragen finden sich in den hier diskutierten Gewaltkonzepten, die

sich (auch) dem Zusammenhang von Wissen und Gewalt widmen? Und was kann

ich diesen Überlegungen auf Basis meiner Auseinandersetzung mit epistemischer,

struktureller, kultureller, symbolischer und normativer Gewalt hinzufügen?

Unterscheidung zwischen Gewalt und Nicht-Gewalt

Am differenziertesten diskutiert Butler den Zusammenhang von Gewalt und Ge-

waltfreiheit in einemweiten Verständnis beider Begriffe, auch wenn sie dabei nicht

https://doi.org/10.14361/9783839451311-009 - am 12.02.2026, 21:10:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kapitel 5: Transdisziplinäre Konturierungen eines Konzepts epistemischer Gewalt 301

ausdrücklich von epistemischer Gewalt spricht. Mit ihren Überlegungen zu nor-

mativer Gewalt fragt sie nach den politischen und sozialen Möglichkeitsbedingun-

gen sowie den epistemischen Voraussetzungen dafür, wie die Unterscheidung zwi-

schen Gewalt und Nicht-Gewalt überhaupt zustande kommt und in welchem Zu-

sammenhang diese Unterscheidungmit der herrschenden Ordnung steht. Das von

ihr beschriebene Ringen um non-violence, worunter sich individuelle Gewaltlosig-

keit, kontextbezogener Gewaltverzicht, aber auch eine an einem weiten Gewalt-

begriff orientierte, grundsätzlichere Gewaltfreiheit verstehen lässt, beschreibt sie

als notwendige Übernahme von Verantwortlichkeit nicht nur für das eigene Han-

deln, sondern auch für ein Denken, das potenziell gewaltunterbrechend wirkt. Am

ehesten kann dies dort gelingen,woNormen bereits brüchig sind,weil Rahmungen

sich bei ihremGebrauch notwendigerweise verschieben und verändern.Wichtig ist

festzuhalten, dass diese Unterbrechung normativer Gewalt immer erst im Nach-

hinein erfolgen kann, weil Normen und Rahmungen zumeist erst erkannt werden,

wenn sie bereits nicht mehr reibungslos funktionieren.

Nicht nur die Normen und Rahmungen selbst, vor allem die mit Handeln und

Denken verbundenen, niemals nur individuellen Affekte sind für Butler ein wich-

tiges Ziel dieser Veränderbarkeit. Kognitiv-epistemische ebenso wie emotional-af-

fektive Denkmuster und über die Möglichkeiten des_der Einzelnen hinausgehende

Gegenöffentlichkeiten zum vorherrschenden euro- und androzentrischen, hetero-

normativen, okzidentalistischen und kolonial-modernen Paradigma herzustellen,

ist für Butler Grundvoraussetzung zur potenziellen Realisierung einer gewaltärme-

renWelt. Damit ist eine ebenso unmögliche wie notwendige Heterotopie gemeint,

ein vielfältiger und lebendiger, aber auch widersprüchlicher und bestimmt nicht

konfliktfreier, aber potenziell gewaltärmerer Raum, der vielleicht nie realisierbar

sein wird und doch stets angestrebt werdenmuss – allein schon deshalb, um in die

auf vielfältige Weise gewaltförmige Gegenwart zurückzuwirken.

Auch wenn eine solche Vorstellung vonUnDoing aus einer herrschaftskritischen

Perspektive allzu abstrakt oder gar naiv erscheinen mag, so ist die beständige Ar-

beit an Rahmungen undNormen unverzichtbare Voraussetzung, um an den Selbst-

verständlichkeiten epistemischer und infolgedessen auch anderer Formen von Ge-

walt zu rütteln, an deren Unsichtbarkeit, Verinnerlichung und Reproduktion. Nor-

men zu benennen, infrage zu stellen und zu resignifizieren, Rahmungen zu ver-

ändern, damit epistemische Brüche zu provozieren und bereits existierende Zwi-

schenräume für alternative Denk- und Handlungsweisen zu weiten, ist nicht nur

ein individueller Akt und dementsprechend nicht nur auf der Mikroebene der Ko-

lonialität des Seins relevant.

Weil Menschen global miteinander verbunden sind, vor allem aber, weil diese

globale Sozialität nicht jenseits des Epistemischen und auch nicht jenseits des Po-

litischen existiert, ist dieses Handeln auch mit der Kolonialität des Wissens und

der Macht verschränkt, also hinsichtlich einer Meso- und Makroebene von Inter-

https://doi.org/10.14361/9783839451311-009 - am 12.02.2026, 21:10:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


302 Epistemische Gewalt

esse. Insbesondere bei Butlers differenzierter Auseinandersetzung mit Benjamin

wird offensichtlich, dass epistemische und normative Gewalt erster Ordnung von

direkter und physischer Gewalt zweiter Ordnung nicht zu trennen sind. Die Resi-

gnifizierung epistemischer Verhältnisse stellt daher immer eine potenzielle Inter-

vention in sich direkt und physisch artikulierende Gewaltverhältnisse dar – auch

wenn sie nicht allein für deren Vermeidung oder Überwindung zuständig gemacht

werden kann.

Butlers Argumentation zur unauflösbaren Verschränkung von violence und non-

violence ähnelt in vielerlei Hinsicht post- und dekolonialen Verständnissen episte-

mischer Gewalt, die sich gegen die liberale Annahme einer klaren Unterscheidbar-

keit aussprechen, und ihr Begriff normativer Gewalt ist unmissverständlich weit.

Zugleich schwingt das auf einem engen Gewaltbegriff basierende Ideal der Unter-

scheidbarkeit noch mit, wenn Butler argumentiert, dass sich erst im Frieden Wi-

derstand gegen jene schrecklichen Befriedigungen manifestieren könne, die der

Krieg gewähre. Doch Frieden setzt sie keineswegs mit defensiver Gewaltlosigkeit

oder umfassender Gewaltfreiheit gleich. Vielmehr versteht sie darunter eine Form

des stets ringenden Widerstands gegen den Krieg. Erst in diesem Ringen können

Rahmungen verschoben und alternative Epistemologien artikuliert werden, mit

denen in die Verschränkungen zwischen Gewalt erster und zweiter Ordnung zu

intervenieren ist. UnDoing.

Vom antikolonialen Kampf zur symbolischen Revolution

Auf der Basis direkt-physischer Gewalterfahrung im kolonialen Kontext argu-

mentiert Bourdieu in seinen frühen Arbeiten, die die ambivalente Rolle von

Wissen(schaft) im kolonialen Kontext problematisieren. Seine ersten dahingehen-

den Überlegungen sind vom Denken Fanons, Césaires und anderer antikolonialer

Theoretiker inspiriert, die Rassismus und Kapitalismus nicht nur als globales,

sondern vor allem als direkt mit der physischen Gewalt des Kolonialismus verbun-

denes Phänomen thematisieren – und schließlich auch als epistemisches Problem

eines nicht zufälligerweise eurozentrischen dominanten Paradigmas.

Indem Bourdieu das von ihm selbst so genannte doppelte Gewaltmonopol des

Staates – auf physische wie auch auf symbolische Gewalt – in seinen frühen Schrif-

ten vor demHintergrund des französischenKolonialismus betrachtet,wirft auch er

die Frage auf, inwiefern die konkrete Gewalterfahrung antikolonialen Befreiungs-

kampfes eine grundlegende Voraussetzung für die Infragestellung des von Rassis-

mus geprägten Kolonialsystems ist. In diesem Zusammenhang erörtert er, ob und

inwiefern erst das revolutionär verstandene Brechen des kolonialen Gewaltmono-

pols auf physische Gewalt dazu führt, auch das symbolische Gewaltmonopol zu Fall

zu bringen – und damit auch die epistemischen Grundlagen des Kolonialismus ra-

dikal infrage zu stellen.

https://doi.org/10.14361/9783839451311-009 - am 12.02.2026, 21:10:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kapitel 5: Transdisziplinäre Konturierungen eines Konzepts epistemischer Gewalt 303

Damit adressiert Bourdieu, ebensowie Butler dies abstraktermit Benjamin tut,

die Frage nach der Legitimität nicht nur der herrschenden Ordnung, sondern auch

ihrer als selbstverständlich normalisierten direkten und physischen Gewaltformen,

die nicht jenseits symbolischer und epistemischer Gewalt existieren.UnDoing setzt

dementsprechendvoraus zu ergründen, inwiefernepistemischeGewaltmit (supra-)

staatlich legitimierter physischer und struktureller Gewalt in einem systemischen

Zusammenhang steht.

Vor dem Hintergrund der unmittelbaren Gewalterfahrung des Kolonialismus

wirft UnDoing allerdings auch die heikle Frage nach der potenziellen Legitimier-

barkeit jener Formen vor allem direkter und physischer Gewalt auf, die im domi-

nanten Paradigma vorab als illegitim qualifiziert und damit einer näheren Betrach-

tung im Kontext multipler, relationaler und prozesshafter Gewaltverhältnisse ent-

zogen werden. Konsequenterweise ist daher die allein schon begriffliche Verabso-

lutierung einer quasi-natürlichen Illegitimität substaatlicher Gewalt, die beständig

von einem größeren Kontext multimodaler Gewaltverhältnisse und hegemonialer

Herrschaftsordnungen abgeschnitten wird, vor dem Hintergrund der Berücksich-

tigung epistemischer Gewalt und ihrer Verschränkung mit dem staatlichen Ge-

waltmonopol zur Diskussion zu stellen.

Politischer Widerstand und antikoloniale Kämpfe bilden zwar den Anlass für

BourdieusTheorie symbolischer Gewalt, doch zurückgekehrt nach Frankreich, die-

nen sie ihm nicht (mehr) als ihr theoretischer Referenzrahmen. In einem eher als

reformistisch denn als revolutionär zu bezeichnendem Verständnis einer symbo-

lischen Revolution kommt Bourdieu immer wieder auf den Begriff des epistemi-

schen Bruchs zurück. Ein solcher Bruch sei erforderlich, um die ebenso subtilen

wie nachhaltigen Prozesse symbolischer Gewalt zu unterbrechen und potenziell

zu überwinden. Das Potenzial und die Verantwortung für diesen Bruch lokalisiert

Bourdieu, abgesehen von wenigen Passagen in seinen frühen algerischen Schrif-

ten, allerdings nicht vorrangig in sozialen Bewegungen und politischem Wider-

stand. Auch antikoloniale Gewalt spielt darin keine Rolle mehr.

Bourdieu scheint dieses UnDoing im Laufe der Jahrzehnte immer weniger als

Waffe der Margnialisierten und Unterdrückten zu verstehen, obwohl er davon aus-

geht, dass gerade die von symbolischer Gewalt Betroffenen diese am besten erken-

nen. Aufgrund ihres spezifischen und privilegierten Zugangs zu Wissen und Re-

flexion sieht er insbesondere Intellektuelle in der Kompetenz und Verantwortung,

epistemologisch wachsam zu sein und epistemische Brüche herbeizuführen. Ge-

rade von diesem privilegierten Feld des Wissens aus müsse man das Universale

verfolgen, dessen tatsächlich gleichmäßige Verteilung durch symbolische Gewalt

verhindert werde, gleichzeitig jedoch die Universalisierung privilegierter Bedin-

gungen bekämpfen, die eine solche Verfolgung des Universalen verunmöglichen.

Nicht zuletzt aufgrund eigener Erfahrungen macht Bourdieu dabei deutlich,

dass unter diesen Privilegierten jene die geeignetsten Träger_innen von symboli-

https://doi.org/10.14361/9783839451311-009 - am 12.02.2026, 21:10:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


304 Epistemische Gewalt

schem Widerstand seien, die symbolische Gewalt, etwa im jahrelangen Durchlau-

fen eines von Klasseninteressen geprägten, herrschaftsstabilisierenden Bildungs-

und Wissenschaftssystem oder auch im inkorporierten Habitus der von ihm soge-

nannten männlichen Herrschaft, selbst erfahren hätten. Erst wenn Erkenntnis an

die Grenzen symbolischer Gewalt gestoßen sei, könne sie diese Grenzen auch über-

schreiten und befreiend wirksam werden. Gerade wer diese Erfahrung gemacht

habe,müsse sich aber auch die Ressourcen undWerkzeuge der herrschenden sym-

bolischen Ordnung aneignen, um selbst jene symbolische Macht zu erlangen, die

für eine erfolgreiche Intervention in symbolische Gewaltverhältnisse – das Ändern

der Spielregeln auf unterschiedlichen, miteinander korrespondierenden Feldern

– erforderlich sei. Das UnDoing symbolischer Gewalt beinhaltet demzufolge im-

mer auch die Partizipation an ihren Mechanismen des Erkennens, Anerkennens

und Verkennens, weshalb es nicht von einem idealisierten Ort außerhalb der herr-

schenden Ordnung aus in Angriff genommen werden kann.

Normativität und Positionierung

Galtungs Idealvorstellung von Wissensproduktion ist an einer normativen Richt-

schnur von positivem Frieden orientiert. Darin ist sie durchaus utopisch im po-

sitiven und produktiven Sinn des Wortes. Dieses Ziel lässt sich nur mit weiten

Gewaltbegriffen verfolgen, weshalb sich Friedensforschung in der Tradition Gal-

tungs mit der Analyse, Kritik und auch potenziellen Reduktion direkter physischer

Gewalt allein nicht zufriedengibt. Um wiederum weite Gewaltbegriffe überhaupt

erst entwickeln zu können, bedarf es einer ausdrücklich inter- und transdiszipli-

nären Wissenschaft. Beides ist für eine Konzeption epistemischer Gewalt ebenso

unerlässlich wie für ihr UnDoing, aber noch nicht ausreichend.

Notwendig ist die Positionierung kritischer Wissenschaft nicht nur in binnen-

akademischer, sondern auch in politischer Hinsicht. Partei zu ergreifen bedeutet

für Galtung nicht unbedingt, dies für eine Konfliktpartei zu tun, jedenfalls aber

gegenüber der gewaltförmigen Struktur selbst. Insofern folgt aus seiner Forde-

rung im Umgang vor allem mit struktureller Gewalt, dass sich Produzent_innen

von Wissen nicht vollständig jenseits von darin auch wirksamer physischer Ge-

walt positionieren können und sich infolgedessen bis zu einem gewissen Grad in

Konflikte hineinbegeben müssen. Auch das kann als eine Form des UnDoing im

Sinne einer Gleichzeitigkeit von Überwindungsbemühen und unvermeidbarer Be-

teiligung betrachtet werden. Diese Schlussfolgerung verdankt sich bei Galtungs

Konzeption struktureller Gewalt jedoch nicht der Analyse eines grundsätzlich epis-

temologischen Problems, sondern der Konstatierung eines funktionalen Defizits

fragmentierter und überwiegend positivistischer Wissenschaft, das mit einer fä-

cherübergreifenden und engagierten Friedenswissenschaft behoben werden kön-

ne. Dass und inwiefern nicht nur die von ihm kritisierte positivistische sozialwis-

https://doi.org/10.14361/9783839451311-009 - am 12.02.2026, 21:10:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kapitel 5: Transdisziplinäre Konturierungen eines Konzepts epistemischer Gewalt 305

senschaftliche Konfliktforschung, sondern möglicherweise auch eine ausdrücklich

an weiten Gewaltbegriffen orientierte transdisziplinäre Friedensforschung selbst

an existierenden Macht-, Gewalt- und Herrschaftsverhältnissen beteiligt ist, tritt

demgegenüber in den Hintergrund.

Diese Engführung der epistemischen Dimension komplexer und relationaler

globaler Gewaltverhältnisse schmälert Galtungs Kritik an einer problematischen,

weil gewaltförmigen okzidentalen Epistemologie, in die er sich selbst bemerkens-

werterweise überhaupt nicht involviert sieht. Vielmehr nimmt er für seine eigene

Positionierung entweder den imperialen god-trick in Anspruch, dessen kartesiani-

sche Grundlagen er zugleich als Teil des Problems einer okzidentalen Tiefenkultur

benennt, oder aber er idealisiert die ihn inspirierenden alternativen Epistemolo-

gien in einem räumlich, zeitlich und auch inhaltlich von der kolonialen Moderne

scheinbar unberührten fernen Osten, dessen transrationale Kosmologie er sich zu

eigen machen will. UnDoing ist bei Galtung kein selbstreflexiver Prozess der ver-

suchten Überwindung von und gleichzeitigen Beteiligung an Gewaltverhältnissen,

sondern vielmehr eine nach konkreten Arbeitsschritten erfolgende Schadensbehe-

bung.

Nichtsdestotrotz erinnert etwa seine Vorstellung von einer Umprogrammie-

rung der okzidentalistischen Tiefenkultur entfernt an Butlers Anliegen einer epis-

temischen Resignifizierung beziehungsweise an Bourdieus Vorstellung von einer

symbolischen Revolution. Damit sollen nicht nur die unsichtbaren Gewaltformen

erster Ordnung reduziert werden, sondern es soll, vermittelt über diese, auch auf

die zweite Ordnung direkter physischer beziehungsweise struktureller Gewalt Ein-

fluss genommen werden. Im Kontext seines Gesamtwerks trifft auf Galtungs Vor-

stellung von einer umfassenden Gewaltreduktion jedoch zu, wovor andere war-

nen: nicht nur eine im Sinne der kolonialen Moderne verstandene Totalisierung,

sondern auch eine Essenzialisierung jener okzidentalistischen Tiefenkultur oder

Kosmologie, die Galtung zufolge allen Gewaltverhältnissen zugrunde liegt. Damit

teilt er auf der Grundlage seines frühen Konzepts struktureller Gewalt eine zen-

trale These post- und dekolonialer Analysen epistemischer Gewalt, während seine

spätere kulturalistische Zivilisationstheorie ihr zugleich zuwiderläuft.

Auch die anderen von mir diskutierten Friedensforscher_innen machen sich

bei ihrer Definition epistemischer Gewalt ausdrücklich für deren Überwindung

stark, sehen sich selbst aber nur bedingt als Teil jenes notwendigerweise auch wi-

dersprüchlichen Prozesses, den ich als UnDoing bezeichne. Einem schwebt die Idee

einer von ihm so bezeichneten permanenten friedlichen Revolution vor. Als Grund-

lagen dafür sieht er die persönliche Integrität und Solidarität der Forschenden so-

wie eine auch über die Wissenschaften erfolgende Resignifizierung des Symboli-

schen. Dieses Verständnis von Frieden muss sich paradoxerweise gerade deshalb

von jeglicher Form von Gewalt so weit wie möglich distanzieren, gerade weil ihm

ein ausdrücklich weiter Gewalt- und Friedensbegriff zugrunde liegen. Ein ande-

https://doi.org/10.14361/9783839451311-009 - am 12.02.2026, 21:10:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


306 Epistemische Gewalt

rer bemüht das Konzept der Solidarität innerhalb eines global asymmetrischen

binnenwissenschaftlichen Systems und plädiert für eine Verantwortung auf Sei-

ten Privilegierter, nicht gehörte Stimmen hörbar und nicht gewusstes, weil durch

epistemische Gewalt beeinträchtigtes, Wissen sichtbar zu machen. Er geht jedoch

davon aus, dass sich diesesWissen in bestehende Konzepte von Friedensforschung

und Konflikttransformation integrieren lässt, deren epistemische wie auch politi-

sche Prämissen er somit nicht weiter infrage stellt. Ein weiterer schließlich sieht

kommunikatives dialogisches Handeln als idealen Ort epistemischer Gewaltfrei-

heit, ignoriert dabei aber jegliche Asymmetrie sozialer und politischer Konflikt-

konstellationen sowie denUniversalismus und Eurozentrismus seiner eigenenDis-

ziplin, der Philosophie, die er jedoch gerade mit dem Begriff der epistemischen

Gewalt herausfordern will. Auf unterschiedliche Weise reproduzieren alle drei den

Überlegenheitsgestus eurozentrischer Wissenschaft, vor dem auch ihre kritischen

Traditionen nicht gefeit sind.

Ganz anders argumentiert eine Autorin, wenn sie epistemische Gewalt nicht

nur als destruktiv versteht, sondern als potenziell produktiv im Sinne eines Öff-

nens von Räumen desWiderstands und,mit Butler, der Resignifizierung.UnDoing.

Bemerkenswert ist, dass alle vier Autor_innen bei ihrer Vorstellung einer Reduk-

tion epistemischer Gewalt vorrangig auf die Mikroebene individuellen Handelns

fokussieren und eine Meso- ebenso wie die Makroebene außer Acht lassen, erst

recht in einem globalen Verständnis von Wissen(schaft) und Gewalt. Für ein Feld,

das sich ausdrücklich und vorrangigmit der Analyse vonGewalt im internationalen

politischen Kontext beschäftigt, muss diese Engführung als äußerst problematisch

bezeichnet werden.

Aufstand der unterworfenen Wissensarten

Die überzeugendsten Ansatzpunkte für die Herausforderungen des UnDoing fin-

den sich bei jenen Autor_innen, die sich im Kontext feministischer, post- und de-

kolonialer Debatten mit epistemischer Gewalt beschäftigen. Diese Stimmen orien-

tieren sich erst gar nicht am liberalen Mythos von Gewaltfreiheit, sondern denken

bereits konzeptionell in derWidersprüchlichkeit und Gleichzeitigkeit unterschied-

licher Gewaltformen und denVersuchen ihrer Reduktion oder Überwindung.Dem-

entsprechend theoretisieren sie epistemische Gewalt nicht nur von der Herrschaft

aus, sondern auch von konkreten Widerständen und Kämpfen – und konzipie-

ren sie entsprechend dialektischer. Darüber hinaus machen sie unmissverständ-

lich klar, dass es sich bei den Anstrengungen von UnDoing Epistemic Violence nicht

um Handlungsanleitungen für privilegierte Einzelpersonen handelt, sondern um

soziale Interaktion und kollektive Artikulation. Während diese Stimmen mit die-

ser Form der Kultivierung von Wissen Einspruch gegen herrschende epistemische

Anordnungen erheben, sind sie auf der Suche nach Alternativen zum Status quo,

https://doi.org/10.14361/9783839451311-009 - am 12.02.2026, 21:10:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kapitel 5: Transdisziplinäre Konturierungen eines Konzepts epistemischer Gewalt 307

nach Utopien im Sinne von Zukünften, die noch nicht sind, deren Imagination

jedoch auf die Gegenwart zurückwirken kann: UnDoing.

Das Konzept epistemischer Unterdrückung ernüchtert hinsichtlich der Mög-

lichkeiten einer Transformation epistemischer Gewalt. Dessen Autorin argumen-

tiert, ähnlich wie Bourdieu hinsichtlich symbolischer Gewalt, epistemische Unter-

drückung dritter Ordnung erweise sich deshalb als so hartnäckig,weil wir gar nicht

jenseits der von den bestehenden Systemen hervorgebrachten Begriffen und Kate-

gorien denken könnten: UnDoing. Demgegenüber erinnert eine seit langem erho-

bene feministische Forderung daran, dass es angesichts der massiven Resilienz be-

stimmter epistemischer Systeme gelte, auf außerhalb des Kognitiven existierende

Ressourcen zurückzugreifen. Aus ästhetischen, emotionalen, kreativen oder auch

mystischen, allesamt viel direkter im Leib verankerten Quellen des Wissens las-

sen sich demzufolge auch epistemische Grenzen des eurozentrischen Paradigmas

verschieben: UnDoing.

Ausgehend von Bourdieus auch im Habitus verankerter symbolischer Gewalt

erscheint diese Möglichkeit widerständiger Körperpolitiken jedoch begrenzt, denn

selbst die leibliche Erfahrung und Ausdrucksmöglichkeit ist von symbolischer Ge-

walt überformt. Mit Butler ist wiederum daran zu erinnern, dass auch die in Kör-

per, Affekte und Emotionen eingelagerte normative Gewalt nie absolut ist, sondern

brüchig und damit potenziell veränderbar: UnDoing.

Einige Stimmen sehen Optionen der Veränderung in der Strategie des subver-

siven Schweigens, im Versuch, die konstitutiven Leerstellen und Schweigezonen

dominanter Diskurse auszuleuchten sowie vor allem darin, jenen zuhören zu ler-

nen, auf die epistemische Gewalt abzielt. Insbesondere die beiden letztgenannten

Formen von UnDoing erfordern, Privilegien zu verlernen und die eigenen episte-

mischen und moralischen Prämissen einer grundlegenden Kritik zu unterziehen.

Nicht zuletzt sind Phänomene epistemischer Gewalt im Wechselverhältnis zwi-

schen Auslöschung und Überschreibung von Wissen und schließlich von Möglich-

keiten der Erkenntnis als Ringen zu verstehen, das nie abgeschlossen und immer

umkämpft ist: UnDoing.

Der von Foucault geforderte »Aufstand der unterworfenenWissensarten« (Fou-

cault 1978: 58) wird in den von mir diskutierten feministischen, post- und dekolo-

nialen Auseinandersetzungen mit epistemischer Gewalt ausdrücklich als relatio-

nales, prozesshaftes und globales Unterfangen thematisiert – und das nicht in eu-

rozentrisch-universalistischer Weise, sondern ausgehend vom Konzept der kolo-

nialen Moderne oder verwandter Ansätze. Ausgehend davon, dass dieses UnDoing

kein individueller Prozess ist, sondern stets in Verbindung zu anderen Positionen

und Personen stattfindet, wird betont, dass epistemisch-politische Kämpfe nicht

nur intellektuelle, sondern immer auch materielle und emotionale Dimensionen

durchqueren. Im Anschluss daran unterstreichen so gut wie alle post- und dekolo-

nialen sowie die meisten feministischen Theoretiker_innen, die sich mit epistemi-

https://doi.org/10.14361/9783839451311-009 - am 12.02.2026, 21:10:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


308 Epistemische Gewalt

scher Gewalt beschäftigen, die notwendigen epistemischen Auseinandersetzungen

könnten nicht allein von derWissenschaft selbst geführt werden, sondernmüssten

in Verbindung mit sozialen Bewegungen und politischen Kämpfen stehen: UnDo-

ing.

Das epistemische Territorium der Moderne ist ein Kampfschauplatz zwischen

Hegemonie und Emanzipation, und dieMittel undWerkzeuge in dieser Arena sind

unter den Beteiligten äußerst ungleich verteilt. An genau diesenMitteln undWerk-

zeugen zu arbeiten stellt ebenfalls eine Form des UnDoing dar,. Ungeachtet der

jeweiligen Konzepte und Begriffe – Exteriorität, Grenzdenken, Entkoppelung, ko-

loniale Differenz und andere – geht es dabei um ein Denken aus der Opposition,

aus dem Widerstand heraus, das an den Rändern und Bruchlinien der kolonia-

len Moderne und inmitten ihrer Widersprüche entsteht. Dieses Denken ist zwar

marginalisiert, ausgeschlossen oder von Vernichtung bedroht. Gerade dadurch, so

die Annahme, geht es aber auch mit dem bitteren epistemischen Vorteil einher,

eben jene (Gewalt-)Verhältnisse, die diese marginalisierte oder verworfene Exis-

tenz prägen, potenziell tiefer und besser zu verstehen und zu verkörpern. Episte-

mische Gewalt ist in diesem Verständnis etwas, das zwar aus Dominanz resultiert,

nie jedoch vollständig und total existiert, sondern immer erst gegen Widerstän-

de durchgesetzt werden muss und von diesen permanent herausgefordert wird:

UnDoing.

Gerade jenen Menschen, die am meisten von ihr betroffen sind, zugleich auch

dieHauptlast der Verantwortung für die Überwindung epistemischer Gewalt zuzu-

schreiben, ist jedoch ein unangemessener Trugschluss. Angemessener ist vielmehr,

dasUnDoing von beiden, oder besser: vonmehreren Enden her zu praktizieren.Das

jeweilige Verhältnis zwischen Standort und Standpunkt ist dabei stets einer kriti-

schen Reflexion in Hinblick auf die Beteiligung an der Aufrechterhaltung ebenso

wie an der Verringerung epistemischer Gewalt zu unterziehen.

Kämpfen in der Realität, Ringen mit der Utopie

Während den Wissenschaften eine Schlüsselposition in der Aufrechterhaltung der

Kolonialität von Macht, Wissen und Sein zukommt, werden insbesondere in de-

kolonialen Ansätzen soziale Bewegungen und politische Kämpfe als jenes Terrain

verstanden, auf dem wirksame Verschiebungen in Bezug auf eine Veränderung

des epistemischen Territoriums der Moderne erreicht werden können und sollen.

UnDoing bezeichnet also nicht nur ein Wechselverhältnis zwischen der Aufrecht-

erhaltung epistemischer Gewalt einerseits und Vorstellungen von deren Reduktion

andererseits, sondern auch zwischenTheorie und Praxis, zwischen kritischer Wis-

senschaft und sozialen Bewegungen oder politischen Kämpfen. Von den dabei aus-

zuhandelnden epistemischen Grenzpolitiken gilt es zu lernen und sich an ihnen zu

beteiligen, ohne Akteur_innen, Ressourcen und Konzepte zu vereinnahmen, aber

https://doi.org/10.14361/9783839451311-009 - am 12.02.2026, 21:10:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kapitel 5: Transdisziplinäre Konturierungen eines Konzepts epistemischer Gewalt 309

auch ohne dabei vereinnahmt zu werden. Die Voraussetzung dafür ist die Aner-

kennung der unvermeidbaren Doppelbewegung von UnDoing Epistemic Violence, die

es kritischerWissenspraxis in der kolonialenModerne verunmöglicht, sich als voll-

ständig frei von jenen Gewaltverhältnissen zu imaginieren, zu deren Überwindung

sie zugleich beitragen will.

Epistemische Gewalt mag angesichts ihrer Begründung in der global wirksa-

men kolonialen Moderne zwar so gut wie immer und überall potenziell wirksam

sein. Da sie, wie alle Formen von Gewalt und vor allem in deren wechselseitiger

Verschränkung, aber auch Prozess und Verhältnis ist, kann sie unterbrochen und

verändert werden. Wie alle Formen von Gewalt, wird sie immer auch infrage ge-

stellt, herausgefordert und bekämpft. Wenn epistemische Gewalt den Zusammen-

hang zwischen Wissen und Herrschaft in der kolonialen Moderne konstituiert, so

sind es die zahlreichen, bereits praktizierten und immer wieder neu zu (er)fin-

denden, Möglichkeiten des UnDoing, die diesen Zusammenhang in Momenten der

Unterbrechung und mit Impulsen der Bewegung verändern können.

Den potenziellen eigenen Verstrickungen in epistemische Gewalt zum Trotz

plädiere ich abschließend dafür, den Begriff im hier dargelegten Sinn auch imKon-

text kritischer (Sozial-)Wissenschaft ganz bewusst zu verwenden, um Phänomene

epistemischer Gewalt als konstitutiv für die koloniale Moderne zu benennen. Mit

einem transdisziplinären Konzept epistemischer Gewalt können diese Phänome-

ne zu anderenMacht-, Gewalt- und Herrschaftsverhältnissen in Beziehung gesetzt

werden, an denen auch die Wissenschaften ihren Anteil haben. Den globalen Rah-

men der kolonialen Moderne sehen zu lernen ist Voraussetzung dafür, konkrete

Verschiebungen epistemischer Gewalt anzustoßen. In die wirkmächtige Selbstver-

ständlichkeit sozialer Kategorisierungen einzugreifen und damit zusammenhän-

gende Positionierungen über das Konzept epistemischer Gewalt infrage zu stellen

ist für die Analyse, Kritik und Transformation von Herrschaftsverhältnissen unab-

dingbar. Nur auf diese Weise können die gewaltförmigen Grenzpolitiken des epis-

temischen Territoriums sichtbar und damit potenziell auch veränderbar gemacht

werden: UnDoing.

https://doi.org/10.14361/9783839451311-009 - am 12.02.2026, 21:10:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839451311-009 - am 12.02.2026, 21:10:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

