SIND ISLAM UND MENSCHENRECHTE VEREINBAR?
ZEITGENOSSISCHE MENSCHENRECHTSBEGRUNDUNGEN:
VON DER DEMOKRATIEORIENTIERTEN DEUTUNG DES
KORANS ZUR AKZEPTANZ AURER-RELIGIOSER WERTE
KATAJUN AMIRPUR

»Meine Mutter hérte gern auf den Namen >Umm Nasr< — Mutter des Nasr. Ich selbst
habe sie so gerufen. Spiter fragte ich mich, weshalb man eine Frau nach ihrem éltes-
ten Sohn nennt, ich fragte nach dem Bild der Frau, das in dieser Anrede zum Aus-
druck kommt. Meine Mutter hat mich gelehrt, dass das traditionelle Frauenbild und
die strikte Polaritit von Mann und Frau zu iiberwinden sind. Meine Lektiire des Ko-
rans ist von solchen Erfahrungen beeinflusst worden. Die Verse im Koran, die von den
Exegeten zu Ungunsten der Frauen gedeutet worden waren, habe ich instinktiv anders
gelesen.« (Abu Zayd 1999: 78)

In seiner Beschreibung, wie und warum er den Koran »anders« lese, hat der
agyptische Literaturwissenschaftler Nasr Hamid Abu Zayd etwas ganz
Grundsitzliches und vielleicht auch schon alles gesagt, was zum Thema Re-
formislam zu sagen ist: Dass man den Koran auch anders lesen kann — wenn
man dies nur mochte; dass es die Sichtweise des Exegeten ist, die das Ergeb-
nis der Lektiire vorherbestimmt. Abu Zayd geht davon aus, dass eine dialekti-
sche Beziehung zwischen dem Korantext und seinen Adressaten besteht; nur
wer den historischen Kontext untersucht, in dem der Koran offenbart worden
ist, kann seine Bedeutung wirklich verstehen. Erst dann lasst sich entschei-
den, ob es sich bei diesem oder jenem Vers um ein allgemeingiiltiges Gebot
handelt oder um eine Regel, die nur in einer bestimmten Situation relevant
war. In seinem Buch Mafhum an-nass (Der Begriff Text) prisentiert Abu Zayd
deshalb einen textkritischen Zugang zum Koran, indem er ihn untersucht
wie alle anderen Texte auch: mit den Mitteln der Semiotik, der Sprachwissen-
schaft, der Hermeneutik (vgl. Abu Zayd 1990, 1992).

Abu Zayd ist nicht der einzige Wissenschaftler, der den Koran als Her-
meneutiker liest und so zu einer liberalen Deutung gelangt. Der iranische
Geistliche Hassan Yussefi Eshkewari wendet dieselbe Methode an, wenn er
den Koran interpretiert. Ein Beispiel: »Und kidmpft gegen sie, bis niemand
mehr versucht, Gliubige zum Abfall vom Islam zu verfiithren, und bis nur
noch Gott verehrt wird«, heifit es im Koran (Sure 2: 193). Eine Sure, die
durchaus kimpferisch klingt und so interpretiert werden koénnte, als hitten
die Muslime auf immer und ewig die Pflicht, gegen die Ungldubigen zu
kimpfen und alle zum Islam zu bekehren. Eshkewari argumentiert hinge-
gen, dass sich diese Sure ausschlieRlich auf ein bestimmtes historisches Er-
eignis beziehe, auf die Schlacht von al-Hudaybiya. Im Jahre 630 brach der
Prophet Muhammad einen Waffenstillstand, den er selbst zwei Jahre zuvor
geschlossen hatte, und marschierte in Mekka ein. Laut Eshkewari gehe es in

- am 13.02.2026, 21:57:52.


https://doi.org/10.14361/9783839401538-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

164 | KATAJUN AMIRPUR

der Sure nur um diese konkrete politische Situation: Die heidnischen Mek-
kaner sollten bekdmpft werden, weil sie sich zuvor an der Gemeinde des Pro-
pheten versiindigt hatten. Sie hatten seine Anhinger vertrieben und ihn
selbst toten wollen. Das heifdt aber noch nicht, dass bis in unsere Zeit hinein
alle Menschen bekimpft werden sollten, bis sie den einen Gott verehren (vgl.
Eshkewari 1995).

Die Argumentation Eshkewaris ist nicht unbedingt apologetisch und
modern liberal, denn er wendet eine Methode an, die die Islamwissenschaft
bereits seit Jahrhunderten kennt. Ein ganzer Zweig der Islamwissenschaft
beschiftigt sich mit den so genannten >Griinden fiir die Offenbarung« (asbab
an-nuzil). Auch die klassische Islamwissenschaft ging also von einer dialek-
tischen Beziehung zwischen Text und Adressat aus. Und allein die Tatsache,
dass es diese Wissenschaft schon so lange gibt, zeigt, wie widersinnig das Ar-
gument vieler radikaler Islamisten ist, man miisse jede Aussage des Korans
wortlich nehmen und eine jede von ihnen sei allzeit giiltig. Die Argumenta-
tion Eshkewaris belegt aber noch etwas anderes: Dass der Verweis, dieses
und jenes stiinde doch so und so im Koran, nicht allzu aussagekriftig ist. Es
ist deshalb auch nicht besonders erhellend, wenn die deutsche Bevolkerung
sich jetzt in den Koran vertieft, um etwas zu einzelnen Themen zu erfahren.
Bereits zwei Tage nach den Attentaten vom 11. September sei der Koran aus-
verkauft gewesen, berichteten deutsche Buchhindler. Aber ohne Kenntnis
der Interpretationsgeschichte und der Exegese hat seine Lektiire wenig Sinn.

»Der Koran ist eine Schrift zwischen zwei Buchdeckeln, die nicht spricht.
Es sind die Menschen, die zu ihr sprechen.« Mit diesen Worten hat sich Alj,
der erste Imam der Schia, zur Deutbarkeit des Korans geduflert. Seit Jahrhun-
derten wird der Koran interpretiert, nachweisbar durch eine reichhaltige exe-
getische Literatur und eine Vielzahl verschiedener Auslegungsmaéglichkeiten
(vgl. Goldziher 1920; Ayoub 1988). Es gibt mystische, philosophische, ratio-
nalistische Korankommentare, die sich in ihren Aussagen immens unter-
scheiden. Die islamische Kultur hat diese Vielfalt im Ubrigen immer als be-
lebend und selbstverstindlich, jedoch selten als bedrohlich empfunden. Das
ist eher ein Phinomen der Moderne. Und erst in jlingerer Zeit versuchen
manche Gruppen und Personen, fiir sich allein ein Monopol auf die einzig
giiltige Auslegung des Korans zu beanspruchen. Diese ist dann — und das
folgt schon logisch aus der Art und Weise ihres Zustandekommens — nicht
liberal.

Die Freiheit der Interpretation bietet aber — neben der Gefahr des Miss-
brauchs — immense Chancen. Weil der Koran so deutbar ist, gibt es heute
auch Theologen und Theologinnen in der islamischen Welt, die zu sehr libe-
ralen Interpretationen beispielsweise hinsichtlich der Stellung der Frau ge-
langen. Sie argumentieren, dass man den Geist der koranischen Gebote er-
kennen und davon ausgehend seine aktuelle, zeitgemifie Geltung interpre-
tieren miisse. Der Geist der koranischen Bestimmungen sei es gewesen, die

- am 13.02.2026, 21:57:52. p e



https://doi.org/10.14361/9783839401538-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SIND ISIAM UND MENSCHENRECHTE VEREINBAR? | 165

Situation der Frau zu verbessern. Immerhin gab der Koran der Frau einige
Rechte (wenn auch weniger als dem Mann) in einer Zeit, in der es beispiels-
weise traditionelle Praxis war, neugeborene Midchen lebendig zu begraben.
Ausgehend von dieser Argumentation fordern heute viele islamische Refor-
merInnen eine vollkommene rechtliche Gleichstellung von Mann und Frau
(vgl. Amirpur 1999; Abid 2001).

Diese Begriindungen wiirde ich — ebenso wie die Argumentation von
Eshkewari — als eine demokratieorientierte Deutung des Korans bezeichnen.
Thr liegt die Ansicht zugrunde, dass sich Pluralismus, Demokratie, die
Gleichstellung der Geschlechter islamisch beziehungsweise koranisch be-
griinden lassen. Eshkewari und Taleqani — und mit ihnen viele andere Ge-
lehrte — lesen die im Koran vorhandene Aufforderung, sich zu beratschlagen,
als einen Hinweis, dass der Koran parlamentarische Verfahren nahe lege.
Diese demokratieorientierte Deutung gibt es in der arabischen Welt und in
Iran schon seit Jahrzehnten, einer ihrer bedeutendsten Vertreter war in Iran
Mehdi Bazargan (vgl. Barzin 1994; Shepard 1996; Badry 1998; Krimer

1999)-

Vorbehalte gegen die Menschenrechte in Iran

Heute gibt es aber noch einen weiteren Ansatz: er geht iiber diese demokra-
tieorientierte Deutung weit hinaus und kénnte erfolgversprechender sein.
Dieser Ansatz wird im Moment vor allem in Iran entwickelt, also im so ge-
nannten fundamentalistischen Gottesstaat. Notwendig sind deshalb einige
Bemerkungen zum Hintergrund, vor dem die Debatte tiber den Islam und
die Menschenrechte gefiihrt wird. Mafigeblich bestimmt wird der Diskurs
von der Meinung des iranischen Staatsgriinders Ayatollah Khomeyni. Geméf
seinem Menschen- und Gottesbild hat nur einer Rechte, nimlich Gott. Der
Mensch hat keine Rechte — vor allem hat er sie nicht allein aufgrund der Tat-
sache, dass er ein Mensch ist, wie im westlichen Kontext angenommen. Der
Mensch hat zwar Pflichten gegentiber Gott, aber nur Gott allein hat Rechte.
Eventuell rdaumt Gott oder sein Stellvertreter auf Erden dem Menschen Rech-
te ein, aber er kann sie ihm genauso gut wieder nehmen, denn Rechte sind
nicht natur-, sondern gottgegeben.

Laut Khomeyni muss sich zudem jeder Mensch dem Wohl der Allge-
meinheit, der islamischen Gemeinde (umma) unterordnen; die Verwirkli-
chung der perfekten islamischen Gesellschaft bediirfe der bedingungslosen
Unterwerfung aller Individuen und Gruppen. Diese anti-liberale Weltsicht
erlaubt die Verletzung individueller Rechte zum Wohle der Gemeinschatft,
denn diese hat immer Prioritit (vgl. Kazemi 1996: 124). Wenn es das Wohl
der umma, der islamischen Gemeinschaft, gebietet, sind deshalb auch Zen-
sur, Zwang und Verstofe gegen die Menschenrechte gerechtfertigt.

- am 13.02.2026, 21:57:52. p -



https://doi.org/10.14361/9783839401538-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

166 | KaTAjUN AMIRPUR

»Anyone who rules over the Muslims, or over human society in general, must always
take into consideration the public welfare and interest, and ignore personal feelings
and interests. For this reasons, Islam is prepared to subordinate individuals to the col-
lective interests of society and has rooted out numerous groups that were a source of
corruption and harm to human society.« (Khomeyni, zitiert nach Abbott 1995: 263)

Khomeyni leugnete damit, dass der Mensch individuelle Freiheitsrechte ge-
geniiber dem Staat habe, wie sie der Liberalismus postuliert. Die Menschen-
rechte, deren Missbilligung und Missachtung man ihm darauthin vorwarf,
hielt Khomeyni fiir ein Werkzeug der teuflischen Michte; sie trachteten ein-
zig danach, den Siegeszug des Islams aufzuhalten. »What they call human
rights is nothing but a collection of corrupt rules worked out by Zionists to
destroy all true religions« (ebd.: 265). Diese Argumente Khomeynis bestim-
men auch heute noch den iranischen Diskurs zu Menschenrechten (vgl. Bie-
lefeldt 1995: 21ff.). Iranische Gelehrte und Theologen formulieren zudem ei-
ne grundsitzliche Polaritit zwischen dem Islam und den Menschenrechten
und versuchen, das Menschenrechtsargument selbst gegen die Menschen-
rechtler anzufithren. Auch in Gesellschaften, wo Alkohol und Rauschgifte im
Umlauf sind und Arbeitslosigkeit anstelle von allgemeinem Gliick herrscht,
wiirden die Menschenrechte nicht verwirklicht. Gegen die Behauptung von
der Universalitit der Menschenrechte setzen sie die Forderung nach einem
Systemvergleich und nach der Beriicksichtigung kultureller Unterschiede:
Aufgrund der historischen und gesellschaftlichen Entwicklungen in ihrem
Kulturkreis wollten die Muslime die Rechte Gottes anstelle der >Menschen-
Rechte« achten; der Westen hingegen habe seine Ordnung anthropozentrisch
ausgerichtet (vgl. Steinbach 1975; Piscatori 1980; Ramadan 1980; Reissner/
Schulze 1986: 31f; Said 1979; Krimer 1999). Hingegen sei es die erste
Pflicht des Muslims, den Monotheismus als die absolute Wahrheit zu vertei-
digen; nur auf der Grundlage einer Offenbarung, die keiner Kritik unterwor-
fen werde, konne man denken und handeln (vgl. Vandenrath 1991: 519). Der
Bericht Ludger Kithnhardts von einem Treffen deutscher und iranischer Wis-
senschaftler, das 1991 in Teheran stattfand, lisst wenig Raum fiir den Opti-
mismus, die skizzierte islamische und die westliche Position kénnten mit-
einander vereinbart werden.

»Deren Positionen [die der Mullahs] waren eindeutig. Einen universellen Dialog und
Menschenrechtskonsens konne es auf der Basis des bisherigen Menschenrechtsins-
trumentariums nicht geben. Dies sei >westlichen< Ursprungs, anerkenne nicht die Ei-
genheiten der islamischen Religion und sei daher revisionsbediirftig. Der Koran sei die
fiir sie einzig giiltige und in seiner Substanz auch einzig universelle Erkenntnis- und
Rechtsquelle. Mit dem Propheten Mohamed, dem Begriinder der letzten und damit
einzigen Religion, seien die Menschenrechte schon seit 1.400 Jahren in der islami-
schen Welt verankert. [...] In breiten Ausfiithrungen, die in geradezu klassischer Weise

- am 13.02.2026, 21:57:52. p e



https://doi.org/10.14361/9783839401538-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SIND ISIAM UND MENSCHENRECHTE VEREINBAR? | 167

Einblick in die Denk- und Argumentationslinien des integristischen Islam gaben, wur-
de die Lebenseinheit von Politik und Religion, Ethik und Gesellschaftsordnung postu-
liert; assoziative Gedankenwelten erschwerten es nicht selten, den analytischen Zu-
sammenhang einer solchen Ayatollahpredigt zu entschliisseln. Klarer erkennbar war
ihre Demagogie gegen den >Satan Westen«. Dieser frone einer hedonistischen, ja gott-
losen oder schlimmer: polytheistischen Lebensweise. Alle Art von Materie werde ange-
betet, und damit stofle man sich gewissermafen selbst aus der Einheit der monotheis-
tischen Religionen aus.« (Kithnhardt 1991: 522)

Menschenrechte als Gebot der menschlichen Vernunft

Ein Denker, der diese kulturrelativierende Position weit hinter sich gelassen
hat, sich aber auch nicht einer demokratieorientierten Deutung des Korans
verschreibt, ist Abdolkarim Soroush (vgl. Amirpur 1996; Vakili 1996; Ma-
tin-Asghari 1997). Soroush war frither einer der bekanntesten Ideologen der
Islamischen Republik und als Mitglied im Rat fiir Kulturrevolution Anfang
der 1980er Jahre an der Sduberung der Universititen von angeblichen Kon-
terrevolutiondren beteiligt. Seit Mitte der 199oer Jahre jedoch wandelte er
sich zum Reformer und gilt heute als der theoretische Kopf der iranischen
Reformbewegung, die sich eine Demokratisierung des iranischen Systems
zum Ziel gesetzt hat. Sein Ansatz unterscheidet sich jedoch maf3geblich von
dem Diskurs, der auf einer demokratieorientierten Deutung des Korans be-
ruht. Denn Soroush geht iiber die Frage, ob die Menschenrechte mit dem
Islam vereinbar oder gar an sich islamisch seien — wie eben von manchen
liberalen Exegeten behauptet —, schlicht hinweg. Sie ist fiir ihn irrelevant.
Wenn demokratieorientierte Theoretiker die Menschenrechte im Koran su-
chen und islamische Menschenrechtserklirungen aufstellen, entgegnet So-
roush, diese Argumentation sei zu beliebig, man kénne, wenn man wolle,
alles und nichts im Koran finden, das belege die Geschichte seiner Exegese.
Soroush interessiert daher die Frage der Ubereinstimmung von Islam und
Menschenrechten nicht mehr: fiir ihn sind die Menschenrechte ein Gebot
der menschlichen Vernunft. Somit konnten sie auch der Religion nicht wi-
dersprechen, denn prinzipiell kénne nichts Unverniinftiges Gottes Wille
sein. Dass die Menschenrechte in einem auf3erreligidsen Rahmen entstanden
seien, hindert Soroush nicht daran, ihre Verwirklichung auch in einem isla-
mischen Staatssystem fiir méglich und sogar notwendig zu erachten. Zwar
seien die Menschenrechte von Menschen erdacht worden, da sie aber nicht
der Religion widersprichen, bliebe das Recht Gottes gewahrt.

Die logische Konsequenz dieser Argumentation miisste sein, dass eine
ganze Reihe von Gesetzen, die das islamische Recht kennt, nicht mehr ange-
wendet werden kénnten; Gesetze die beispielsweise die Steinigung von Ehe-
brecherinnen verordnen. Laut Soroush ist es aber auch nicht unbedingt not-

- am 13.02.2026, 21:57:52. p -


https://doi.org/10.14361/9783839401538-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

168 | KATAJUN AMIRPUR

wendig, alle islamischen Gesetze im Detail zu befolgen. Um dies zu begriin-
den, unterscheidet Soroush zwischen Werten ersten und zweiten Grades. Die
Werte zweiten Grades bezogen sich ausschliefllich auf Detailvorschriften des
Glaubens und unterschieden sich somit von Religion zu Religion. Die Werte
ersten Grades seien hingegen die wirklich wichtigen und deshalb seien sich
hinsichtlich ihrer Bedeutung auch die verschiedenen Religionen und ebenso
die menschliche Vernunft vollkommen einig. Die Gerechtigkeit beispielswei-
se sei so ein Wert ersten Grades. Und Gerechtigkeit ist deshalb, laut Soroush,
zwar ein religioser Wert, aber eben auch ein allgemeiner (arzesh-e dmi). Die-
ser Wert sei nicht »wesensmifig religios« (mdhiyatan dini nist), sondern
»auch religiés«. Die Religion hat bei manchen Werten also keine primir wer-
tebegriindende Funktion, man kann diese Werte prinzipiell auch nicht-religi-
6s begriinden. Die Frage, wozu man die Religion tiberhaupt noch braucht,
wenn sie keine wertebegriindende Funktion hat, beantwortet Soroush sehr
pragmatisch. Obwohl hohe Werte wie Freiheit, Gerechtigkeit und Menschen-
rechte ihrem Wesen nach von der Religion unabhingig seien, kénne man sie
dem einfachen Volk durch den Glauben besser vermitteln (vgl. Soroush 1995:

9)-

»Botschaften, die vom Himmel kommen, sind fiir die Menschen akzeptabler; das ver-
stirkt die Werte und gribt sie in ihren Herzen ein. Die Religiositit einer Gesellschaft
ist in weiten Teilen in der Bedeutung zu verstehen, dass ihre Mitglieder dieser Werte
kundig sind und ihnen gemif handeln. Aber rein logisch gesehen sind dies aufier-re-
ligiose Werte; deshalb werden sie auch von allen Religionen gelehrt.« (Soroush 1996:

7)

1

Die primiren Werte, tiber die zwischen Andersgliubigen und Muslimen
Ubereinkunft herrscht, sind also die wirklich maRgeblichen. Weniger bedeu-
tend sind fiir Soroush die Details wie das islamische Strafrecht oder die Klei-
dungsvorschriften. Sie seien nur die »Haut« (pust), die die Religion nach au-
Ren hin zusammenhilt, aber sie hitten nichts mit der eigentlichen Essenz
der Religion zu tun. Soroush argumentiert, Schiit sei, wer an die fiunf unum-
stofRlichen Dogmen der Schia glaube: die Einheit Gottes, das Prophetentum,
das Imamat, die Auferstehung und die Gerechtigkeit Gottes. GemiR dieser
Argumentation muss auch das Kopftuchgebot nicht unbedingt eingehalten
werden. Zwar gebiete der Islam das Tragen des Kopftuches durchaus, aber
eine Frau, die es nicht trage, habe nicht gegen einen essenziellen Bestandteil
der Religion verstoRRen (vgl. Soroush 1998).

Die Einteilung in essenzielle (zdti) und akzidenzielle (arazi) Teile der Re-
ligion ist nicht neu, sondern geht bereits auf den Philosophen Mohammad
al-Ghazali zuriick. Nach wie vor aber ist die Trennung nicht unumstritten,

1 Dieses und alle folgenden Zitate von Soroush wurden von mir {ibersetzt.

- am 13.02.2026, 21:57:52. p e



https://doi.org/10.14361/9783839401538-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SIND ISLAM UND MENSCHENRECHTE VEREINBAR? | 169

denn es besteht grofle Uneinigkeit dariiber, was Essenz und was nur Akzi-
denz des islamischen Glaubens ist. Schlie3lich bleibe, so weist Gudrun Kra-
mer prazise nach, die Festlegung, welche Teile verdnderlich und welche un-
verdnderlich sind, immer willkiirlich und keineswegs wohl definiert. Vor al-
lem gebe es in der islamischen Welt keinen Konsens {iber diese Einteilung
(vgl. Kramer 1992). Ein Beispiel fiir diese Schwierigkeit ist eine Auseinander-
setzung zwischen Soroush und Abu Zayd. Abu Zayd gilt nicht gerade als
konservativ. Dennoch geht auch ihm Soroushs freiztigige Einteilung dessen
zu weit, was zu den Akzidenzien und was zur Essenz der Religion gehort. Bei
einer Konferenz in Berlin ordnete Soroush im November 1995 beispielsweise
auch das Arabische den Akzidenzien der Religion zu. Seiner Meinung nach
hitte der Prophet ebenso gut finnisch sprechen kénnen, des Arabischen habe
er sich nur bedient, weil er nun einmal, rein zufillig allerdings, ein arabisch
sprechendes Volk anredete. Von Abu Zayd erntete er dafiir verwundertes
Kopfschiitteln. Fiir die Muslime ist das Sprachwunder des Korans ein Beweis
fiir die Existenz Gottes, und somit ist der Koran unaufléslich mit der arabi-
schen Sprache verbunden.

Soroush nimmt also hinsichtlich der Menschenrechte eine Haltung ein,
die gemeinhin nur von Sikularisten vertreten wird, denn er geht wie sie da-
von aus, dass der Mensch grundsitzlich auch auferreligivse Rechte hat —
und zwar nur, weil er ein Mensch ist. Diese naturgegebenen Rechte kann
ihm niemand nehmen, und sie diirfen nicht den »kollektiven Interessen der
Gesellschaft« unterworfen werden, wie von Khomeyni behauptet. Er schliefit
sich aber dartiber hinaus der Auffassung an, dass dem Anliegen der Men-
schenrechte am ehesten die parlamentarisch-rechtsstaatliche Demokratie ge-
recht wird. Hinzu kommt noch etwas Entscheidendes: Nach Meinung von
Soroush ist die Demokratie unter allen Regierungsformen auch diejenige, die
am besten die Religion schiitze und damit die Rechte Gottes. Diese Uberle-
gung begriindet er durch den notwendigen Schutz vor Machtmissbrauch; er
will die Religion davor schiitzen, durch »angebliche Gottesminner« zu Zwe-
cken missbraucht zu werden, die dem Auftrag des Schépfers widersprechen.
Fiir Soroush besteht die Méglichkeit des Missbrauchs gerade in einer Gesell-
schaft wie der iranischen, weil sie sich religi6s definiert. Nur eine Demokratie
kénne den Missbrauch der Religion verhindern, da sie die Einhaltung der
Menschenrechte iiberwache (Soroush 1995: 10). Wenn die Menschenrechte
beachtet wiirden, kénne man auch die Religion nicht missbrauchen.

Und auch aus einem anderen Grund schiitzt die Demokratie den Glau-
ben. Als diejenige Regierungsform, die mit einem sozial-liberalen Wirt-
schaftssystem einhergehe, konne allein die liberale Demokratie die primiren
Bediirfnisse der Menschen stillen, meint Soroush. Lingerfristig verwirkliche
sie damit am sichersten den Auftrag der Religion, denn »ein hungriger Ma-
gen kennt keine Religion«.

Seine ideale Regierung ist jedoch nicht nur demokratisch, sie ist auch re-

- am 13.02.2026, 21:57:52. p -



https://doi.org/10.14361/9783839401538-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

170 | KATAJUN AMIRPUR

ligios — weil sie die Rahmenbedingungen dafiir schafft, dass der Mensch
iiberhaupt religis sein, sich seinem Glauben widmen kann. Soroush betont
die Anspriiche pluralistischer Demokratietheorien an den Staat. Er sieht im
Pluralismus ein Konzept des Staates, der Freiheit, Chancengleichheit und so-
ziale Rechte garantieren muss. So sind fiir ihn Schulpflicht (Bildungschan-
cen), Mindestlohngesetze, Arbeitslosen- und Altersrentenregelungen Beispie-
le dafiir, Freiheit und Gerechtigkeit zu schaffen, statt sie zu beschrinken,
denn gerade ihre Abwesenheit behindere den Einzelnen. Erst durch diese
Voraussetzungen konnte die Demokratie verwirklicht und auch der Wille des
Schopfers, die religiose Gesellschaft (hokumat-e dini), umgesetzt werden (vgl.
ebd. 1995: 10). Die religiés-demokratische Regierung, fiir die Soroush pli-
diert, ist also religios, weil sie die soziale und politisch-egalitire Infrastruktur
fiir das fromme Leben der Gliubigen bereitstellt; sie wire sogar weit religi6-
ser als eine Regierung des islamischen Rechts (hokumat-e feqhi). Als Regie-
rung des islamischen Rechts bezeichnet Soroush eine Regierung, die nur die
Bestimmungen der shari‘a, des islamischen Rechts, in der Gesellschaft durch-
setze. Es sei jedoch wichtiger, dass die Seele der Regierung religiés ist, und
ihre religiose Seele stelle sie unter Beweis, indem sie den letztendlichen Wil-
len Gottes, die Gerechtigkeit, verwirklicht.

Deshalb hat die religiose Regierung auch keine bestimmte, festgelegte
Form, sondern nimmt mit jeder Epoche eine andere Gestalt an. Soroush be-
tont also, dass die Beschaffenheit der Regierung nicht genau von Gott vorge-
geben wurde und dass jede Regierung, die das Ziel der Religion verwirklicht,
religios sei. Zwischen der religiés-demokratischen Regierung und einer de-
mokratischen Regierung gibe es deshalb keinen formalen Unterschied (vgl.

ebd.).

»Tatsdchlich muss man nicht erwarten, dass eine religiose Regierung sich dem Wesen
nach von einer nicht-religiésen unterscheidet. Es ist ja auch nicht so, dass auf dieser
Welt die verniinftigen Menschen auf zwei Beinen laufen und die religiosen auf dem
Kopfe. Was ist schlecht daran, wenn die Vélker anderer Gesellschaften in der Frage der
Regierung dieselben Methoden akzeptiert haben, auf die wir durch unsere Definition
der religiésen Regierung gestofRen sind?« (Soroush 1996: 11)

Erzwungener Glaube ist kein Glaube

Fiir Soroush ist die Religionsfreiheit eine Voraussetzung fiir eine echte reli-
gidse Gesellschaft und damit ein Argument fiir die Uberlegenheit der demo-
kratischen Ordnung. Echte Religiositit kénne nur in einer demokratischen
Gesellschaft gedeihen, da Glaube auf Willensfreiheit basiere: Eine erzwunge-
ne Religiositit sei nicht im Sinne des Schépfers: »Was soll erzwungene Reli-
giositit denn fiir einen Sinn haben?« (Soroush 1992: 20) Auch die Prophe-

- am 13.02.2026, 21:57:52. p e



https://doi.org/10.14361/9783839401538-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SIND ISLAM UND MENSCHENRECHTE VEREINBAR? | 171

ten hatten ihren Auftrag zur Religiosierung der Gesellschaft anders verstan-
den und ausgefiihrt. »Die Propheten kamen, um mit dem Zauber ihrer Worte
die Herzen der Menschen zu gewinnen, und nicht, um ihre Leiber zu be-
herrschen.« So formulierte es Soroush im Jahre 1996 bei einem Vortrag in
London.

Ohnedies kénne der Mensch grundsitzlich nicht wissen, was Gott wirk-
lich von ihm erwarte, seine Absichten seien unergriindlich. Fiir ratsam halt
es Soroush daher, dass Regierungen nicht fiir eine bestimmte Religion Partei
ergreifen, sondern lediglich versuchen, allgemeinverbindliche Rechte zu
schiitzen. Alles andere wire Anmaflung:

»Die Regierung kann einen nicht mit Gewalt fromm machen, damit man im Jenseits
gliicklich wird. Erzwungener Glaube ist kein Glaube; das meine ich damit, wenn ich
sage, dass die Regierung der Wichter des Glaubens der Menschen ist. Sie hat mit dem
Jenseits nichts zu schaffen; in anderen Worten: Die Rolle, die sie im Zusammenhang
mit dem Glauben der Menschen spielt, ist so gering wie nur irgend méglich. [...] Dann
hat eine religiése Regierung, in der Hinsicht, dass sie religiés ist, nichts mit dem Jen-
seits zu schaffen. Wenn sie etwas fiir die Menschen tun will, dann soll sie es fiir ihr
diesseitiges Leben tun.« (Soroush 1996: 9)

Bei Soroush treffen wir damit meiner Ansicht nach auf eine vollkommen an-
dere Art der Argumentation. Eine Argumentation, die sich im Prinzip nicht
mehr mit der Deutung des Korans »authilt«, sondern nach dem letztendlichen
Willen des Schopfers fragt. Damit unterscheidet sich Soroush ganz zentral
vom liberalen islamischen Diskurs. In einer apologetischen Argumentation
versuchen liberale islamische Denker zu zeigen, wie tolerant sich der Islam
in seiner Geschichte den anderen Religionen gegeniiber verhalten hat. Uber-
griffe gegen die vom Glauben Abgefallenen werden schéngeredet, ihre Sel-
tenheit und politische, nicht eigentlich religiése Motivation hervorgehoben
(vgl. Falaturi 1997, 1992; Khoury 1980, 1994). Soroush hingegen widmet
sich der Frage, ob sich der Islam in der Geschichte tolerant gezeigt hat, tiber-
haupt nicht. Ein in diesem Kontext hiufig verwandtes Argument, dass die
muslimischen Herrscher den Juden in Spanien mehr Freiheiten gewihrten
als die christlichen Eroberer, kommt bei ihm nicht vor. Ebenso verzichtet er
darauf, die hoheren Steuern und das geringere Blutgeld der Nicht-Muslime
schon zu reden. Fiir Soroushs Argumentation sind diese Deutungen irrele-
vant, weil er versucht, sein Religionsverstindnis dem modernen Konzept von
Menschenrechten anzupassen — wie er es formuliert — und dazu nachweist,
dass das letztendliche Ziel der Religion (amr-e din) nicht zu humanen Kon-
zepten im Widerspruch steht. Dazu interpretiert auch Soroush einzelne Pas-
sagen des Korans, aber er betont von vornherein, dass er den betreffenden
Vers so deutet, wie er ihn deutet, weil er ihn so deuten méchte. Dass er ihn so
deuten will, begriindet er mit dem Dogma von der Verniinftigkeit der Religi-

- am 13.02.2026, 21:57:52. p -



https://doi.org/10.14361/9783839401538-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

172 | KATAJUN AMIRPUR

on. Von Anfang an macht Soroush also klar, dass er ein sehr spezielles Inte-
resse, ein eindeutig formuliertes Erkenntnisinteresse beim Lesen und Interpre-
tieren hat. Er gibt zu, dass es sich bei seiner Deutung um tafsir be-ray (Inter-
pretation nach Gutdiinken) handelt. Grundsitzlich bestreitet er — dies zeigen
seine hermeneutischen Theorien, — dass Texte objektiv gelesen werden kén-
nen. Im Gegensatz zu vielen anderen Interpreten, die Soroush dafiir auch
heftig kritisierten, gibt er zu, eine interessengelenkte Lesart zu haben. Aber
er hilt sein Erkenntnisinteresse fiir legitim und im Sinne der Religion.

Als Beispiel soll hier seine Interpretation der Sure La ikrdha fi din (Es gibt
keinen Zwang in der Religion) betrachtet werden. Den Vers kénne man, so
Soroush, auf zweierlei Art und Weise auslegen: In der Bedeutung »Zwingt
die Menschen nicht zur Religion« oder »Selbst wenn ihr die Menschen ge-
zwungen habt, und sie duflerlich den Glauben angenommen haben, dann ist
dies kein Glaube«. Aus beiden Deutungen des Verses schliefit Soroush, dass
die religiése Regierung eine Atmosphire schaffen miisse, in der jedes Mit-
glied der Gemeinschaft den Glauben ohne Zwang annehmen kann. Zudem
muss es seine individuelle Religion und seinen Glauben leben diirfen, ohne
Sanktionen zu fiirchten (Soroush 1996: 3). Neben den bereits erwihnten Ar-
gumenten darf sich nach Soroush die religiése Regierung auch deshalb als
religiés bezeichnen, weil sie dafiir sorgt, dass die Ausiibung der religiésen
Vorschriften nicht behindert wird. So erfiille die Regierung die Aufgabe des
Schopfers, den Glauben zu schiitzen (pdsdari az imdn), und nicht, indem sie
den Biirger zwingt, dem religiésen Gesetz nicht zuwider zu handeln.

»Glaube ist nur dann Glaube, wenn er auf Freiheit und Mut griindet. Und eine Gesell-
schaft ist dann religi6s, wenn sie auf einem solchen Glauben griindet.« (Soroush 1994:

7)

Natiirlich steht Soroush, der sich gegen den Absolutheitsanspruch des Islams
wendet, keinen Glauben einem erzwungenen Glauben vorzieht und deshalb
auch den Abfall vom Islam und den Atheismus toleriert, in eklatantem Wi-
derspruch zur Staatsdoktrin der Islamischen Republik und ihres Griinders
Khomeyni. Den Zwang betrachtete dieser als Mittel zum Zweck, legitimiert
durch die angestrebte Verwirklichung der idealen Gemeinschaft der Glaubi-
gen. Khomeyni und Soroush verfolg(t)en also im Grunde dasselbe Ziel: die
Schaffung einer religiosen Gesellschaft. Aber Soroush betrachtet das Ziel als
nicht verwirklicht, wenn die Gesellschaft nur aus Zwang und zum Schein re-
ligios ist. Tatsdchlich scheint mir der historisch-politische Kontext von So-
roushs Argumentation, die Erfahrung in der Islamischen Republik, ganz ent-
scheidend zu sein. Im Iran wenden sich heutzutage immer mehr Menschen
vom Islam ab, weil Misswirtschaft, Korruption, Vetternwirtschaft etc. herr-
schen — und weil sie dafiir den Islam verantwortlich machen. Aus dem Mun-
de der Herrschenden hort das Volk jeden Tag, in Iran werde der reine mo-

- am 13.02.2026, 21:57:52. p e



https://doi.org/10.14361/9783839401538-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SIND ISLAM UND MENSCHENRECHTE VEREINBAR? | 173

hammedanische Islam praktiziert. Und ihre Reaktion darauf ist naheliegend:
wenn das der reine mohammedanische Islam ist, sagen sie, dann lieber
nicht. Hinzu kommt natiirlich, dass sich Soroush als Hermeneutiker und
Koranwissenschaftler viel eher der Interpretationsvielfalt des Korans bewusst
ist. Er kennt die Vielfalt der Deutungen, der mystischen, der philosophi-
schen, der rationalistischen, der ideologieorientierten. Und er hat miterlebt,
wie der Koran in den 1960er, 190er Jahren als Grundlage einer Ideologie
herhalten musste, wie mit ihm in den 198oer Jahren die Menschen auf die
Schlachtfelder geschickt wurden oder wie in seinem Namen Tausende Un-
schuldiger hingerichtet wurden. Dieses Wissen und diese Erfahrung hat ihn
vielleicht zu dem Gedanken bewegt, dass der Koran beschmutzt worden sei
in den letzten Jahrzehnten und dass man ihn deshalb wieder auf das tachtsche
legen sollte: Mit dem Wort tachtsche wird im Persischen diejenige Stelle be-
zeichnet, an der der Koran verwahrt wird, es muss der hochste Platz in der
Wohnung sein, also ein hohes Biicherregal oder dhnliches. Der Ideologe der
Islamischen Revolution, Ali Schariati, beklagte in den 1970er Jahren, dass der
Koran seine Relevanz fiir das tigliche Leben der Muslime verloren habe und
vom tachtsche nur noch zu feierlichen Anlissen herunter geholt werde. Er
wollte, dass der Koran prisent sei im Leben der Muslime, dass er wieder zur
Richtschnur werde fiir ihr Handeln in Politik und Gesellschaft. Mit diesem
Slogan trat die islamische Bewegung Irans an, zu der auch Abdolkarim So-
roush und Mohammad Shabestari gehérten. Uber Soroush sagte Hassan
Yussefi Eshkewari einmal, durch das, was in den letzten Jahren in Iran ge-
schehen sei, sei er wohl zu der Uberzeugung gelangt, der Koran wiirde bes-
ser wieder auf das tachtsche zuriick gelegt. Dort wenigstens wiirde er nicht
beschmutzt. Diese Aussage zeigt pointiert, was in den letzten Jahren in Iran
geschehen ist und welcher Umdenkungsprozess bei vielen Anhingern einer
Islamisierung des Staates eingesetzt hat.

Aber gibt sich Soroush damit als Streiter fiir westlich-sikulare Aufkli-
rung und Menschenrechte gegen die fundamentalistischen Hascher zu er-
kennen? Nein, so einfach ist es nicht. Soroush ist kein Kimpfer fiir westliche
Ideale, sondern entstammt ebenso der islamisch-iranischen Kultur wie seine
ideellen Gegner auch. Es steht nicht der vom Westen geprigte Modernist den
in ihrer Tradition verhafteten Fundamentalisten gegentiiber, sondern beide
Denkrichtungen griinden auf ein- und derselben Kultur, die wiederum vom
Islam geprigt ist. Doch Soroush mdéchte gerade beweisen, dass diese Kultur
genug Moglichkeiten der Kompatibilitit mit der Moderne in sich trigt. Abu
Zayd hat es gesagt: moglich ist es, man muss nur wollen. Am Koran jeden-
falls liegt es nicht.

- am 13.02.2026, 21:57:52. p -



https://doi.org/10.14361/9783839401538-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

174 | KATAJUN AMIRPUR

Die westlichen Regierungen als Streiter
fiir die Menschenrechte?

Wer den Diskurs zum Thema Menschenrechte in der islamischen Welt be-
schreibt, sollte sich auch diesem Aspekt widmen: der Befindlichkeit der isla-
mischen Welt und den dort formulierten Vorbehalten gegeniiber dem Wes-
ten. Es ist nicht so, dass Muslime grundsitzlich etwas gegen die Beachtung
der Menschenrechte haben (vgl. Bielefeldt i.d.Bd.) — auch Araber sagen gerne
ihre Meinung und empfinden Schmerzen, wenn sie gefoltert werden. Hier
einem Kulturrelativismus das Wort zu reden und den Muslimen eine kultur-
bedingte Reserve gegeniiber Menschenrechten und Demokratieunfihigkeit
zu unterstellen, wire orientalistischer Essenzialismus. Viel entscheidender
ist, dass die Menschen in der islamischen Welt dem Westen schlicht nicht
glauben, er wiirde fiir diese Werte auch wirklich einstehen. Das Vorbild Wes-
ten hat im Hinblick auf Demokratie und Menschenrechtspolitik deutliche
Risse bekommen. Er messe mit zweierlei Maf und sei nur an seinem eige-
nen Vorteil interessiert, heiflt es tiber den Westen. Die Palette der Vorwiirfe
ist lang und in ihnen sind sich Intellektuelle, das normale Volk wie auch die
Regierungen der Linder relativ einig: Wieso beseitigte die CIA 1953 eine de-
mokratisch gewihlte Regierung in Iran? Wieso griff der Westen erst so spit
im Kosovo ein? Wieso diese vollkommen einseitige Parteinahme fiir Israel?
Wieso 1993 der Putsch in Algerien im Anschluss an demokratische Wahlen?
Wieso Tschetschenien? Wieso die Unterstiitzung der Taliban oder Saddam
Husseins im Krieg mit Iran? Und was ist jetzt mit dem Irak? Im Falle der
US-Regierung ist es vor allem ihre Israel-Politik, die sie nach Ansicht der
meisten Araber diskreditiert. Sie meinen, G.W. Bush sei pro-israelischer als
jeder Prasident vor ihm. Er liee Ariel Sharon véllig freie Hand in seinem
Kampf gegen die Palistinenser, obwohl er der einzige sei, der Moglichkeiten
zur Einflussnahme habe. Ein anderes Beispiel ist der Krieg gegen den Irak.
Keine der Begriindungen fiir diesen Krieg glaubt man den kriegfithrenden
Michten. Hat nicht auch Israel seit 1967 keine einzige UN-Resolution umge-
setzt? Wo sind die Massenvernichtungswaffen, wo die Beweise fiir die ohne-
dies vollkommen unplausible Zusammenarbeit von Osama bin Laden mit
Saddam Hussein? Es sind viele kritische Fragen, die in der islamischen Welt
gestellt werden.

All dies trigt nicht gerade dazu bei, das Vertrauen der Menschen in die
westlichen Regierungen und ihre Menschenrechtsagenda zu stirken, beant-
wortet aber die Frage George W. Bushs nach dem »why do they hate us?«. Die
Vorbehalte vieler Menschen in der islamischen Welt richten sich damit nicht
gegen die Menschenrechte an sich, sondern gegen die Regierungen, die hin
und wieder einmal das Wort sMenschenrechte< im Munde fiihren, aber an-
sonsten bei Menschenrechtsverletzungen gerne wegsehen oder sogar selber
gegen die Menschenrechte verstoflen. Die westlichen Regierungen, so emp-

- am 13.02.2026, 21:57:52. p e



https://doi.org/10.14361/9783839401538-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SIND ISIAM UND MENSCHENRECHTE VEREINBAR? | 175

finden viele Muslime, haben sich als Streiter fiir die Menschenrechte diskre-
ditiert. Sie fithlen sich allein gelassen, verraten und verkauft — und zwar nicht
nur von den Vereinigten Staaten, sondern ebenso von den Briten und Fran-
zosen. Andererseits wire unter arabischen und iranischen Intellektuellen
durchaus ein wenig Selbstkritik angebracht. Zu oft steht der Westen als der
einzige Schuldige da, man verharrt in der Position des Opfers, benimmt sich
vollkommen passiv und apathisch. Zu selten wird hinterfragt, was die Intel-
lektuellen selbst fiir eine unrithmliche Rolle gespielt haben — beispielsweise
indem sie dem Ministerprisidenten Mohammad Mossadegh die Unterstiit-
zung entzogen und somit den CIA-Putsch des Jahres 1953 erst ermoglichten.
Zu selten auch kommt es zu einer Auseinandersetzung mit den eigenen
Problemen und Befindlichkeiten.

Natiirlich wollen die Regierungen der diktatorischen Staaten des Nahen
Ostens vor allem ablenken, wenn sie sich jede Diskussion iiber die Men-
schenrechtssituation in ihren Lindern mit dem Hinweis verbieten, dem Wes-
ten gehe es doch sowieso nicht wirklich um Menschenrechte. Aber das dndert
nichts daran, dass das Argument, die westlichen Regierungen wiirden mit
doppeltem Mafl messen und seien nur an ihrem eigenen Vorteil interessiert,
fiir sich genommen stimmt. Diese Argumente werden daher auch nicht nur
von den Regierungen vorgebracht, sondern eben auch von Intellektuellen
und Dissidenten. Von denen also, die der Westen meist fiir seine gleich ge-
sinnten Verbiindeten hilt.

Die Kritik an der US-Politik darf nicht dariiber hinwegtiuschen, dass die
Vereinigten Staaten rein theoretisch immer noch die am besten geeigneten
Exporteure von Demokratie und Menschenrechten wiren. Die amerikanische
Zivilisation iibt eine immense Anziehungskraft vor allem auf die Jugendli-
chen in der islamischen Welt aus, und béte man Visa und Green Cards in
den Hauptstidten der islamischen Welt feil, sie wiirden einem aus der Hand
gerissen. Gerade die USA haben ein grofles ideologisches und zivilisatori-
sches Kapital, mit dem sie wuchern kénnten. Noch immer.

Jetzt, nach dem 11. September 2001, hat in Washington ganz offenbar ein
grundlegender Wandel im Denken stattgefunden. Teile der US-Administra-
tion sind wohl zu der Erkenntnis gelangt, dass es fiir die Sicherheit der Ver-
einigten Staaten nicht zutriglich ist, wenn sie Diktaturen unterstiitzen, denn
der Hass derer, die unter der Diktatur zu leiden haben, richtet sich auch ge-
gen die Unterstiitzer solcher Systeme und nicht nur gegen ihre Vertreter.
Deshalb hat die US-Regierung ihre Strategie verindert und meint es nun
durchaus ernst mit der Demokratisierung Iraks, die einen Dominoeffekt ha-
ben soll firr den gesamten Nahen Osten. Zwar ist die Demokratisierung der
Region dann nur das Mittel zur Durchsetzung amerikanischer Interessen
und nicht Selbstzweck, aber iiber diesen >Schonheitsfehler< wire man bereit,
hinweg zu sehen, sagen heute beispielsweise viele Iraner. Nachdem der ira-
nische Reformprozess zum Erliegen gekommen ist, setzen nicht wenige auf

- am 13.02.2026, 21:57:52. p -



https://doi.org/10.14361/9783839401538-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

176 | KATAJUN AMIRPUR

den Druck der amerikanischen Regierung. In ihren Augen sind die USA im
Moment, im Sommer 2003, der einzig verbliebene Verbiindete. Diese {iber-
raschend unkritische Haltung gegentiber der amerikanischen Politik zeugt
weniger von einer wirklichen Akzeptanz der US-Politik im Nahen Osten. Sie
belegt nur, dass die Menschen miide sind. Immerhin haben sie jemandem
wie Mohammad Chatami, der fiir eine langsame Reform von innen stand,
eine Chance gegeben und lange geduldig gewartet. Doch inzwischen ist diese
Geduld erschépft und die Menschen denken sich: dann sollen es eben die
Amerikaner machen. Es ist schwer zu sagen, ob eine Demokratie von Ameri-
kas Gnaden wirklich etwas Gutes ist. Auf jeden Fall ist es eine Bankrotterkli-
rung fiir ein Land, das sich mit der Revolution von 1978/79 auch gegen die
Amerikaner erhoben hatte. Man wolle nicht mehr linger der Lakai der USA
sein, hieR es damals. Aber andererseits, und so denken wohl viele Iraner heu-
te, alles ist besser, als das, was jetzt ist. Denn die gegenwirtig Herrschenden
sind der Auffassung, dass Menschenrechte und Islam nicht zu vereinbaren
sind, ja einander ausschlieffen. Die Mehrheit der iranischen Bevélkerung
aber teilt diese Meinung nicht.

Literatur

Abbott, Kenrick (1995): »Ayatullah Khumayni’s quest for a just society«, in:
Orient 36, 251-267.

Abid, Liselotte (2001): Journalistinnen im Tschador. Frauen und gesellschafili-
cher Aufbruch im Iran, Frankfurt/Main: Brandes & Apsel/Siidwind.

Abu Zayd, Nasr Hamid (1990): Mafhum an-nass, Dirasa fi ulum al-Quran (Der
Begriff Text. Studien in der Koranwissenschaft), Kairo: al-haya al-misriya al-
ama li-l-kutub.

Abu Zayd, Nasr Hamid (1992): Ishkaliyat al-gira’a wa-aliyat at-ta’wil (Schwie-
rigkeiten des Lesens und Instrumente der Auslegung), Beirut: Al-marlaz al-
thaqafi al-arabi.

Abu Zayd, Nasr Hamid (1999): Ein Leben mit dem Islam, Freiburg i.B.: Her-
der.

Amirpur, Katajun (1996): »Ein iranischer Luther? Abdolkarim Sorushs Kritik
an der schiitischen Geistlichkeit, in: Orient 37, 465-481.

Amirpur, Katajun (1999): »Islamischer Feminismus in der Islamischen Re-
publik Iran,« in: Orient 40, S. 439-452.

Amirpur, Katajun (2003): Die Entpolitisierung des Islam. Abdolkarim Soroushs
Denken und Wirkung in der Islamischen Republik Iran, Wiirzburg: Ergon.

Ayoub, Mahmoud (1988): »The Speaking and the Silent Qur‘an. A Study of
the Principles and Development of Imami Shi‘i tafsir«, in: Andrew Rippin
(Hg.): Approaches to the History of the Interpretation of the Qur‘an, Oxford,

177-198.

- am 13.02.2026, 21:57:52. p e



https://doi.org/10.14361/9783839401538-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SIND IStAM UND MENSCHENRECHTE VEREINBAR? | 177

Badry, Roswitha (1998): Die zeitgendssische Diskussion um den Beratungsgedan-
ken (shura) unter dem besonderen Aspekt ideengeschichtlicher Kontinuitdten
und Diskontinuititen, Stuttgart: Franz Steiner.

Barzin, Saeed (1994): »Constitutionalism and Democracy in the Religious
Thought of Mehdi Bazargan, in: British Journal of Middle Eastern Studies
21, 85-101.

Bielefeldt, Heiner (1995): »Auseinandersetzung um die Menschenrechte.
Zum vierten deutsch-iranischen Menschenrechtsseminar, 8.-10. Novem-
ber 1994 in Teheran, in: Orient 36, 19-27.

Eshkevari, Hassan (1995): »Paraduks-e eslam va demukrasi? (Islam und De-
mokratie. Ein Paradox?)«, in: Kiyan 4, 24-29.

Falaturi, Abdoljavad (1992): Westliche Menschenrechtsvorstellungen und Koran,
Kéln: Islamische Wissenschaftliche Akademie.

Falaturi, Abdoljavad (1997): Der Islam im Dialog, Koln: Islamische Wissen-
schaftliche Akademie.

Goldziher, Ignaz (1920): Die Richtungen der islamischen Koranauslegung, Lei-
den: Brill.

Kazemi, Farhad (1996): »Civil Society and Iranian Politics«, in: August Ri-
chard Norton (Hg.): Civil Society in the Middle East, 2. Bd, Leiden: Brill,
119-152.

Khoury, Adel Theodor (1980): Toleranz im Islam, Miinchen/Mainz: Matthi-
as-Griinewald.

Khoury, Adel Theodor (1994): Christen unterm Halbmond. Religiose Minderhei-
ten unter der Herrschaft des Islams, Freiburg i.B.: Herder.

Kriamer, Gudrun (1992): »Kritik und Selbstkritik. Reformistisches Denken im
Islamg, in: Michael Liiders: Der Islam im Aufbruch. Perspektiven der arabi-
schen Welt, Miinchen: Piper, 209-227.

Krimer, Gudrun (1999): Gottes Staat als Republik, Baden-Baden: Nomos.

Kithnhardt, Ludger (1991): »Seminar >Menschenrechte und ihre Grundsit-
ze«: 9.-12. September 1991 in Teheran, in: Orient 32, S. 521- 524.

Matin-Asghari, Afshin (1997): »Abdolkarim Sorush and the Secularization of
Islamic Thought in Iran, in: Iranian Studies 30, S. 1-2, S. 95-115.

Ramadan, Said (1980): Das Islamische Recht. Theorie und Praxis, Wiesbaden:
Harrasowitz.

Reissner, Johannes/Reinhard Schulze (1986): Menschenrechte im Islam,
Ebenhausen: Stiftung Wissenschaft und Politik.

Said, Abdul Aziz (1979): »Precept and practice of human rights in Islamc, in:
Universal Human Rights, 1. Bd., New York: E.M. Coleman Enterprises.
Shepard, William E. (1996): »Muhammad Said al-Ashmawi and the Applica-
tion of the Sharia in Egypt, in: International Journal Middle Eastern Studies

28, 39-58.

Soroush, Abdolkarim (1992): »Aql va azadi« (Vernunft und Freiheit), in: Ki-

yan 1, 13-25.

- am 13.02.2026, 21:57:52. p -


https://doi.org/10.14361/9783839401538-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

178 | KATAJUN AMIRPUR

Soroush, Abdolkarim (1994): »Modara va modiriyat-e mo’'menan« (Toleranz
und die Fiithrung der Glaubigen), in: Kiyan 4, 2-13.

Soroush, Abdolkarim (1995): »Khadamat va hasanat-e din« (Funktion und
Vorteile der Religion), in: Kiyan §, 2-17.

Soroush, Abdolkarim (1996): »Tahlil-e mathum-e hokumat-e dini (Analyse
des Begriffs der religissen Regierung),« in: Kiyan 6, S. 2-13.

Soroush, Abdolkarim (1998): »Zati va arazi dar din« (Essenz und Akzidenz in
der Religion), in: Kiyan 8, 4-19.

Steinbach, Udo (1975): »Die Menschenrechte im Verstindnis des Islamsc, in:
Verfassung und Recht in Ubersee 5, 35-54.

Vakili, Valla (19906): Debating Religion and Politics in Iran: The Political
Thought of Abdolkarim Soroush. Arbeitspapier des Council on Foreign Re-
lations. New York.

Vandenrath, Johannes (1991): »Menschenrechte in Islam und Christentum —
Deutsch-Iranisches Kolloquium, 3.-6. Oktober 1990 in Teheran, in: Ori-
ent 32, 515-52.0.

- am 13.02.2026, 21:57:52. p e



https://doi.org/10.14361/9783839401538-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

