Zum Dilemma von Materialitat und Erfahrung

Gilles Deleuzes Schreiben (von) der Hysterie

Jeanne Bindernagel

| DER ERFUNDENE KORPER:
MEeDIALE ENTWURFE DER HYSTERIE ALS
HERAUSFORDERUNG DES DELEUZESCHEN SCHREIBENS

Ein Beitrag zu Gilles Deleuzes Schreiben (von) der Hysterie fokussiert gleich
zwei vermeintliche Nebenschauplitze in dessen Philosophie. Der erste wird
ersichtlich, wenn man die Hysterie als deren Gegenstand begreift, also als
ein Phinomen, an dem Deleuze seines philosophischen Denkens im Schreib-
prozess ansichtig wird. Eine derart wirksame Exemplariziit ist der Hysterie
bei Deleuze nur in vereinzelten Argumenten und Beschreibungen inne. Die
Begrifflichkeit taucht zwar in verschiedenen Phasen seines Schreibens auf,
ohne jedoch dessen explizites Thema zu werden. Sie behilt scheinbar den
Status einer erginzenden Deskription philosophischer Zusammenhinge und
hat einen assoziativen Wert, der seine Beziehung zu seiner isthetischen wie
historischen Herkunft nicht offenbart bzw. diese nicht zu benétigen scheint:
Masochismus, Drogenexperiment, Faschismus, Yoga' — die Hysterie ist eine
von vielen Benennungsoptionen fiir Kérperzustinde verstirkter, abweichen-
der Intensitit (in deren isthetischer Erfahrbarkeit) jenseits des Subjektiven
und Innerlichen. Trotz der am Detail bemerkbaren unterschiedlich komplexen
Verwendung durch Deleuze behalten die Begriffe in einer solchen reihenbil-
denden Form der Sammlung und Variation grundsitzlich etwas Beliebiges,
als sei ein derart verfasstes, vitales Leben einfach tiberall, in jedem a-normalen
Kérperzustand zu finden. Die Hysterie trifft diese Disqualifikation besonders

1 | Diese Aufzéhlung ist angelehnt an: Deleuze, Gilles und Guattari, Félix: Tausend Pla-
teaus. Kapitalismus und Schizophrenie 2 [Mille plateaux. Capitalisme et schizophrénie
2,1980], iibers. von Gabriele Ricke und Ronald Voullié, Berlin 1992, S. 207.

14,02.2026, 11:42:03.


https://doi.org/10.14361/9783839435755-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

206

Jeanne Bindernagel

hart, weil ihr, im Gegensatz etwa zum Masochismus? oder dem Schizoiden,?
keine eigene Untersuchung gewidmet wurde, welche die in ihr gegebene kom-
plexe Verschrinkung von sozialer und asthetischer Praxis sowie die damit ver-
bundene, ambivalente Bezugnahme auf etwaige psychoanalytische und kiinst-
lerische Vorginger der deleuzeschen Setzungen breiter ausfithren wiirde. Die
hier von mir unternommenen Uberlegungen zu Deleuzes Schreiben (von) der
Hysterie konnen entsprechend vor allem anhand ausgewihlter Textpassagen
entstehen, in denen sich vergleichbar komplexe Anlagen komprimiert bzw. an-
gedeutet finden. Die Analyse findet weniger an einem philosophisch komplex
formulierten Modell der Hysterie als vielmehr an einer Anlage eines solchen,
an einer groben Skizze oder einem einzelnen Aspekt der Modellbildung statt.

Gerade weil in dieser Form des Textes eine These anklingt, aber unaus-
gefiihrt bleibt oder wieder fallen gelassen wird, ist sie interessant. Denn hier
zeigt sich eine argumentative und isthetische Spannung oder sogar innere
Widerspriichlichkeit des Textes. Das Spezifische am deleuzeschen Begriff der
Hysterie ergibt sich also durch dessen Textpraxis, in der der zweite hier an-
visierte Nebenschauplatz seiner Philosophie benannt wird. Diese kann sich
durchaus zu dem in ihr formulierten, allgemeinen philosophischen Anspruch
der jeweiligen deleuzeschen Argumentation widerspruchsvoll verhalten, weil
sie das insistierende Moment* ihres Gegenstandes nicht tilgt. Eine entschei-
dende Rolle hierbei spielt konkret die Beziehung des Textes zu sowohl einer
Wissensgeschichte von der Hysterie als Krankheitsbild des 19. Jahrhunderts
als auch zu den sich von diesem ablsenden kiinstlerischen Zitationen des hys-
terischen Erscheinungsbilds. Zwischen diesen beiden nach Vereindeutigung
strebenden Extremen innerhalb des Hysteriediskurses und deren Behauptun-
gen oder Negierungen einer korperlich-materiellen Leidensgrundlage der Hys-
terie entsteht ein Dilemma des wissenschaftlich rezipierenden Umgangs mit
dem Korper. Auf dieses reagiert Deleuze vor allem mit der Form seines Textes,
die das jeweilige Nachdenken iiber die Hysterie als viel grundlegenderen Ent-
wurf von Medialitit vorstellt.

2 | Vgl. Deleuze, Gilles: »Sacher-Masoch und der Masochismus« [»Présentation de
Sacher-Masoch«, 1967], bers. von Gertrud Miiller, in: von Sacher-Masoch, Leopold:
Venus im Pelz, Frankfurt a.M. 1968, S. 156-281.

3 | Vgl. Deleuze, Gilles und Guattari, Félix: Anti-Odipus. Kapitalismus und Schizophre-
nie 1 [L’Anti-CEdipe. Capitalisme et schizophrénie 1, 1972], ibers. von Bernd Schwibs,
Frankfurt a.M. 1974.

4 | Vgl. hierzu Deleuze: »Mdglicherweise liegt in jeder Frage, in jedem Problem wie in
ihrer Transzendenz beziiglich der Antworten, in ihrem Dréngen [insistance] Gber die L6-
sungen hinweg, in der Art, wie sie ihr eigenes Aufklaffen erhalten - méglicherweise liegt
darin zwangsldufig etwas Verriicktes.« Deleuze, Gilles: Differenz und Wiederholung [Dif-
férence et Répétition, 1968], iibers. von Joseph Vogl, Miinchen 1992, S. 142f.

14,02.2026, 11:42:03.


https://doi.org/10.14361/9783839435755-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zum Dilemma von Materialitdt und Erfahrung

Um diese Besonderheit herausstellen zu kénnen, beginnt mein Beitrag mit
einigen Uberlegungen zum Diskurs der Hysterie und besonders dem darin
virulenten Verstindnis des (fotografischen) Abbilds des Kérpers und dessen
Theatralitit. Georges Didi-Hubermans Studie Die Erfindung der Hysterie® von
1982 kann die Schwierigkeiten eines Schreibens (von) der Hysterie eingingig
zeigen. Sie werden im Folgenden an zwei Texten Gilles Deleuzes und — im
zweiten Fall — auch Félix Guattaris untersucht werden.

Die Hysterie wird in der Gegenwart zumeist als ein geradezu anachronisti-
scher Topos eingefiithrt. Wer zu einer Beschiftigung mit der Hysterie anset-
zen will, findet diese als radikal historisiertes Phinomen eingeordnet, dessen
klinische Relevanz sich selbst in der Vielheit und Uneindeutigkeit seiner an-
geblichen Erscheinungsformen sukzessive ad absurdum gefithrt hat und allein
retrospektiv als paradigmatische Verdichtung von erkenntnistheoretischen
Problematiken positivistischer Humanwissenschaften im 18. und 19. Jahrhun-
dert aussagekriftig bleibt. Die Qualifizierung der Hysterie als »Erfindungk,
die mafRgeblich durch Didi-Hubermans Uberlegungen wirkungsmichtig
wird, erscheint als die logische Zuspitzung dieser Verortung in der Vergan-
genheit. Sie schliefit dariiber hinaus aber auch an die dsthetischen Eigenheiten
des Erfindungsprozesses an und beschreibt die medialen Strukturen, die den
erfinderischen Akt am Kérper und des Korpers bedingten.

Didi-Huberman expliziert eine Loslosung der Hysterie aus den engen Gren-
zen eines naturwissenschaftlich-medizinischen Forschungsfeldes, die trotz
ihrer Wirksamkeit im historischen Diskurs uneingestanden blieb. Er macht
sie mithilfe der Kunstgeschichte einer breit aufgestellten Kulturwissenschaft
als transdisziplinirem Forschungsgegenstand zuginglich: In seiner Abhand-
lung fithrt er anhand von Bild- und Textmaterial — mafigeblich aus der Pariser
Salpetriére in der zweiten Hilfte des 19. Jahrhunderts — vor, unter welchen Be-
dingungen die Diagnose >Hysterie< zu einer emblematischen dieser Zeit wer-
den konnte. Sie reichte in ihrer Wirksambkeit weit iiber den medizinischen Dis-
kurs hinaus, als sie sich mit ikonografischen Praktiken der bildenden Kunst
und deren Rezeption verband und dabei den singuliren kranken Kérper in
die Reproduzierbarkeit moderner Abbildungstechniken einschrieb. Zentrales
Argument seiner Untersuchung ist die Verstrickung eines medizinisch-anato-
mischen Wissens iiber den menschlichen und in diesem Fall besonders den
weiblichen Korper mit dessen Reprisentation im Medium der Fotografie in de-
ren Referenz auf Malerei und Zeichnung. Alle angeblichen Erscheinungsfor-
men des Hysterischen, die véllig divergent und unterschiedlich determiniert

5 | Didi-Huberman, Georges: Die Erfindung der Hysterie. Die photographische Klinik
von Jean-Martin Charcot [L'Invention de I'hystérie. Charcot et Iiconographie photogra-
phique de la Salpétriere, 1982], iibers. von Silvia Henke u.a., Miinchen 1997.

14,02.2026, 11:42:03.

207


https://doi.org/10.14361/9783839435755-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

208

Jeanne Bindernagel

sind, verbindet laut Didi-Huberman kaum mehr als eine intensive Visualitit.
Die Hysterie ist im wortlichen Sinne ein Krankheits-Bild, der sichtbare Ab-
druck oder Niederschlag einer scheinbar entzogenen Logik des Physischen, die
ausschlieRlich am fotografisch formierten Ersatzkorper realisiert wird.®

Entscheidend in diesem von Didi-Huberman umrissenen Prozess sind
zwei mediale Formen bzw. Praktiken, die in der historischen Situation mit
dem jungen Medium der Fotografie paktieren und die die methodische Uber-
fithrung der Untersuchung der Hysterie von der Medizin in den Bereich der
Asthetik legitimieren. Zum einen ist es das Tableau, anhand dessen Funk-
tionsweise die Suggestion von Souverinitit desjenigen beschreibbar wird, der
Zu- und Beschneidungen des Kérpers an dessen Bild — im Sinne von Vorstel-
lung und Abbildung — vornimmt und sich auferhalb, objektiv gegeniiber dem
von ihm selbst versinnbildlichten Prozess wihnt.

»Der pragnante Augenblick ist durchaus die Anwesenheit aller Abwesen-
heiten (Erinnerungen, Lektionen, Verheiffungen), in denen die Geschichte zu-
gleich intelligibel und begehrenswert wird«,” schreibt Roland Barthes zum Ta-
bleau, um die verfiithrerische Verdichtung von Erzihlung in einem scheinbar
ganzheitlichen Bild zu erfassen. Laut der Erfindungsthese betrifft diese Ver-
dichtung im Falle der Hysterie den medialen Prozess. In der visuellen Darstel-
lung der Hysterie wird die Entwicklung einer kunstgeschichtlichen Gattung
ersichtlich, also die des Tableaus selbst, das im Nachklang seiner Hochphase
in der Malerei des vorangegangenen Jahrhunderts nun in der Fotografie erneut
seiner Aussagekraft versichert wird. Im Zuge dieser erneuten Bedeutungszu-
schreibung an das Tableau ist es das Medium selbst, welches in einem selbstle-
gitimierenden Vorgang das Bild der und damit die Hysterie erschaftt.

Theatral ist an der Hysterie offensichtlich die soziale Situation, in welcher
die Bilderproduktion tatsichlich stattfand, wenn das hysterische >Modell« ih-
ren Anfall vor dem Publikum von Arzten und Fotografen ausfiihrte und so
zu den entscheidenden Verdichtungen der damit verbundenen Gesten fiir
die Kamera beitrug.® Rollenerwartungen und -einnahmen produzierten das
gewiinschte Material, dem seine Theatralitit im Sinne seiner >Gemachtheit<

6 | Vgl. Didi-Huberman: Erfindung der Hysterie, a.a.0., S. 72.

7 | Barthes, Roland: »Diderot, Brecht, Eisenstein, in: ders.: Der entgegenkommende
und der stumpfe Sinn [L'obvie et I'obtus, 1964], ibers. von Dieter Hornig, Frankfurta.M.
1990, S. 94-105, hier S. 98.

Die Bezeichnung »Tableau« meint in Didi-Hubermans der franzdsischen Worthedeu-
tung entnommenen Argumenation oftmals den Kurzschluss zwischen der auf Sig-
nifikanz angelehnten Bildform des 18. Jahrhunderts mit dem Bildlichen im Aligemeinen
und nicht zuletzt auch dem Tabellarischen als Zusammenspiel von Vereinfachung und
Detailgenauigkeit. Vgl. Didi-Huberman: Erfindung der Hysterie, a.a.0., S. 34.

8 | Vgl. Didi-Huberman: Erfindung der Hysterie, a.a.0., S. 153f.

14,02.2026, 11:42:03.


https://doi.org/10.14361/9783839435755-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zum Dilemma von Materialitdt und Erfahrung

fiir den Blick und angesichts des Blickenden aus heutiger Perspektive wiede-
rum anzusehen ist. Das hierin implizierte Theatralititsverstindnis tragt also,
metaphorisch und konkret betrachtet, deutliche Ziige von sozialer Restriktion
und dsthetischer Verstellung. Besonders im Kontext der Fotografie als Austra-
gungsort einer solchen Theatralitit wird so die Unterscheidung von Original
und Abbild evoziert, die auch Didi-Huberman mit Bezug auf Walther Benja-
min im Topos der »Aura<«® zur Debatte stellt:

»Im Gegensatz zu dem, was sie [die Fotografie] zu Beginn moglich machte, ndmlich das
einfache Herzeigen des Korpers als Bild, wollte sie Formalitat, Idealitdt und sogar Mo-
ralitat, alle drei im emphatischen Sinn, vorweisen; im gleichen Zug, wie sie die Kdrper
zeigte, feierte sie sie und wies sie einem sozialen und familidren Ritual zu. Sie widerleg-
te die Kdrper also - durch eine Art von Theatralitét.«1©

Doch die Entgegensetzung von primdrer Natiirlichkeit des Kérpers und se-
kundirer Artifizialitdt in theatraler Situativitit, die in Didi-Hubermans Dar-
stellung hier impliziert zu werden scheint, greift dessen eigenem Vorgehen
gegeniiber zu kurz: Er selbst hat in der Analyse der Erfundenheit des hysteri-
schen Korpers bereits dessen vermeintliche >Urspriinglichkeit< als nachtrig-
liche offengelegt und entzieht ihn somit jedem essenzialisierenden Zugriff.
Dieser innere Wiederspruch macht die Studie insofern besonders interessant,
als er auf das Dilemma verweist, das an derartigen historischen, medialen Ar-
tefakten einsichtig wird und das Didi-Huberman aber in seiner Studie nicht
explizit als deren wissenschaftliches Problem thematisiert. Das in einer derar-
tigen Vorstellung vom Theatralen im Gegenzug implizierte Verstindnis eines
unbearbeiteten, »echten< Kérpers ist der Gleichzeitigkeit von Erfindung und
Wiederlegung des Korpers geschuldet, die in den historischen Bildquellen als
deren Anliegen bzw. Funktionsweise eingefangen ist und zu der sich jede wis-
senschaftliche Analyse retrospektiv wiederum verhalten muss.

Das im (dirztlichen) Glauben an die Hysterie angelegte Phantasma unmit-
telbarer sensomotorischer Intensitit gibt sich angesichts des historischen Bild-
materials zu erkennen. Es kann in der Analyse medialer Wirkungsweisen —
etwa des Tableaus — enttarnt werden. Doch dies 16st nicht den Affekt auf, der
sich im gleichen Zuge durch die Eindriicklichkeit des Materials, durch den
Blick auf die sich im Schmerz windenden, schockverzerrten, erstarrten Leiber
fortwihrend einstellt. Gerade in ihrer Inszeniertheit verweisen die Fotogra-
fien auf das immense Leid, das in ihrem Entstehungszusammenhang pro-
duziert und verwendet wurde, auf eine auch jenseits von Natiirlichkeit nicht
obsolete Materialitit des Korperlichen, die sich in den Bildern als gewaltvoll

9 | Ebd., S. 74.
10 | Ebd., Herv.i.O.

14,02.2026, 11:42:03.

209


https://doi.org/10.14361/9783839435755-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

210

Jeanne Bindernagel

zugerichtete andeutet. Weil das darin liegende korperliche Erleben der Hysteri-
kerinnen unzuginglich bleibt und eine schmerzhafte Leerstelle des Bildlichen
markiert, bleibt es ein notwendiger Teil eines von der gegenwirtigen dstheti-
schen Erfahrung am Bildmaterial geprigten Diskurses der Hysterie. In ihrer
Abwesenheit klagt sich die Bezugnahme auf die kérperliche Erfahrung der
Hysterie als unmdégliches Thema des Schreibens von ihr ein.

Somit wird die Theatermelancholie als Platzhalter dafiir verstehbar, dass
Didi-Hubermans Schreiben nicht ohne einen Hinweis auf den historischen
Korper auskommt. Gleichzeitig muss er es aber auch notwendig bei einem
Verweisen in das nicht Bestimmbare, unverfiigbar Vergangene belassen, um
keiner Erzihlung der angeblichen, historischen Tatbestinde zu erliegen, die
sich den leidenden Korper erneut im Interesse eines bestimmten Wissen-
schaftsverstindnisses einverleiben wiirde. Deutlich zeigt sich an diesem argu-
mentativen Umgang mit Theatralitit die diesem inhirente Behauptung einer
spezifischen medialen Wirkungsweise. Das den Erfindungsakt leitende und
bezeugende Medium obliegt ebenfalls einer notwendigen Inszenierung, die
»dem Theater< erst seine Funktionslogik zuspricht. Didi-Hubermans Studie
nimmt diese Setzung vor, indem sie das fiir den historischen Erfindungsakt
konstitutive Verhiltnis von bildlichem Erscheinen und der darin liegenden
Entzogenheit des Korpers als genuine Eigenschaft fiir das Theatrale behauptet.

Dieses diskursive Spannungsverhiltnis zwischen historisierender Analyse
und gegenwirtig-selbststindigem Entwurf eines Mediums der Hysterie prigt
deren Diskurs maf3geblich bis heute. Dabei ist Didi-Hubermans problemati-
sierende Konnotation von Theatralitit eher untypisch. Verschiedene Ansitze
erkennen dem darstellenden Anteil an der hysterischen Szene eine explizit po-
sitive Seite zu. Sie suchen im Zwang zur Verkdrperung spielerische Freiriume
einer Rollengestaltung besonders fiir die Hysterika gegeniiber ihrem Beobach-
ter auszumachen und sehen im Theatralen gerade die Chance gegeben, abseits
von den Ursprungslogiken, Kérper, Geschlecht und Machtstrukturen immer
anders »aufzufithren<. Solche Ansitze interessiert an der Szene der Hyste-
rie hauptsichlich deren Struktur von Aufrufung und Hingabe, die von ihrer
historischen Verortung losgelost auf verschiedene Kontexte tibertragen wer-
den kann und nicht zuletzt als Beschreibung von Blickbeziehungen verstan-
den wird, wie sie in den verschiedenen Theater- oder verwandten Situationen
der Kunstrezeption wiederum zur Verhandlung stehen. Hierin zeigt sich die
Hoffnung auf eine >Hysterie der Kunst« und ein in ihr liegendes Verstindnis

11 | Vgl. etwa Bronfen, Elisabeth: Das verknotete Subjekt. Hysterie in der Moderne [The
Knotted Subject: Hysteria and Its Discontents, 1997], iibers. von Nikolaus G. Schnei-
der, Berlin 1998; Bréton, André und Aragon, Louis: »Le Cinquantenaire de I'hystérie:
1878-1928«, in: dies. (Hg.): La Révolution Surrealiste. Collection Complete No Il, Paris
1928, S. 22-36.

14,02.2026, 11:42:03.


https://doi.org/10.14361/9783839435755-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zum Dilemma von Materialitdt und Erfahrung

von einem Befreiungsschlag des Lebens aus den gewaltvollen Zwingen von
historisch verbiirgten Herrschaftsverhiltnissen. Doch diese rigorose Abset-
zungsbestrebung fuir die Hysterie von ihrem oben beschriebenen Dilemma
unzuginglicher Materialitit und Historizitiat des Kérpers steht weiterhin in ei-
ner unausgesprochenen Relation zu eben diesem. In Deleuzes Schreiben wird
diese Verbindung problematisiert.

Il DEeR FUHLBARE KORPER: INTROJEKTIONEN DER FIGURALEN
MALEREI FRANCIS BACONS

Logik der Sensation (1981), Deleuzes Abhandlung zur Malerei Francis Bacons,"
entstand ein Jahr vor Didi-Hubermans Band und befragt die Potenzialitit fi-
giirlicher Malerei, welche sich jenseits eines reprisentativen Modus ereignet
bzw. rezipiert werden kann. Die Untersuchung orientiert sich in einigen Text-
abschnitten eng an Gemilden Bacons und stellt sich als eine vertiefte, sich hin-
gebende Bildbetrachtung vor. Zur Behauptung einer diese Betrachtungshal-
tung provozierenden Bildintensitit setzt Deleuzes Text eine Korperlichkeit im
Gemilde. In der Begriffswahl der »Hysterie« stellt sich bezeichnenderweise
erneut die Frage nach der Konstituierung der Medialitit dieser Korperlichkeit
ebenso wie nach der Beziehung zu einer statthabenden Erfahrung auch au-
Rerhalb des Textes. Zunichst wirkt Deleuzes Umgang mit dem >hysterischen
Bildmaterial< affirmativ. Im Kapitel »Die Hysterie«'® nimmt Deleuze nicht nur
in Anschluss an Jean-Francois Lyotard™ die fiir seine Studie grundlegende Un-
terscheidung des Figurativ-Verkorpernden und des Figural-Prisentischen vor,
sondern bescheinigt Letzterer Korperlichkeit an der baconschen Figur einen
Ort des Vorkommens, ein ihr gemifles Sein:

»Die Figur ist exakt der organlose Kdrper [...]; der organlose Kérper ist Fleisch und Ner-
ven; eine Welle durchstromtihn und zeichnet Ebenen in ihn ein; die Sensation ist gleich-
sam das Zusammentreffen der Welle mit Kraften, die auf den Kérper einwirken, »affek-
tive Athletik¢, gehauchter Schrei; wenn sie derart auf den Kdrper bezogen ist, bleibt die
Sensation nicht ldnger reprasentativ; sie wird real [...].«*®

12 | Deleuze, Gilles: Francis Bacon - Logik der Sensation [Francis Bacon - Logique de
la Sensation, 1981], iibers. von Joseph Vogl, Miinchen 1995.

13 | Ebd., S. 32.

14 | Lyotard, Jean-Francois: Die Analytik des Erhabenen. Kant-Lektionen [Le¢ons sur
I'analytique du sublime, 1991], ibers. von Christine Pries, Miinchen 1994.

15 | Deleuze: Logik der Sensation, a.a.0., S. 32f. Auf das Konzept des organlosen Kor-
pers wird im folgenden Abschnitt ausfiihrlich eingegangen.

14,02.2026, 11:42:03.

211


https://doi.org/10.14361/9783839435755-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

212

Jeanne Bindernagel

Das hier beschriebene Dasein ist nicht als Verwirklichung der philosophischen
Idee im Sinne einer »Aktualisierung«’ dieser gedacht. Denn Deleuze selber
wiirde einen solchen Vorgang wegen dessen unumgéinglichen Reduktionismus
ablehnen. Vielmehr behauptet er hier in radikaler Weise eine Vorgefundenheit
intensiv wirksamer Krifte. Darin erméglicht die Situation ein Erblicken des
Evidenten und Prisenten jenseits der Reprisentation. Der hysterische Korper
bzw. der baconsche organlose Korper als Lokalisierung dieser Intensitit ist da-
bei nicht nur durch seine Eindringlichkeit im Bild gekennzeichnet, sondern
er geht seinen Betrachter wirkungsmichtig an, weil seine Lebendigkeit der
Verdichtungspunkt eines Affekts ist, der nie nur ihn betrifft, sondern immer
auch sein Gegeniiber meint. Deleuze interessiert sich also mit der Hysterie fiir
die Struktur der in ihr verhandelten Blickbeziehungen, die die tibergriffige
Gleichzeitigkeit von Blick und Pose umfasst und darin dem Hysteriker bzw.
dem Hysterischen eine Ubertragungsmacht zuspricht. Eben dieses Potenzial
ist an die medialen Eigenheiten der Malerei und des Gemaildes gekniipft. Der
Begrift Hysterie appliziert sich sowohl auf deren Techniken als auch auf die
ihres Gegenstandes, den figuralen Korper. Die Hysterie ist demzufolge eine
maichtige Intensitit, die Unterschiedslosigkeiten produziert. Zwischen einst-
malig getrennten Entititen werden Richtung, Kausalitit und Zeitlichkeit un-
Kklar, sie stehen einander gleichzeitig beherrschend und passiv gegentiber:

»Der Hysteriker ist derjenige, der seine Gegenwart aufzwingt, fiir den zugleich aber auch
die Dinge und Wesen gegenwartig, allzu gegenwartig sind und der jedem Ding und jedem
Wesen diesen Exzef} an Gegenwart ibertrégt. Es gibt also kaum einen Unterschied zwi-
schen dem Hysteriker, dem Hysterisierten, dem Hysterisierenden.«*”

Die Hysterie wird so zu einem Synonym exzessiver Gegenwirtigkeit der Zeit,
die sich auf ein ganzes Gefiige des Bildlichen — Maler, Modell, Sujet, Material
und Betrachter — iibertrigt. So verstanden bietet sie die Chance auf ein ent-
grenztes Erleben kérperlicher Intensitdt, die sich in der Kunst als real zeigt,
insofern sie — ohne sich in der sozialen Welt zu aktualisieren — in diese hinein-
zuwirken vermag. Diese dsthetische Erfahrung beschreibt Deleuze auf einer
ersten Ebene seines Textes.

Doch die dafiir notige Selbstidentifizierung des in die hysterische Szene-
rie eingeschriebenen Autors Gilles Deleuze stellt auch ein widerstindiges Mo-
ment in der Behauptung hysterischer Prisenz dar. Die unumgingliche und
als solche offensichtliche Doppelrolle des Schreibenden ist fiir die Frage nach

16 | Deleuze, Gilles: »Die Methode der Dramatisierung« [»La méthode de dramatisa-
tion«, 1967], in: Lapoujade, David (Hg.): Gilles Deleuze. Die einsame Insel und andere
Texte, ibers. von Eva Moldenhauer, Frankfurt a.M. 2003, S. 139-170, hier S. 145.

17 | Deleuze: Logik der Sensation, a.a.0., S. 35.

14,02.2026, 11:42:03.


https://doi.org/10.14361/9783839435755-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zum Dilemma von Materialitdt und Erfahrung

der Theatralitit des Textes von besonderer Produktivitit: Einerseits gibt er
sich als Affizierter, als Teil des entstehenden »Empfindungsblocks«,'® dessen
einzig mogliche Aktivitit in der Hingabe an das Bild und die Krifte besteht.
Mindestens ebenso verlangt es ihm sein Gegenstand aber auch ab, eine solch«
wirksame Krifteszenerie zuallererst am Bild zu behaupten und deren Wirk-
samkeit sprachlich zu generieren. Dieser Doppelbewegung entsprechend, ist
auch der Status der Hysterie ausgesetzt und schwankt zwischen der (parado-
xen) Beschreibung von Unmittelbarkeit, mit der das Kraftvoll-Vitale im Bild
zur Einginglichkeit wird, und einem Sichtbar-Werden der damit verbundenen
Darstellungsstrategien im Schreiben. Besonders einsichtig wird diese innere
Spannung zwischen dem Inszenierten und dem Inszenierenden des Textes
gerade in der Bezugnahme auf die Tableaus des 19. Jahrhunderts, hinsichtlich
derer Deleuze eine »Analogie« zwischen Bacons figuralen Kérpern und dem
»Schaubild« der Hysterie« herstellt:

»Wenn man sich auf das »Schaubild« der Hysterie bezieht, wie es sich im 19. Jahrhun-
dertin der Psychiatrie und anderswo ausbildet, so findet man eine gewisse Anzahl von
Merkmalen, die Bacons Kdrper unablédssig mit Leben erfillen. Und zunéchst die be-
rihmten Kontrakturen und Paralysen, die Hyperdsthesien und Anésthesien, die assozi-
iert sind oder einander abwechseln, bald unveranderlich, bald wandernd sind, je nach
Vorbeiziehen der Nervenbewegung, je nach den Zonen, die sie besetzt oder von denen
sie sich zuriickzieht. Sodann die Phanomene von Prazipitation und Vorwegnahme und
demgegeniber die Phdnomene von Verspdtung (Hysteresis), von Nachtréglichkeit, je
nach den Oszillationen der vorauslaufenden oder verspateten Welle. Dann der transito-
rische Charakter der Organbestimmung, je nach den einwirkenden Kraften. Dann noch
die unmittelbare Wirkung dieser Krafte auf das Nervensystem, als ob der Hysteriker ein
Schlafwandler im Wachzustand, ein »Wachwandler« ware.«*°

Deleuze versucht sich an der gleichsamen Affirmation und Deformation der
medizinhistorischen Begrifflichkeiten, um das Kriterium der Analogie zur
Evidenz des Hysterischen im baconschen Bild zu leiten. In diesem Sinne
schreibt und wertet er den Hysteriker um und fokussiert die visuelle Auspra-
gung der Hysterie, ihre Bildlichkeit als Artifizialitit im doppelten Sinne. Doch
muss man diese Umschrift als Indifferenz gegeniiber der Komplexitit der
Hysterie zwischen medientheoretischer und historischer Fundierung lesen?
Deleuzes Hysteriker ist losgesagt, sogar abstrahiert vom Epistem des moder-
nen Menschen und von der lebensweltlichen Konfiguration der Klinik. De-
leuze setzt einen moglichen Hysteriker und geniefit in seinen Beschreibungen

18 | Deleuze, Gilles und Guattari, Félix: Was ist Philosophie? [Qu’est-ce que la philoso-
phie?, 1991], iibers. von Joseph Vogl, Frankfurt a.M. 2000, S. 192.
19 | Deleuze: Logik der Sensation, a.a.0., S. 34.

14,02.2026, 11:42:03.

213


https://doi.org/10.14361/9783839435755-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

214

Jeanne Bindernagel

dessen utopische Verfasstheit in der Gegenbewegung zur Ambivalenz des Ge-
waltvollen im Tableau als historischer Bezugsgrofle. Und dennoch muss fiir
Deleuze an dem zitierten Schaubild(typus) ein Problem bestehen bleiben, so
bemerkenswert und hilfreich es ihm als zu Beschreibendes erscheint und so
widerspruchsvoll seine Beschreibung ausfillt. Im Fortgang der zitierten Text-
passage ist an der betont kenntnisreichen Skizzierung des Hysterikers einer-
seits dessen Modellcharakter fiir die Erfahrbarkeit des Figuralen zu erkennen,
andererseits aber auch eine (sprachliche) Relationalitit und Affektivitit beziig-
lich der hysterischen Figur zu bemerken. Letztere wendet sich gegen die Funk-
tionalitit des Modellhaften:

»Schlielich ein ganz spezielles Gefiihl vom Innern des Korpers, weil eben der Korper
unterhalb des Organismus gefiihlt wird, weil transitorische Organe eben unterhalb der
Organisation der feststehenden Organe gefiihlt werden. Und mehr noch, dieser organlo-
se Korper und diese transitorischen Organe werden selbst gesehen werden, und zwar in
Phanomenen innerer oder duRerer Autoskopie«.«?°

Herausstellen an dieser Textpassage mochte ich das Moment bzw. Motiv der
Einfithlung in das Erleben des Hysterikers, wie der Autor es ihm unterstellt.
Deleuze scheint der Hysteriker als Prototyp jetzt so gewiss, dass er auf dessen
besonderes Wahrnehmungspotenzial verbindlich referieren und das Unge-
wohnliche voraussetzen kann. Doch je entschiedener die philosophische Ver-
sicherungsgeste am Bild, desto gewaltsamer die argumentative Zurichtung. Es
lasst sich hier ohne weiteren Theoretisierungsbedarf? erkennen, dass auch der
scheinbar empathische Akt einer als argumentative Strategie ausgewiesenen
Einfithlung unvermittelt in den einer Einverleibung zu kippen droht und —um
im Diskurs der Hysterie zu bleiben — als Besetzung des Anderen diesen nach
dem eigenen Begehren festschreibt. Dieses Risiko, das sich fiir die deleuzesche
Schreibweise ergibt, steht in Analogie zur Seherfahrung und theoriebildenden
Uberfrachtung des Tableaus des 19. Jahrhunderts. Deleuzes beschreibend-ein-
fihlende Variante des figuralen Hysterikers erscheint als Reaktion auf die
entzogene Sinnhaftigkeit des Bildes, auf die Kontingenz, die sich fiir die kor-
perlichen Gesten ergibt, wenn nicht linger Krankheit als ihre Ursichlichkeit
angenommen werden kann. Bleibt fiir Deleuzes Betrachtung allein ihre versto-
rende Eindringlichkeit bestehen, gibt er ihr eine Textform zwischen einer Bild-
beschreibung und einer von dieser ausgehenden, neuerlichen philosophischen
Bedeutsamkeitsbehauptung im Asthetischen. In diesem Spannungsverhiltnis

20 | Ebd.

21 | Begriff und Konzept der Einfihlung sind in der Theaterwissenschaft umfangreich
kritisiert worden. Theoriebildend mit Bezug auf: Brecht, Bertolt: Schriften zum Theater.
Uber eine nicht-aristotelische Dramatik, Frankfurt a.M. 1963.

14,02.2026, 11:42:03.


https://doi.org/10.14361/9783839435755-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zum Dilemma von Materialitdt und Erfahrung

steht das verwunderliche einfiithlende Moment, das Gefahr liuft, eine weitere
Variante der Erfindung der Hysterie zu liefern, die begeistert die zugerichtete
Korperlichkeit in das eigene Denksystem integriert und darin iiberfrachtet.

Doch Deleuzes erstellte textliche Konstellation ist komplizierter und auch
produktiver: Die Einftihlung geschieht in einer Position des Entfremdet-seins,
oder genauer eines Fremd-werdens, weil es dem Autor im Moment scheinbar
grofiter Deckungsgleichheit mit seinem Gegenstand nicht »gelingt< bzw. sich
seine Schilderungsweise nicht dazu eignet, diesen tiberzeugend zu schreiben.
Die in ihrer Andersheit hervorgehobene Korperlichkeit bleibt beim Lesen un-
verstindlich, wirkt in ihrer Beschreibung kaum prizise, tritt allein als Abgren-
zungsgeste gegeniiber einer identitiren Kérperwahrnehmung hervor.”? Die
modellhaft so wichtige Nicht-Systematik des hysterischen Koérpers als organlo-
sem schligt hier um in eine unentschiedene, unwahrscheinliche lose Samm-
lung des Korperlichen, dessen »ganz spezielles Gefithl« sich zwar im letzten
Satz der Passage fiir die Zukunft verspricht, in Deleuzes Text aber nicht zur
Prisenz findet. Als hochgradig spezifisch angedeutet, bleibt das hysterische
Empfinden doch diffus in eine Reihung all seiner visuellen Aspekte verstrickt,
deren Faszinationswert so zwar hervorgehoben, deren philosophische Exemp-
larizitit aber auch mit jedem Aufzihlungsschritt uneinsichtiger und unwahr-
scheinlicher wird.

So lasst sich diese sprachliche Einfithlung mit einer anderen Begriffsent-
lehnung theatraler Techniken besser als Erprobung, als eine versuchsweise
Anniherung an einen eventuellen hysterischen Kérper verstehen. Mit dieser
Begrifflichkeit kann der Aktualisierung des Textes ein eigener Wert als Pra-
xis gegeben werden, die gegeniiber dem in ihr beschriebenen philosophischen
Kérperkonzept nicht unzutreffend und vereinnahmend agiert, sondern dessen
ethische Problematiken und verborgene Gewaltakte durchspielt und darin aus-
stellt. Diese Form der Umschrift von Tableau und Hysteriker wird dann auch
als eine Reaktion auf die Unmoglichkeit eines Schreibens der Hysterie einsich-
tig, das seine Quellen angemessen oder gar objektiv — also ohne Anerkennung
der eigenen medialen Formgebung — erfassen wollte. Der Text bezeugt einen
Korper, gerade weil dieser notwendig fehlt und weder als historisches noch
als dsthetisches Artefakt zu haben ist. Er lisst diesen Korper zu Wort kom-
men, dessen Schweigen genau darin so frappierend ist wie seine angebliche
Aussagekraft. So greift Deleuze tatsichlich eine entscheidende Eigenheit des
Tableaus der Hysterie auf und reflektiert es in einer Weise, die der drohenden
Melancholie Didi-Hubermans eine sich selbst im Unzureichenden gentigende
Theatralitit entgegensetzt. Den hysterischen Korper zu mimen, sein Erfiih-
len aus dessen Inneren heraus versuchsweise zu behaupten, ist insofern das

22 | Gemeint ist hier weniger die fiir den Hysteriker beschriebene Selbstentfremdung
als Identitéatskritik, sondern die Relation von Schrift und Gegenstand.

14,02.2026, 11:42:03.

215


https://doi.org/10.14361/9783839435755-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

216

Jeanne Bindernagel

Gegenstiick zur Einverleibung. Es ist das Leihen eines Textkorpers bei dessen
historischen und &sthetischen Referenzen, der nicht mehr sein will als ein Text
in seinem Diskurs.

Diese Textkorperlichkeit hat dabei weitreichende Folgen, denn sie kann
ihre Funktion als Zeugenschaft gegeniiber der philosophischen These der Pri-
senz nicht erfiillen. Die Begrenzung auf die eigene Medialitit verrit mehr iiber
den unmdglichen Anspruch einer solchen Funktionalitit des Bildkérpers als
uiber das Potenzial der Hysterie fiir eine andere Erfahrung von Wirklichkeit.
Stark ist hingegen die idsthetische Erfahrung im Lesen des philosophischen
Textes, die dessen Innehalten gegeniiber der eigenen Deutungshoheit hervor-
treten ladsst.

111 DER ALLZU PRASENTE UND DER ABWESENDE KORPER:
THEATRALE ANLEIHEN IN GILLES DELEUZES UND
FELIX GUATTARIS NOTIZEN ZUM ORGANLOSEN KORPER

Wie weitreichend dieser Umgang mit dem eigenen Schreiben bei Deleuze
verstanden werden kann, zeigt ein weiterer Textausschnitt, der sich aus dem-
selben Begriffsrepertoire der Kérperqualifizierungen wie die ein Jahr spiter
erschienene Bacon-Studie speist. In dem Kapitel »Wie schafft man sich einen
organlosen Korper?« aus Deleuzes und Guattaris Tausend Plateaus®® kritisieren
die Autoren den Typus eines Organisationsprinzips, das seinen Einzelteilen
rigoros Zwecke zuordnet und durch diese funktionale Reduktion gehemmt
ist. Am Korper findet das Prinzip seine bedeutsamste Verortung. Denn so-
wohl in den ihn organisierenden Diskursen als auch in den Praktiken seiner
Darstellung und Verwendung ist der von Deleuze und Guattari negativ evo-
zierte Korper ein fremdbestimmter, den kulturellen Gesetzen von physischer
und psychischer Integritit versprochener Leib als Produktionsstitte von Sinn,
Agilitit, Sexualitit und Geschichtlichkeit. Ein organloser Kérper, kurz »oK«,**
ist fir Deleuze und Guattari das ersehnte Gegenmodell in entstrukturierter
Abweichung von dieser systematisch zurichtenden Ordnung. In diesem Text
gibt es ein dhnlich stark behauptendes Moment des Erfahrungspotenzials des
oK wie es in der Bacon-Studie auf der Ebene einer Philosophie der (Kérper-)
Krifte dem Figuralen zugesprochen wird. Doch noch deutlicher ist hier die
damit verbundene Vorstellung von der Prisenz des Kérpers — sowohl im Sinne
von dessen Intensitit wie auch Anwesenheit —, welche im Schreiben dessel-
ben konstruiert wird. Laut philosophischem Text steht der oK in einem Ver-
hiltnis der Bearbeitbarkeit zum menschlichen Kérper. Der organlose Kérper

23 | Deleuze und Guattari: Tausend Plateaus, a.a.0., S. 205-228.
24 | Ebd., S. 206

14,02.2026, 11:42:03.


https://doi.org/10.14361/9783839435755-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zum Dilemma von Materialitdt und Erfahrung

muss — wie es der Titel der Textpassage deutlich vorgibt — sich erst geschaffen,
der unbestimmten franzosischen Wortwahl folgend, >gemacht< werden. In der
Anniherung an diesen Herstellungsprozess werden von Deleuze und Guattari
eine Reihe von Praktiken aus ihrem gemeinsamen dsthetisch-philosophischen
Gegenstandsbereich zitiert, die modellhaft an den oK heranreichen, ohne dass
dieser sich in einer von ihnen unumwunden verwirklichen wiirde. Hierzu ge-
hért auch die Hysterie.”> Besonders prisent ist dabei aber vor allem die Praxis
der Textproduktion. Die erste Beschreibung des oK entnehmen Deleuze und
Guattari William S. Burroughs Naked Lunch:

»Die kdrperlichen Verdnderungen waren zuerst langsam, dann sprang es vorwéarts in ein
schwarzes Fallen, stiirzte durch sein erschlaffendes Gewebe und wusch die menschli-
chen Ziige fort, [...] Sexualorgane spriefen {iberall ... das Rektum &ffnet, entleert und
schliefit sich ... der gesamte Organismus wechselt Farbe und Konsistenz, Angleichun-
gen im Bruchteil einer Sekunde ...«?®

Die Entnahme des organlosen Kérpers aus der Literatur ist bedeutungsvoll, da
sie sein Vorkommen gleich zu Beginn der philosophischen Ausfithrungen in
die Sprache verschiebt. Seine Behauptung zwischen textlicher Herstellungs-
anleitung, seinem >empirischen< Nachweis in der Kunst und seiner philoso-
phischen Relevanz belassen den organlosen Kérper in einer explizit unklaren
Existenzform, die vom Text in verschiedenen Varianten durchgespielt und er-
probt wird. Dabei weiden die Autoren die Vorstellung kultureller Formung und
Formbarkeit des Korpers sprachlich aus. Mit fast kindlicher Freude fiithren sie
eine zur Schaffung des oK geforderte Grenziiberschreitung in ihrer eigenen
Sprache vor:

»Zum masochistischen Kdrper: man kann ihn vom Schmerz aus nicht richtig verstehen,
eristin erster Linie eine Angelegenheit des oK; er 1&8t sich von seinem Sadisten oder
seiner Nutte die Augen, den Anus, die Harnrhre, die Briiste und die Nase zundhen, er
|aBt sich aufhdngen, um die Funktion der Organe zu stoppen, die Haut abziehen, als
ob die Organe an der Haut hingen, in den Arsch ficken und wiirgen, damit alles fest
verschlossen ist.«2’

Jenseits der Kategorien von Akzeptier- oder allein Machbarkeit, gibt sich die
Schilderung als ein Verhandlungsraum zwischen Phantasietitigkeit und Ma-
terialitit der Sprache zu erkennen - als eine Textpraxis, die ihre Narration

25 | Vgl. ebd., S. 207.

26 | Burroughs, William S.: Naked Lunch [1959], ibers. von Michael Kellner, Ziirich
2009, S. 8. Zitiert nach: Deleuze und Guattari: Tausend Plateaus, a.a.0., S. 211.

27 | Ebd., S. 207, Herv.i.O.

14,02.2026, 11:42:03.

217


https://doi.org/10.14361/9783839435755-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

218

Jeanne Bindernagel

des eigenen Gegenstandes unterminiert. Die Textpassage begrenzt sogar das
Medium Text selbst: Die masochistischen Praktiken finden nicht innerhalb
einer Erzihlung oder Fiktion des Textes statt, sondern werden als das, wovon
man gehort hat, in den Bereich des potenziell Moglichen verschoben. Der
Text beschreibt hier ein von ihm selbst ungesehenes Bild, iiber das er sich
im Schreiben selbst die Deutungshoheit entzieht. Diese Nicht-Fiktionalitit, die
aber auch keine Realitit sein kann und will, verlangt so nach einem weiteren
Medienwechsel, der zu der Referenz zurtickfiihrt, der Deleuze und Guattari
die Bezeichnung organloser Kérper entnehmen.

Die Schaffung eines organlosen Korpers datieren Deleuze und Guattari
auf den »28. November 1947«. An diesem Tag, so die Autoren, »erklirte Ar-
taud den Organen den Krieg«,”® indem der Theoretiker und Theatermacher in
einer kurz vor ihrer Ausstrahlung durch die franzésischen Medienanstalten
verbotenen Radiosendung seine résistance?® gegeniiber dem »Gottesgericht«*
in dessen Wirkungsmacht und Ausbreitung in seinem Korper verkiindete:
»Der Mensch ist krank, weil er schlecht konstruiert ist. Man muss sich dazu
entschlieflen, ihn blofRzulegen, um ihm diese Mikrobe abzukratzen, die ihn zu
Tode reizt: Gott und mit Gott seine Organe. Denn binden Sie mich, wenn Sie
wollen, aber es gibt nichts Sinnloseres als ein Organ.«*!

So erschallt Antonin Artauds krichzende Stimme {iber die Lautsprecher
des Radios. Er lallt und es schallt gegen das Kérperkonzept einer kapitalisti-
schen Produktionsstitte und Kriegsmaschine ebenso wie gegen die mit dem
ganzheitlichen Korper verbundene Vorstellung einer Subjektivitit, die den
Menschen mit seinem »winzigen Inneren«*? immer beschimt hinter dem ei-
genen Ideal zuriick bleiben lisst. Was Artaud aber mindestens ebenso verkiin-
det, ist die Medialitit seiner Stimme, aus deren Schreien und Verstummen die
Radiosendung ihre beunruhigende Wirkung bezieht. Es ist die Auffithrung
des Korpers in der Korperlosigkeit, das Radio als Theater ohne Biihne, in das

28 | Ebd., S. 206.

29 | Uberlegungen zu Artauds Schreiben angesichts der Erfahrung des Zweiten Welt-
kriegs und des Faschismus kdnnen hier nicht ausgefiihrt werden, ebenso bleibt die ex-
plizite Bezugnahme Deleuzes und Guattaris auf die Problematik des faschistischen oK
und dessen Tendenz zur (Selbst-)Vernichtung hier leider aufien vor. Vgl. hierzu Binder-
nagel, Jeanne: Von der Biihne zum Text. Theatrale Konstellationen zwischen Sigmund
Freud und Gilles Deleuze im Schreiben von Hysterie und Korper, 2014, unverdffentlichte
Dissertation, Leipzig.

30 | Artaud, Antonin: Schluss mit dem Gottesgericht. Das Theater der Grausamkeit.
Letzte Schriften zum Theater [Pour en finir avec le Jugement de Dieu, 1948], Uibers. von
Elena Kapralik, Miinchen 1980.

31 | Ebd.,, S. 28f.

32 | Ebd., S. 17.

14,02.2026, 11:42:03.


https://doi.org/10.14361/9783839435755-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zum Dilemma von Materialitdt und Erfahrung

die Stimme als Erinnerung an einen Fremd-Kérper einbricht. Sie intensiviert
die Brisanz des Wechselspiels von Behauptung und Verlust des Koérpers als
Horerfahrung seiner materiellen Bedingungen: das Erheben der Stimme als
Gebundenheit an einen Resonanzkérper, in dessen Konkretion auch seine Ver-
letzlichkeit mitschwingt. Wenn diese Korperlichkeit hier keinen physischen
Raum einnimmt, so fordert sie ihn doch gedanklich ein, wenn Artaud seine
Vorstellung vom Gottesgericht immer wieder anhand konkreter historischer
sowie gegenwirtiger Umgangsweisen mit dem als krank stigmatisierten Kor-
per als dessen Verletzung und Verstiimmelung® beschreibt: »Denn binden Sie
mich, wenn sie wollen.«

Die strukturelle Verbindung zwischen Deleuzes und Artauds Inszenierun-
gen des Korpers ist hier entscheidend. Deleuze hat sich mit der Hysterie eine
begriffliche Bezugnahme auf das Theatrale geschaffen, die das philosophische
Denken zwischen setzend-darstellenden und dieser Prisentation entzogenen
Momenten seines Textes organisiert. Gemeinsam mit Guattari schirft er im
Entwurf des organlosen Korpers durch den Bezug auf Artauds Radiosendung
nun wiederum am Text den Kontrast zur Form der Auffithrung des prisenti-
schen Korpers. Er lisst dabei ein Theater des Abwesenden zum widerstindi-
gen Element der eigenen philosophischen Setzung werden. Die Referenzialitit
des organlosen (respektive hysterischen) Kérpers wird in diesem Sinne weni-
ger als assoziative Freiheit, als dsthetisch-gedankliches Spiel mit den eigenen
Begrifflichkeiten verstehbar denn als Umgangsweise mit einer fortwihrenden
Problematik des Schreibens des Kérpers. Diese ldsst sich nur in weiteren Ent-
wiirfen emanzipatorischer Kérperkrifte austragen und zeigen, denen der Text
die jeweilige Fraglichkeit eintrigt und sie auf ihre medialen Vorginger zu-
riickwirft. Artaud sowie Deleuze und Guattari kommentieren sich gegenseitig,
wenn sie durchaus das Reizvolle, den Haltungen des Korpers eine andere Be-
wegungsrichtung zu geben, das kérperlich-materielle Potenzial zu schreiben
und Akten der Gewalt eine gedankliche Wendung zu verleihen, im jeweiligen
Text aus- und durchspielen. Den Austragungsort dieser Erprobung markieren
sie aber auch als Grenze, wenn ein hier hergestellter Kérper nach dessen >Jen-
seits< fragen lisst und darin auf sein Leid erfahrendes (historisches) Double*
verweist.

33 | Gemeint ist etwa der Ausbruch der Pest in Marseille von 1720 oder auch die erste
Internierung Artauds und die Diagnose seiner Psychose im Jahr 1937.

34 | Artaud, Antonin: Das Theater und sein Double [Le Théatre et son double, 1938],
libers. von Gerd Henniger, Minchen 1996.

14,02.2026, 11:42:03.

219


https://doi.org/10.14361/9783839435755-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

14,02.2026, 11:42:03.


https://doi.org/10.14361/9783839435755-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

