
Zum Dilemma von Materialität und Erfahrung 
Gilles Deleuzes Schreiben (von) der Hysterie

Jeanne Bindernagel

I	D er erfundene Körper: 
Mediale Ent würfe der Hysterie als 
Her ausforderung des deleuzeschen Schreibens

Ein Beitrag zu Gilles Deleuzes Schreiben (von) der Hysterie fokussiert gleich 
zwei vermeintliche Nebenschauplätze in dessen Philosophie. Der erste wird 
ersichtlich, wenn man die Hysterie als deren Gegenstand begreift, also als 
ein Phänomen, an dem Deleuze seines philosophischen Denkens im Schreib-
prozess ansichtig wird. Eine derart wirksame Exemplariziät ist der Hysterie 
bei Deleuze nur in vereinzelten Argumenten und Beschreibungen inne. Die 
Begrifflichkeit taucht zwar in verschiedenen Phasen seines Schreibens auf, 
ohne jedoch dessen explizites Thema zu werden. Sie behält scheinbar den 
Status einer ergänzenden Deskription philosophischer Zusammenhänge und 
hat einen assoziativen Wert, der seine Beziehung zu seiner ästhetischen wie 
historischen Herkunft nicht offenbart bzw. diese nicht zu benötigen scheint: 
Masochismus, Drogenexperiment, Faschismus, Yoga1 – die Hysterie ist eine 
von vielen Benennungsoptionen für Körperzustände verstärkter, abweichen-
der Intensität (in deren ästhetischer Erfahrbarkeit) jenseits des Subjektiven 
und Innerlichen. Trotz der am Detail bemerkbaren unterschiedlich komplexen 
Verwendung durch Deleuze behalten die Begriffe in einer solchen reihenbil-
denden Form der Sammlung und Variation grundsätzlich etwas Beliebiges, 
als sei ein derart verfasstes, vitales Leben einfach überall, in jedem a-normalen 
Körperzustand zu finden. Die Hysterie trifft diese Disqualifikation besonders 

1 | Diese Aufzählung ist angelehnt an: Deleuze, Gilles und Guattari, Félix: Tausend Pla-

teaus. Kapitalismus und Schizophrenie 2 [Mille plateaux. Capitalisme et schizophrénie 

2, 1980], übers. von Gabriele Ricke und Ronald Voullié, Berlin 1992, S. 207.

https://doi.org/10.14361/9783839435755-010 - am 14.02.2026, 11:42:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


206 Jeanne Bindernagel

hart, weil ihr, im Gegensatz etwa zum Masochismus2 oder dem Schizoiden,3 
keine eigene Untersuchung gewidmet wurde, welche die in ihr gegebene kom-
plexe Verschränkung von sozialer und ästhetischer Praxis sowie die damit ver-
bundene, ambivalente Bezugnahme auf etwaige psychoanalytische und künst-
lerische Vorgänger der deleuzeschen Setzungen breiter ausführen würde. Die 
hier von mir unternommenen Überlegungen zu Deleuzes Schreiben (von) der 
Hysterie können entsprechend vor allem anhand ausgewählter Textpassagen 
entstehen, in denen sich vergleichbar komplexe Anlagen komprimiert bzw. an-
gedeutet finden. Die Analyse findet weniger an einem philosophisch komplex 
formulierten Modell der Hysterie als vielmehr an einer Anlage eines solchen, 
an einer groben Skizze oder einem einzelnen Aspekt der Modellbildung statt. 

Gerade weil in dieser Form des Textes eine These anklingt, aber unaus-
geführt bleibt oder wieder fallen gelassen wird, ist sie interessant. Denn hier 
zeigt sich eine argumentative und ästhetische Spannung oder sogar innere 
Widersprüchlichkeit des Textes. Das Spezifische am deleuzeschen Begriff der 
Hysterie ergibt sich also durch dessen Textpraxis, in der der zweite hier an-
visierte Nebenschauplatz seiner Philosophie benannt wird. Diese kann sich 
durchaus zu dem in ihr formulierten, allgemeinen philosophischen Anspruch 
der jeweiligen deleuzeschen Argumentation widerspruchsvoll verhalten, weil 
sie das insistierende Moment4 ihres Gegenstandes nicht tilgt. Eine entschei-
dende Rolle hierbei spielt konkret die Beziehung des Textes zu sowohl einer 
Wissensgeschichte von der Hysterie als Krankheitsbild des 19.  Jahrhunderts 
als auch zu den sich von diesem ablösenden künstlerischen Zitationen des hys-
terischen Erscheinungsbilds. Zwischen diesen beiden nach Vereindeutigung 
strebenden Extremen innerhalb des Hysteriediskurses und deren Behauptun-
gen oder Negierungen einer körperlich-materiellen Leidensgrundlage der Hys-
terie entsteht ein Dilemma des wissenschaftlich rezipierenden Umgangs mit 
dem Körper. Auf dieses reagiert Deleuze vor allem mit der Form seines Textes, 
die das jeweilige Nachdenken über die Hysterie als viel grundlegenderen Ent-
wurf von Medialität vorstellt. 

2 | Vgl. Deleuze, Gilles: »Sacher-Masoch und der Masochismus« [»Présentation de 

Sacher-Masoch«, 1967], übers. von Gertrud Müller, in: von Sacher-Masoch, Leopold: 

Venus im Pelz, Frankfur t a.M. 1968, S. 156-281.

3 | Vgl. Deleuze, Gilles und Guattari, Félix: Anti-Ödipus. Kapitalismus und Schizophre-

nie 1 [L’Anti-Œdipe. Capitalisme et schizophrénie 1, 1972], übers. von Bernd Schwibs, 

Frankfur t a.M. 1974.

4 | Vgl. hierzu Deleuze: »Möglicherweise liegt in jeder Frage, in jedem Problem wie in 

ihrer Transzendenz bezüglich der Antworten, in ihrem Drängen [insistance] über die Lö-

sungen hinweg, in der Ar t, wie sie ihr eigenes Aufklaffen erhalten – möglicherweise liegt 

darin zwangsläufig etwas Verrücktes.« Deleuze, Gilles: Differenz und Wiederholung [Dif-

férence et Répétition, 1968], übers. von Joseph Vogl, München 1992, S. 142f.

https://doi.org/10.14361/9783839435755-010 - am 14.02.2026, 11:42:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


207Zum Dilemma von Materialität und Er fahrung 

Um diese Besonderheit herausstellen zu können, beginnt mein Beitrag mit 
einigen Überlegungen zum Diskurs der Hysterie und besonders dem darin 
virulenten Verständnis des (fotografischen) Abbilds des Körpers und dessen 
Theatralität. Georges Didi-Hubermans Studie Die Erfindung der Hysterie5 von 
1982 kann die Schwierigkeiten eines Schreibens (von) der Hysterie eingängig 
zeigen. Sie werden im Folgenden an zwei Texten Gilles Deleuzes und  – im 
zweiten Fall – auch Félix Guattaris untersucht werden.

Die Hysterie wird in der Gegenwart zumeist als ein geradezu anachronisti-
scher Topos eingeführt. Wer zu einer Beschäftigung mit der Hysterie anset-
zen will, findet diese als radikal historisiertes Phänomen eingeordnet, dessen 
klinische Relevanz sich selbst in der Vielheit und Uneindeutigkeit seiner an-
geblichen Erscheinungsformen sukzessive ad absurdum geführt hat und allein 
retrospektiv als paradigmatische Verdichtung von erkenntnistheoretischen 
Problematiken positivistischer Humanwissenschaften im 18. und 19. Jahrhun-
dert aussagekräftig bleibt. Die Qualifizierung der Hysterie als »Erfindung«, 
die maßgeblich durch Didi-Hubermans Überlegungen wirkungsmächtig 
wird, erscheint als die logische Zuspitzung dieser Verortung in der Vergan-
genheit. Sie schließt darüber hinaus aber auch an die ästhetischen Eigenheiten 
des Erfindungsprozesses an und beschreibt die medialen Strukturen, die den 
erfinderischen Akt am Körper und des Körpers bedingten. 

Didi-Huberman expliziert eine Loslösung der Hysterie aus den engen Gren-
zen eines naturwissenschaftlich-medizinischen Forschungsfeldes, die trotz 
ihrer Wirksamkeit im historischen Diskurs uneingestanden blieb. Er macht 
sie mithilfe der Kunstgeschichte einer breit aufgestellten Kulturwissenschaft 
als transdisziplinärem Forschungsgegenstand zugänglich: In seiner Abhand-
lung führt er anhand von Bild- und Textmaterial – maßgeblich aus der Pariser 
Salpetrière in der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts – vor, unter welchen Be-
dingungen die Diagnose ›Hysterie‹ zu einer emblematischen dieser Zeit wer-
den konnte. Sie reichte in ihrer Wirksamkeit weit über den medizinischen Dis-
kurs hinaus, als sie sich mit ikonografischen Praktiken der bildenden Kunst 
und deren Rezeption verband und dabei den singulären kranken Körper in 
die Reproduzierbarkeit moderner Abbildungstechniken einschrieb. Zentrales 
Argument seiner Untersuchung ist die Verstrickung eines medizinisch-anato-
mischen Wissens über den menschlichen und in diesem Fall besonders den 
weiblichen Körper mit dessen Repräsentation im Medium der Fotografie in de-
ren Referenz auf Malerei und Zeichnung. Alle angeblichen Erscheinungsfor-
men des Hysterischen, die völlig divergent und unterschiedlich determiniert 

5 | Didi-Huberman, Georges: Die Erfindung der Hysterie. Die photographische Klinik 

von Jean-Martin Charcot [L’Invention de l’hystérie. Charcot et l’iconographie photogra-

phique de la Salpêtrière, 1982], übers. von Silvia Henke u.a., München 1997.

https://doi.org/10.14361/9783839435755-010 - am 14.02.2026, 11:42:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


208 Jeanne Bindernagel

sind, verbindet laut Didi-Huberman kaum mehr als eine intensive Visualität. 
Die Hysterie ist im wörtlichen Sinne ein Krankheits-Bild, der sichtbare Ab-
druck oder Niederschlag einer scheinbar entzogenen Logik des Physischen, die 
ausschließlich am fotografisch formierten Ersatzkörper realisiert wird.6 

Entscheidend in diesem von Didi-Huberman umrissenen Prozess sind 
zwei mediale Formen bzw. Praktiken, die in der historischen Situation mit 
dem jungen Medium der Fotografie paktieren und die die methodische Über-
führung der Untersuchung der Hysterie von der Medizin in den Bereich der 
Ästhetik legitimieren. Zum einen ist es das Tableau, anhand dessen Funk
tionsweise die Suggestion von Souveränität desjenigen beschreibbar wird, der 
Zu- und Beschneidungen des Körpers an dessen Bild – im Sinne von Vorstel-
lung und Abbildung – vornimmt und sich außerhalb, objektiv gegenüber dem 
von ihm selbst versinnbildlichten Prozess wähnt.

»Der prägnante Augenblick ist durchaus die Anwesenheit aller Abwesen-
heiten (Erinnerungen, Lektionen, Verheißungen), in denen die Geschichte zu-
gleich intelligibel und begehrenswert wird«,7 schreibt Roland Barthes zum Ta-
bleau, um die verführerische Verdichtung von Erzählung in einem scheinbar 
ganzheitlichen Bild zu erfassen. Laut der Erfindungsthese betrifft diese Ver-
dichtung im Falle der Hysterie den medialen Prozess. In der visuellen Darstel-
lung der Hysterie wird die Entwicklung einer kunstgeschichtlichen Gattung 
ersichtlich, also die des Tableaus selbst, das im Nachklang seiner Hochphase 
in der Malerei des vorangegangenen Jahrhunderts nun in der Fotografie erneut 
seiner Aussagekraft versichert wird. Im Zuge dieser erneuten Bedeutungszu-
schreibung an das Tableau ist es das Medium selbst, welches in einem selbstle-
gitimierenden Vorgang das Bild der und damit die Hysterie erschafft.

Theatral ist an der Hysterie offensichtlich die soziale Situation, in welcher 
die Bilderproduktion tatsächlich stattfand, wenn das hysterische ›Modell‹ ih-
ren Anfall vor dem Publikum von Ärzten und Fotografen ausführte und so 
zu den entscheidenden Verdichtungen der damit verbundenen Gesten für 
die Kamera beitrug.8 Rollenerwartungen und -einnahmen produzierten das 
gewünschte Material, dem seine Theatralität im Sinne seiner ›Gemachtheit‹  

6 | Vgl. Didi-Huberman: Erfindung der Hysterie, a.a.O., S. 72.

7 | Barthes, Roland: »Diderot, Brecht, Eisenstein«, in: ders.: Der entgegenkommende 

und der stumpfe Sinn [L’obvie et l’obtus, 1964], übers. von Dieter Hornig, Frankfur t a.M. 

1990, S. 94-105, hier S. 98.

�Die Bezeichnung »Tableau« meint in Didi-Hubermans der französischen Wortbedeu-

tung entnommenen Argumenation of tmals den Kurzschluss zwischen der auf Sig-

nifikanz angelehnten Bildform des 18. Jahrhunderts mit dem Bildlichen im Allgemeinen 

und nicht zuletzt auch dem Tabellarischen als Zusammenspiel von Vereinfachung und 

Detailgenauigkeit. Vgl. Didi-Huberman: Erfindung der Hysterie, a.a.O., S. 34.

8 | Vgl. Didi-Huberman: Erfindung der Hysterie, a.a.O., S. 153f.

https://doi.org/10.14361/9783839435755-010 - am 14.02.2026, 11:42:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


209Zum Dilemma von Materialität und Er fahrung 

für den Blick und angesichts des Blickenden aus heutiger Perspektive wiede-
rum anzusehen ist. Das hierin implizierte Theatralitätsverständnis trägt also, 
metaphorisch und konkret betrachtet, deutliche Züge von sozialer Restriktion 
und ästhetischer Verstellung. Besonders im Kontext der Fotografie als Austra-
gungsort einer solchen Theatralität wird so die Unterscheidung von Original 
und Abbild evoziert, die auch Didi-Huberman mit Bezug auf Walther Benja-
min im Topos der »Aura«9 zur Debatte stellt:

»Im Gegensatz zu dem, was sie [die Fotografie] zu Beginn möglich machte, nämlich das 

einfache Herzeigen des Körpers als Bild, wollte sie Formalität, Idealität und sogar Mo-

ralität, alle drei im emphatischen Sinn, vorweisen; im gleichen Zug, wie sie die Körper 

zeigte, feier te sie sie und wies sie einem sozialen und familiären Ritual zu. Sie widerleg-

te die Körper also – durch eine Ar t von Theatralität.«10 

Doch die Entgegensetzung von primärer Natürlichkeit des Körpers und se-
kundärer Artifizialität in theatraler Situativität, die in Didi-Hubermans Dar-
stellung hier impliziert zu werden scheint, greift dessen eigenem Vorgehen 
gegenüber zu kurz: Er selbst hat in der Analyse der Erfundenheit des hysteri-
schen Körpers bereits dessen vermeintliche ›Ursprünglichkeit‹ als nachträg-
liche offengelegt und entzieht ihn somit jedem essenzialisierenden Zugriff. 
Dieser innere Wiederspruch macht die Studie insofern besonders interessant, 
als er auf das Dilemma verweist, das an derartigen historischen, medialen Ar-
tefakten einsichtig wird und das Didi-Huberman aber in seiner Studie nicht 
explizit als deren wissenschaftliches Problem thematisiert. Das in einer derar-
tigen Vorstellung vom Theatralen im Gegenzug implizierte Verständnis eines 
unbearbeiteten, ›echten‹ Körpers ist der Gleichzeitigkeit von Erfindung und 
Wiederlegung des Körpers geschuldet, die in den historischen Bildquellen als 
deren Anliegen bzw. Funktionsweise eingefangen ist und zu der sich jede wis-
senschaftliche Analyse retrospektiv wiederum verhalten muss. 

Das im (ärztlichen) Glauben an die Hysterie angelegte Phantasma unmit-
telbarer sensomotorischer Intensität gibt sich angesichts des historischen Bild-
materials zu erkennen. Es kann in der Analyse medialer Wirkungsweisen – 
etwa des Tableaus – enttarnt werden. Doch dies löst nicht den Affekt auf, der 
sich im gleichen Zuge durch die Eindrücklichkeit des Materials, durch den 
Blick auf die sich im Schmerz windenden, schockverzerrten, erstarrten Leiber 
fortwährend einstellt. Gerade in ihrer Inszeniertheit verweisen die Fotogra-
fien auf das immense Leid, das in ihrem Entstehungszusammenhang pro-
duziert und verwendet wurde, auf eine auch jenseits von Natürlichkeit nicht 
obsolete Materialität des Körperlichen, die sich in den Bildern als gewaltvoll 

9 | Ebd., S. 74.

10 | Ebd., Herv.i.O.

https://doi.org/10.14361/9783839435755-010 - am 14.02.2026, 11:42:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


210 Jeanne Bindernagel

zugerichtete andeutet. Weil das darin liegende körperliche Erleben der Hysteri-
kerinnen unzugänglich bleibt und eine schmerzhafte Leerstelle des Bildlichen 
markiert, bleibt es ein notwendiger Teil eines von der gegenwärtigen ästheti-
schen Erfahrung am Bildmaterial geprägten Diskurses der Hysterie. In ihrer 
Abwesenheit klagt sich die Bezugnahme auf die körperliche Erfahrung der 
Hysterie als unmögliches Thema des Schreibens von ihr ein.

Somit wird die Theatermelancholie als Platzhalter dafür verstehbar, dass 
Didi-Hubermans Schreiben nicht ohne einen Hinweis auf den historischen 
Körper auskommt. Gleichzeitig muss er es aber auch notwendig bei einem 
Verweisen in das nicht Bestimmbare, unverfügbar Vergangene belassen, um 
keiner Erzählung der angeblichen, historischen Tatbestände zu erliegen, die 
sich den leidenden Körper erneut im Interesse eines bestimmten Wissen-
schaftsverständnisses einverleiben würde. Deutlich zeigt sich an diesem argu-
mentativen Umgang mit Theatralität die diesem inhärente Behauptung einer 
spezifischen medialen Wirkungsweise. Das den Erfindungsakt leitende und 
bezeugende Medium obliegt ebenfalls einer notwendigen Inszenierung, die 
›dem Theater‹ erst seine Funktionslogik zuspricht. Didi-Hubermans Studie 
nimmt diese Setzung vor, indem sie das für den historischen Erfindungsakt 
konstitutive Verhältnis von bildlichem Erscheinen und der darin liegenden 
Entzogenheit des Körpers als genuine Eigenschaft für das Theatrale behauptet.

Dieses diskursive Spannungsverhältnis zwischen historisierender Analyse 
und gegenwärtig-selbstständigem Entwurf eines Mediums der Hysterie prägt 
deren Diskurs maßgeblich bis heute. Dabei ist Didi-Hubermans problemati-
sierende Konnotation von Theatralität eher untypisch. Verschiedene Ansätze 
erkennen dem darstellenden Anteil an der hysterischen Szene eine explizit po-
sitive Seite zu. Sie suchen im Zwang zur Verkörperung spielerische Freiräume 
einer Rollengestaltung besonders für die Hysterika gegenüber ihrem Beobach-
ter auszumachen und sehen im Theatralen gerade die Chance gegeben, abseits 
von den Ursprungslogiken, Körper, Geschlecht und Machtstrukturen immer 
anders ›aufzuführen‹. Solche Ansätze11 interessiert an der Szene der Hyste-
rie hauptsächlich deren Struktur von Aufrufung und Hingabe, die von ihrer 
historischen Verortung losgelöst auf verschiedene Kontexte übertragen wer-
den kann und nicht zuletzt als Beschreibung von Blickbeziehungen verstan-
den wird, wie sie in den verschiedenen Theater- oder verwandten Situationen 
der Kunstrezeption wiederum zur Verhandlung stehen. Hierin zeigt sich die 
Hoffnung auf eine ›Hysterie der Kunst‹ und ein in ihr liegendes Verständnis 

11 | Vgl. etwa Bronfen, Elisabeth: Das verknotete Subjekt. Hysterie in der Moderne [The 

Knotted Subject: Hysteria and Its Discontents, 1997], übers. von Nikolaus G. Schnei-

der, Berlin 1998; Bréton, André und Aragon, Louis: »Le Cinquantenaire de l’hystérie: 

1878-1928«, in: dies. (Hg.): La Révolution Surrealiste. Collection Complete No II, Paris 

1928, S. 22-36.

https://doi.org/10.14361/9783839435755-010 - am 14.02.2026, 11:42:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


211Zum Dilemma von Materialität und Er fahrung 

von einem Befreiungsschlag des Lebens aus den gewaltvollen Zwängen von 
historisch verbürgten Herrschaftsverhältnissen. Doch diese rigorose Abset-
zungsbestrebung für die Hysterie von ihrem oben beschriebenen Dilemma 
unzugänglicher Materialität und Historizität des Körpers steht weiterhin in ei-
ner unausgesprochenen Relation zu eben diesem. In Deleuzes Schreiben wird 
diese Verbindung problematisiert.

II	D er fühlbare Körper: Introjek tionen der figur alen 
Malerei Fr ancis Bacons

Logik der Sensation (1981), Deleuzes Abhandlung zur Malerei Francis Bacons,12 
entstand ein Jahr vor Didi-Hubermans Band und befragt die Potenzialität fi-
gürlicher Malerei, welche sich jenseits eines repräsentativen Modus ereignet 
bzw. rezipiert werden kann. Die Untersuchung orientiert sich in einigen Text-
abschnitten eng an Gemälden Bacons und stellt sich als eine vertiefte, sich hin-
gebende Bildbetrachtung vor. Zur Behauptung einer diese Betrachtungshal-
tung provozierenden Bildintensität setzt Deleuzes Text eine Körperlichkeit im 
Gemälde. In der Begriffswahl der »Hysterie« stellt sich bezeichnenderweise 
erneut die Frage nach der Konstituierung der Medialität dieser Körperlichkeit 
ebenso wie nach der Beziehung zu einer statthabenden Erfahrung auch au-
ßerhalb des Textes. Zunächst wirkt Deleuzes Umgang mit dem ›hysterischen 
Bildmaterial‹ affirmativ. Im Kapitel »Die Hysterie«13 nimmt Deleuze nicht nur 
in Anschluss an Jean-François Lyotard14 die für seine Studie grundlegende Un-
terscheidung des Figurativ-Verkörpernden und des Figural-Präsentischen vor, 
sondern bescheinigt Letzterer Körperlichkeit an der baconschen Figur einen 
Ort des Vorkommens, ein ihr gemäßes Sein: 

»Die Figur ist exakt der organlose Körper […]; der organlose Körper ist Fleisch und Ner-

ven; eine Welle durchströmt ihn und zeichnet Ebenen in ihn ein; die Sensation ist gleich-

sam das Zusammentreffen der Welle mit Kräften, die auf den Körper einwirken, ›affek-

tive Athletik‹, gehauchter Schrei; wenn sie derar t auf den Körper bezogen ist, bleibt die 

Sensation nicht länger repräsentativ; sie wird real […].«15

12 | Deleuze, Gilles: Francis Bacon – Logik der Sensation [Francis Bacon – Logique de 

la Sensation, 1981], übers. von Joseph Vogl, München 1995.

13 | Ebd., S. 32.

14 | Lyotard, Jean-François: Die Analytik des Erhabenen. Kant-Lektionen [Leçons sur 

l’analytique du sublime, 1991], übers. von Christine Pries, München 1994.

15 | Deleuze: Logik der Sensation, a.a.O., S. 32f. Auf das Konzept des organlosen Kör-

pers wird im folgenden Abschnitt ausführlich eingegangen.

https://doi.org/10.14361/9783839435755-010 - am 14.02.2026, 11:42:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


212 Jeanne Bindernagel

Das hier beschriebene Dasein ist nicht als Verwirklichung der philosophischen 
Idee im Sinne einer »Aktualisierung«16 dieser gedacht. Denn Deleuze selber 
würde einen solchen Vorgang wegen dessen unumgänglichen Reduktionismus 
ablehnen. Vielmehr behauptet er hier in radikaler Weise eine Vorgefundenheit 
intensiv wirksamer Kräfte. Darin ermöglicht die Situation ein Erblicken des 
Evidenten und Präsenten jenseits der Repräsentation. Der hysterische Körper 
bzw. der baconsche organlose Körper als Lokalisierung dieser Intensität ist da-
bei nicht nur durch seine Eindringlichkeit im Bild gekennzeichnet, sondern 
er geht seinen Betrachter wirkungsmächtig an, weil seine Lebendigkeit der 
Verdichtungspunkt eines Affekts ist, der nie nur ihn betrifft, sondern immer 
auch sein Gegenüber meint. Deleuze interessiert sich also mit der Hysterie für 
die Struktur der in ihr verhandelten Blickbeziehungen, die die übergriffige 
Gleichzeitigkeit von Blick und Pose umfasst und darin dem Hysteriker bzw. 
dem Hysterischen eine Übertragungsmacht zuspricht. Eben dieses Potenzial 
ist an die medialen Eigenheiten der Malerei und des Gemäldes geknüpft. Der 
Begriff Hysterie appliziert sich sowohl auf deren Techniken als auch auf die 
ihres Gegenstandes, den figuralen Körper. Die Hysterie ist demzufolge eine 
mächtige Intensität, die Unterschiedslosigkeiten produziert. Zwischen einst-
malig getrennten Entitäten werden Richtung, Kausalität und Zeitlichkeit un-
klar, sie stehen einander gleichzeitig beherrschend und passiv gegenüber:

»Der Hysteriker ist derjenige, der seine Gegenwart aufzwingt, für den zugleich aber auch 

die Dinge und Wesen gegenwärtig, allzu gegenwärtig sind und der jedem Ding und jedem 

Wesen diesen Exzeß an Gegenwart überträgt. Es gibt also kaum einen Unterschied zwi-

schen dem Hysteriker, dem Hysterisier ten, dem Hysterisierenden.«17

Die Hysterie wird so zu einem Synonym exzessiver Gegenwärtigkeit der Zeit, 
die sich auf ein ganzes Gefüge des Bildlichen – Maler, Modell, Sujet, Material 
und Betrachter – überträgt. So verstanden bietet sie die Chance auf ein ent-
grenztes Erleben körperlicher Intensität, die sich in der Kunst als real zeigt, 
insofern sie – ohne sich in der sozialen Welt zu aktualisieren – in diese hinein-
zuwirken vermag. Diese ästhetische Erfahrung beschreibt Deleuze auf einer 
ersten Ebene seines Textes.

Doch die dafür nötige Selbstidentifizierung des in die hysterische Szene-
rie eingeschriebenen Autors Gilles Deleuze stellt auch ein widerständiges Mo-
ment in der Behauptung hysterischer Präsenz dar. Die unumgängliche und 
als solche offensichtliche Doppelrolle des Schreibenden ist für die Frage nach 

16 | Deleuze, Gilles: »Die Methode der Dramatisierung« [»La méthode de dramatisa-

tion«, 1967], in: Lapoujade, David (Hg.): Gilles Deleuze. Die einsame Insel und andere 

Texte, übers. von Eva Moldenhauer, Frankfur t a.M. 2003, S. 139-170, hier S. 145.

17 | Deleuze: Logik der Sensation, a.a.O., S. 35.

https://doi.org/10.14361/9783839435755-010 - am 14.02.2026, 11:42:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


213Zum Dilemma von Materialität und Er fahrung 

der Theatralität des Textes von besonderer Produktivität: Einerseits gibt er 
sich als Affizierter, als Teil des entstehenden »Empfindungsblocks«,18 dessen 
einzig mögliche Aktivität in der Hingabe an das Bild und die Kräfte besteht. 
Mindestens ebenso verlangt es ihm sein Gegenstand aber auch ab, eine solch‹ 
wirksame Kräfteszenerie zuallererst am Bild zu behaupten und deren Wirk-
samkeit sprachlich zu generieren. Dieser Doppelbewegung entsprechend, ist 
auch der Status der Hysterie ausgesetzt und schwankt zwischen der (parado-
xen) Beschreibung von Unmittelbarkeit, mit der das Kraftvoll-Vitale im Bild 
zur Eingänglichkeit wird, und einem Sichtbar-Werden der damit verbundenen 
Darstellungsstrategien im Schreiben. Besonders einsichtig wird diese innere 
Spannung zwischen dem Inszenierten und dem Inszenierenden des Textes 
gerade in der Bezugnahme auf die Tableaus des 19. Jahrhunderts, hinsichtlich 
derer Deleuze eine »Analogie« zwischen Bacons figuralen Körpern und dem 
»›Schaubild‹ der Hysterie« herstellt: 

»Wenn man sich auf das ›Schaubild‹ der Hysterie bezieht, wie es sich im 19. Jahrhun-

dert in der Psychiatrie und anderswo ausbildet, so findet man eine gewisse Anzahl von 

Merkmalen, die Bacons Körper unablässig mit Leben er füllen. Und zunächst die be-

rühmten Kontrakturen und Paralysen, die Hyperästhesien und Anästhesien, die assozi-

ier t sind oder einander abwechseln, bald unveränderlich, bald wandernd sind, je nach 

Vorbeiziehen der Nervenbewegung, je nach den Zonen, die sie besetzt oder von denen 

sie sich zurückzieht. Sodann die Phänomene von Präzipitation und Vorwegnahme und 

demgegenüber die Phänomene von Verspätung (Hysteresis), von Nachträglichkeit, je 

nach den Oszillationen der vorauslaufenden oder verspäteten Welle. Dann der transito-

rische Charakter der Organbestimmung, je nach den einwirkenden Kräften. Dann noch 

die unmittelbare Wirkung dieser Kräfte auf das Nervensystem, als ob der Hysteriker ein 

Schlafwandler im Wachzustand, ein ›Wachwandler‹ wäre.«19

Deleuze versucht sich an der gleichsamen Affirmation und Deformation der 
medizinhistorischen Begrifflichkeiten, um das Kriterium der Analogie zur 
Evidenz des Hysterischen im baconschen Bild zu leiten. In diesem Sinne 
schreibt und wertet er den Hysteriker um und fokussiert die visuelle Ausprä-
gung der Hysterie, ihre Bildlichkeit als Artifizialität im doppelten Sinne. Doch 
muss man diese Umschrift als Indifferenz gegenüber der Komplexität der 
Hysterie zwischen medientheoretischer und historischer Fundierung lesen? 
Deleuzes Hysteriker ist losgesagt, sogar abstrahiert vom Epistem des moder-
nen Menschen und von der lebensweltlichen Konfiguration der Klinik. De
leuze setzt einen möglichen Hysteriker und genießt in seinen Beschreibungen 

18 | Deleuze, Gilles und Guattari, Félix: Was ist Philosophie? [Qu’est-ce que la philoso-

phie?, 1991], übers. von Joseph Vogl, Frankfur t a.M. 2000, S. 192.

19 | Deleuze: Logik der Sensation, a.a.O., S. 34.

https://doi.org/10.14361/9783839435755-010 - am 14.02.2026, 11:42:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


214 Jeanne Bindernagel

dessen utopische Verfasstheit in der Gegenbewegung zur Ambivalenz des Ge-
waltvollen im Tableau als historischer Bezugsgröße. Und dennoch muss für 
Deleuze an dem zitierten Schaubild(typus) ein Problem bestehen bleiben, so 
bemerkenswert und hilfreich es ihm als zu Beschreibendes erscheint und so 
widerspruchsvoll seine Beschreibung ausfällt. Im Fortgang der zitierten Text-
passage ist an der betont kenntnisreichen Skizzierung des Hysterikers einer-
seits dessen Modellcharakter für die Erfahrbarkeit des Figuralen zu erkennen, 
andererseits aber auch eine (sprachliche) Relationalität und Affektivität bezüg-
lich der hysterischen Figur zu bemerken. Letztere wendet sich gegen die Funk-
tionalität des Modellhaften: 

»Schließlich ein ganz spezielles Gefühl vom Innern des Körpers, weil eben der Körper 

unterhalb des Organismus gefühlt wird, weil transitorische Organe eben unterhalb der 

Organisation der feststehenden Organe gefühlt werden. Und mehr noch, dieser organlo-

se Körper und diese transitorischen Organe werden selbst gesehen werden, und zwar in 

Phänomenen innerer oder äußerer ›Autoskopie‹.«20

Herausstellen an dieser Textpassage möchte ich das Moment bzw. Motiv der 
Einfühlung in das Erleben des Hysterikers, wie der Autor es ihm unterstellt. 
Deleuze scheint der Hysteriker als Prototyp jetzt so gewiss, dass er auf dessen 
besonderes Wahrnehmungspotenzial verbindlich referieren und das Unge-
wöhnliche voraussetzen kann. Doch je entschiedener die philosophische Ver-
sicherungsgeste am Bild, desto gewaltsamer die argumentative Zurichtung. Es 
lässt sich hier ohne weiteren Theoretisierungsbedarf21 erkennen, dass auch der 
scheinbar empathische Akt einer als argumentative Strategie ausgewiesenen 
Einfühlung unvermittelt in den einer Einverleibung zu kippen droht und – um 
im Diskurs der Hysterie zu bleiben – als Besetzung des Anderen diesen nach 
dem eigenen Begehren festschreibt. Dieses Risiko, das sich für die deleuzesche 
Schreibweise ergibt, steht in Analogie zur Seherfahrung und theoriebildenden 
Überfrachtung des Tableaus des 19. Jahrhunderts. Deleuzes beschreibend-ein-
fühlende Variante des figuralen Hysterikers erscheint als Reaktion auf die 
entzogene Sinnhaftigkeit des Bildes, auf die Kontingenz, die sich für die kör-
perlichen Gesten ergibt, wenn nicht länger Krankheit als ihre Ursächlichkeit 
angenommen werden kann. Bleibt für Deleuzes Betrachtung allein ihre verstö-
rende Eindringlichkeit bestehen, gibt er ihr eine Textform zwischen einer Bild-
beschreibung und einer von dieser ausgehenden, neuerlichen philosophischen 
Bedeutsamkeitsbehauptung im Ästhetischen. In diesem Spannungsverhältnis 

20 | Ebd.

21 | Begrif f und Konzept der Einfühlung sind in der Theaterwissenschaft umfangreich 

kritisier t worden. Theoriebildend mit Bezug auf: Brecht, Bertolt: Schriften zum Theater. 

Über eine nicht-aristotelische Dramatik, Frankfur t a.M. 1963.

https://doi.org/10.14361/9783839435755-010 - am 14.02.2026, 11:42:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


215Zum Dilemma von Materialität und Er fahrung 

steht das verwunderliche einfühlende Moment, das Gefahr läuft, eine weitere 
Variante der Erfindung der Hysterie zu liefern, die begeistert die zugerichtete 
Körperlichkeit in das eigene Denksystem integriert und darin überfrachtet.

Doch Deleuzes erstellte textliche Konstellation ist komplizierter und auch 
produktiver: Die Einfühlung geschieht in einer Position des Entfremdet-seins, 
oder genauer eines Fremd-werdens, weil es dem Autor im Moment scheinbar 
größter Deckungsgleichheit mit seinem Gegenstand nicht ›gelingt‹ bzw. sich 
seine Schilderungsweise nicht dazu eignet, diesen überzeugend zu schreiben. 
Die in ihrer Andersheit hervorgehobene Körperlichkeit bleibt beim Lesen un-
verständlich, wirkt in ihrer Beschreibung kaum präzise, tritt allein als Abgren-
zungsgeste gegenüber einer identitären Körperwahrnehmung hervor.22 Die 
modellhaft so wichtige Nicht-Systematik des hysterischen Körpers als organlo-
sem schlägt hier um in eine unentschiedene, unwahrscheinliche lose Samm-
lung des Körperlichen, dessen »ganz spezielles Gefühl« sich zwar im letzten 
Satz der Passage für die Zukunft verspricht, in Deleuzes Text aber nicht zur 
Präsenz findet. Als hochgradig spezifisch angedeutet, bleibt das hysterische 
Empfinden doch diffus in eine Reihung all seiner visuellen Aspekte verstrickt, 
deren Faszinationswert so zwar hervorgehoben, deren philosophische Exemp-
larizität aber auch mit jedem Aufzählungsschritt uneinsichtiger und unwahr-
scheinlicher wird. 

So lässt sich diese sprachliche Einfühlung mit einer anderen Begriffsent-
lehnung theatraler Techniken besser als Erprobung, als eine versuchsweise 
Annäherung an einen eventuellen hysterischen Körper verstehen. Mit dieser 
Begrifflichkeit kann der Aktualisierung des Textes ein eigener Wert als Pra-
xis gegeben werden, die gegenüber dem in ihr beschriebenen philosophischen 
Körperkonzept nicht unzutreffend und vereinnahmend agiert, sondern dessen 
ethische Problematiken und verborgene Gewaltakte durchspielt und darin aus-
stellt. Diese Form der Umschrift von Tableau und Hysteriker wird dann auch 
als eine Reaktion auf die Unmöglichkeit eines Schreibens der Hysterie einsich-
tig, das seine Quellen angemessen oder gar objektiv – also ohne Anerkennung 
der eigenen medialen Formgebung – erfassen wollte. Der Text bezeugt einen 
Körper, gerade weil dieser notwendig fehlt und weder als historisches noch 
als ästhetisches Artefakt zu haben ist. Er lässt diesen Körper zu Wort kom-
men, dessen Schweigen genau darin so frappierend ist wie seine angebliche 
Aussagekraft. So greift Deleuze tatsächlich eine entscheidende Eigenheit des 
Tableaus der Hysterie auf und reflektiert es in einer Weise, die der drohenden 
Melancholie Didi-Hubermans eine sich selbst im Unzureichenden genügende 
Theatralität entgegensetzt. Den hysterischen Körper zu mimen, sein Erfüh-
len aus dessen Inneren heraus versuchsweise zu behaupten, ist insofern das 

22 | Gemeint ist hier weniger die für den Hysteriker beschriebene Selbstentfremdung 

als Identitätskritik, sondern die Relation von Schrif t und Gegenstand.

https://doi.org/10.14361/9783839435755-010 - am 14.02.2026, 11:42:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


216 Jeanne Bindernagel

Gegenstück zur Einverleibung. Es ist das Leihen eines Textkörpers bei dessen 
historischen und ästhetischen Referenzen, der nicht mehr sein will als ein Text 
in seinem Diskurs. 

Diese Textkörperlichkeit hat dabei weitreichende Folgen, denn sie kann 
ihre Funktion als Zeugenschaft gegenüber der philosophischen These der Prä-
senz nicht erfüllen. Die Begrenzung auf die eigene Medialität verrät mehr über 
den unmöglichen Anspruch einer solchen Funktionalität des Bildkörpers als 
über das Potenzial der Hysterie für eine andere Erfahrung von Wirklichkeit. 
Stark ist hingegen die ästhetische Erfahrung im Lesen des philosophischen 
Textes, die dessen Innehalten gegenüber der eigenen Deutungshoheit hervor-
treten lässt. 

III	D er all zu pr äsente und der abwesende Körper: 
The atr ale Anleihen in Gilles Deleuzes und 
Félix Guat taris Notizen zum organlosen Körper

Wie weitreichend dieser Umgang mit dem eigenen Schreiben bei Deleuze 
verstanden werden kann, zeigt ein weiterer Textausschnitt, der sich aus dem-
selben Begriffsrepertoire der Körperqualifizierungen wie die ein Jahr später 
erschienene Bacon-Studie speist. In dem Kapitel »Wie schafft man sich einen 
organlosen Körper?« aus Deleuzes und Guattaris Tausend Plateaus23 kritisieren 
die Autoren den Typus eines Organisationsprinzips, das seinen Einzelteilen 
rigoros Zwecke zuordnet und durch diese funktionale Reduktion gehemmt 
ist. Am Körper findet das Prinzip seine bedeutsamste Verortung. Denn so-
wohl in den ihn organisierenden Diskursen als auch in den Praktiken seiner 
Darstellung und Verwendung ist der von Deleuze und Guattari negativ evo-
zierte Körper ein fremdbestimmter, den kulturellen Gesetzen von physischer 
und psychischer Integrität versprochener Leib als Produktionsstätte von Sinn, 
Agilität, Sexualität und Geschichtlichkeit. Ein organloser Körper, kurz »oK«,24 
ist für Deleuze und Guattari das ersehnte Gegenmodell in entstrukturierter 
Abweichung von dieser systematisch zurichtenden Ordnung. In diesem Text 
gibt es ein ähnlich stark behauptendes Moment des Erfahrungspotenzials des 
oK wie es in der Bacon-Studie auf der Ebene einer Philosophie der (Körper-)
Kräfte dem Figuralen zugesprochen wird. Doch noch deutlicher ist hier die 
damit verbundene Vorstellung von der Präsenz des Körpers – sowohl im Sinne 
von dessen Intensität wie auch Anwesenheit –, welche im Schreiben dessel-
ben konstruiert wird. Laut philosophischem Text steht der oK in einem Ver-
hältnis der Bearbeitbarkeit zum menschlichen Körper. Der organlose Körper 

23 | Deleuze und Guattari: Tausend Plateaus, a.a.O., S. 205-228.

24 | Ebd., S. 206

https://doi.org/10.14361/9783839435755-010 - am 14.02.2026, 11:42:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


217Zum Dilemma von Materialität und Er fahrung 

muss – wie es der Titel der Textpassage deutlich vorgibt – sich erst geschaffen, 
der unbestimmten französischen Wortwahl folgend, ›gemacht‹ werden. In der 
Annäherung an diesen Herstellungsprozess werden von Deleuze und Guattari 
eine Reihe von Praktiken aus ihrem gemeinsamen ästhetisch-philosophischen 
Gegenstandsbereich zitiert, die modellhaft an den oK heranreichen, ohne dass 
dieser sich in einer von ihnen unumwunden verwirklichen würde. Hierzu ge-
hört auch die Hysterie.25 Besonders präsent ist dabei aber vor allem die Praxis 
der Textproduktion. Die erste Beschreibung des oK entnehmen Deleuze und 
Guattari William S. Burroughs Naked Lunch: 

»Die körperlichen Veränderungen waren zuerst langsam, dann sprang es vorwärts in ein 

schwarzes Fallen, stürzte durch sein erschlaffendes Gewebe und wusch die menschli-

chen Züge for t, […] Sexualorgane sprießen überall … das Rektum öffnet, entleer t und 

schließt sich … der gesamte Organismus wechselt Farbe und Konsistenz, Angleichun-

gen im Bruchteil einer Sekunde …«26

Die Entnahme des organlosen Körpers aus der Literatur ist bedeutungsvoll, da 
sie sein Vorkommen gleich zu Beginn der philosophischen Ausführungen in 
die Sprache verschiebt. Seine Behauptung zwischen textlicher Herstellungs-
anleitung, seinem ›empirischen‹ Nachweis in der Kunst und seiner philoso-
phischen Relevanz belassen den organlosen Körper in einer explizit unklaren 
Existenzform, die vom Text in verschiedenen Varianten durchgespielt und er-
probt wird. Dabei weiden die Autoren die Vorstellung kultureller Formung und 
Formbarkeit des Körpers sprachlich aus. Mit fast kindlicher Freude führen sie 
eine zur Schaffung des oK geforderte Grenzüberschreitung in ihrer eigenen 
Sprache vor: 

»Zum masochistischen Körper: man kann ihn vom Schmerz aus nicht richtig verstehen, 

er ist in erster Linie eine Angelegenheit des oK; er läßt sich von seinem Sadisten oder 

seiner Nutte die Augen, den Anus, die Harnröhre, die Brüste und die Nase zunähen, er 

läßt sich aufhängen, um die Funktion der Organe zu stoppen, die Haut abziehen, als 

ob die Organe an der Haut hingen, in den Arsch ficken und würgen, damit alles fest 

verschlossen ist.«27

Jenseits der Kategorien von Akzeptier- oder allein Machbarkeit, gibt sich die 
Schilderung als ein Verhandlungsraum zwischen Phantasietätigkeit und Ma-
terialität der Sprache zu erkennen  – als eine Textpraxis, die ihre Narration 

25 | Vgl. ebd., S. 207.

26 | Burroughs, William  S.: Naked Lunch [1959], übers. von Michael Kellner, Zürich 

2009, S. 8. Zitier t nach: Deleuze und Guattari: Tausend Plateaus, a.a.O., S. 211. 

27 | Ebd., S. 207, Herv.i.O.

https://doi.org/10.14361/9783839435755-010 - am 14.02.2026, 11:42:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


218 Jeanne Bindernagel

des eigenen Gegenstandes unterminiert. Die Textpassage begrenzt sogar das 
Medium Text selbst: Die masochistischen Praktiken finden nicht innerhalb 
einer Erzählung oder Fiktion des Textes statt, sondern werden als das, wovon 
man gehört hat, in den Bereich des potenziell Möglichen verschoben. Der 
Text beschreibt hier ein von ihm selbst ungesehenes Bild, über das er sich 
im Schreiben selbst die Deutungshoheit entzieht. Diese Nicht-Fiktionalität, die 
aber auch keine Realität sein kann und will, verlangt so nach einem weiteren 
Medienwechsel, der zu der Referenz zurückführt, der Deleuze und Guattari 
die Bezeichnung organloser Körper entnehmen.

Die Schaffung eines organlosen Körpers datieren Deleuze und Guattari 
auf den »28. November  1947«. An diesem Tag, so die Autoren, »erklärte Ar-
taud den Organen den Krieg«,28 indem der Theoretiker und Theatermacher in 
einer kurz vor ihrer Ausstrahlung durch die französischen Medienanstalten 
verbotenen Radiosendung seine résistance29 gegenüber dem »Gottesgericht«30 
in dessen Wirkungsmacht und Ausbreitung in seinem Körper verkündete: 
»Der Mensch ist krank, weil er schlecht konstruiert ist. Man muss sich dazu 
entschließen, ihn bloßzulegen, um ihm diese Mikrobe abzukratzen, die ihn zu 
Tode reizt: Gott und mit Gott seine Organe. Denn binden Sie mich, wenn Sie 
wollen, aber es gibt nichts Sinnloseres als ein Organ.«31

So erschallt Antonin Artauds krächzende Stimme über die Lautsprecher 
des Radios. Er lallt und es schallt gegen das Körperkonzept einer kapitalisti-
schen Produktionsstätte und Kriegsmaschine ebenso wie gegen die mit dem 
ganzheitlichen Körper verbundene Vorstellung einer Subjektivität, die den 
Menschen mit seinem »winzigen Inneren«32 immer beschämt hinter dem ei-
genen Ideal zurück bleiben lässt. Was Artaud aber mindestens ebenso verkün-
det, ist die Medialität seiner Stimme, aus deren Schreien und Verstummen die 
Radiosendung ihre beunruhigende Wirkung bezieht. Es ist die Aufführung 
des Körpers in der Körperlosigkeit, das Radio als Theater ohne Bühne, in das 

28 | Ebd., S. 206.

29 | Überlegungen zu Ar tauds Schreiben angesichts der Er fahrung des Zweiten Welt-

kriegs und des Faschismus können hier nicht ausgeführt werden, ebenso bleibt die ex-

plizite Bezugnahme Deleuzes und Guattaris auf die Problematik des faschistischen oK 

und dessen Tendenz zur (Selbst-)Vernichtung hier leider außen vor. Vgl. hierzu Binder-

nagel, Jeanne: Von der Bühne zum Text. Theatrale Konstellationen zwischen Sigmund 

Freud und Gilles Deleuze im Schreiben von Hysterie und Körper, 2014, unveröffentlichte 

Dissertation, Leipzig.

30 | Ar taud, Antonin: Schluss mit dem Gottesgericht. Das Theater der Grausamkeit. 

Letzte Schriften zum Theater [Pour en finir avec le Jugement de Dieu, 1948], übers. von 

Elena Kapralik, München 1980.

31 | Ebd., S. 28f.

32 | Ebd., S. 17.

https://doi.org/10.14361/9783839435755-010 - am 14.02.2026, 11:42:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


219Zum Dilemma von Materialität und Er fahrung 

die Stimme als Erinnerung an einen Fremd-Körper einbricht. Sie intensiviert 
die Brisanz des Wechselspiels von Behauptung und Verlust des Körpers als 
Hörerfahrung seiner materiellen Bedingungen: das Erheben der Stimme als 
Gebundenheit an einen Resonanzkörper, in dessen Konkretion auch seine Ver-
letzlichkeit mitschwingt. Wenn diese Körperlichkeit hier keinen physischen 
Raum einnimmt, so fordert sie ihn doch gedanklich ein, wenn Artaud seine 
Vorstellung vom Gottesgericht immer wieder anhand konkreter historischer 
sowie gegenwärtiger Umgangsweisen mit dem als krank stigmatisierten Kör-
per als dessen Verletzung und Verstümmelung33 beschreibt: »Denn binden Sie 
mich, wenn sie wollen.«

Die strukturelle Verbindung zwischen Deleuzes und Artauds Inszenierun-
gen des Körpers ist hier entscheidend. Deleuze hat sich mit der Hysterie eine 
begriffliche Bezugnahme auf das Theatrale geschaffen, die das philosophische 
Denken zwischen setzend-darstellenden und dieser Präsentation entzogenen 
Momenten seines Textes organisiert. Gemeinsam mit Guattari schärft er im 
Entwurf des organlosen Körpers durch den Bezug auf Artauds Radiosendung 
nun wiederum am Text den Kontrast zur Form der Aufführung des präsenti-
schen Körpers. Er lässt dabei ein Theater des Abwesenden zum widerständi-
gen Element der eigenen philosophischen Setzung werden. Die Referenzialität 
des organlosen (respektive hysterischen) Körpers wird in diesem Sinne weni-
ger als assoziative Freiheit, als ästhetisch-gedankliches Spiel mit den eigenen 
Begrifflichkeiten verstehbar denn als Umgangsweise mit einer fortwährenden 
Problematik des Schreibens des Körpers. Diese lässt sich nur in weiteren Ent-
würfen emanzipatorischer Körperkräfte austragen und zeigen, denen der Text 
die jeweilige Fraglichkeit einträgt und sie auf ihre medialen Vorgänger zu-
rückwirft. Artaud sowie Deleuze und Guattari kommentieren sich gegenseitig, 
wenn sie durchaus das Reizvolle, den Haltungen des Körpers eine andere Be-
wegungsrichtung zu geben, das körperlich-materielle Potenzial zu schreiben 
und Akten der Gewalt eine gedankliche Wendung zu verleihen, im jeweiligen 
Text aus- und durchspielen. Den Austragungsort dieser Erprobung markieren 
sie aber auch als Grenze, wenn ein hier hergestellter Körper nach dessen ›Jen-
seits‹ fragen lässt und darin auf sein Leid erfahrendes (historisches) Double34 
verweist.

33 | Gemeint ist etwa der Ausbruch der Pest in Marseille von 1720 oder auch die erste 

Internierung Ar tauds und die Diagnose seiner Psychose im Jahr 1937.

34 | Ar taud, Antonin: Das Theater und sein Double [Le Théâtre et son double, 1938], 

übers. von Gerd Henniger, München 1996. 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-010 - am 14.02.2026, 11:42:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839435755-010 - am 14.02.2026, 11:42:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

