Ikonisches Bewusstsein:

Die materiellen Grundlagen von

»Gefilhls-Bewusstsein<’

JEFFREY C. ALEXANDER

»aber leider scheint das, was ihnen ihre Heilkraft gibt,
das gleiche zu sein, was ihre personliche
Erlebnishaftigkeit vermindert. Die beildufige
Erwihnung eines Haares auf der Nase wiegt mehr als
der bedeutendste Gedanke, und Taten, Gefiihle und
Empfindungen vermitteln bei ihrer Wiederholung den
Eindruck, einem Vorgang, einem mehr oder weniger
groflen personlichen Geschehnis beigewohnt zu haben,
mogen sie noch so gewdhnlich und unpersonlich sein.
»Dumme, dachte Ulrich, »aber es ist so.« Er erinnerte
an jenen dummtiefen, erregenden, unmittelbar das Ich
beriihrenden Eindruck, den man hat, wenn man an
seiner Haut riecht. Er stand auf und zog die Vorhidnge
seines Fensters beiseite. Die Rinde der Biume war noch
vom morgen feucht. Drauflen auf der StraBle lag
veilchenblauer Benzindunst. Die Sonne schien hinein,
und die Menschen bewegten sich lebhaft. Es war ein
Asphaltfriihling, ein jahreszeitenloser Friihlingstag im
Herbst, wie ihn die Stiddte hervorzaubern«.

(Robert Musil, Der Mann ohne Eigenschaften)

Was ist ein >icon<? >Icons< sind »symbolische Verdichtungen« (Freud
2001). Derartige Verdichtungen verweisen auf konkrete materielle For-
men, welche bestimmte soziale Bedeutungen generieren.

Der folgende Aufsatz basiert auf einem Vortrag, den ich auf Einladung von

Bernhard Giesen am 4.7.2007 wihrend der >Konstanzer Meisterklasse< zum
Thema >Cultural Sociology and the Iconic Turn< gehalten habe. Dieser An-
lass hat zum wiederholten Male gezeigt, auf welche stupende Weise sich un-
sere intellektuellen Pfade in den letzteren drei Jahrzehnten gekreuzt haben.

- am 14.02.2026, 18:12:


https://doi.org/10.14361/9783839408292-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

276 | JEFFREY C. ALEXANDER

Aufgrund dieser materialen und &sthetischen Formung von Ikonen, ist
es etwa moglich, dass hochst abstrakte Moralvorstellungen greifbar und
sichtbar werden, ndmlich als etwas »>Schones¢, »Erhabenes«, »Hissliches<
oder auch nur als recht banale materielle Bestandteile des mundanen Le-
bens.

»lkonisches Bewusstsein< taucht also in dem Moment auf, wenn eine
asthetisch verarbeitete Materialitdt auf soziale Werte verweist. Eine sinnli-
che Erfahrung, welche Bedeutungen vermittelt, kann dabei iiber eine Ver-
bindung zur materialen Oberfliche von lkonen iiber Sicht, Geruch, Ge-
schmack oder Beriihrung gestiftet werden. Das Ikonische handelt also iiber
»Erfahrungens, nicht tiber y)Kommunikation<. Ein ikonisches Bewusstsein
haben, bedeutet also, zu »verstehen< ohne zu »wissen< oder doch zumindest
ohne zu »wissen, dass man weili<. Es geht um >gefithlsmiaBiges Versteheng,
»zugdngliches Verstehen<, welches iiber die »Sinne« und nicht tiber »Ver-
stand«< vermittelt ist.

»lkonizitdt< ist also in dem begriindet, was ich »Gefiihls-Bewusstseinc'
nennen mochte. George Herbert Mead schreibt an einer Stelle, dass der In-
halt des Bewusstseins »one of feeling« (2001: 6) sei. Gleichzeitig wies er
auf die nicht-diskursive Qualitdt dieses »fund of unexplored social organi-
zation which enables us to act more surely« (ebd.) hin. Als Beispiel fiihrt
er den Fall aus, dass wir unsere gewohnte Umwelt verlassen und in die
Fremde ziehen, wo wir unbekannten Menschen begegneten. Hier zeige
sich nach Mead, dass »without perhaps presenting to ourselves the ideas of
one of them« wir gleichwohl in der Lage seien »[to]successfully recognize
and respond to each attitude and gesture which our passing intercourse in-
volves« (ebd.). Mead wendet also ein, dass ein solches Bewusstsein »not
sensuous« (ebd.) sei und tibersieht meiner Meinung nach dabei, wie grund-
legend abgeneigt moderne Moralisten gegeniiber solchen #sthetischen
Momenten des modernen Lebens in aller Regel sind. Fiir ihn kann der
Herkunftsort sozialer Gefiihle allein der >Geist« (»mind«) sein, nicht etwa
die Gefiihle des Herzens oder die korperlichen Gefiihle. Letztere gehoren
folglich nicht zum Reflexionsbereich von Sozialtheoretikern und Philoso-
phen, sondern sollen entsprechend der Doméine von Asthetikern zugewie-
sen werden.

Die Oberflache oder Form eines materialen Objekts gleicht also einem
Magneten oder Staubsauger, wobei der fithlende Betrachter in den Sog von
Bedeutungen hineingezogen wird. Fiir Denker, die sich mit einem solchen
»Gefiihls-Bewusstsein< befassen, iiben solche Oberfldchen in ihrer Schén-
heit, Untergriindigkeit oder auch hésslichen Banalitit eine grofe Faszina-

1 [Wir verwenden fiir den von Alexander im Original aufgefiihrten Begriff
»feeling consiousness« im Weiteren die Ubersetzung »>Gefithlsbewusstseinc.
Meads (1967: 164) Begriffsgebrauch, von dem her Alexander das Konzept
herleitet, wurde als >Gefiihls-BewuBtsein< ins Deutsche tibertragen (1968:
207). Anm. d. Ubersetzers].

- am 14.02.2026, 18:12:


https://doi.org/10.14361/9783839408292-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IKONISCHES BEWUSSTSEIN | 277

tion aus. Denn diese entziehen sich dem Wechselspiel von Oberfliche und
Tiefe (»surface and depth«), mit dem man gemeinhin die Fahigkeit dstheti-
scher Gebilde zur Vermittlung sozialer Bedeutungen erortert.

Mit Tkonen werden Zeichen (Vorstellung) zu einer Materie (Gegen-
stand). Das somit Bedeutete (»signified«) geht nicht mehr nur auf den
»Geist« oder die Reflexion zuriick, sondern auf Erleben und Gefiihl. Eine
Vorstellung wird zu einem konkreten Gegenstand in Raum und Zeit. Ge-
nauer gesagt, es erscheint als ein Gegenstand. Gegensténde als &sthetische
Formungen bilden das Zentrum im semiotischen Prozess. In dem Moment,
in welchem Gegenstdnde mit sozialen Bedeutungen besetzt sind, werden
sie zu Archetypen. Sie werden zu Zeichen transformiert, die eine »Semio-
sis in Gang setzen, was also bedeutet, dass Gegenstinde in Bedeutung
subsumierbar werden wie auch umgekehrt, dass sich Bedeutungen stoff-
lich manifestieren kénnen.

Zum Status des Stoffs

Die Theorie des ikonischen Bewusstseins wendet sich resolut gegen einen
Materialismus, der sowohl das moderne Denken bis in die tiefsten Niede-
rungen wie auch das Alltagsdenken infiltriert. Dieser reduziert Materialitét
zu Dingen und ignoriert dabei zum einen, dass Gegenstinde nach dstheti-
schen Gesichtspunkten konstruiert werden, und zum anderen, dass deren
Erfahrung tiber »Sinngefiihl< vermittelt wird. Diesem Reduktionismus liegt
ein beharrlicher, den Alltag durchziehender Utilitarismus zugrunde, dessen
Kriterien Effizienz, Praktikabilitit und Gebrauchswert darstellen. Das die-
sem Alltagsutilitarismus entsprechen auf dem Gebiet wissenschaftlicher
Reflexion Konzepte wie Realismus, Praxis, Information, Nutzen, Kos-
ten/Gewinn, Erkenntnis/Wahrheit. Die Aufgabe, solche fehlgeleiteten, je-
doch ebenso fest verankerten und sozial durchaus produktiven Grundiiber-
zeugungen zu entkréiften, stellt sich als eine sehr anspruchsvolle dar, die
jedoch nicht ausgespart werden sollte.

Gleichwohl wir dem Materialismus mit grofStem Argwohn begegnen
sollten, sollten wird zugleich fahig sein, Materialitdt als etwas Positives
wertzuschitzen. Es sei in Erinnerung gerufen, dass fiir das 20. Jahrhundert
das Begreifen von nicht-materialen Bedeutungsstrukturen eine keineswegs
banale, sondern auflerordentliche Einsicht darstellte. Das Projekt einer
analytischen Trennung von >Bedeutung« einerseits und »Sozialstruktur< auf
der anderen geht auf Durkheim (1994) zuriick, dessen Denken von einem
besonderen Argwohn gegeniiber Alltagsiiberzeugungen gepriagt war. Die
Vorstellung der Autonomie von »Kultur« war fiir Ricceur (1971) gleichbe-
deutend mit dem Folgen des Rufes der Seele oder, um mit Diltheys (1993)
Gleichnis zu sprechen, dem Folgen der »Lebendigkeit des Lebens«. Heute,
zu Beginn des 21. Jahrhunderts, geht es darum, zu begreifen, wie Bedeu-

- am 14.02.2026, 18:12:


https://doi.org/10.14361/9783839408292-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

278 | JEFFREY C. ALEXANDER

tung, Seele und Geist tiber Verstofflichung und Materialitit zustande
kommen.

Zu Recht hat Saussure darauf bestanden, dass der Klang von Sprache
in sich selbst keine Bedeutung tragt. Der Zusammenhang von Klang Vor-
stellung sei vielmehr willkiirlich. Der reine Klang stellt lediglich ein Be-
zeichnetes (»signified«) dar, dessen Bedeutung abhingig ist von den inter-
nen, selbst-regulierten Relationen zwischen Vorstellungen. Jedoch sollte
diese Einsicht keinesfalls die Relevanz des Klanges in den Hintergrund
verdrangen. Denn Worte sind immer noch Klinge mit Bedeutung. Phone-
tik spielt eine Rolle. Sie hat eine autonome Funktion. Jacobson wies derje-
nigen Disziplin, die er als »Poetik« bezeichnete, die Funktion zu, die inter-
nen Klinge und Rhythmen von Sprechen und Horen sowie die Art und
Weise, wie sie das Zustandekommen von Bedeutung beeinflussen, zu be-
forschen. Wir miissen lernen, jenseits des Denkens auch zu héren und
Sprache zu fithlen — um mit einer Allegorie Powers’ zu sprechen: »Musik
zu machen«.” Ansonsten wiren die eher hsslichen Sinnesorgane, die wir
an beiden Seiten unseres Kopfes tragen recht tiberfliissig!

Es gibt mehr als den >Geist<. Die Bedeutungen von Dingen, die wir
verstehen (»see«) sind fiir das bloBe Auge unsichtbar. Gleichwohl ist das
Visuelle fiir dieses Verstehen keineswegs unwichtig. Kénnen wir uns etwa
den Eindriicken des Sehens, der Linienmuster, Kurven, Symmetrien,
Schattierungen Kolorierungen entziehen? Oder denjenigen von Beriihrung,
Geruch und Geschmack? Die Ausbildung des Neo-Kortexes im menschli-
chen Gehirn erméglichte eine ungeheure Erweiterung des Gedéchtnis- und
Reflexionsvermdgens und trennt seither Mensch von Tier. Allerdings blie-
ben Zentral- und Hinterhirn im Wesentlichen unverdndert und folglich
auch das autonome System. Wir bewahrten also unsere eher einfachen Fa-
higkeiten, wobei die fiinf Sinne bei uns Menschen zum Teil weniger aus-
gebildet sind. Wie Nietzsche bemerkte, sind wir nicht nur menschlich,
sondern geradezu »allzumenschlich«.

Nachdem Rom Harré die realistische Wissenschaftstheorie mitbegriin-
det hatte, wandte er sich schlieBlich von dieser ab und verurteilte dabei de-
ren Materialismus als einen Reduktionismus, welcher diejenigen unsich-
tbaren Quellen von Bedeutung systematisch ignoriert, die dennoch eine
deutliche Spur in der Wissenschaft wie auch im Wirtschaftsleben hinter-
lieBen.” Harré fiihrt zur Bezeichnung von Objekten, die Zeit und Raum

2 Im ersten Paragraphen bei Powers (2003) heif3t es: »In some empty hall, my
brother is still singing. His voice hasn’t dampened yet. Not altogether. The
rooms where he sang still hold an impression, their walls dimpled with his
sound, awaiting some future phonograph capable of replaying them«.

3 Harrés ungewohnliche Kehrtwendung ist bislang trotz der Herausforderung,
welche sie fiir den Realismus, der nach wie vor sowohl die naturalistischen
wie sozialwissenschaftlichen Wissenschaftstheorien in Beschlag nimmt, dar-
stellen miisste, selten kommentiert worden. Eine Kritik des Realismus mit

- am 14.02.2026, 18:12:


https://doi.org/10.14361/9783839408292-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IKONISCHES BEWUSSTSEIN | 279

aufweisen, den Begriff »Zeug« (»stuff«) ein (2002: 23). Nunmehr meldet
er jedoch heftige Bedenken dagegen an, dass derartige, lediglich materiale
Dinge allein wirksam sein konnen. Jeder Teil dieses »Zeuges« sei vielmehr
Auspriagung einer Kategorie bzw. »an ephemeral attribute of a flow of
symbolic interactions among active people competent in the conventions
of a certain cultural milieu« (ebd.). Harré fihrt fort mit der Bestimmung,
dass ein materiales Objekt »is transformed from a piece of stuff into a so-
cial object« [...] »by its embedment in a narrative« (ebd., 25). Mittels
einer solchen narrativen Verkniipfung »bits of coloured cloth become flags
[and] clothes become uniforms« (ebd., 26).

Auf der einen Seite stimme ich diesen neuartigen und faszinierenden
Einsichten zu und sehe darin wertvolle Argumente gegen den vorherr-
schenden Realismus. Andererseits frage ich mich jedoch, ob diese Objekte
wirklich nur — wie Harré (mit Gibson) sagt — materielle Dispositionen
(»affordances«) (ebd., 27) darstellen, die deren Gebrauch in alltdglichen
und lokal geprégten Situationen beschrianken? Die sinnliche Oberfliche
von Gegenstdnden erscheint mir mehr zu bedeuten als ein einfaches Mittel
zum Zweck der Bedeutungsgenerierung. Ist es nicht vielmehr so, dass erst
diese sinnliche Gestalt von >Zeug¢« es uns ermdoglicht, deren narrativ-
semantische Verkniipfung zu sehen, horen und berithren? Fiir Harré be-
deutet etwa die Geographie des Niltals nichts weiter als eine »indirect
source of Pharaonic social order« (ebd., 32). Da kulturelle Strukturen au-
tonom sind, so beharrt er, konne diese keine direkte Zugangsquelle darstel-
len. Ich wiirde hier genau das Gegenteil behaupten, ndmlich dass erst die
tiberbordende Physikalitét des Nils die Moglichkeiten dafiir schuf, dass die
komplizierte Metaphysik des Pharaonischen Agyptens tatsichlich sinnlich
erlebt werden konnte. Es sei Kultur, die materialen Dingen magische Kraf-
te verleihe, so ist Harré tiberzeugt, und keineswegs die physikalischen Ei-
genschaften der Gegensténde selbst. Aber: liegt dieser Ergriffenheit nicht
Materialitdt zentral zugrunde? Liegt es nicht an der >Illusion¢, physische
Gegenstinde konnten Eigenschaften und Handlungen tatséchlich bewir-
ken, die ihnen nicht eine reale und mundane, sondern eine magische und
auBlergewohnliche Kraft verleiht? Materialitét ist also zentral. Was wire
Mozarts Oper ohne ihre magische Flote gewesen?

Die Stofflichkeit wieder zu entdecken ist nicht dasselbe, wie das
»Ding-an-sich« wieder zu entdecken. Es geht vielmehr darum, die Textur
der dsthetischen Gestalt eines Gegenstandes zu erkennen, auf Grund derer
Gegenstinde erlebt werden. Der philosophische Einwand gegen den Idea-
lismus behauptet, dass einem Stuhl eine gewisse storrische Eigenheit zu-
kommt. Wir kénnen uns den Stuhl weder >fortwiinschen< noch durch ihn

einer einzigartig kultursoziologisch inspirierten Perspektive auf eine inter-
pretative Wissenschaftstheorie findet sich bei Reed (im Erscheinen).

- am 14.02.2026, 18:12:


https://doi.org/10.14361/9783839408292-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

280 | JEFFREY C. ALEXANDER

shindurchgehen«. Er existiert merklich in Zeit und Raum. Jedoch ist es
nicht dieser besondere Stuhl, den wir sehen, beriihren und fiihlen, der in
unserem Geist als eine Materialitdt zuriick bleibt. Der Stuhl ist kein Stuhl
als solcher. Er ist ein auf bestimmte Weise geformter Stuhl.

Zum Status des Asthetischen

Die Theorie des ikonischen Bewusstseins bemiiht sich um das Asthetische
im Alltagsleben und steht insofern in Gegensatz zu der Auffassung, Kunst
habe sich gegeniiber dem Alltag radikal abzugrenzen, um sich ihre rationa-
le oder moralische Dimension zu bewahren. Letztere Uberzeugung wird
im Allgemeinen Kants Argument iiber die normative Struktur der Moderne
zugeschrieben: In der Welt des Schonen und Erhabenen koénnen wir die
von der Objektivitdt geforderte Distanz und Interesselosigkeit nicht auf-
rechterhalten.’ Universalismus, sowohl auf dem Gebiet der Wissenschaft
wie der Moral, setzt einen »Blick von nirgendwo« (Nagel 1992) voraus.
Die Moglichkeit der Einnahme eines solchen Abstandes wird verhindert,
wenn Akteure sich ihren Beobachtungsgegenstinden hingeben oder wenn
sie das Gefiihl hegen, nicht von diesen getrennt zu sein, sondern feststel-
len, dass die Objekte selbst durch sie »subjektiviert« wiirden.

Weber hat mit seinem >Entzauberungs<-Theorem Kants Grundgedan-
ken aufgenommen und auf die historische Entwicklung der okzidentalen
Moderne iibertragen. Unter den modernen Bedingungen der moralischen,
religiosen und technologischen Rationalisierung wurden die einzelnen
»Wertsphire« gegeneinander separiert und in sich selbst fragmentiert und
unterteilt. Die Magie hatte der Moderne den Riicken zugewandt. Doch
wenn ein ikonisches Bewusstsein existiert, dann diirfte dies nicht der Fall
sein: der Totemismus mag sich, wie es Durkheim beschrieben hatte, trans-
formiert und pluralisiert haben, er ist aber immer noch da. Gewisse Be-
standteile des »>Zeugs< erscheinen immer noch magisch — und zwar nicht
nur, weil sie in Bedeutungsnarrativen eingeflochten sind, sondern weil ma-
terielle Oberflachen #sthetisch erlebt werden. Materialitit gewéhrleistet
die Verkniipfung von >Gefiihls-Bewusstsein< mit Gegensténden.

Unsere Ausfiihrungen zum >Gefiihls-Bewusstsein< und kulturelle
Stofflichkeit gibt die Gelegenheit, eine Briicke von Derrida zum frithen
Marx zuriick zu schlagen, der bereits mit romantischem Unterton vom
»sinnlichen Objekt« gesprochen hatte, welches den Geist des die kapita-
listische Gesellschaft prigenden Materialismus moglicherweise tiberwin-
den konnte. Derrida richtete seine Anstrengungen dagegen auf eine Uber-
windung der Philosophie der Prisenz. Er verwies dabei auf das Moment
von Abwesenheit, was wiederum einer Reduzierung des Sichtbaren und

4 Weiter unten wird diese Auffassung einer Kritik unterzogen.

- am 14.02.2026, 18:12:


https://doi.org/10.14361/9783839408292-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IKONISCHES BEWUSSTSEIN | 281

Stofflichen auf den Status von Bezeichneten gleichkam, die mit unsichtba-
ren Zeichen verkniipft seien. Aber wenn sich Prisenz ausschlieSlich iiber
die Relation zum Abwesenden begreifen ldsst, wie kann dann Abwesen-
heit erfasst werden wenn nicht tiber Anwesenheitserfahrungen? In diesem
Sinne geht es in Bill Browns Dingphilosophie um eine Kritik an Derridas
Erklarung von Abwesenheit. Gleichzeitig macht er sich stark fiir eine
»sensuous or metaphysical presence« (2001). Auch Martin Seel insistiert
auf die »Macht des Erscheinens« (2007, 2000). Wo der Poststrukturalis-
mus Kontextualisierung einfordert, so schreibt er, bewirke Asthetik De-
kontextualisierung, die sich als Effekt des Erscheinens einstellt.

Die geschilderten Programmatiken fiir eine Dingésthetik sind zwar ei-
nerseits bedenkenswert, andererseits zugleich einseitig. Denn sie argumen-
tieren letztlich nicht nur fiir eine Wiederbelebung der Asthetik, sondern
auch fiir eine isthetische Erlosung (»redemption«) im Sinne eines Astheti-
zismus. Ebenso geht es diesen Vertretern nicht nur um die Anerkennung
der &sthetischen Relevanz von Dingen neben ihrer moralischen Relevanz,
sondern um das Asthetische als eine grundsitzliche Alternative. Auf para-
doxe Weise treten sie somit wieder fiir diejenige Spharentrennung ein, ge-
gen welche sie urspriinglich angetreten waren. Auf einer solchen Grundla-
ge steht beispielsweise Martin Jay (2003), der uns eindringlich davor
warnt, das Asthetische wieder auf die Alltagsebene transponieren zu wol-
len. Als in der Habermasianisch geprégten Tradition der Kritischen Theo-
rie stehender Theoretiker sieht sich Jay von den Gespenstern Heideggers
und des Nazismus verfolgt, so dass er mit dsthetischem Bewusstsein auto-
matisch Riuickfall und Irrationalismus assoziiert.

Das Gegenbild hierzu stellt Hans Ulrich Gumbrecht (2006a) dar. In
strikter Ablehnung Kants und ebenso heiflbliitiger Hinwendung zu Hei-
degger brandmarkt er »Bedeutungseffekte« als vernunftgesteuert und be-
grifflich. Stattdessen rekurriert er auf »Présenzeffekte« nicht nur aus dem
Grund, weil sie die Bestandskomposita der Materialitdt entbl6Ben, sondern
insbesondere deshalb, weil sie die Fragwiirdigkeit und Krisenhaftigkeit der
hisslichen, routineméfBigen Banalitit des modernen Lebens exhibieren.
Das Erleben einer dsthetischen psychischen Priasenz (»corporeality«) von
Dingen vermittelt ein »intimes Fiihlen« (ebd., 305) in einem Ausmal, wie
es im normalen Alltagsleben nicht vorkommt. In solchen Momenten erfah-
ren wir im Zustand des Befangenseins im Alltag eine unvorhergesehene
Enthiillung von Sein. Fir Gumbrecht ist #dsthetische Erfahrung deshalb
gleichbedeutend mit einem Prozess der Verfremdung (»de-familiari-
zation«). Es verdankt sich also solch hypnotisierend-ergreifender Momen-
te, durch welche sich Proust an den Geschmack von Madeleines aus seiner
Jugend wieder erinnert fiihlt, oder auch der Monumentalitit der Tore zu
den Shinto-Tempeln, den auBergewohnlich eindrucksvollen Sprints,
Schlagen, Wiirfen oder Spriingen im Sport, durch die wir aus unserer rein

- am 14.02.2026, 18:12:


https://doi.org/10.14361/9783839408292-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

282 | JEFFREY C. ALEXANDER

instrumentellen Befangenheit im Hier und Jetzt herausgerissen werden und
plotzlich yMomente der Intensitit< erfahren (vgl. Gumbrecht 2006b).

Solche zeitgendssischen Wiederankniipfungsversuche sollten trotz der
Warnungen Jays nicht als gefiéihrlich eingestuft werden. Schlielich beken-
nen sich Gumbrecht und seine postmodernen Konsorten ausdriicklich zu
den demokratischen Spielregeln, dem pluralistischen Wettstreit und dem
Recht als deren Grundlagen. Wir haben es hier weniger mit einem morali-
schen als mit einem empirischen Problem zu tun. Denn gleichwohl Ober-
flaiche und Tiefe zwar analytisch auseinander gehalten werden miissen,
sind sie empirisch gesehen eng verbunden. So bilden Prisenz und Absenz
vielleicht die Ausgangspunkte antagonistischer philosophischer Ansétze,
doch setzen sie in empirischer Hinsicht am gleichen Punkt an. Die Span-
nung und Aufgeregtheit, die wir im »Geflihls-Bewusstsein¢< erfahren, sind
keineswegs ausschlieBlich Effekte der dsthetischen Oberfliche, sondern
letztlich auf die zugrunde liegenden Bedeutungsstrukturen riickfiihrbar.
Nicht von ungefiihr fragt Gumbrecht (ebd., 313), inwiefern das Astheti-
sche einem »switch between different actual frames« oder eher einem
»switch towards the awareness of a pre-existing frame’s character«
gleicht. Wir wiirden hier der letzteren Auffassung zuneigen: nicht der ak-
tuelle Deutungsrahmen alteriert, sondern die Wahrnehmung des Bewuss-
tseins. Asthetisches Erleben ist stets vorhanden — auch wenn wir nicht auf
sie fokussiert sind. Entsprechendes gilt fiir die moralische Ebene, die im
asthetischen Erleben sowohl verdunkelt wie zugleich visuell fassbar wird,
obwohl wir im selben Moment uns keiner Moral bewusst sind.

Es muss geradezu als genuine Absicht von Kunst angesehen werden,
die dsthetische Dimension des Erfahrens hervorzukehren, sie uns ins Be-
wusstsein zu heben, so dass wir uns ihr gegeniiber reflexiv verhalten kon-
nen. Ein solcher Zugang zu spezifisch »dsthetischen«< Erlebnissen ist nicht
unbegrenzt. Keineswegs jedermann ist etwa bei der Betrachtung von Gia-
comettis »Stehende Frau« in der Lage, zu begreifen, was er sieht. Eine
kiinstlerische Ausbildung ist dafiir Voraussetzung. Damit, dass das Erle-
ben von Kunst begrenzt ist, ist keineswegs gesagt, dass auch das Erleben
der &sthetischen Gestalt von Dingen begrenzt ist. Ménner oder Jungs bei-
spielsweise diirften keinerlei Schwierigkeiten damit haben, methodisch
gezielt vorbeilaufende Damen auf der besagten Zehnpunkte-Skala einzus-
tufen. Ebenso wenig diirfte es modernen Frauen Probleme bereiten, die
dullere Gestalt von Ménnern zu klassifizieren. Sowohl der Alltagsasthetik
wie auch der Hohen Kunst unterliegt also das gleiche Zwischenspiel des
Besonderen und Allgemeinen, des Kontingenten und des Apriori. Oberfla-
chen sind einzigartig und ideosynkratisch in threm Objektbezug: Wir be-
trachten >dieses< Mannequin und nicht irgendeines. Titulierungen als
»heifl« oder »geil« haben gerade den Sinn, konkrete Personen zu charakte-
risieren. Zugleich sind solche &sthetischen Vorstellungen auch allgemein,
denn sie stehen in Verbindung zu geteilten Bedeutungen und kulturellen

- am 14.02.2026, 18:12:


https://doi.org/10.14361/9783839408292-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IKONISCHES BEWUSSTSEIN | 283

Strukturen: Dieses Mannequin représentiert einen spezifischen Typ, stellt
also einen Fall einer allgemeinen Form dar. Gleiches gilt fiir die erotischen
Mainner und Frauen: Sie werden als besondere Exemplare ihrer Gattung
angeschen.

Die dsthetische Kraft eines Gegenstandes besteht darin, in einer {iber-
zeugenden und origindren Weise ein Allgemeines in ein Konkretes zu
iibersetzen. Auf der Ebene der Hohen Kunst liegt darin genau die kiinstle-
rische Herausforderung. Auch im Alltag geht es sowohl dem Designer,
dem Sammler wie dem Laien darum, nach diesem Kriterium Gegenstande
zu gestalten, auszuwihlen und zusammenzustellen. Man beobachte bei-
spielsweise folgenden Dialog zweier Frauen, die sich auf der Strafle vor
dem Frisiersalon begegnen:

»Ich mag Deine neue Frisur.«

»Ich steh’ auf den neuen Stil und Du?«

»Steht Dir wirklich gut.«

»Ich hab nach was Neuem gesucht.«

»Wo hast Du’s denn gefunden?«

»In der >Elle<. Und dann habe ich genau diese Farbe im Schaufenster des Frisier-
ladens wieder erkannt.«

»Sieht auf jeden Fall gut aus. Mal was Besonderes. Diese Farbe hab’ ich noch
nie bei Dir gesehen. Einfach toll!«

Wenn ein Kiinstler die richtige Kombination findet, wird sein Ergebnis
»Kunst«. Man kann es in einem beliebigen Museum ausstellen. Es markiert
einen »Uberschuss an Bedeutung« (Ricceur 1986), welches sowohl in der
Gegenwart oder auch erst in einer fernen Zukunft die Betrachter anspricht.
Wenn der Designer oder Hobby-Kiinstler eine gelungene Zusammenstel-
lung findet’, dann fiihlen wir uns als Betrachter in den gesellschaftlichen
Diskurs hineingezogen. Es ist also keineswegs nur die Form, die uns ans-
pricht, sondern das Erfahren von inhaltlichen Bedeutungen, die in der
Form transportiert wird.

The Status of the Moral

Es stellt ein kompliziertes Unterfangen dar, das richtige Verhiltnis zwi-
schen Oberfliche und Dichte zu finden. Dies setzt voraus, dass es gelingt,
zwei klassischen Fallstricken zu entgehen: ndmlich zum einen die dstheti-
sche Sensation nicht tiberzustrapazieren und dadurch jeglichen Bezug zu
gesellschaftlichen Bedeutungsstrukturen einzubiilen; zum zweiten den

5 Zubricolage< und zum sbricoleur< siehe Lévi-Strauss (1977). Zur Idee der
»Assoziation« siche Latour (2007: 17).

- am 14.02.2026, 18:12:


https://doi.org/10.14361/9783839408292-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

284 | JEFFREY C. ALEXANDER

kulturellen Inhalten vollends Tribut zu zollen und damit jegliche formal-
gestaltliche Originalitit aufzugeben. Wihrend ersteres Szenario zu >Asthe-
tizismusc fiihrt, ist letzteres gleichbedeutend mit >Moralismusc«.

Emile Durkheim ziihlt gemeinsam mit Weber zu den Griinderviitern
einer kulturwissenschaftlich orientierten Sozialwissenschaft. Durkheim wi-
dersprach, wie oben bereits angedeutet, Webers Grundansicht, dass dem
Ubergang von der traditionalen zur modernen Gesellschaft ein radikaler
epistemologischer Bruch vorausgegangen sei. Durkheim widmete sich in
seinem kulturwissenschaftlichen Hauptwerk >Die elementaren Formen des
religiosen Lebens«< den symbolischen Klassifikationen und Ritualen einfa-
cher totemistischer Gemeinschaften. Er ging dabei von der Grundiiberzeu-
gung aus, auf der Basis dieser Einsichten zugleich zu profunden Einsichten
tiber die modernen, sikularen symbolischen Formen gelangen zu kénnen.
Symbole des Heiligen einerseits und des Profanen andererseits, so schloss
er, strukturieren auch noch das moderne soziale Leben und stellen gleich-
sam den moralischen Bindungsstoff dar, der modernen Gesellschaften ein
ausreichendes MaB an sozialer Solidaritdt sicherstellt.

Diese Ideen haben inspirierend auf die Entwicklung semiotischer und
kultursoziologischer Ansdtze des 20. Jahrhunderts gewirkt. Doch nur sel-
ten ist diese Denkweise bis zu dem Bereich materieller Dinge vorgedrun-
gen. Einige Erkldrungsgriinde sind oben bereits angedeutet worden. Sie
stehen in Verbindung zu den empirischen und philosophischen Widersprii-
chen zwischen Materialismus und Idealismus und wohl auch mit denjeni-
gen der Moderne selbst. Solche Ambivalenzen lieBen sich selbst im Werk
Durkheims nachweisen. Er hat sich beispielsweise stets geweigert, das
Verhiltnis zwischen >Religion< und deren »materieller<« Grundlage zu ex-
plizieren. Das wird darin deutlich, dass er die 6konomischen Aktivitdten
einfacher Gesellschaften als »nicht-sozial< herunterspielte und die moderne
Okonomie als regoistisch« brandmarkte. Stets ging es ihm zentral darum,
hinter das zu gelangen, was er als das lediglich Sichtbare, die materielle
Hiille der Dinge bezeichnete, und zum Unsichtbaren, Geistigen und zu
dessen moralischen Urspriingen gelangen.

Diese Konstellation macht es umso notwendiger, auf ein kurzes Mo-
mentum in Durkheims Spatwerk hinzuweisen, das in fundamental diver-
gente Richtungen interpretiert werden kann. In einer der zentralen Passage
der >Elementaren Formen¢, in welcher er die Urspriinge des »manac, der
geistigen Quelle hinter den heiligen Totems, diskutiert, wendet sich Durk-
heim auf ungewohnte Weise der materiellen Form von Totems zu. Er re-
gistriert hier zundchst, auf welche Weise die holzernen Oberflachen der
Totems gestaltet sind und schlieBt daraus, »daf} der Totemismus an die ers-
te Stelle der Dinge, die er als heilig anerkennt, die figiirlichen Darstellun-
gen des Totems setzt« (1994: 260). Wo Durkheim genauer ausfiihrt, wo-
raus das Totem also in Wirklichkeit besteht, ist zu lesen: »aus einer mate-
riellen Form, unter der man sich diese immaterielle Substanz [mana] vor-

- am 14.02.2026, 18:12:


https://doi.org/10.14361/9783839408292-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IKONISCHES BEWUSSTSEIN | 285

stellt« (ebd., 262). Immer spricht Durkheim von materiellen Substanzen
und »materielle[n] Vermittler[n]« (ebd., 316). Da Moralitéit eben abstrakt
sei und nicht direkt zu beobachten ist, »konnen [wir] uns [Gefiihle] nur er-
kldaren, wenn wir uns auf ein konkretes Objekt beziehen, dessen Realitit
wir lebhaft fithlen« (ebd., 302). Materiale Kultur spielt im Totemismus ei-
ne entscheidende Rolle. Wenn etwa »die Leute der Rabenbruderschaft«
bestitigen, dass sie »Raben sind«, hat dies zur Voraussetzung, dass sie
glauben, »manac¢ hitte die » duBlere Form des Raben« (ebd., 262). Es sind
also lediglich »die vielen Bilder des Totems«, »was [die] Aufmerksamkeit
beriihrt« (ebd., 303): »Das Bild erinnert an sie und hélt sie wach, [...] ein-
graviert in Kultinstrumenten, auf Felsen, auf Schildern usw.« (ebd.).

In diesen Ausfiihrungen iiber den Totemismus, st6t Durkheim das Tor
zu den materiellen Grundlagen von Kultur auf. Der Vorgang der Symboli-
sierung, schreibt er, werde einfacher, wenn die Symbole »mit Dingen ver-
bunden sind, die dauern« (ebd., 316). Die Verbindung zwischen morali-
scher Tiefe und materialer Oberfliche »ist umso vollstindiger und ausgep-
ragter, je einfacher, bestimmter und leichter ein Symbol darstellbar ist«
(ebd., 302). Dauerhaft, einfach und bestimmt — das sind die konkretesten
Beschreibungen, die sich bei Durkheim im Hinblick auf die Frage nach der
sthetischen Form von Oberflichen und denjenigen materialen Grundlagen
des Erlebens auffinden lassen, die eine Vermittlung kultureller Bedeu-
tungsstrukturen tiber Fiithlen gewéhrleisten.

War sich Durkheim einerseits der Relevanz von >Gefiihls-Bewusst-
sein< und dsthetischer Formung bewusst, so ist dennoch zugleich offen-
sichtlich, dass er deren Funktion und Wechselwirkung nicht wirklich
durchschaut hat. Das Tor hatte er zwar aufgestoBen, hindurch gegangen ist
er nicht.

Hatte er dies, so wiirde er entdeckt haben, dass Kunstphilosophen den
Raum bereits dekoriert hatten. Als 1835 die Asthetik als ein neues philo-
sophisches Gebiet entdeckt wurde, definierte sie Baumgarten als »eine
Wissenschaft, wie etwas sensitiv zu erkennen ist« (Baumgarten: 85). In
den vorausgegangenen Jahrzehnten hatte man bereits begonnen, dem
Kiinstlerischen ein genuines Interesse zu widmen und zwar nicht nur unter
dem Signum des >Schonen¢, sondern auch demjenigen des »Erhabenenc.
Spétestens seit dem Romer Longinus kursierte die Kategorie des »Erhabe-
nen<. Im 17. Jahrhundert wurde sie von Boileau auf das Gebiet von Rheto-
rik und Poetik iibertragen. Angelsidchsische Autoren haben sie schlieBlich
in eine neue Richtung ausgefiihrt und sie mit dem Wilden, Affektuellen,
Dunklen und Transzendenten assoziiert und sie als Waffe gegeniiber den
unertriglichen Restriktionen des Franzosischen Neoklassizismus in An-
schlag gebracht.6 Diese Ausweitung gab AnstoB zu ersten Uberlegungen

6  Zum historischen und ideengeschichtlichen Hintergrund siehe die instruktive
Darstellung von Goldthwait (1960: 23ff.) sowie Guyer (2005: 3ff.).

- am 14.02.2026, 18:12:


https://doi.org/10.14361/9783839408292-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

286 | JEFFREY C. ALEXANDER

tiber das durch das Beschauen von duflerlichen Formungen gestiftete sinn-
liche Vergniigen. Fiir Shaftesbury, »[the] beautiful, the fair, the comely,
were never in the matter but in the art and design, never in body itself but
in the form of forming power« (1999: 322). Und fiir Hutchinson hatte man
das Erleben von Gestalt mit vollem Recht als »a sense« definiert, denn
»pleasure is different from any knowledge of principles, proportions,
causes, or the usefulness of the object« (1973: 36).

Den neuen Asthetikern wurde es zu einem zentralen Anliegen, eine
Verbindung zwischen sinnlich erfahrbarer Gestalt und moralischer Tiefe
herzustellen. Sie argumentierten, dass &dsthetische Erfahrung eine binire
Struktur aufwies und entsprechend das Schone und Erhabene jeweils in
bestimmten moralischen Vorstellungen ein Aquivalent finden. Hiufig
wurden #sthetische Uberzeugungen in Form moralischer Aussagen vorget-
ragen. Formen sind gerade dann schon, wenn Linien, Formen, Farben an-
ziehend wirken und Vergniigen bereiten — nach Edmund Burke die »Quali-
titen eines Korpers, durch die er Liebe oder eine dhnliche Leidenschaft
verursacht« (1980: 127). Mit anderen Worten, der dsthetische Sinn des
»Schonen< weckt moralische Gefiihle des Sakralen und Guten. Entspre-
chend wird das Bose als dessen Widerpart in Verbindung zum >Erhabe-
nen< gesetzt — so etwa wenn Burke das >Erhabene« eingrenzt als »alles,
was irgendwie schrecklich ist oder mit schrecklichen Objekten in Bezie-
hung steht oder in einer dem Schrecken dhnlichen Weise wirkt« (ebd., 72).
Das »Schone< handelt von Romantik und Leidenschaft, das yErhabene« von
Tragodie und Betrug. Das »Schone« ist klein, still, weich, rund und ausge-
wogen. Das »Erhabene« dagegen zdhlt als tibertrieben, laut, hart, eckig und
unausgewogen.7 Jede moralische Unterscheidung ist, wie man sieht, eng
verkniipft mit einer dsthetischen Differenz.

Kants kritischer Neuansatz am Ende des 18. Jahrhunderts hat nach
landldufiger Auffassung mit derartigen dsthetischen Sentimentalitéiten
endgiiltig aufgerdumt, indem er zwischen dem Sinn fiir 4&uere Form einer-
seits und den inhaltlichen Verpflichtungen von Vernunft und Moralitit an-
dererseits strikt geschieden und sie zu autonomen Sphédren deklariert hatte.
Bei genauerem Hinsehen wird man jedoch finden, dass sich die Sache
durchaus anders ausnimmt. Was er in Wirklichkeit erreichte, war eine sol-
che Beschrinkung und Engfiihrung des Asthetischen, dass es wiederum in
unmittelbare Nihe zur Vernunft und Moral geriet.8

Kant betonte, dass das, was die Sinne anspricht, die reine Form ist und
dass die dufBere Gestalt allein keine weitere Bedeutung tragt. Vielmehr sei

7 Siehe dazu im Einzelnen folgende Abschnitte in Burke (1980): Erster Teil,
Abschnitte 12, 13, 15; Zweiter Teil, Abschnitte 2, 7, 8, 13,17; Dritter Teil,
Abschnitte 13-16, 27.

8 Im angelsdchsischen Bereich hat sich Paul Guyer in seinen diversen Kant-
Interpretationen (1979, 1993, 2005) stark fiir die Anerkennung der Bedeu-
tung von Kants Asthetik engagiert.

- am 14.02.2026, 18:12:


https://doi.org/10.14361/9783839408292-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IKONISCHES BEWUSSTSEIN | 287

»das Gefiihl des Subjekts« (1990: 72) und nicht irgend ein »Begriff des
Objekts« (ebd.) der Bestimmungsgrund des Asthetischen. Wiire dies nicht
der Fall, wenn also die Form abhingig von festen Konzepten wire, so
miisste man die Bedeutung des Asthetischen uns deren Autonomie grund-
legend bezweifeln. Es wire unter dieser Gegebenheit auch moglich, vor
jeglicher Erfahrung die Bedeutung kiinstlerischer Objekte zu kennen, so-
dass deren Erfahrung letztlich selbst iiberfliissig wiirde. Gerade weil dsthe-
tische Bedeutung nicht durch Apriori-Begriffe determiniert ist, kann man
von einem freien Spiel der dsthetischen Phantasie sprechen. Kant ist je-
doch gleichzeitig auch bemiiht, zu zeigen, dass eine wirklich freie Erfah-
rung von kiinstlerischen Formen als vergniiglich zur Bedingung hat, sich
dabei an die selbst-auferlegten Grenzen der Autonomie zu halten, was mo-
ralische und verniinftige Urteile gegeniiber unverniinftigen Urteilen aus-
zeichnet. Folglich ermoglichen es uns dsthetische Urteile, Erfahrungen
auch tiber diese anderen Bereiche zu sammeln und zwar auf eine Weise,
wie sie sich niemals von selbst uns gegeniiber artikuliert haben kénnten.
Es ist also exakt auf diese eigentiimliche Qualitdt des Sich-nicht-Bestim-
menlassens durch verniinftiges Denken oder moralisches Urteilen und
nicht einer vollstdndigen Abtrennung beider Bereiche zuzuschreiben, dass
man von einer dsthetischen Erfahrung sprechen kann. Und ebenso die
Voraussetzung dafiir, dass aus der Erfahrung der Freiheit gegeniiber aprio-
rischen Determinationen letztlich auch ein moralischer und wissenschaftli-
cher Fortschritt resultieren kann. In einer seiner frithen »Vorlesungen iiber
Anthropologie« vom Wintersemester 1972/73 hatte Kant diesen Zusam-
menhang auf einfache Weise erortert: »Der ganze Nutzen der schonen
Kiinste ist der, dal sie die moralischen Vernunftsitze in ihrer ganzen in
vollem Glanz stellen und méchtig stiitzen« (1997: 33).

Die geschilderte dsthetisch-moralische Dichotomie von Schonheit/
Erhabenheit hat auch in der Folgezeit und letztlich sogar bis in die Ge-
genwart die Entwicklung des &sthetischen Diskurses in der Philosophie
grundlegend gepréigt.9 Selbstverstdndlich, wie Danto iiberzeugend und ve-
hement gezeigt hat, hat das Auftauchen von solchen kiinstlerischen Prakti-
ken wie der abstrakten, surrealen, Pop-, banalen, Konzept-, und Perfor-
mance-Kunst im 20. Jahrhundert vor Augen gefiihrt, dass mit der Schon-
heit/Erhabenheit — Dichotomie das Spektrum &sthetischen Schaffens nicht

9 Seitdem Aristoteles Platons Dictum, wonach das Asthetische eine Bedro-
hung fiir die Moral darstellt, herausgefordert hat, sind Fragen wie solche:
»what is the connection between art and knowledge? What is the connection
between aesthetics and morality?« (Guyer 2005: ixff.) immer wieder gestellt
worden und noch heute aktuell. Guyer schreibt weiter: »after several decades
in which »analytic< philosophers set these substantive issues aside in favor of
supposedly more respectable as well as more tractable questions about the
structure and logic of aesthetic language and discourse [...] precisely these
ancient questions have recently returned to the forefront of debate in Anglo-
American aesthetics« (ebd., x).

- am 14.02.2026, 18:12:


https://doi.org/10.14361/9783839408292-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

288 | JEFFREY C. ALEXANDER

erfasst werden kann."’ Gegen Dantos Argument liee sich einwenden, dass
diese Unterscheidung gleichwohl noch heute bei der Erorterung der fun-
damentalen Kategorien der sinnlichen Erfahrung — alternativ entweder als
Homologien oder Antinomien gegeniiber moralischer Urteile — Anwen-
dung findet.""

Was eine solche Auffassung der Hohen Kunst noch stirker erschiittern
diirfte, ist der Hinweis auf die Bedeutung von Asthetik im Alltag. Wie darf
man sich Moralitit und Vernunft verbunden mit dem Asthetischen auf der
Ebene des mit Konventionen und Typisierungen durchzogenen mundanen
Lebens vorstellen, wo man weder von dem freien Spiel gefithlsméBiger

10 Danto stellt die aktuelle Relevanz des Schénen und Erhabenen fiir die post-
reprisenationalistische Kunst grundlegend in Frage: »What the disgusting
and the abject — and for that matter the silly — help us understand is what a
heavy shadow the concept of beauty cast over the philosophy of art. And be-
cause beauty became, in the eighteenth century especially, so bound up with
the concept of taste, it obscured how wide and diverse the range of aesthetic
qualities is« (2003: 59).

11 Man betrachte etwa Patricia Hampls, Professorin fiir moderne Literatur, Be-

schreibung einer ungeplanten Begegnung mit Matisses spitem Gemilde
»Femme et poisons rouges<. Diese machte sie wihrend sie zu einer Verabre-
dung am Kunstinstitut in Chicago eilte. An ihrer interessanten Rekonstrukti-
on ihrer Reaktionen auf das Gemalde ldsst sich das Ineinanderflieen von
dsthetischer Oberfliche und moralischer Tiefe oder, anders ausgedriickt, der
Sakralitit des Schonen und der profanen Macht des Erhabenen gut beobach-
ten:
»I didn’t halt, didn’t stop. I was stopped. Apprehended, even. That’s how it
felt. I stood before the painting a long minute. I couldn’t move away. I
couldn’t have said why. I was simply fastened there. I wasn’t in the habit of
being moved by art. I wasn’t much of a museum goer. I’d never taken an art
history class, and I thought of myself as a person almost uniquely ungifted in
the visual arts [...] [But] maybe only someone so innocent of art history
could be riveted by a picture as I was that day by Matisse’s gazing woman
[...] with her no-sense post-Great War bob, chin resting on crossed hands,
elbows propped on the peachy table where, slightly to the left, a pedestal
fishbowl stands [...] The woman’s head is about the size of the fishbowl and
is on its level. Her eyes, though dark, are also fish, a sly parallelism Matisse
has imposed [...] what is the nature of her fishy gaze that holds in exquisite
balance the paradox of passion and detachment, of intimacy and distance?
[...] I absorbed the painting as something religious, but the fascination was
entirely secular. Here was body-and-soul revealed in an undivided paradise
of being [...] A Madonna, but a modern one, »liberated,« as we were saying
without irony in 1972. [...] But for once I wasn’t thinking in words; I was
hammered by the image. I couldn’t explain what the picture expressed, what
I intuited from it. But that it spoke, I had no doubt« (ebd., 2ff.). »I suppose it
was the first time | saw the elements of a painting, took in, without knowing
it, the composition, in other words, the thought, of a painting. Not simply the
thought of some object, but the thinking of the painter, the galvanizing sense
of an act of cognition occurring, unfinished by decisive, right there on the
canvas« (ebd., 15). »This created, not rendered, world follows (or helps) to
establish the tendency of modern art to be about the mind of the practitioner,
about perception and consciousness, and not about [...] stuff« (ebd., 25).

- am 14.02.2026, 18:12:


https://doi.org/10.14361/9783839408292-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IKONISCHES BEWUSSTSEIN | 289

Interpretationen noch von der asketischen Selbstbindung an die Regeln der
Vernunft ausgehen kann?

Eine Antwort auf diese Frage habe ich oben bereits zu geben versucht.
Im Weiteren will ich jedoch einen Losungsvorschlag unterbreiten, der sich
ausschlieBlich auf den philosophischen Diskurs der Asthetik stiitzt. Hierbei
wire etwa an Schopenhauers anti-kantianisch gerichtetes Eintreten fiir die
Kontemplation und gegen die reine Vernunft zu denken. Bekanntlich hegte
er grundlegende Zweifel an Kants Ausgangspunkt, dass ausschlieBlich ein
»reines, willenloses, schmerzloses, zeitloses Subjekt der ErkenntniB«
(Schopenhauer 1977: 232) die Barrieren, welche der Verbreitung von Ver-
nunft und Individualitit im modernen Leben im Wege standen, beseitigen
konnte. Auch wenn Schopenhauer durchaus darin zuzustimmen ist, dass
eine dsthetische Einstellung das moderne Leben bereichern konnte, ver-
fehlt sein weltabgewandter Asthetizismus die zentrale Bedeutung, die dem
asthetischen Erleben im Alltag fiir das Ausbilden des kognitiven wie mo-
ralischen Bewusstseins zuzuweisen ist. Es ist gar nicht notwendig, dass
wir uns selbst, unsere Vernunft, Moral und Sozialitdt aufgeben miissen,
damit wir Zugang zum mundanen sinnlichen Erleben gewinnen. Dieses ist
immer schon vorhanden. Dass alles Erleben ikonisch ist, meint also, dass
das Selbst, Vernunft, Moral und Sozialitdt immer schon iiber den Modus
des dsthetischen Erlebens vermittelt sind."”

Eine eindrucksvolle Manifestation, mit welchen philosophischen Mit-
teln man Schopenhauers Einwand entgegentreten kann, ldsst sich niemand
geringerem als Kant selbst wiederum entnehmen. Dieses Mal jedoch nicht
auf sein kritisches Werk, sondern stattdessen auf die vor-kritische Schrift
tiber seine »Beobachtungen iiber das Gefiihl des Schonen und Erhabeneng,
die bereit 25 Jahre zuvor erschienen waren. Kant traktiert hierin das Asthe-
tische aus der Perspektive eines »Beobachters« und nicht primér aus der
des »Philosophen«. In lockerem und lebendigem Stil diskutiert er &stheti-
sche Alltagsvorstellung wie Geschlecht, Nation, Zivilisation und Rasse.
Dabei tritt zum Vorschein, auf welche Weise konventionelle Moral zum
einen auf dsthetischer Erfahrung aufruht und zum anderen durch den bini-
ren Diskurs {iber das Schone und Erhabene legitimiert wird. Statt darzule-
gen, wie sinnliches Erleben von Oberflichen moralische Tiefe geradezu
ausschlief3t, gibt diese frithe Quelle vielmehr — auf gelegentlich bestiirzen-
de Weise — Aufschluss iiber diesen wechselseitigen Zusammenhang.

Wie in seinen spiteren Arbeiten, so beschrieb auch er junge Kant die
Sinneserfahrung als unabhéingig und bedeutsam, wobei er begriindete: » Es
kommt hiebei nicht so sehr darauf an, was der Verstand einsehe, sondern
was das Gefiihl empfinde« (1968: 225). In Auseinandersetzung mit Ed-

12 Hier variiere ich Argumente, die ich oben bereits ausgefiihrt habe. Man darf
also vermuten, dass es Schopenhauer und Nietzsche in dessen Gefolge war-
en, die Weber in seiner Attacke gegen die unmoralische Welt-verneinende
Haltung des modernen Asthetizismus im Visier hatte.

- am 14.02.2026, 18:12:


https://doi.org/10.14361/9783839408292-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

290 | JEFFREY C. ALEXANDER

mund Burke, dessen »Philosophical Enquiry< nur wenige Jahre zuvor er-
schienen war, legte er seine Ambition dar, dem urspriinglichen Sinn von
»Beobachtungen« geméil, die beiden Aspekte der édsthetischen Erfahrung
auf die »jedem Menschen eigenen Gefiihle« (1968: 207) und nicht die
»Beschaffenheit der duleren Dinge« (ebd.) zuriick zu beziehen. Sein konk-
retes Thema definierte er symptomatischer Weise als »das Gefiihl des Er-
habenen und des Schonen« (ebd., 208; Hervorhebung J.C.A.) und eben
nicht etwa das Wesen des Schonen und Erhabenen schlechthin.

Zunichst scheint Kant noch der folgenden Verheiflung entsprechen zu
wollen:

»Der Anblick eines Gebirges, dessen beschneite Gipfel sich tiber Wolken erhe-
ben, die Beschreibung eines rasenden Sturms, oder die Schilderung des holli-
schen Reichs von Milton erregen Wohlgefallen, aber mit Grausen; dagegen die
Aussicht auf blumenreiche Wiesen, Théler mit schlingelnden Bachen, bedeckt
von weidenden Heerden, die Beschreibung des Elysium, oder Homers Schilde-
rung von dem Giirtel der Venus veranlassen auch eine angenechme Empfindung,
die aber frohlich und lichlelnd ist« (ebd., 208; Hervorhebung J.C.A.).

Geméil dieser Beschreibung regen aktive Konstruktionen der Alltagswahr-
nehmung kiinstlerische Umsetzungen dieser Erfahrung an, wobei hierbei
die Kategorien des Schonen und Erhabenen zur Anwendung kommen.
Doch schon wenige Passagen spiter riickt Kant von diesem Erklarungsweg
ab, wenn er das Schone und Erhabene als urspriingliche Eigenschaften der
Objekte selbst darstellt. Auf essentialisierende Weise deckt er im Weiteren
die strukturellen Merkmale des Asthetischen auf und setzt diese zu be-
stimmten moralischen Formen in Bezug:

»Hohe Eichen und einsame Schatten im heiligen Haine sind erhaben, Blumen-
betten, niedrige Hecken und in Figuren geschnittene Bdume sind schon. Die
Nacht ist erhaben, der Tag ist schon. [...] Gemiithsarten, die ein Gefiihl fiir das
Erhabene besitzen, werden durch die ruhige Stille eines Sommerabendes, wenn
das zitternde Licht der Sterne durch die braune Schatten der Nacht hindurch
bricht und der einsame Mond im Gesichtskreise steht, allmahlig in hohe Empfin-
dungen Der glianzende Tag floBt geschiftigen Eifer und ein Gefiihl von Lustig-
keit ein. Das Erhabene riihrt, das Schone reizt. Die Miene des Menschen, der im
vollen Gefiihl des Erhabnen sich befindet, ist ernsthaft, bisweilen starr und ers-
taunt. Dagegen kiindigt sich die lebhafte Empfindung des Schonen durch gldn-
zende Heiterkeit in den Augen, durch Ziige des Léchlens und oft durch laute
Lustigkeit an« (ebd., 208f.; Hervorhebung J.C.A.).

Die Verbindung zwischen Asthetik und Moral wird also bestitigt — jedoch
um den Preis der Autonomie des Asthetischen. Die Bedeutung der #stheti-
schen Form ist hier rein auf die Widerspiegelung moralischer Qualitéten
reduziert: »Erhabene Eigenschaften flolen Hochachtung, schone aber Lie-

- am 14.02.2026, 18:12:


https://doi.org/10.14361/9783839408292-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IKONISCHES BEWUSSTSEIN | 291

be ein« (ebd., 211). Weiter heiit es: »Freundschaft hat hauptsdchlich den
Zug des Erhabenen, Geschlechterliebe aber des Schonen an sich« (ebd.).
Die &sthetische Oberfliche hat nur noch den Effekt der Naturalisierung
moralischer Gehalte. Asthetische Erfahrung erméglicht das sinnliche Erle-
ben dieser Gehalte als ob sie wirklich und wahr wéren: »Selbst die braun-
liche Farbe und schwarze Augen sind dem Erhabenen, blaue Augen und
blonde Farbe dem Schonen ndher verwandt« (ebd., 213).

Das fiir uns Interessante an diesem Beispiel einer Reduktion von
Asthetik auf Moral besteht darin, dass wir hier einerseits einer klassischen
Variante eines Essentialismus begegnen, andererseits aber auch eine De-
monstration {iber das Wechselverhiltnis von Oberfliache und Tiefe im All-
tag vor uns liegen haben, die noch heute aktuell erscheint. Aus unserer
heutigen Perspektive liefert dieser Fall von Kants selbstbewusst vorgetra-
genem Referat einen idealtypischen Beleg dafiir, wie der Alltags-
Essentialismus mittels der Applikation von Oberfliche/Tiefe die ge-
schlechtlichen und rassischen Stereotype der Zeit reproduziert.

In eloquenter Manier rasoniert er dariiber, wie die moralischen Eigen-
schaften der Frauen es ihnen erméglicht »durch das Merkmal des Schonen
kenntlich« (ebd., 228) zu sein:

»ihre Gestalt (ist) tiberhaupt feiner, ihre Ziige zdrter und sanfter, ihre Miene im
Ausdrucke der Freundlichkeit, des Scherzes und der Leutseligkeit bedeutender
und einnehmender« (ebd.; Hervorhebung J.C.A.).

Die dichotom strukturierte Eigenart des Asthetischen wird hier also, an-
ders gesagt, iiber angeborene moralische Eigenschaften erklért. Frauen, so
Kant, »ziehen das Schone dem Niitzlichen vor« (ebd., 229). Dies wie-
derum gehe auf »ein angebornes stirkeres Gefiihl fiir alles, was schon,
zierlich und geschmiickt ist« (ebd.) zuriick.

»Sie haben sehr frith ein sittsames Wesen an sich, wissen sich einen feinen Ans-
tand zu geben und besitzen sich selbst; und dieses in einem Alter, wenn unsere
wohlerzogene minnliche Jugend noch unbéndig, tolpisch und verlegen ist«
(ebd.).

Er behauptet weiter, dass die »moralische Zeichnung« einer Frau »in den
Mienen oder Gesichtsziigen sich kennbar macht« (ebd., 236) und fiigt hin-
zu: »so fern sie in den Mienen oder Gesichtsziigen dazu: sofern »sich in
ihrem Gesicht ein zirtlich Gefiihl und wohlwollendes Herz abmalt« (ebd.).
Dass Frauen also als >schon« angesehen werden, verdankt sich nach Kant
keinen &sthetischen und moralischen Konventionen. Sie sind schén aus
dem Grund, weil sie Frauen sind! Scherzhaft fiigt er noch an, dass wenn
eine Frau entgegen ihrer Natur handelt und vorgibt, sich in »abstracte Spe-

- am 14.02.2026, 18:12:


https://doi.org/10.14361/9783839408292-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

292 | JEFFREY C. ALEXANDER

culationen oder Kenntnisse, die niitzlich, aber trocken sind« (ebd., 230), zu
iiben vorgebe, »noch einen Bart dazu haben« (ebd.) moge.

Dennoch liegt dem ein serigser Sachverhalt zugrunde. Wenn das Phy-
sische einen sicheren Indikator fiir die einer Person eigene Moral abgibt,
dann wire das geschlechtliche und rassische Profil einer bestimmten Zeit
gleichbedeutend mit der Moral einer Epoche. Kant stellt deshalb die un-
gewohnliche Behauptung auf, dass auerhalb Europas die Fahigkeit, das
Schone mit dem Weiblichen gleichzusetzen keineswegs verbreitet ist:

»Betrachten wir das Geschlechter=Verhiltnif} in [anderen] Welttheilen, so finden
wir, da3 der Européer einzig und allein das Geheimnif3 gefunden hat, den sinnli-
chen Reiz einer méchtigen Neigung mit so viel Blumen zu schmiicken und mit
so viel Moralischem zu durchflechten« (ebd., 254).

Im Gegensatz zu der »sehr anstidndig(en)« (ebd.) Ausschmiickung des
Weibes durch den Européer, »(ist) der Bewohner des Orients in diesem
Punkte von sehr falschem Geschmacke« (ebd.). Denn er »(hat) er keinen
Begriff hat von dem sittlich Schonen« (ebd.). Stattdessen »gerith (er) auf
allerlei verliebte Fratzen« (ebd.). Kant fragt schlieflich: »In den Lindern
der Schwarzen was kann man da besseres erwarten?« (ebd.).

Diese einfache Frage bringt das normative Risiko, das jeder Vermi-
schung von dsthetischer Oberfliche und moralischer Tiefe notwendig in-
hérent ist, zum Vorschein. Zum einen sollten wir uns als kritische Interpre-
ten davor hiiten, zu denken, ein dufleres Erscheinungsbild bringe etwas auf
natiirliche Weise zum Ausdruck. Auf der anderen Seite scheint jedoch
ikonisches Bewusstsein genau dies nahe zu legen.

Zum Status des Realen

Es war notwendig, auf die ethische und politische Ambiguitit hinzuwei-
sen, die moderne Kritiker fiir den zentralen Zug des Realen ausgegeben
haben. Eine Moglichkeit, der moralistischen Falle zu entgehen, hatten wir
zum einen darin beschrieben, zu behaupten, dass Ikonen weder moralisch
noch politisch seien. Vielmehr werden sie dann als >real« deklariert. Das ist
nicht Kants moderner Standpunkt, sondern vielmehr der empiristische, der
als eine weitere moderne Alternativstrategie zu Moralismus und Astheti-
zismus zu begreifen ist. Diese Losung setzt mit Locke ein und erreicht im
19. Jahrhundert mit der Geburtsstunde von Photographie und dem Auf-
kommen des Kapitalismus und den ihn begleitenden kritischen Stimmen
den Hohepunkt ihrer Verbreitung. Das dialektische Grundverhéltnis zwi-
schen Oberfldche und Tiefe wird hier nicht zugunsten der einen oder ande-
ren Seite der Unterscheidung entschieden, sondern von Grund auf aufge-
16st. Wissenschaftliche Wahrheit soll hier die Kriterien von Moralitdt und

- am 14.02.2026, 18:12:


https://doi.org/10.14361/9783839408292-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IKONISCHES BEWUSSTSEIN | 293

Asthetik ersetzen. Letztere seien iiberfliissig, da wir nun iiber direkten Zu-
gang zu den Dingen an sich verfligen. Ein solcher Realismus liegt nicht
nur Peirces (1960) Theorie des »icons< Zugrunde]3, sondern letztlich auch
noch aktuellen Stimmen, die — nicht nur in der Photographie-, sondern
auch in der Filmtheorie — den Status des Denotativen (Gezeigten) gegenii-
ber demjenigen des Konnotativen (Symbolischen) aufwerten wollen, so
wie etwa der Filmtheoretiker Andre Bazin (1967), der schon in den 60ern
behauptete, die »Ontologie« des Kinos sei Film.

In diesem Geiste hatte bereits schon Marx von dem »Warenfetischis-
mus« des Kapitalismus gesprochen. Das Produkt wiirde hier eben nicht
nach seinem Gebrauchswert geschétzt, sondern gemif3 dem durch Phanta-
sie und Einbildung beforderten Besitzwunsch. Der Fetischismus, so Marx
kritisch, verdeckt dabei die >reale< Bedeutung von Waren, der eigentlich
durch den Tauschwert bestimmt ist. Erst nachdem eine kritische Gesell-
schaftswissenschaft diesen Zusammenhang aufgedeckt habe, so folgerte
er, konne eine neue Okonomie etabliert werden, die Giiter gemiB deren
Gebrauchswert produzieren lésst.

In den vergangenen beiden Jahrzehnten sind solche Forderungen auf
der Grundlage von bedeutenden empirischen Untersuchungen hinterfragt
worden. Dabei wurde etwa gezeigt, wie der Kapitalismus der Gegenwart
geradezu eine sog. »decommodification« im Sinne einer >Individualisie-
rung¢« der Angebotsprodukte unterstiitzt. In diesem Sinne hat Kopytoff
(1986) von einer »singularization« der Produkte gesprochen und diese
Diagnose ist in Millers (1987, 1998) »Theorie des Shoppings< tendenziell
bestitigt worden. Ebenso weisen die Ergebnisse von Campbells (1987)
historischer Archdologie, die eine Verbindung zwischen Konsumismus,
Romantizismus und Hedonismus gezeichnet hat, sowie die ethnographi-
schen Studien von Czikszentmihalyi/Rochberg-Halton (1981: 55-89) und
Woodward (2003) in dieselbe Richtung der Betonung des nicht-
instrumentellen Stellenwerts von Dingen.14

13 Umberto Eco (1985) hat eine parallele Kritik gegeniiber Peirces Theorie des
icons< angesetzt.

14 Eine Position, welche auf der Basis postmoderner Ausgangspunkte die Rich-
tigkeit von Marx’ Reduktion des ikonischen Bewusstseins fiir das industriel-
le Zeitalter betont und zugleich deren Anwendbarkeit auf die postindustrielle
Welt in Zweifel zieht, vertritt Featherstone (1992). Im Hinblick auf die
konkreten makro-6konomischen Hintergriinde der postmodernen Gesell-
schaft und ihrer Bediirfnisse liefern Lash/Urry (1994: 60-144), Welsch
(1996) und Lash/Lury (2007) instruktive Informationen.

- am 14.02.2026, 18:12:


https://doi.org/10.14361/9783839408292-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

294 | JEFFREY C. ALEXANDER

Zum Status des Geistigen

Die zuvor angedeutete realistische Kritik von Oberfldche/Tiefe hat entge-
gen ihrer urspriinglichen Intention ein Bild des Materialismus als eines an-
ti-dsthetischen und anti-moralischen Denktypus befordert und hat dabei
auf diverse Spielarten wie sozialer Realismus, Sozialtechnologie und So-
zialismus rekurriert. Eine weitergehende Interpretationsrichtung aus der
kritischen Tradition wandte sich gegen dessen Fixierung auf das materielle
Objekt selbst. Die ihrer Kritik zu Grunde liegende Aversion gegen den
»nachgiebigen< Materialismus, welcher sein Vertrauen an rein duf3erliche
Objekte heftet, ohne Geist und Verstand oder gar ohne jegliche Beschrin-
kung konsumiert, stellt ein traditionelles Grundmotiv der sog. Achsenzeit-
Zivilisationen dar und hat zu entsprechenden Gegenreaktionen etwa in
Form der Forderung nach einem kompletten Riickzug aus der Welt Anlass
gegeben. Laut solchen Verheilungen verliere der Mensch sich selbst,
wenn er sich Idole schafft. Nicht in materiellen Formen, sondern allein im
abstrakten Geist habe man das Géttliche zu suchen, nicht auBerhalb, son-
dern in einem selbst.

Das Eintreten fiir den Ikonoklasmus (im Gegensatz zum Ikonozismus)
war gleichbedeutend damit, das Ikonische in einen Gegensatz zum Geisti-
gen zu ricken. Und diese Demontage der Idole war das gemeinsame
Grundanliegen sowohl des antiken Judentums wie auch des Puritanismus,
die beide als Wegbereiter der modernen Welt gelten. William Mitchell
(1986) hat in Charles de Brosses »Du Culte des dieux fetiches< diejenige
Quelle ausgemacht, die den Horror des Fetischs in die westliche Perspek-
tive auf die totemistische Religion einfacher Volker eingeschleust hat. De
Brosse hatte behauptet, dass der Totemismus »more ancient than idolatry
properly so called« und zutiefst »savage and coarse« (Mitchell 1987: 191)
sei, denn er bete Pflanzen, Tiere sowie seelenlose Objekte an. G6tzenanbe-
ter waren Volker, »in whom >the memory of Divine Revelations is entirely
extinguished«« (ebd., 193). Wie weit ist dies von den angedeuteten Anti-
Konsumerismus-Bewegungen der Gegenwart entfernt?

Literatur

Bazin, Andre (1967). What is Cinema? Berkeley: University of California Press.

Baumgarten, Alexander Gottlieb (1983). Philosophische Betrachtungen iiber ei-
nige Bedingungen des Gedichtes. Hamburg: Meiner.

Brown, Bill (2001). »Thing Theory«. In: Critical Inquiry 1. Jg., Heft 1. S. 1-22.

Burke, Edmund (1980). Philosophische Untersuchung iiber den Ursprung unse-
rer Ideen vom Erhabenen und Schénen. Hamburg: Meiner.

Campbell, Colin (1987). The Romantic Ethic and the Spirit of Modern Consum-
erism. Oxford: Blackwell.

- am 14.02.2026, 18:12:


https://doi.org/10.14361/9783839408292-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IKONISCHES BEWUSSTSEIN | 295

Csikszentmihalyi, Mihaly/Rochberg-Halton, Eugene (1981). The Meaning of
Things: Domestic Symbols and the Self. Cambridge: Cambridge University
Press.

Danto, Arthur C. (2003). The Abuse of Beauty: Aesthetics and the Concept of
Art. Chicago: Open Court.

Dilthey, Wilhelm (1993). Der Aufbau der geschichtlichen Welt in den Geistes-
wissenschaften. Frankfurt/Main: Suhrkamp.

Durkheim, Emile (1994). Die elementaren Formen des religiosen Lebens. Frank-
furt/Main: Suhrkamp.

Eco, Umberto (1985). »Producing Signs«. In: Blosnky, Marshall (Hg.): On
Signs. Baltimore: Johns Hopkins University Press. S. 176-183.

Featherstone, Mike (1992). »Postmodernism and the Aestheticization of Every-
day Life«. In: Lash, Scott/Friedman Jonathan (Hg.): Modernity and Identity.
London: Blackwell, S. 265-290.

Freud Sigmund (2001). Die Traumdeutung. Frankfurt/Main: Fischer.

Goldthwait, John T. (1960). »Translator’s Introduction«. In: Immanuel Kant:
Observations on the Feeling of the Beautiful and Sublime. Berkeley: Univer-
sity of California Press. S. 1-38.

Gumbrecht, Hans Ulrich (2006a). »Aesthetic Experience in Everyday Worlds:
Reclaiming an Unredeemed Utopian Motif«. In: New Literary History 37.
Jg. S.299-318.

Gumbrecht, Hans Ulrich (2006b). In Praise of Athletic Beauty. Cambridge,
Mass: Belknap Press.

Guyer, Paul (1979). Kant and the Claims of Taste. Cambridge, Mass.: Harvard
University Press.

Guyer, Paul (1993). Kant and the Experience of Freedom: Essays on Aesthetics
and Morality. Cambridge: Cambridge University Press.

Guyer, Paul (2005). Values of Beauty: Historical Essays in Aesthetics. New
York: Cambridge University Press.

Harré, Rom (2002). »Material Objects in Social Worlds«. In: Theory, Culture,
and Society 19. Jg., Heft 5/6. S. 23-33.

Jay, Martin (2003). »Drifting Into Dangerous Waters: The Separation of Aes-
thetic Experience from the Work of Art«. In: Matthews, Pamela
R./McWhirter, David (Hg.): Aesthetic Subjects. Minneapolis: University of
Minnesota Press. S. 3-27.

Kant, Immanuel (1968). »Beobachtungen tiber das Gefiihl des Schénen und Er-
habenen«. In: Kants Werke. Akademie Textausgabe. Bd. II: Vorkritische
Schriften I (1757-1777). Berlin: de Gruyter & Co. S. 205-256.

Kant, Immanuel (1990). Kritik der Urteilskraft. Hamburg: Meiner.

Kant, Immanuel (1997). Gesammelte Schriften. Bd. 25, Abt. 4: Vorlesungen. Bd.
2: Vorlesungen iiber Anthropologie. Berlin: de Gruyter & Co.

Kopytoff, Igor (1986). »The Cultural Biography of Things: Commoditization as
Process«. In: Appadurai, Arjun (Hg.): The Social Life of Things: Commodi-

- am 14.02.2026, 18:12:


https://doi.org/10.14361/9783839408292-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

296 | JEFFREY C. ALEXANDER

ties in Cultural Perspective. Cambridge: Cambridge University Press. S. 64-
91.

Lash, Scott/Lury, Celia (2007). Global Culture Industry: The Mediation of
Things. Cambridge: Polity Press.

Lash, Scott/Urry, John (1994). Economies of Sign and Space. London: Sage.

Latour, Bruno (2007). Eine neue Soziologie fiir eine neue Gesellschaft. Einfiih-
rung in die Akteur-Netzwerk-Theorie. Frankfurt/Main: Suhrkamp.

Lévi-Strauss, Claude (1977). Das wilde Denken. Frankfurt/Main: Suhrkamp.

Mead, George Herbert (1967). Mind, Self, and Society from the Standpoint of a
Social Behaviorist. Chicago: University of Chicago Press.

Mead, George Herbert (1968). Geist, Identitit und Gesellschaft aus der Sicht des
Sozialbehaviorismus. Frankfurt/Main: Suhrkamp.

Mead, George Herbert (2001). »The Social Character of Instinct«. In: Deegan,
Mary Jo (Hg.): George Herbert Mead: Essays in Social Psychology. New
Brunswick: Transaction Publishers. S. 3-8.

Miller, Daniel (1987). Material Consumption and Mass Consumption. Oxford:
Blackwell.

Miller, Daniel (1998). A Theory of Shopping. Cambridge: Polity Press.

Mitchell, William J. T. (1987). Iconology: Image, Text, Ideology, Chicago: Uni-
versity of Chicago Press.

Nagel, Thomas (1992). Der Blick von nirgendwo. Frankfurt/Main: Suhrkamp.

Pierce, Charles Sanders (1960). »The Icon, Index, and Symbol«. In: Collected
Papers of Charles Sanders Peirce. Bd. 2. Cambridge: Harvard University
Press. S. 156-173.

Powers, Richard (2003). The Time of Our Singing. London: Heinemann.

Reed, Isaac (im Erscheinen). »Justifying Sociological Knowledge: From Realism
to Interpretation«. In: Sociological Theory 26. Jg., Heft 2.

Riceeur, Paul (1971). Symbolik des Bosen. Freiburg: Alber.

Riceeur, Paul (1986). Die lebendige Metapher. Miinchen: Fink.

Seel, Martin (2000). Asthetik des Erscheinens. Miinchen: Hanser.

Seel, Martin (2005). Die Macht des Erscheinens. Texte zur Asthetik. Frank-
furt/Main: Suhrkamp.

Schopenhauer, Arthur (1977). »Die Welt als Wille und Vorstellung«. In: Ders.
Werke. Ziircher Ausgabe. Bd 1. Ziirich: Diogenes Verlag.

Shaftesbury, Earl of [Anthony Ashley Cooper] (1999). Characteristics of Men,
Manners, Opinions, Times. Cambridge: Cambridge University Press.

Welsch, Wolfgang (1996). » Aestheticization Processes: Phenomena, Distinctions
and Prospects«. In: Theory, Culture, and Society 13. Jg., Heft 1. S. 1-24.

Woodward, Ian (2003). »Divergent Narratives in the Imagining of the Home
Amongst Middle-Class Consumers: Aesthetics, Comfort and thee Symbolic
Boundaries of Self and Home«. In: Journal of Sociology 39. Jg., Heft 4.
S.391-412.

- am 14.02.2026, 18:12:


https://doi.org/10.14361/9783839408292-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

