
Rezensionen 613

complexes et variées. Si Mircea Eliade conçoit le rite
comme représentation scénique de paradigmes contenus
dans les mythes, on peut aussi voir les mythes comme
justifications imagées de rituels préexistants (initiations),
ou bien comme simples discours d’évocation d’un pa-
rangon (Narcisse, Œdipe) sans véritable traduction ri-
tuelle (sauf évitement de la belle-mère, la prohibition
de l’inceste étant un interdit). Pour Jean Cuisenier, le
rite donne à penser, et inversement bien des mythes
se délitent en formulaires fixés par l’écriture. Face à
Claude Lévi-Strauss réfléchissant surtout à partir de
cas amérindiens, Cuisenier dit ses différences de points
de vue : la mythologie locale nous instruit plus sur la
société concrète d’où elle provient que sur le fonction-
nement abstrait de notre esprit. La pensée enveloppée
par le rite, somptueux et raffiné dans les sociétés bal-
kaniques, n’est pas en voie d’abâtardissement et ne
s’ensevelit pas dans l’action. Sans nécessaires moyens
verbaux, l’activité rituelle n’a rien d’une forme inchoa-
tive de la pensée. C’est le rite qui souvent confère le
sens au récit.

Et puis il y a rite sans mythe, chez les marins
pêcheurs de Fécamp qui, comme les Trobriandais,
s’assurent de captures non aléatoires par un petit rite de
départ contre les chahuts marins, après bateau baptisé,
chaluts bénis et interprétation des signes : “Les coucous
ont chanté, l’orphie est arrivée” signalée aussi par le vent
d’amont qui rend l’eau trouble. À d’autres moments, le
hareng sort. À la criée du poisson, le jugement objectif
de la qualité réduit le champ du rite (45). Protocole plus
que rite, le repas à la table d’hôte de Churchill College
de Cambridge où les nobles invités se plient au lavement
des mains puis apprécient les échansons de la bière (les
butlers) en sachant que l’ordre des convenances prime
celui des succulences ! (69)

Sachant par comparaison ce qu’est le rite, il faut se
demander ce que fait l’activité rituelle. Ex. : engager par
la parole dans le mariage par une jonction de mains,
de têtes et métonymiquement de sexes, perpétuer et
renouveler l’identité sociale des Arméniens immigrés
en France (88). Le rite impulse plus qu’il ne représente.
Il se vit et anime la société dans ses profondeurs sans
jamais s’enfermer dans un conservatoire.

Entre les menus faits toujours interprétés de la
même façon chez les folkloristes et les intuitions sur-
classées des généralistes d’une thématique, il faut savoir
pondérer. L’anthropologie sociale est trop souvent por-
teuse d’un multiculturalisme creux et vague, et n’est au-
cunement habilitée à se substituer à l’ethnologie (183),
laquelle porte un regard plus intérieur qu’éloigné, tout
en sachant explorer le jadis et le naguère en même temps
que l’histoire récente, même après la date de péremption
du régime de Ceaucescu. Point de temporalités uniques,
mais, sans référence à Gurvitch, le temps des travaux
champêtres, celui des politiques sujet aux tornades, celui
de “l’au-delà” des Églises !

Ah, cette vibration aux chapes d’or des archiman-
drites, et aux seize rayons du soleil d’Alexandre dans
quelque Macédoine enslavée puis délavée, le rouge
n’ayant pas tenu ! Dans les diverses Macédoines, le

soleil d’Alexandre, puissant identificateur, doit-il être un
signe de ralliement national ou ethnique ? Et en Bulgarie
que faire des icônes cultuelles devenues biens culturels
des musées ? Seulement les déchiffrer comme le faisait
Panofsky, le prophète Elie suspendu à une cimaise ne
se livrant plus à la palpation et au baiser.

Les rites se modifient. À Sofia, le mausolée du “tsar
rouge brièvement sanctifié” est devenu un cube de béton
désaffecté. Mais la croyance orthodoxe a fléchi. Les
codes icôniques de l’hagiographie découpée en épisodes
peuvent désormais se lire au Musée autant que dans
les lieux de culte. Le communisme a rendu blafard le
cérémonial des noces désormais civil et formel. Il y
a bien fêtes et rites, mais revus et corrigés dans les
terroirs du matérialisme historique. Même les marchands
du temple ne croient guère qu’en Saint Marc . . ., de
Bourgogne, slibovic ou tuica, et beaucoup n’allument
les feux de la Saint Jean que dans le cœur des filles.
Les rites saisonniers demeurent encore festifs dans le
bloc est-européen débloqué, mais le légendaire et le
profane se substituent au religieux et au magique. Un
peu partout, la fin de la seconde guerre mondiale a
refroidi la piété, et les saints patrons de village ne
savent plus assurer une bonne moisson et une abondante
descendance. Reste à savoir si l’avenir incertain des rites
coutumiers est lié au refuge dans une ethnicité valorisée
(bulgare, turque, albanaise, valaque, hongroise, tsigane).
Il y a tant de capitaux linguistiques, religieux, politiques,
symboliques en cause, et si peu de politiques culturelles
cohérentes !

Tout comme autrefois sur les rivages incertains des
mers héllènes. Certains rites servaient à se protéger
des vents d’Éole enfermés dans une outre. Iphygénie
y a risqué sa peau. Mais il n’est plus d’outre marine,
ni de sacrifice de boeufs. N’est gonflée que la joue
du génie de Botticelli pour la “Naissance de Vénus”.
De l’autrefois au naguère, on passe des pronostics de
météorologie marine émis par Diodore de Sicile aux
prières à Saint Barthélémy qui fait craindre les démons
du ventre de la terre et fait espérer la puissance du
Seigneur du haut des cieux. Bon vent pour la Sicile
ou pour Saint Barth ! dirai-je au barreur de catamaran,
Jean Cuisenier, dont la remarquable maı̂trise du verbe
ajoute à la séduction d’une pensée claire, documentée,
à la fois forte et modérée, interrogative par jeu : notre
monde désenchanté est-il demandeur de cérémonies, de
régals, de fêtes, d’habitudes, de rites ? La réponse est
immédiate, antérieurement argumentée : “Les usages, les
pratiques, les rites profanes et religieux façonnent la
substance culturelle des peuples et de leurs civilisations”
(186). Claude Rivière

Deegalle, Mahinda (ed.): Buddhism, Conflict, and
Violence in Modern Sri Lanka. London: Routledge,
2006. 277 pp. ISBN 978-0-415-35920-7. Price: £ 75.00

Das Buch ist in erster Linie an Buddhismus-Experten
gerichtet, aber es ist dennoch auch für Ethnologen span-
nend, vor allem für Forscher über Krieg und Gewalt.
Das Buch beinhaltet eine interessante Sammlung von

Anthropos 102.2007

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-2-613 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:03:23. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-2-613


614 Rezensionen

Artikeln, die sich mit den Ursachen und möglichen
Lösungsstrategien des andauernden Bürgerkriegs in Sri
Lanka auseinandersetzen. Unter den fünfzehn Autoren
sind weltbekannte Spezialisten für Buddhismus bzw.
Sri Lanka; viele sind gebürtig aus Sri Lanka und leh-
ren heute an amerikanischen oder europäischen Uni-
versitäten. Das Buch präsentiert insgesamt eine gute
Zusammenstellung von etischen und emischen Blicken
auf einen Konflikt, der im Verlauf des 20. Jhs. von
ethnisch-religiösen Spannungen zu einem gewalttätigen
Bürgerkrieg eskalierte, wie Peter Kloos in einem von
Ingo Schröder und mir herausgegeben Buch beschrieb
(Anthropology of Violence and Conflict. London 2001).
Leider geht keiner der Autoren in dem vorliegenden
Sammelwerk auf Kloos oder andere Ethnologen ein, die
sich mehr theoretisch mit Krieg und Gewalt auseinan-
dersetzen. Die Perspektive ist vor allem auf eine kano-
nische Analyse des Konflikts innerhalb des Buddhismus
gerichtet. D. h. es geht den Autoren um eine Konflikt-
analyse im buddhistischen Kontext. Wenngleich dieser
Schwerpunkt auf dem ersten Blick als Einschränkung
erscheint, bietet er eine wichtige Ergänzung zu ethno-
logischen Studien, die oftmals soziopolitische Ursachen
erforschen, dabei aber die enge Verbindung von Reli-
gion und Identität bzw. Kultur übersehen. So ignorierte
Kloos in seiner Analyse des srilankischen Bürgerkriegs
die zentrale Frage, warum ein Land, dessen Bewoh-
ner mehrheitlich Buddhisten sind und damit Anhänger
einer überaus toleranten Religion, so in einem Krieg
verwoben ist, dass es sich daraus trotz internationaler
Friedensbemühungen und eines katastrophalen Tsunami
nicht befreien kann.

Genau das ist die Frage, die zu dem vorliegenden
Buch führte. Der Herausgeber, Mahinda Deegalle, lehrt
an der Bath Spa University Religionswissenschaft und
arbeitet derzeit über die Rolle buddhistischer Mönche
im politischen System Sri Lankas, vor allem im Parla-
ment. Er war Mitorganisator einer internationalen Kon-
ferenz zu Buddhismus und Konflikt in Sri Lanka, die
von der buddhistischen Föderation Norwegens initiiert
und in Großbritannien 2002 veranstaltet wurde. Ziel
dieser Tagung war es zu untersuchen, inwieweit bud-
dhistische Werte und Lehren bei der Einleitung eines
Friedens- und Versöhnungsprozesses in Sri Lanka helfen
können. Unter den Teilnehmern waren buddhistische
Mönche und srilankische Wissenschaftler, die mit west-
lichen Buddhismus-Experten das Problem und mögli-
che Lösungen diskutierten. Die Beiträge wurden 2003
zuerst in Sri Lanka (in Singhalesisch) und dann im
Journal of Buddhist Ethics (in Englisch) veröffentlicht.
Das vorliegende Sammelwerk präsentiert nun acht der
Vorträge in einer überarbeiteten Fassung sowie sieben
weitere Beiträge, die speziell für diese Veröffentlichung
vom Herausgeber als Ergänzung erbeten wurden, um
eine möglichst umfassende Interpretation des Konflikts
anzubieten. Das Ziel des Buches ist, die Gewalt nicht
unilinear zu präsentieren, sondern die vielen Facetten
des gegenwärtigen ethnischen Konflikts aufzuzeigen.
Und das ist durchaus gelungen, vor allem da sich ei-
nige der Autoren offen widersprechen und somit die

Diskussion der Tagung nun in Form der Artikel weiter-
geführt wird.

Zu den Hintergründen: Sri Lanka hat ungefähr
19 Millionen Einwohner, 74 % sind Singhalesen und
18,1 % Tamilen. Die religiöse Zusammenstellung ist
etwas komplexer: 69,3 % sind Buddhisten (und zwar
Theravada-Buddhisten), 15,5 % Hindu, 7,6 % Christen
(überwiegend römisch-katholisch) und 7 % Muslime.
Buddhisten sind meistens Singhalesen, Hindu und Mus-
lime meistens Tamilen, während Christen unter beiden
ethnischen Gruppen zu finden sind. Und um die Sa-
che noch komplizierter zu machen: Tamilen werden in
zwei Gruppen unterschieden: Sri Lanka Tamilen und
indische Tamilen. Während die zweite Gruppe meistens
in der Regierung vertreten war und mit der Gewalt in
der Regel nichts zu tun hat, werden Mitglieder der Sri
Lanka Tamilen von der öffentlichen Repräsentation aus-
geschlossen und sogar in der Verfassung diskriminiert.
Im Juli 1983 kam es dann zu einer folgenschweren
gewalttätigen Eskalation der seit langem schwelenden
Spannung: ein Jeep mit dreizehn Singhalesen wurde
durch eine Landmine von Tamilen in die Luft gejagt,
woraufhin in der Hauptstadt Colombo und dann in an-
deren Städten gewalttätige Ausschreitungen ausbrachen,
in deren Verlauf zahlreiche Tamilen ermordet wurden.
Wenngleich es sich hierbei nicht um den Beginn der
Gewalt handelt, verweisen die meisten Autoren doch
auf das Ereignis als wichtigen Wendepunkt in dem
ethnischen Konflikt zwischen der Regierung (meistens
singhalesische Buddhisten) und der Liberation Tigers of
Tamil Eelam (LTTE) von Sri Lanka Tamilen (meistens,
aber nicht ausschließlich Hindus). Infolge dieser Eska-
lation verloren bisher 64 000 Menschen ihr Leben und
wurden bereits mehr als zwei Millionen vertrieben. Es
gab zwar immer mal wieder Friedensbemühungen, sogar
Waffenstillstandsverträge, eine dauerhafte Lösung gibt
es aber noch immer nicht.

Die Autoren gehen ihre Interpretation nun sehr un-
terschiedlich an. Der Band beginnt mit einem Beitrag
von Richard Gombrich über die zentralen Phasen des
Konflikts und ihren buddhistischen Bezügen. Er wider-
spricht der Ansicht, Buddhismus sei verantwortlich für
den Krieg in Sri Lanka, und kritisiert den Ausdruck bud-
dhistischer Fundamentalismus. Nicht Buddhisten seien
Fundamentalisten, sondern wir westliche Wissenschaft-
ler (35). John Clifford Holt untersucht anschließend
Hindu-Einflüsse im srilankischen Buddhismus, wobei er
vor allem auf die Zeit zwischen dem 12. und 16. Jh.
eingeht, einer Phase großer politischer Instabilität und
religiös-kultureller Veränderungen aufgrund von Migra-
tionsbewegungen (40).

Die nächsten Beiträge sind für eine Ethnologin etwas
schwer verdaulich, da sie sehr detailliert Ausschnitte aus
dem Pali-Kanon und anderen sakralen Texten untersu-
chen. Mahinda Palihawadana untersucht Buddhas Leh-
ren im Hinblick auf Konflikt- und Ursachenforschung;
P. D. Premasiri geht der Frage nach, wie Krieg von
praktizierenden Buddhisten befürwortet werden kann,
und untersucht buddhistische Lehren (im Pali Kanon)
und Peter Schalk analysiert die zentralen Texte im Hin-

Anthropos 102.2007

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-2-613 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:03:23. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-2-613


Rezensionen 615

blick auf das dhammadı̄pa-Konzept und kommt zu dem
Schluss, dass die nationalistische Lehre von Dharmapala
und seinen Anhängern, die Sri Lanka als die Heimat
nur für Buddhisten ansieht, vom Kanon nicht unterstützt
werde.

Nach diesen textkritischen Beiträgen folgen vier Ar-
tikel, die sich mit der Konstruktion von Identität und Na-
tionalität auseinandersetzen. Sehr interessant ist z. B. der
Beitrag von Alvappillai Veluppillai, der die Probleme
untersucht, unter denen Tamilen nach der Unabhängig-
keit zu leiden hatten. Er zeigt dabei u. a., wie Tamilen
aus der Konstruktion des srilankischen Nationalismus
ausgeschlossen wurden und damit im neu gegründeten
Staat bereits zu Beginn isoliert wurden. Obwohl es bei-
spielsweise tamilische Buddhisten gab, wurde nie einer
König, weder in Sri Lanka noch in Indien (94). Anan-
da Wickremeratne reflektiert über die Ausschreitungen
1983 und vor allem über die Erinnerung daran und
zeigt auf, wie kurzlebig die Erinnerung an die kollekti-
ve Gewalt ist. Gananath Obeyesekere, Ethnologen vor
allem als Autor von “Medusa’s Hair” (Chicago 1981)
bekannt, untersucht die Konstruktion von Ethnizität und
Nationalität in Sri Lanka vor der Kolonisation. Er wi-
derspricht dabei Benedict Andersons Gegenüberstellung
von imaginierten und konkreten Gemeinschaften, da
es keine konkreten, stabilen Gemeinschaften gäbe, nur
konstruierte (142). Er argumentiert weiter, dass nicht
die Frage gestellt werden sollte, warum Buddhisten in
Sri Lanka gewalttätig sind, sondern was Buddhisten
tun können, um Gewalt zu verhindern. Bardwell Smith
präsentiert anschließend Ergebnisse seiner Studie von
pro-tamilischen und pro-singhalischen Webseiten, wobei
er aufschlussreich die komplexe Form von Identitätskon-
struktion im heutigen Sri Lanka aufzeigt.

Die folgenden vier Beiträge untersuchen den Frie-
densprozess bzw. wichtige Elemente in einem mögli-
chen Friedensprozess. R. A. L. H. Gunawardana stellt
die zentralen tamilischen Forderungen vor, ohne deren
Erfüllung kein dauerhafter Frieden möglich sei. Dabei
kommt der Sprache eine zentrale Rolle zu, d. h. das
Recht Tamilisch öffentlich zu sprechen und in Tamilisch
offiziell zu interagieren. Er zeigt, dass erst in den 1990er
Jahren damit begonnen wurde, Singhalesisch sprechende
Studenten Tamilisch zu unterrichten (185). Chandra R.
de Silva argumentiert, dass ein dauerhafter Frieden nur
mit Hilfe der Mönche durchgesetzt werden kann. Die
derzeitige mangelhafte bzw. tendenziöse Ausbildung der
Mönche durch den Staat sei daher eine Ursache des
steckenden Friedensprozesses. Asanga Tilakaratne be-
spricht in seinem Beitrag zwei Bücher über Mönchs-
wesen in Sri Lanka und kritisiert deren mangelhafte
Methode und fehlerhaften Informationsgehalt. George
Bond stellt anschließend die Friedensbewegung von Sar-
vodaya vor, die sich auf Gandhi bezieht und derzeit
steigende Anhängerschaft gewinnt. Der letze Beitrag des
Buches, vom Herausgeber Mahinda Deegalle, untersucht
die 2004 von buddhistischen Mönchen gegründete poli-
tische Partei JHU (National Sinhala Heritage), die der-
zeit acht Mitglieder des Parlaments stellt und trotz des
Minderheitenstatus Abstimmungen entscheiden kann.

Abschließend noch eine (Rand)bemerkung. Obwohl
das Sammelwerk wichtige Analysen des Bürgerkriegs
in Sri Lanka anbietet – und obwohl Sri Lanka derzeit
wieder von einer Präsidentin regiert wird –, ist auffällig,
dass kein Beitrag auf die Rolle der Frauen im Frie-
densprozess eingeht. Der Theravada-Buddhismus in Sri
Lanka ist weiterhin überaus konservativ und verweigert
Frauen höhere Weihen, obwohl einige Mönche buddhis-
tische Nonnen, die in anderen Ländern geweiht wurden,
anfangen zu akzeptieren. Dennoch ist es bemerkenswert,
dass im 21. Jh. die Anwesenheit von zehn Frauen im Pu-
blikum bei einer internationalen Konferenz anscheinend
als so besonders empfunden wurde, dass der Herausge-
ber diese Tatsache extra hervorheben musste (12). Und
obwohl mindestens eine Frau auf der Tagung sprach,
wurde keine Autorin gebeten, einen Artikel beizutra-
gen, und kein Autor fand die Mitarbeit von Frauen im
Friedensprozess oder im Krieg erwähnenswert. Dieser
Mangel wird hoffentlich bei einer weiteren Veröffentli-
chung zum Thema Krieg in Sri Lanka behoben werden.
Dennoch möchte ich erneut betonen, dass ich das Buch
allen empfehlen kann, die sich mit Gewalt und Frieden
im 21. Jh. beschäftigen. Konfliktanalyse ist nur möglich,
wenn wir den Zusammenhang zur Kultur und damit auch
zur Religion verstehen. Bettina E. Schmidt

Fischer, Edward F., and Peter Benson: Broccoli
and Desire. Global Connections and Maya Struggles in
Postwar Guatemala. Stanford: Stanford University Press,
2006. 212 pp. ISBN 978-0-8047-5484-2. Price: $ 19.95

On the face of it, “Broccoli and Desire,” oddly titled,
is a book about the global connections between Maya
nontraditional broccoli producers in Guatemala and con-
sumers of healthy vegetables in North America. Along
the way are engaging ethnographic discussions of the
contrasts between maquiladoras and broccoli producers,
especially around issues of control and autonomy over
production processes. Quoting one farmer: “No one tells
me when to go to work, when I can take a break, or when
I should go home” (60).

Particularly thorough are the analyses of strategies
used by smallholders to access market information, use
NGOs (Oxfam and the Soros Foundation) effectively,
and network existing local groups and cultural practices
such as confianza (trust) (“Confianza helps negotiate
producer needs and consumer demands, maintain a bal-
ance between the two, and construct a nonalienating la-
bor environment in which farmers feel more invested in
the system”; 62). Approximately 20 % of nontraditional
producers of cash crops (which complement subsistence
production) such as broccoli, snow peas, squash, French
beans, and other “designer” vegetables belong to a coop-
erative. Quoting a university educated ladino dedicated
to rural development who works closely with Maya
farmers: “Our goal is that campesinos maintain their
milpa, but just as a cultural force. They should leave
the milpa only on their most fragmented lands. The
best lands, the ones with irrigation, should be dedicated
to the most profitable crops. Garden horticulture, such

Anthropos 102.2007

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-2-613 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:03:23. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-2-613

