ANGEWANDTE
ETHIK
Medizin

IR

Nikolaus Knoepffler

Den

Hippokratischen Eid
neu denken

Medizinethik fir die Praxis

VERLAG KARL ALBER k



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Nikolaus Knoepffler
Den Hippokratischen Eid neu denken

ANGEWANDTE ETHIK &

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANGEWANDTE ETHIK

Herausgegeben von
Nikolaus Knoepffler, Peter Kunzmann, Reinhard Merkel,
Ingo Pies und Anne Siegetsleitner

Wissenschaftlicher Beirat:

Reiner Anselm, Carlos Maria Romeo Casavona,
Klaus Dicke, Matthias Kaufmann, Jiirgen Simon,
Wilhelm Vossenkuhl, LeRoy Walters

Medizin
Band 5

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Nikolaus Knoepffler

Den Hippokratischen
Eid neu denken

Medizinethik fiir die Praxis

Verlag Karl Alber Freiburg/Miinchen



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Nikolaus Knoepffler
Rethinking the Hippocratic Oath

Medical ethics for the practice

The Hippocratic Oath still shapes medical practice today — and rightly
s0. The emphasis on medical expertise and concern for patient welfare
have lost none of their topicality to this day. However, there is a lack
of consideration of patient self-determination and justice in the
health care system. Today’s conflicts at the beginning and end of life
and in the field of health care therefore require us to rethink the oath.
This book, which is aimed at medical students as well as interested
laypersons and colleagues, deals with the most important cases of
medical-ethical conflict, including questions about genetic engineer-
ing, enhancement, organ donation and euthanasia.

The book presents classical and current questions of medical
ethics as well as formative positions of the respective debate. It aims
to encourage critical reflection on these topics. The more complex the
issues and the more polarizing the social discourses in the field of
medicine are, the more important it is to understand and discuss the
questions that affect us all and to find life-saving answers to them.

Professor Dr. mult. Nikolaus Knoepffler heads the Department of
Ethics in the Sciences and Humanities and the Ethics Center of the
University of Jena. He is responsible for medical ethics education in
the medical faculty there. Knoepffler is a member of the Ethics Com-
mission for Preimplantation Genetic Diagnosis of the states of Baden-
Wiirttemberg, Hesse, Rhineland-Palatinate, Saarland, Saxony and
Thuringia at the Medical Association of Baden-Wiirttemberg, Presi-
dent of the German Academy for Transplantation Medicine and of the
Global Applied Ethics Network. For more than two decades Knoepf-
fler has been holding advanced training for doctors, nurses and em-
ployees in the health sector.

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Nikolaus Knoepffler
Medizinethik fiir die Praxis

Medizinethik fiir die Praxis

Der Hippokratische Eid pragt bis heute die drztliche Praxis — und das
zu Recht. Die Betonung arztlicher Expertise und die Sorge um das
Patientenwohl haben bis heute nichts von ihrer Aktualitit eingebiifst.
Allerdings fehlen Uberlegungen zur Patientenselbstbestimmung und
zur Gerechtigkeit im Gesundheitswesen. Heutige Konflikte am Le-
bensanfang, am Lebensende und im Bereich der Gesundheitsversor-
gung erfordern daher, den Eid neu zu denken. In diesem Buch, das
sich an Studierende der Medizin, aber auch interessierte Laien und
Fachkollegen wendet, werden die wichtigsten medizinethischen Kon-
fliktfille, u.a. Fragen zu Gentechnik, Enhancement, Organspende
und Sterbehilfe, behandelt.

Das Buch stellt klassische und aktuelle Fragestellungen der Me-
dizinethik sowie pragende Positionen der jeweiligen Debatte dar. Es
will zum kritischen Nachdenken tiber diese Themen anregen. Denn je
komplexer die Sachverhalte und je polarisierender die gesellschaft-
lichen Diskurse im Feld der Medizin sind, desto wichtiger ist es, die
Fragen, die uns alle betreffen, zu verstehen, zu diskutieren und auf sie
lebensdienliche Antworten zu finden.

Professor Dr. mult. Nikolaus Knoepffler leitet den Bereich Ethik in
den Wissenschaften und das Ethikzentrum der Universitit Jena. Er
verantwortet die Medizinethikausbildung in der dortigen medizi-
nischen Fakultdt. Knoepffler ist Mitglied der Ethikkommission fiir
Praimplantationsdiagnostik der Lander Baden-Wiirttemberg, Hes-
sen, Rheinland-Pfalz, Saarland, Sachsen und Thiiringen bei der Lan-
desirztekammer Baden-Wiirttemberg, Prasident der Deutschen Aka-
demie fiir Transplantationsmedizin und des Global Applied Ethics
Network. Seit mehr als zwei Jahrzehnten hilt Knoepffler medizin-
ethische Fortbildungen fiir Arztinnen und Arzte, Pflegekrifte sowie
Mitarbeiter im Gesundheitswesen.

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

®
MIX
Papier aus verantwor-
tungsvollen Quellen

ESG  Fscecosaart
Originalausgabe

© VERLAG KARL ALBER

in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / Miinchen 2021
Alle Rechte vorbehalten

www.verlag-alber.de

Satz: SatzWeise, Bad Wiinnenberg
Herstellung: CPI books GmbH, Leck

Printed in Germany

ISBN 978-3-495-49179-9

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Inhaltsverzeichnis

Vorwort

0 Hinfihrung . . . . . . . ... oo oo

0.1
0.2
0.3

Medizinethik — Themen, die alle angehen . . . . . .
Vorgehensweise . . . . ... ... .. ... ...
Wissenschaftstheoretische Klarstellungen . . . . . .

1 Den Hippokratischen Eid weiterdenken —
zentrale medizinethische Ansatze . . . . . . . .. .. ..

1.1

1.2

1.3
1.4

1.5

Ein Fallbeispiel und seine unterschiedliche Bewertung
1.1.1 Der Fall der Diane Pretty . . . . . . ... ..
1.1.2 Die rechtliche Dimension . . . ... ... ..
1.1.3 Die weltanschauliche Dimension . . . . . . . .
1.1.4 Die Dimension des érztlichen Berufsethos . . .
»Ethik« in Differenz zu »Moral«, »Ethos« und
»Recht« . . . . ... ...
Grundlegende Kriterien und Methoden . . . . . . .
Pluralitit medizinethischer Ansdtze . . . . ... ..
1.4.1 Medizinethik in hippokratischer Tradition:
salus aegroti supremalex . . . ... ... ..
1.4.2 Religidse, naturrechtlich inspirierte Medizin-
ethiken: lex divina et lex naturalis . . . . . . .
1.4.3 Utilitaristische Medizinethik: utilitas . . . . .
1.4.4 Die Prinzipienethik von Beauchamp und
Childress: voluntas . . . . ... ... ....
Integrative Medizinethik im Ausgang von der
Menschenwiirde: dignitas . . . . . . ... ... ..
1.5.1 Das Prinzip der Menschenwiirde in der Medizin
1.5.2 Integration von Prinzipien anderer medizin-
ethischer Ansdtze . . ... ... .......
1.5.3 Das Gerechtigkeitsprinzip und seine
ordnungsethische Dimension . . . . ... ..

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Inhaltsverzeichnis

1.6
1.7

1.5.3.1 Vertragstheoretisch-pragmatische
Begriindung in ordnungsethischer Perspektive
1.5.3.2 Gerechtigkeit als Recht auf subsidiére
Solidaritdat . . . ... ... ... .. ...
1.5.3.3 Die Gemeinschaftsdimension des Gerechtig-
keitsprinzips . . . ... ...
Zusammenschau . . . ... Lo
Entscheidungsszenarien . . . ... ... ... ...
1.7.1 Entscheidungsszenarien auf einer fiktiven Insel
Aletheia . . . . ... ... L.
1.7.1.1 Entscheidungsszenarium 1: Ex-ante-Triage . .
1.7.1.2 Entscheidungsszenarium 2: Ex-post-Triage . .
1.7.1.3 Entscheidungsszenarium 3: Ex-ante- oder
Ex-post-Triage? . . . . .. ... ... ...
1714 Fazit . . . . .. ... ... ...
1.7.2 Die ordnungsethische Bedeutung . . . . . ..

2 Anthropologische Grundlagen — Embryonen und Hirntote .

21

22

2.3

Substanzanthropologien . . . . . .. ... ... ..
211 Grundlagen . . . ... ... oL
2.1.2 Debatten um den moralischen Status des
Embryos . . . . . ... ... L.
2.1.3 Debatten um den moralischen Status von Ganz-
und Teilhirntoten . . . . . ... ... ...
Der naturalistische Gegenentwurf . . . . . . . . ..
221 Grundlagen . . ... ... ... ...
2.2.2 Debatten um den Lebensanfang . . . . . . . .
2.2.3 Debatten um den moralischen Status von Ganz-
und Teilhirntoten . . . . . ... ... L.
Die Alternative der Integrativen Medizinethik . . . .
231 Grundlagen . . . ... ... ...
2.3.2 Der moralische Status des Embryos . . . . . .
2.3.3 Der moralische Status am Lebensende . . . . .

3 Konfliktfille am Lebensanfang . . . . . . .. . ... ...

3.1

(Embryonale) Stammzellforschung . . . . . . . ..
3.1.1 Grundlagen . ... ..............
3.1.2 Der Streitfall von Chiméren . . . . .. .. ..
3.1.3 Der Streitfall des Klonens und der embryonalen

Stammzellforschung . . . . . ... ... ...

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Inhaltsverzeichnis

3.2 Praimplantationsdiagnostik . . . . . ... ... .. 136
3.2.1 Die In-vitro-Fertilisation (IvF) und weitere
Probleme . ... ... ... ..., ..., 136
3.2.2 Bewertung wesentlicher Fallkonstellationen . . 139
323 Ergebnis . . . .. ... L 148
3.3 Lethmutterschaft . . . . . ... .. ... ... ... 148
3.3.1 Drei Fallbeispiele . . . ... ... ...... 149
3.3.2 Terminologische Vorklarungen . . . ... .. 153
3.3.3 Bewertung der Fallkonstellationen . . . . . . . 155
3.4 Das Konfliktfeld Abtreibung . . . . . ... ... .. 163
3.4.1 Abtreibung wegen Gefiahrdung des miitter-
lichen Lebens . . . .. ... ... ...... 164
3.4.2 Abtreibung nach Vergewaltigung . . . . . . . 167
3.4.3 Abtreibung aus anderen Griinden der Frau . . 169
3.4.4 Abtreibung aus gesellschaftlichen Griinden . . 174
345 Fazit . . . . ... oL 175
4 Konfliktfille am Lebensende . . . . . . . . ... ... .. 177
4.1 Die postmortale Organgabe . . . . ... ... ... 177
41.1 Aufriss der Problematik . . . ... ... ... 178
4.1.2 Das Problem der Todesbestimmung . . . . . . 180
41.3 Form der Einwilligung . . . . ... ... ... 181
414 Verteilungskriterien . . . . . ... ... ... 187
4.1.5 Alternativen zur postmortalen Organspende . . 189
42 Sterbehilfe . . . . ... 195
4.2.1 Die vielschichtige Debatte . . . . . ... ... 196
4.2.2 Die Bedeutung des Patientenwillens . . . . . . 198
4.2.3 Reichweite von »Passivitit« beim Sterbenlassen 200
424 Indirekte Sterbehilfe . . . . . ... .. ... 204
425 Beihilfe zum Suizid . . . ... .00 205
42.6 Aktive Sterbehilfe . . . ... ... ... ... 213
427 Fazit . . . ... o 215
5 Behandlungsbeziehungen . . . . . ... ... ... .. 217
5.1 Grundlage »Vertrauen« . . . . . .. ... ... .. 217
5.2 Problemfille mit der »Schweigepflicht« . . . . . .. 219

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Inhaltsverzeichnis

53

54

6.1

6.2

7.1
7.2

7.3

10

Problemfille bei der »Patientenselbstbestimmung«
5.3.1 Grundlagen: Aufkliarungspflicht und das
Instrument der Patientenverfiigung . . . . . .
5.3.2 Grenzen der Aufklarungspflicht? . . . . . ..
5.3.3 Problemstellungen im Blick auf psychische
Erkrankungen . . . ... ... ... ... ..
5.3.4 Herausforderungen wunscherfiillender Medizin
Chancen und Risiken der Digitalisierung und
genetischen Diagnostik . . . . ... ... ... ...

Medizinische Forschung . . . . . . . ... ... ... ..

Der Niirnberger Kodex und die Deklaration von
Helsinki . .. ... ... .. ... ........
6.1.1 Der Niirnberger Kodex . . . . ... ... ..
6.1.2 Die Deklaration von Helsinki . . . . . . . ..
6.1.3 Konkretion fiir Forschungsvorhaben . . . . . .
Exkurs: Vielfalt ethischer Kommissionen im Bereich
der Medizin . . . . .. ... .. .......
Konfliktfalle . . . ... ... ... .. ... ...
6.2.1 Der Konfliktfall »Pflicht« auf korperliche
Unversehrtheit . . .. ... ... ... ...
6.2.2 Fremdniitzige Forschung an nicht-
einwilligungsfihigen Probanden . . . . . . ..
6.2.3 Forschungsdefizite . . . . . . ... ... ...

Herausforderungen im Zeitalter des Genome Editing

Grundlagen . . .. ... ...,
Die reale Gefahr des Bioterrorismus mittels
CRISPR/Cas9 . . . . ... ... ..
Ethische Konfliktfelder bei gentechnischen Eingriffen.
7.3.1 Keimbahneingriffe zur Verhinderung schwerer
Krankheiten . . . ... ... ... ... ...
7.3.2 Eingriffe zur Pravention von Krankheiten und
bei Normabweichungen . . . . ... ... ..
7.3.3 Eingriffe mit dem Ziel des genetischen
Enhancements . . . . .. ... ... ... ..

- am 18.01.2026, 22:34:54,

221

224
225


https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Inhaltsverzeichnis

8 Gerechtigkeit im Gesundheitswesen . . . . . . . .. . .. 276
8.1 Forderungen der Weltgesundheitsorganisation
(WHO) und ihre Grenzen . . ... ... ... ... 276
8.1.1 Der umstrittene Gesundheitsbegriff . . . . . . 277
8.1.2 Die Forderung eines hochstmaglichen Gesund-
heitsstandards als Utopie . . . . . . . ... .. 279
8.2 Gesundheit, medizinische Versorgung und
Gerechtigkeit . . . . . ... ... oo 281
8.2.1 Ein realistischerer Gesundheitsbegriff . . . . . 281
8.2.2 »Bestmogliche« medizinische Versorgung . . . 285
8.2.3 Gerechtigkeit als Recht auf subsidiire
Solidaritit im Gemeinschaftsbezug . . . . . . 286
8.2.3.1 Das egalitire Konzept bestmdglicher
medizinischer Versorgung . . . . . . .. .. 286
8.2.3.2 Das bediirfnisorientierte Konzept
bestméglicher medizinischer Versorgung . . . 290
8.2.3.3 Das meritokratische Konzept bestmdgglicher
medizinischer Versorgung . . . . . . .. .. 291
8.2.3.4 Das Fairnesskonzept angemessener
medizinischer Versorgung . . . . . . . . .. 292
8.3 Rahmenbedingungen einer weltweiten medizinischen
Versorgung . . . . . . ... Lo 295
8.3.1 Herausforderungen einer globalen Gerechtig-
keit medizinischer Versorgung . . . . . . . .. 295
8.3.2 Ein Losungsangebot . . . . . ... ... ... 297
8.3.3 Konkretion am Beispiel einer gerechten
Verteilung eines Impfstoffs . . . . . . .. .. 300
8.4 Angemessene medizinische Versorgung im deutschen
Gesundheitssystem? . . . ... ... ... 303
8.4.1 Aktuelle Versorgungssituation in Deutschland . 304
8.4.2 Herausforderungen der Teilokonomisierung . . 309
8.4.2.1 Teilokonomisierung in der Behandlungs-
beziehung . . . ... ... ... ... ... 309

8.4.2.2 Teiloskonomisierung in der Krankenhauspraxis 317
8.4.2.3 Teilokonomisierung im Umgang mit DRGs . 318
8.4.2.4 Teilokonomisierung durch den Einsatz von
Biosimilars . . . . ... ... .. L. 321
8425 Fazit . . . ... ... Lo 325

11

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Inhaltsverzeichnis

8.4.3 Losungsangebote fiir die medizinische Versor-
gung in Deutschland . . . . . . . . ... ...
8.4.3.1 Anderung der bisherigen Differenzierung in
GKVundPKV . ... .. ... ... ....
8.4.3.2 Verbesserungen beziiglich der Solidaritit . . .
8.4.3.3 Freiheit in Verbindung mit Solidaritit und
Subsidiaritat . . . .. ... ...
8.4.3.4 Pflichten in Verbindung mit Solidaritit und
Subsidiaritat . . . ... ... o oL
8.4.3.5 Notwendigkeit von expliziter Priorisierung

statt impliziter Rationierung . . . . . . . . .

85 Ergebnis . . . ... ...

9 Mit Hippokrates iiber Hippokrates hinaus . . . . . . . ..
Anhang . . . . ..o
Der Hippokratische Eid . . . . . . ... ... ... ...

Genfer Gelobnis (Fassung vom 17. Oktober 2017)
Geldbnis der Zahnarzte nach der Musterberufsordnung
(Fassung 2019), angepasst an das Genfer Gelobnis
(Fassung 2017) . . . . . .. ... ... .
ICN-Kodex fiir Pflegende (deutsche Fassung aus dem Jahr
2012) oo
Niirnberger Kodex . . . . ... ... ... ... ....
Deklaration von Helsinki des Weltarztebundes: Ethische
Grundsitze fiir die medizinische Forschung am Men-
schen . . . ... L

Zitierte Literatur . . . . . . . . ... o

Personen- und Sachregister . . . . . . . . ... ... .. ..

12

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Vorwort

»Wer eine einzige Seele rettet, rettet die ganze Welt.«
(Talmud, Sanhedrin 23a-b12)

Die zunehmende Digitalisierung aller Bereiche menschlichen Lebens,
eine global sich mehr und mehr vernetzende Welt und revolutionire
gentechnische Moglichkeiten bieten neue Chancen, bergen aber auch
vielfaltige Risiken. Sie stellen die akademische Medizinethik damit
vor neue Herausforderungen. Zudem hat die moderne Hochleis-
tungsmedizin nicht nur vielen Menschen ein lingeres Leben erméog-
licht, sondern gerade im Bereich der Transplantationsmedizin mit
groSer Dringlichkeit die Frage aufgeworfen, ob ein Mensch, dessen
Herz nur noch mithilfe von Maschinen schligt, noch ein Sterbender
oder schon ein Toter ist. Aber nicht nur ist umstritten, wann ein
Mensch verstorben ist, sondern auch, ab wann ein Mensch existiert.
Ist die verbrauchende Forschung mit Embryonen bereits eine Verlet-
zung des Lebensrechts eines Menschen? Dariiber hinaus stellen sich
die klassischen Fragen nach der Beziehung zwischen Arztinnen/Arz-
ten und ihren Patientinnen/Patienten, dem sogenannten Arzt-Pa-
tienten-Verhiltnis! wie beispielsweise der Umgang mit der drztlichen
Schweigeverpflichtung und der gerechten Verteilung knapper Res-
sourcen im Gesundheitswesen. Die letztgenannte Herausforderung
hat vor dem Hintergrund der Covid-19-Pandemie im Jahr 2020 eine
besondere Zuspitzung erfahren: Diirfen Patientinnen bzw. Patienten
lebenserhaltende Gerite entzogen werden, um denjenigen diese Ge-
rite zur Verfiigung zu stellen, die bessere Uberlebenschancen haben?

Diesen und weiteren medizinethischen Konfliktfillen gehe ich in
diesem Buch nach. Es ist aus langjihrigen Lehrerfahrungen mit Stu-
dierenden der Medizin, Arztinnen und Arzten, Pflegekriften, Apo-

! Psychologische Forschung zeigt, wie sehr Sprache unsere Einstellungen prigt. An-
dererseits hat jede Sprache eine lange Geschichte. Ich bemiihe mich hinsichtlich ge-
schlechtsspezifischer Bezeichnungen um einen Mittelweg, von dem ich hoffe, dass
sich alle eingeschlossen fiihlen, unabhingig davon, welche sexuelle Orientierung sie
haben oder welchem Geschlecht sie sich zugehorig fithlen. Anregungen dafiir habe ich
durch Vorschlidge der Dudenredaktion (Hg.) (2020, 112 f.) zum geschlechtergerechten
Sprachgebrauch erhalten.

13

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Vorwort

thekerinnen und Apothekern sowie Mitarbeitenden von Krankenkas-
sen entstanden. Dabei sollen die wesentlichen Themenfelder der Ap-
probationsordnung fiir angehende Arztinnen und Arzte abgedeckt
werden.

Aufgrund der Entstehungsgeschichte und des einfiihrenden Cha-
rakters dieses Buchs habe ich die Anmerkungen und Literaturhin-
weise moglichst knapp gehalten und im Literaturverzeichnis nur die
zitierte Literatur angegeben. Fiir eine medizinethische Literatur-
recherche verweise ich auf die hervorragende Bioethik-Literatur-
datenbank des Deutschen Referenzzentrums fiir Ethik in den Bio-
wissenschaften:  http://www.drze.de/belit/recherche/schnellsuche/
recherche. html.

Ausdriicklich mochte ich Robert Veatchs in mehreren Auflagen
erschienenes Werk The Basics of Bioethics hervorheben, dem ich
wichtige Anregungen verdanke. Auch greife ich teils wortlich auf ei-
gene, bereits publizierte Beitrige zuriick.

Mein Dank gilt Wolfram Eberbach fiir seine juristischen Verbes-
serungsvorschlige, Tina Rudolph und Ulrich Schneider fiir ihren
fachlichen Rat sowie Tom Schmidt fiir seine didaktische Unter-
stiitzung. Auch danke ich Marieke Kotzing, Lale Kan, Maximilian
Stewing und Heike Schaft fiir die sorgfiltigen Korrekturen sowie
Lukas Trabert vom Verlag Karl Alber fiir die ausgezeichnete Betreu-
ung.

Ich widme das Buch allen #rztlich und pflegerisch Tatigen, die in
der Covid-19-Pandemie unter Einsatz ihrer eigenen Gesundheit an-
deren Menschen beistehen und beigestanden haben.

Jena, 31. Oktober 2020 Nikolaus Knoepffler

14

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

0 Hinfiihrung

0.1 Medizinethik — Themen, die alle angehen

Im Jahr 2020 breitete sich das hochansteckende neuartige Corona-
virus von Wuhan in China innerhalb weniger Wochen auf der ganzen
Welt aus. Die meisten Staaten griffen zu Notfallmafinahmen und ver-
hingten Ausgangssperren, schlossen Schulen und Universititen
sowie alle nicht iiberlebensnotwendigen Einrichtungen. Alle Maf3-
nahmen dienten dem Ziel zu verhindern, dass zu viele Menschen
zeitgleich erkrankten und damit das Gesundheitssystem tiberfordert
wiirde. Dennoch gab es in vielen Staaten zu wenig Intensivbetten und
Atemgerite, sodass Entscheidungen iiber Leben und Tod zu treffen
waren: Wer sollte das knappe Gut zur Verfiigung gestellt bekommen?
Wem soll also der Vorzug, der Vorrang gegeben werden, d. h. wer soll
priorisiert werden (von lateinisch: prior = friihere, vordere), wenn
nicht alle bediirftigen Betroffenen gleichzeitig oder tiberhaupt behan-
delt werden kénnen? In Deutschland haben beispielsweise Arztever-
bande und der Deutsche Ethikrat Vorschldge entwickelt, wie in dieser
Situation zu handeln wire. Bis Oktober 2020 war es zum Gliick nicht
nétig, in Deutschland derartig harte Priorisierungsentscheidungen zu
treffen, wie es im Friihjahr 2020 in Spanien und Italien der Fall war.
Wihrend der Zeit, in der einige Lander stirker betroffen waren als
andere, wurde aber auch immer wieder die Frage aufgeworfen, wie
weit die ethische Verpflichtung besteht, dass Staaten sich, wenn es
um Menschenleben geht, auch untereinander helfen, oder ob die mo-
ralische Verpflichtung zur medizinischen Hilfeleistung wirklich an
nationalen Grenzen endet. Deutschland stellte beispielsweise sogar
eigene Intensivbetten fiir franzdsische Erkrankte zur Verfiigung.
Allerdings gab es auch Negativbeispiele. Staaten, selbst einzelne Bun-
desstaaten in den USA, konkurrierten miteinander um knappe medi-
zinische Giiter wie Atemschutzmasken. Doch die Auswirkungen
dieser Pandemie gingen noch weit dariiber hinaus. Millionen von
Existenzen wurden weltweit bedroht und sogar vernichtet. Selbst rie-

15

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Hinfithrung

sige staatliche Hilfsprogramme konnten nicht vermeiden, dass der
wirtschaftliche und fiir viele damit auch der persénliche Schaden
enorm war. Auch hatten die Pharmafirmen und Unternehmen, die
Medizintechnik bereitstellen, um nur zwei Beispiele zu nennen, ihre
Produktion in den letzten Jahren zunehmend ins auflereuropiische
Ausland verlagert. Der Shutdown ganzer Wirtschaftszweige, bei-
spielsweise Anfang 2020 in China, um die Pandemie einzuddmmen,
ldsst erkennen, welche Risiken diese Form globalisierten Wirtschaf-
tens mit sich bringt. Allerdings hitte auch eine vollstindige Umkeh-
rung dieser Entwicklung verheerende wirtschaftliche Folgen fiir die
davon betroffenen Linder. Die Pandemie zeigt zudem, wie sehr gera-
de die Armsten der Armen betroffen sind. Staaten wie Indien mit
einer grofSen Anzahl prekdrer Arbeitsverhéltnisse haben gerade die-
sen Menschen durch strenge Ausgangssperren den Lebensunterhalt
genommen. Thnen droht eine Hungerkatastrophe. In afrikanischen
Staaten verhindern einzelne Quarantidnebestimmungen wichtige
Vorsichtsmafinahmen gegen andere Krankheiten wie die Malaria.
Hier stellt sich die grundsitzliche Frage, inwieweit eine globale Ver-
antwortung besteht und wie diese wahrgenommen werden konnte.
Durch eine solche Pandemie biindeln sich wie in einem Brennglas
Konflikte, die einer ethischen Reflexion bediirfen. Auf der globalen
Ebene stellt sich die grundsitzliche Gerechtigkeitsfrage: Die Pande-
mie betrifft alle Staaten, doch nur wenige von ihnen sind fiir einen
solchen Fall geriistet. Wie sehr ist eine weltweite gesundheitliche
Grundversorgung anzustreben und wie wire diese durchzusetzen?
Auf der Ebene der einzelnen Staaten stellt sich die zentrale Frage,
wie viele Mittel fiir ein funktionierendes Gesundheitswesen unter
Knappheitsbedingungen zur Verfiigung stehen sollen. Jahrelang wur-
den in vielen Staaten die Kapazititen fiir Intensivbetten verringert.
Die Konsequenzen dieser Entscheidung sind heute spiirbar. Anderer-
seits birgt auch die Alternative das Risiko, mittelfristig ein so teures
Gesundheitswesen zu haben, dass das Geld an anderer Stelle fehlt.
Auf der Ebene der Einrichtungen des Gesundheitswesens, beispiels-
weise der Krankenhiuser, ergeben sich ebenfalls vielfiltige Konflikte.
Soll nur innerhalb der Patientengruppe der an Covid-19 Erkrankten
priorisiert werden oder auch zwischen Patientengruppen, beispiels-
weise zwischen Patienten mit einer Sepsis und von Covid-19 Betrof-
fenen? Auch ist zu entscheiden, nach welchen Regeln priorisiert wird.
Was bedeutet das fiir diejenigen, die kein Intensivbett bekommen, fiir
die kein Beatmungsgerit mehr verfiigbar ist? Wie kann ihnen zumin-

16

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Vorgehensweise

dest ihr Sterben so erleichtert werden, dass sie keinen schrecklichen
Erstickungstod erleiden miissen? Hier wird die Grenze zwischen
einer indirekten und einer aktiven Sterbehilfe sehr schmal. Ist die
Gabe von Schmerzmitteln, insbesondere Opiaten, die das Leiden
mindern, aber auch die Lebenszeit verkiirzen, noch als indirekte Ster-
behilfe zu verstehen, wenn die Lungen durch Covid-19 bereits schwer
vorgeschadigt sind? Konnte es moglicherweise in diesen Fillen sogar
zuldssig sein, mit Schmerzmitteln aktive Sterbehilfe zu leisten, wenn
Patienten darum bitten?

Das 21. Jahrhundert konfrontiert die Medizinethik jedoch darii-
ber hinaus mit ganz neuen Fragen: Welche Folgen ergeben sich durch
neue gentechnische Moglichkeiten, beispielsweise wenn ein mithilfe
der neuen gentechnischen Methode CRISPR/Cas9 hergestelltes
Medikament wie Zolgensma mit zwei Millionen Dollar pro Dosis ein-
gepreist ist? Bis zu welcher Hohe bei welchem Nutzen sollten die
Solidargemeinschaften die Kosten fiir eine derartige medizinische Be-
handlung tragen?

Die modernen Maglichkeiten stellen uns vor weitere Herausfor-
derungen. Wie sehr werden die Fortschritte in der Digitalisierung die
Medizin verdndern? Werden diese in der Folge zu »glasernen« Patien-
ten fithren und arztliche und pflegerische Aufgaben durch Roboter
ausgefiihrt werden? Welche Folgen ergeben sich durch neue gentech-
nische Méglichkeiten, zumal dann, wenn nicht alle davon profitieren
konnen? Kann die Losung dann darin bestehen, entsprechende Medi-
kamente zu verlosen, wie es ein Unternehmen entschieden hat?

Die akademische Medizinethik, das sollten die Beispiele gezeigt
haben, thematisiert Fragen, die uns alle angehen, und verfolgt das
Ziel, die wesentlichen Konfliktfelder in der Medizin zu behandeln,
die ethisch von Bedeutung sind.

0.2 Vorgehensweise

Dazu werde ich in folgender Weise vorgehen: Im ersten Kapitel wer-
den nach der Darstellung eines exemplarischen Falls die Begriffe
»Ethik«, »Moral«, »Ethos« und »Recht« erldutert. Daran schlieft sich

die Vorstellung wesentlicher ethischer und medizinethischer Ansitze
an. Dabei werde ich auch einen »eigenen«' medizinethischen Ansatz

1 Allerdings ist dabei »eigener Ansatz« im Sinn von Wittgensteins (1984, 9) Vorwort

17

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Hinfithrung

entwickeln. Dieser Ansatz weifs sich dem politischen, weltweiten Kon-
sens im Blick auf Menschenwiirde und Menschenrechte verbunden.
Im zweiten Kapitel steht die zentrale anthropologische Frage nach An-
fang und Ende der menschlichen Existenz im Fokus. Daran schliefdt
sich die Behandlung von medizinethischen Konflikten am Lebens-
anfang und Lebensende an. Ist eine menschliche Zygote niamlich be-
reits ein Mensch, dem ein Lebensrecht zukommt, dann ist beispiels-
weise eine verbrauchende Embryonenforschung genauso verwerflich
wie die verbrauchende Forschung an geborenen Menschen. Ist der
Hirntote noch nicht verstorben, stellt die Entnahme seiner Organe
einen Akt der Tétung dar, der im besten Fall, nimlich wenn dieser
zuvor eingewilligt hat, als aktive Sterbehilfe mit altruistischer Zielset-
zung verstanden werden kann. In diesem Kapitel sind dariiber hinaus
klassische Konfliktfille wie Abtreibung und Sterbehilfe zu behandeln.

Im fiinften Kapitel geht es um ein angemessenes Verhiltnis zwi-
schen érztlich und pflegerisch Titigen auf der einen Seite, Patienten
sowie deren Angehdorige auf der anderen Seite. Dabei wird es auch um
die Frage gehen, wie die Einwilligungsfahigkeit psychisch kranker
oder dementer Personen zu bewerten ist, beispielsweise wenn diese
eine dringend gebotene Behandlung verweigern. Dariiber hinaus
werden weitere exemplarische Konfliktfille thematisiert, beispiels-
weise die Frage nach der Wahrheit am Krankenbett und das Thema
der drztlichen und pflegerischen Schweigepflicht.

Anschliefend widme ich mich der Zulassigkeit medizinischer
Forschung. Hier ist ein besonderer Streitfall, ob auch bei nicht einwil-
ligungsfahigen Menschen Forschungsvorhaben zulassig sind, wenn
die Risiken gering sind und die Betreuer zugestimmt haben.

Das siebente Kapitel handelt von den neuen gesellschaftlichen
Herausforderungen durch Digitalisierung und Gentechnik. Wie weit
darf eine wunscherfiillende Medizin im Zeitalter des Genome Editing
gehen? Wo endet eine therapeutische Anwendung und beginnt das
Enhancement? Was bleibt vom Recht auf Nichtwissen, wenn jedes
Genom billig und rasch entschliisselt werden kann? Welche Gefahren
drohen gerade denjenigen, die eine schlechtere genetische Disposition
haben, wenn Versicherungen oder Arbeitgeber davon Kenntnis be-
kommen? Wie kénnen umgekehrt diese davor geschiitzt werden, dass
betroffene Versicherungs- oder Arbeitnehmer ihren Wissensvor-

zum Tractatus zu verstehen: »Wieweit meine Bestrebungen mit denen anderer Phi-
losophen zusammenfallen, will ich nicht beurteilen.«

18

- am 18.01.2026, 22:34:54.



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Wissenschaftstheoretische Klarstellungen

sprung aufgrund der Kenntnis ihres eigenen genetischen Profils aus-
niitzen? Beispielsweise konnte jemand aufgrund seines Wissens um
Krankheitsdispositionen hohe Lebensversicherungen abschlieflen.

Im achten Kapitel wird der durch die neuartige Covid-19-Pande-
mie ins allgemeine Bewusstsein gertickte Streitfall zum Thema wer-
den, wie knappe Ressourcen im Gesundheitswesen verteilt werden
sollen. Ganz grundsitzlich wird zu fragen sein: Was kénnen und was
wollen wir uns an gesundheitlicher Versorgung leisten?

Grundlagen der Medizinethik

Ethische und

Begriffsklarung und medizinethische Grundlegende
-analyse . Normen und Werte
Hauptpositionen
Medizinethische Konfliktfelder
Konfliktfeld Konflikee | DSINSIENINg | oo biigheit
Konfliktfille Der oniiktielder ontikte und erechitigier
. der Behandlungs- in . im
am Lebens- | Konfliktfall . L Gentechnik .
. beziehung, z.B. | medizinischer Gesundheits-
anfang Explantation ! Chancen
Sterbehilfe Forschung - wesen
und Risiken

Abbildung 1: Ubersicht zur Struktur des Buchs

0.3 Wissenschaftstheoretische Klarstellungen

Bevor mit der Kliarung grundsitzlicher Begriffe begonnen werden
kann, sind einige wissenschaftstheoretische Klarstellungen nétig,
um Missverstindnisse auszurdumen und falschen Erwartungen vor-
zubeugen.

So hat eine akademische Medizinethik nicht die Aufgabe, ihre
Adressaten zu besseren Menschen zu machen. Dies ist auch gar nicht
notig, denn die meisten, die den Arzt- oder Pflegeberuf anstreben
oder ausiiben, vertreten hohe moralische Ideale. Sie haben oftmals

19

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Hinfithrung

den Beruf gewihlt, um Menschen zu helfen. Sie sind in den meisten
Fillen durch die Konfrontation mit dem Leid anderer aufgrund ihrer
Lebenserfahrung mit schwierigen Konfliktfillen vertraut und fiir
ethische Fragestellungen besonders sensibilisiert. Sie benstigen keine
moralischen Appelle. Vielmehr sollen ethische Uberlegungen und
Differenzierungen zu einer eigenen verantworteten Entscheidung
beitragen. Eine akademische Medizinethik kann beispielsweise hel-
fen, sich eigener Grundannahmen bewusst zu werden und so besser
zu verstehen, woher eigene moralische Einstellungen herriihren.

Medizinethik ist auch nicht mit Medizinrecht zu verwechseln.
Wer die Uberzeugung vertritt, dass geltendes Recht letztgiiltig ethi-
sche Streitfragen entscheidet, reduziert Ethik auf Recht und begeht
damit einen legalistischen Fehlschluss. Warum dies ein Fehlschluss
ist, zeigt folgendes Beispiel. Wer in den Niederlanden lebt, der darf
nach dem niederlindischen Recht aktive Sterbehilfe in Anspruch
nehmen, wenn bestimmte Sorgfaltskriterien erfiillt sind. Der legalis-
tische Fehlschluss besteht darin, aus der rechtlichen Zulassigkeit ak-
tiver Sterbehilfe in den Niederlanden zu schlieffen, dass damit die
aktive Sterbehilfe auch ethisch allgemein unter Vorsichtsbedingun-
gen erlaubt sei. Aus der Aussage »Aktive Sterbehilfe ist in den Nie-
derlanden rechtlich zuldssig« wird filschlicherweise die Aussage:
»Damit ist aktive Sterbehilfe ethisch zuldssig.« Warum dies ein Fehl-
schluss ist, ldsst sich an einem einfachen Beispiel zeigen. Wer zwi-
schen den Niederlanden und Deutschland pendelt, miisste nach dieser
Doktrin logischerweise bei jedem Grenziibertritt seine ethische Posi-
tion wechseln, denn in Deutschland ist die aktive Sterbehilfe rechtlich
verboten. Daraus wiirde sich ergeben: »Damit ist aktive Sterbehilfe
ethisch verboten.« Doch die Ethik hat gerade den Anspruch, Zuléssig-
keit bzw. Nicht-Zulassigkeit von bestimmten Handlungen in einer
Weise zu begriinden, die nicht von den Zufilligkeiten geltender Ge-
setzgebung abhiingig ist. Das bedeutet freilich nicht, dass Gesetze un-
erheblich wiren. Sie entbinden jedoch nicht von der eigenen Verant-
wortung. Die ethisch verwerflichen Rassegesetze des Dritten Reichs
geniigen, um zu verstehen, warum Gesetze allein ethische Fragen
nicht beantworten kénnen.

Es gibt dariiber hinaus die Annahme, dass die Medizinethik in
den meisten Konfliktsituationen eindeutige Antworten bereitstellen
konnte. Dies ist jedoch nicht der Fall. Vielmehr kann den édrztlich oder
pflegerisch Titigen vor Ort die Letztverantwortung nicht abgenom-
men werden. Da verschiedene Religionen und Weltanschauungen

20

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Wissenschaftstheoretische Klarstellungen

miteinander um die letzte Wahrheit ringen, muss es mit Notwendig-
keit bei manchen Streitfillen unterschiedliche Losungsangebote ge-
ben. Diese beanspruchen zwar universelle Giiltigkeit, sind aber in
vielen Fillen nur fiir die Anhinger der entsprechenden Religionen
tiberzeugend. Dies sollte jedem einleuchten, der weif3, wie unter-
schiedlich die drei groflen monotheistischen Weltreligionen Jesus
von Nazareth einschitzen. Fiir einen orthodoxen Juden ist Jesus von
Nazareth ein am Kreuz gescheiterter Prophet. Seine Hinrichtung be-
deutet nach der hebriischen Bibel das Scheitern vor Gott. Fiir einen
Christen ist Jesus der Sohn Gottes und Messias, der die Menschheit
durch sein Leiden am Kreuz erlést und durch seine Auferstehung den
Tod besiegt hat. Fiir einen gldubigen Muslim ist Jesus zwar ein grofler
Prophet, der jungfraulich empfangen wurde, aber nicht Sohn Gottes.
Seine Botschaft wird durch das Wort Gottes, wie es Mohammed emp-
fangen hat und wie es im Koran niedergeschrieben ist, iiberboten.
Juden finden die Letztbegriindung moralischer Nomen in der Thora
(hebraisch fiir Weisung, niedergeschrieben in den ersten fiinf Bii-
chern der Bibel), Christen im Evangelium Jesu (griechisch fiir frohe
Botschaft, niedergeschrieben im Neuen Testament) und Muslime im
Koran (arabisch fiir Rezitation). Diese heiligen Texte stehen zudem
unterschiedlichen Interpretationen offen, sodass die verschiedenen
Konfessionen, im Christentum beispielsweise Reformierte und Ka-
tholiken, noch einmal unterschiedliche ethische Bewertungen vor-
nehmen. Vor diesem Hintergrund bewerten Vertreterinnen und Ver-
treter dieser Religionen beispielsweise die embryonale Stammzell-
forschung unterschiedlich. Wer keiner dieser Religionen angehort,
wird sich an andere weltanschauliche Uberzeugungen binden und
von daher seine moralischen Normen begriinden. Darum miissen
notwendigerweise in weltanschaulich neutralen Gesellschaften wie
der unsrigen unterschiedliche Medizinethiken vorhanden sein, worii-
ber beispielsweise The Cambridge World History of Medical Ethics?
einen guten Uberblick gibt.

Die Medizinethik ist darum faktisch in eine Vielzahl unterschied-
licher medizinethischer Ansitze zerfallen, die eine Fiille sehr diffe-
renzierter Methodologien gebrauchen und teilweise in keinem Aus-
tausch miteinander stehen. So ist bezeichnend, wie selten bei uns eine
medizinethische Forschung rezipiert wird, die weder englisch- noch
deutschsprachig ist, und wie schwierig sich selbst der Austausch zwi-

2 Baker/Mccullough (Hg.) (2018).

21

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Hinfithrung

schen praktischer Philosophie mit medizinethischer Ausrichtung und
arztlicher Medizinethik gestaltet. Zudem werden oftmals von Theo-
loginnen und Theologen publizierte medizinethische Uberlegungen
von philosophischer Seite ignoriert und selbst interkonfessionell und
interreligios wenig zur Kenntnis genommen. Dazu kommt, dass auch
Vertreterinnen und Vertreter aus Medizin, Recht und den Naturwis-
senschaften einschligige, gerade ethisch hochst bedeutsame Uber-
legungen publiziert haben, die es ebenfalls verdienen wiirden, be-
riicksichtigt zu werden.

Auch dieses Buch, das einen einfithrenden Charakter hat, ist von
derartigen Einschrinkungen betroffen. Ein Einzelner kann selbst die
englisch- und deutschsprachige Literatur zu den einzelnen Themen
kaum iiberblicken und den Diskussionen folgen, zumal sich diese
eben nicht nur auf die einschligigen medizinethischen Fachjournale
beschrianken. Das Buch hat darum auch nicht den Anspruch zu den
einzelnen Themenfeldern die bestehende Diskussion vollstindig wie-
derzugeben. Vielmehr besteht das Anliegen darin, die jeweiligen sys-
tematisch bedeutsamen Fragestellungen herauszuarbeiten, die ent-
sprechenden Konflikte zu analysieren und fiir diese, soweit dies
iiberhaupt moglich ist, Lisungsangebote zu entwickeln. Wenn Lese-
rinnen und Leser dadurch zum eigenen Weiterdenken Anregungen
finden, hat das Buch seinen wesentlichen Zweck erfiillt.

22

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1 Den Hippokratischen Eid weiterdenken —
zentrale medizinethische Ansitze

Bereits der Codex Hammurapi (18. Jhdt. v. Chr.) behandelt medizine-
thisch relevante Themen, beispielsweise drztliche Kunstfehler. Um
die Frage der Abtreibung wird sogar seit sumerischer Zeit gestritten.
Wohl Anfang des vierten vorchristlichen Jahrhunderts entsteht der
Hippokratische Eid, das erste Dokument irztlicher Standesethik.
Wihrend der Arzt in diesem Eid verspricht, keine Beihilfe zum Suizid
zu leisten, hat in etwa zeitgleich der Arzt in Platons Alterswerk
Gesetze aktive Sterbehilfe in bestimmten Fallen anzubieten. Medizin-
ethische Fragestellungen haben auch in den folgenden Jahrhunderten
immer wieder grofle Denker angeregt. Doch erst seit den 70er Jahren
des letzten Jahrhunderts hat sich die Medizinethik zu einer eigenen
akademischen Disziplin entwickelt. Ganz wesentlich haben dazu neue
technische Moglichkeiten beigetragen. Die Erfindung der Pille und
die erste erfolgreiche Herztransplantation in den 60er Jahren, die ers-
te Geburt nach kiinstlicher Befruchtung von Louise Brown 1978, die
Entwicklung gendiagnostischer Verfahren und die Verfeinerung le-
bensverlingernder Mafinahmen sowie das Ringen um die Kosten-
expansion im Gesundheitswesen haben ethisches Nachdenken he-
rausgefordert. Gegenwirtig kommen Fragen der Globalisierung und
Digitalisierung hinzu.

Doch was ist unter Medizinethik genauer zu verstehen? Worin
unterscheidet sie sich von Medizinrecht, von drztlichem Standesethos
und moralischen Einstellungen von Personen, die érztlich oder pfle-
gerisch titig sind? Das folgende Fallbeispiel aus dem seit Jahrtausen-
den unterschiedlich bewerteten Konfliktfeld der Sterbehilfe kann hel-
fen, diese Unterschiede zu verstehen. Es bietet sich deshalb an, weil es
systematisch hochst aufschlussreich und zugleich von hochster Ak-
tualitét ist. Seine unterschiedliche Bewertung, sei diese rechtlich, sei
diese aufgrund des arztlichen Berufsethos, sei diese aufgrund religio-
ser oder weltanschaulicher Uberzeugungen, wird verdeutlichen, wa-
rum es mehrere medizinethische Positionen gibt.

23

- am 18.01.2026, 22:34:54.



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Den Hippokratischen Eid weiterdenken — zentrale medizinethische Ansitze
1.1 Ein Fallbeispiel und seine unterschiedliche Bewertung
1.1.1 Der Fall der Diane Pretty

Die Britin Diane Pretty war an amyotropher Lateralsklerose er-
krankt. Bei dieser Erkrankung bauen sich die Motoneuronen nach
und nach ab. Motoneuronen sind die Nervenzellen in Gehirn und
Riickenmark, die fiir die Muskelkontraktionen zustindig sind. Als
Folge ihres Abbaus werden die Muskeln nicht mehr beansprucht
und verkiimmern nach und nach. Wer diese Krankheit hat, weif3, dass
am Ende auch die Atemmuskeln nicht mehr funktionieren werden.
Ohne maschinelle Hilfe bedeutet dies den Erstickungstod. Doch selbst
eine Lungen- und spéter eine Herz-Lungen-Maschine kénnen zwar
den Erstickungstod verhindern, allerdings kénnen die Betroffenen
dann meist nicht mehr mit der Umwelt kommunizieren. Diane Pretty
wollte es nicht so weit kommen lassen. Sie wollte jedoch auch nicht zu
einem Zeitpunkt der Erkrankung aus dem Leben scheiden, zu dem sie
dies noch ohne Mithilfe einer anderen Person hitte tun konnen, son-
dern erst in einem spéteren Stadium der Erkrankung.

1.1.2 Die rechtliche Dimension

In Grof$britannien sind jedoch gemif3 Suicide Act aus dem Jahr 1961
die Beihilfe zum Suizid und auch die aktive Sterbehilfe verboten.
Diane Pretty wollte deshalb mit ihrem Ehemann in die Schweiz fah-
ren, damit er ihr dort Beihilfe zum Suizid leisten kénne, was in der
Schweiz zuldssig ist. Allerdings musste ihr Mann befiirchten, nach
der Riickkehr nach Grofsbritannien dafiir rechtlich belangt zu wer-
den. Diane Pretty wollte deshalb Gewissheit haben, dass sich ihr
Mann in diesem Fall nicht vor Gericht verantworten miisse. Sie stell-
te einen entsprechenden Antrag. Pretty begriindete ihren Antrag mit
ihrem Recht auf einen selbstbestimmten Tod. Das House of Lords
lehnte diesen Antrag jedoch im November 2001 mit dem Argument
ab, das Recht auf Leben impliziere kein Recht auf Sterben. Daraufhin
wandte sie sich, bereits nicht mehr imstande, ohne technische Hilfs-
mittel zu atmen, an den Europiischen Gerichtshof fiir Menschen-
rechte (EGMR) in Straflburg. Hier argumentierte sie, dass die Unsi-
cherheit, wie ihr Mann nach seiner Riickkehr aus der Schweiz
behandelt werden wiirde, ihr die Wahl verunmégliche, wann und

24

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ein Fallbeispiel und seine unterschiedliche Bewertung

wie sie ihr Leben beenden wolle. Doch diese Argumentation iiber-
zeugte die Richter nicht. Zwar erkannte der EGMR an, dass das Recht
auf einen eigenen Lebensentwurf das Recht, die Umstinde des eige-
nen Todes zu wihlen, einschlielen konne, doch das impliziere noch
kein Recht auf Beihilfe zu dieser Wahl. Er akzeptierte nicht die Argu-
mentation ihres Anwalts, der zufolge sie vermutlich qualvoll ersti-
cken miisse, sofern sie nicht vorher aus dem Leben gehe, sondern
stellte fest: »Staaten haben das Recht, Handlungen durch die Anwen-
dung des allgemeinen Strafgesetzes zu regeln, die das Leben und die
Sicherheit anderer Individuen gefihrden.«!

Auch in der Frage des Lebensanfangs hat sich der EGMR &hnlich
verhalten und in einem Urteil aus dem Jahr 2004 von dem »Fehlen
eines eindeutigen rechtlichen Status des ungeborenen Lebens«? ge-
sprochen und die Schutzwiirdigkeit den einzelnen Staaten iiberlassen.

Aber kehren wir zum Fallbeispiel zuriick. Wiren Diane Pretty
und ihr Ehemann damals deutsche Staatsbiirger gewesen, so hitten
sie in die Schweiz fahren konnen. Der Ehemann wire nicht fiir die
Beihilfe zur Selbsttotung von deutschen Gerichten belangt worden,
weil die Selbsttétung in Deutschland nicht unter Strafe steht und
damit auch die Beihilfe zu einer straffreien Handlung nicht straf-
bewehrt ist. Allerdings war bereits 2001 umstritten, unter welchen
Bedingungen diese Straffreiheit gilt. Die Debatten hierzu fithrten im
Jahr 2015 zu einem Gesetz, nach dem die Beihilfe zur Selbsttétung im
Einzelfall fiir Angehorige bzw. nahestehende Personen straffrei bleibt
und nur bei geschiftsmaBiger, d. h. auf Wiederholung angelegter Bei-
hilfe strafbar ist. Faktisch machte das Gesetz die Beihilfe jedoch auch
fiir Angehorige unmoglich, da die entsprechenden Mittel zur Lebens-
beendigung nicht frei verfiigbar sind. Selbst als das Bundesverwal-
tungsgerichts 2017 urteilte’, derartige Mittel miissten unter be-
stimmten Umstinden zur Verfiigung gestellt werden, weigerte sich
das entsprechende Ministerium das Urteil umzusetzen. SchlieSlich
hatte das Bundesverfassungsgericht iiber die Rechtmifigkeit des Ge-

! Pretty v. UK, App. no. 2346/02 at §74 (eigene Ubersetzung).

2 Das Urteil ist hier zitiert nach der vom deutschen Kanzleramt veroffentlichten
Ubersetzung unter: https://www.ris.bka.gv.at/Dokument.wxe? Abfrage=Justiz&Doku
mentnummer=]JT_20040708_AUSL000_000BSW53924_0000000_000, zuletzt ein-
gesehen: 26.09.2020.

3 Vgl. https://www.bverwg.de/020317U3C19.15.0, zuletzt eingesehen: 26.09.2020.

25

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Den Hippokratischen Eid weiterdenken — zentrale medizinethische Ansitze

setzes zu entscheiden. In seinem Urteil vom 26. Februar 2020 hat das
Gericht dieses Gesetz fiir verfassungswidrig und nichtig erklart.*

Dieses Fallbeispiel und seine unterschiedliche rechtliche Interpre-
tation, sowohl im britischen, im deutschen und im européischen Kon-
text, vermittelt einen ersten Eindruck davon, warum es medizinethi-
scher Reflexion bedarf; denn hinter derartig unterschiedlichen
rechtlichen Bestimmungen stehen moralische Uberzeugungen der
entsprechenden Gesellschaften, die sich in Aushandlungsprozessen
in der Weise als mehrheitsfihig erwiesen haben, dass sie zu Gesetzen
geworden sind. Dafiir spielen oft religiose und weltanschauliche
Uberzeugen einflussreicher Gruppen in der betreffenden Gesellschaft
eine wesentliche Rolle.

1.1.3 Die weltanschauliche Dimension

Nach der klassischen Lehre aller drei monotheistischen Weltreligio-
nen, Judentum, Islam und Christentum, ist die Selbsttétung ein Ver-
stofd gegen das gottliche Gebot, nicht zu toten. Nicht nur fremdes
Leben, sondern auch das eigene Leben gehort Gott, der darum als
Einziger das Leben nehmen darf. Auch die Weltreligionen des
Buddhismus und Hinduismus achten menschliches Leben hoch und
lehnen die Selbsttotung, um das eigene Leid zu verkiirzen, ab. Aller-
dings gibt es mittlerweile in allen Weltreligionen Glaubige, die sich
fiir die Sterbehilfe aussprechen. Sie sind davon {iberzeugt, dass Gott
Barmherzigkeit mochte, nicht Opfer, und deshalb ein aktives Abkiir-
zen des eigenen Leids erlauben wiirde. Zudem gibt es Anhinger an-
derer Weltanschauungen, die sich ebenfalls dafiir aussprechen, Rege-
lungen am Lebensende zu liberalisieren. In den meisten Staaten
haben jedoch die orthodoxen Vertreter dieser Religionen bisher einen
hinreichenden Einfluss, eine Gesetzgebung zu verhindern, die eine
Beihilfe zur Selbsttétung zuliefle. Meist haben sie auch einen erheb-
lichen Einfluss auf die jeweiligen #rztlichen Berufsordnungen.

* Auf das Urteil wird im Abschnitt zur Beihilfe zur Selbsttotung und aktiven Sterbe-
hilfe ausfiihrlicher eingegangen. Dort findet sich auch die Begriindung des Gerichts
fiir dieses Urteil, das dem Gesetzgeber ein so schlechtes Zeugnis ausstellt.

26

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»Ethik« in Differenz zu »Moral«, »Ethos« und »Recht«
1.1.4 Die Dimension des drztlichen Berufsethos

Das Fallbeispiel ist ebenfalls von grofSer Bedeutung, um besser zu ver-
stehen, wie sehr das érztliche Berufsethos aufgrund derartiger Kon-
fliktfélle immer neu herausgefordert wird. Dieses Ethos, also die fiir
die Arzteschaft bindenden moralischen Uberzeugungen, ist bis heute
durch den Hippokratischen Eid und seine jeweilige religiose Einbet-
tung gepragt. In diesem vermutlich im fiinften oder vierten vorchrist-
lichen Jahrhundert entstandenen Eid verspricht der Arzt ausdriicklich:
»Ich werde niemandem, auch nicht auf seine Bitte hin, ein todliches
Gift verabreichen oder auch nur dazu raten.« Das Grundanliegen die-
ses Versprechens, in Deutschland verstirkt durch die christliche Uber-
zeugung, dass menschliches Leben Gott gehort, ist bis heute in den
Berufsordnungen vieler deutscher Landesirztekammern verankert.
Wer in drztlicher Funktion Beihilfe zum Suizid leistet, riskiert in be-
stimmten Bundesldndern seine drztliche Approbation zu verlieren.
Das Berufsethos in den weitgehend sikularisierten Niederlanden er-
laubt niederlindischen Arztinnen und Arzten dagegen, nicht nur eine
derartige Beihilfe, sondern sogar aktive Sterbehilfe zu leisten. Diese ist
ihnen sogar ausdriicklich vorbehalten. Doch heif3t dies, dass der Hip-
pokratische Eid in Deutschland immer noch in seiner urspriinglichen
Form in Geltung ist? Hier kann der Blick auf den Lebensanfang eine
klare Antwort geben. Auch in Deutschland gilt der Hippokratische Eid
nicht mehr in seiner urspriinglichen Form. In dem Eid verspricht der
Arzt namlich direkt im Anschluss an sein Versprechen, keine Beihilfe
zum Suizid zu leisten: »Auch werde ich nie einer Frau ein Abtrei-
bungsmittel geben.« In Deutschland jedoch nehmen Arztinnen und
Arzte straffrei Abtreibungen vor, diirfen diese ganz legal abrechnen
und verlieren dabei auch nicht ihre Approbation.

1.2 »Ethik« in Differenz zu »Moral«, »Ethos« und »Recht«

Die unterschiedlichen Sichtweisen bei so entscheidenden Fragen wie
der Sterbehilfe verdeutlichen eine zentrale Aufgabe der Medizin-
ethik. Jede Bewertung ethischer Art ist immer eingewoben in ein
Netz von Uberzeugungen. Das Zentrum dieses Netzes bilden dabei
fundamentale Einstellungen und Vorstellungsmuster, die wiederum,
wenn mehrheitsfahig, in rechtliche Bestimmungen und das entspre-
chende Berufsethos Eingang gefunden haben.

27

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Den Hippokratischen Eid weiterdenken — zentrale medizinethische Ansitze

Wenn also bestimmte ethische Positionen und damit verbundene
Vorstellungen von moralischen Werten auf unterschiedlichen welt-
anschaulichen Uberzeugungen beruhen, so ist es selbstverstindlich,
dass es zu einer unterschiedlichen Einschitzung kommt, wie wir uns
in dem oben genannten Konfliktfall der Beihilfe zur Selbsttétung ent-
scheiden sollten.

Bevor dieser Konfliktfall und weitere medizinethische Konflike-
felder behandelt werden konnen, stellt sich jedoch sozusagen noch im
Vorraum die Frage, was eigentlich unter Ethik zu verstehen ist und
wie sich die Begriffe »Ethik«, »Moral« und der damit verbundene
Begriff »Ethos« unterscheiden. Neben diesen wesentlichen Begriffs-
klarungen und Begriffsanalysen gehort zu den Grundlagen der Me-
dizinethik auch ein Uberblick zu wichtigen medizinethischen Haupt-
positionen sowie ihren Normen und Werten.

Der Philosoph, Universalgelehrte und Arzt Aristoteles (384-322
v.Chr.) prigte als erster in seinem Buch Ethika Nikomacheia, der
Ethik fiir seinen Sohn Nikomachos, den Begriff »Ethik« (griechisch:
ethos = Sitte, Gewohnheit). Er verstand dabei »Ethik« als Teil der
politischen Wissenschaft, die besonders die Fragen nach dem mora-
lisch Guten und dem Rechten thematisiert.

Heute wird der Begriff »Ethik« in vielfiltiger Weise gebraucht,
oftmals synonym mit dem Begriff der »gingigen moralischen Uber-
zeugungen« (lateinisch: mos = Sitte, Gewohnheit). Dieser Sprach-
gebrauch findet sich in den Feuilletons vieler Zeitungen. »Moralisch«
und sein Synonym »ethisch« bezeichnen dann das »sittlich Gute«.
Die Gegenbegriffe sind »unmoralisch« bzw. »unethisch«. In diesem
Sprachgebrauch ist das Unmoralische bzw. Unethische das sittlich
Schlechte.

In der gegenwirtigen akademischen philosophischen und theo-
logischen Ethikdiskussion hat sich im Unterschied hierzu weitgehend
durchgesetzt, »Ethik« als eine Fachdisziplin zu verstehen, die, je
nachdem ob es sich um philosophische oder theologische Ethik han-
delt, auch als »Moralphilosophie« bzw. »Moraltheologie« bezeichnet
wird. Sie thematisiert die Sprache der Moral, rechtfertigt ethische
Normen und entwickelt konsistente ethische Theorien. Davon zu un-
terscheiden ist die Moral, womit die von einer Gesellschaft als gut
anerkannten Normen, Ideale, Werte und die damit verbundenen Ein-
stellungen gemeint sind. Im weitesten Sinn kann man hier von Moral
als einer gesellschaftlichen »Konvention« (lateinisch: convenire =
iibereinkommen) sprechen. Der Einzelne ist dann moralisch, wenn

28

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»Ethik« in Differenz zu »Moral«, »Ethos« und »Recht«

seine personliche Einstellung mit dieser gesellschaftlichen Konven-
tion {ibereinstimmt. Ein Spezialfall der Moral ist das Ethos, das bei-
spielsweise im drztlichen Berufsethos Normen und Wertvorstellun-
gen einer bestimmten Berufsgruppe enthilt. Davon zu unterscheiden
ist das Recht, das, wenn es als positives Recht Gesetz wird, verbind-
liche Normen aufstellt. Meist stellen diese Gesetze gesellschaftliche
Wert- und Normkompromisse dar. Etwas vereinfacht gesprochen: Das
Recht ist in vielen Fillen die kodifizierte Moral bestimmter Gesell-
schaften. Dabei »hinkt« das Recht in dem Sinn manchmal »hinter-
her«, dass die Gesellschaft in ihren moralischen Vorstellungen oftmals
bereits neue Einsichten aufgenommen hat und fiir richtig halt, wah-
rend die Gesetze noch die Vorstellungen vergangener Zeiten wider-
spiegeln. So sah das Biirgerliche Gesetzbuch noch bis in die fiinfziger
Jahre in der alten Bundesrepublik vor, dass der Ehemann alle wichti-
gen finanziellen Entscheidungen treffen und sogar fiir seine Frau
einen Arbeitsvertrag kiindigen konnte. Dazu kommt noch eine wei-
tere Differenz. In bestimmten Fillen widerspricht eine Rechtsbestim-
mung eines Staats der Regelung eines anderen Staats und dennoch ist
dieser Unterschied nicht ethisch begriindet. So ist es moralisch un-
erheblich, ob es ein Rechts- (Deutschland) oder ein Linksfahrgebot
(Japan) gibt. Wichtig (und moralisch bedeutsam) ist allein, dass es
zum Schutz der Verkehrsteilnehmer derartige Regelungen gibt.

Damit lassen sich die vier Begriffe in folgender Weise voneinan-
der abgrenzen:

Ethik Moral Ethos Recht
4 N 4
gruppen-
gesellschaftliche spezifische
Akademische »Konvention« »Konvention, verbindliche
Disziplin bzw. Normen, teils mit bindender Normen
Ideale und Werte Kraft fiir die
L ) Mitglieder L y
( Reflexionsarbeit | ( )
zur Kldrung von gesellschaftliche gruppen- Wert- und Norm-
moralischen und personliche spezifische Wert- kompromisse,
Begriffen, Wertvorstellunge vorstellungen und oft zu Gesetzen
Erarbeitung von und Normen Normen geworden
\_ Normen usw. ) L )

Abbildung 2: Ethik, Moral, Ethos und Recht

- am 18.01.2026, 22:34:54,

29



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Den Hippokratischen Eid weiterdenken — zentrale medizinethische Ansitze

Diese Bestimmungen von »Ethik«, »Moral«, »Ethos« und »Recht«
sind nicht unumstritten. Fiir einige Philosophen in der Tradition
sprachanalytischer Ethik (griechisch: analysis = Auflosung) kann
»Ethik« als Wissenschaftsdisziplin nichts anderes als eine Begriffskla-
rung der Sprache der Moral sein. Ethik, so verstanden, leistet keine
Normenbegriindung und Normenvermittlung. Sie beschrinkt sich
vielmehr auf die Reflexion ethischer Begriffe, Kriterien, Normen
oder Handlungsprinzipien, um diese in ihrer Bedeutung zu analysie-
ren und damit zu kldren. Sie ist also strikt nicht-normativ. Dahinter
kann die Uberzeugung stehen, Normen und Werte entzdgen sich
ganz prinzipiell wissenschaftlicher Reflexion, weil ethische Aussagen
nicht verifiziert oder falsifiziert werden konnen. Allerdings kann die-
se Tradition mit ihrem eigenen Ansatz nicht mehr begriinden, warum
sie Wissenschaft auf die Kenntnis von verifizierbaren Fakten redu-
ziert, denn genau diese Annahme selbst ist nicht mehr veri- oder
falsifizierbar.

Dazu kommt, dass selbst der Begriff des Faktums wissenschafts-
theoretisch umstritten ist. Die Eingrenzung wissenschaftlicher Ratio-
nalitit auf Tatsachenurteile (also unter Ausschluss von Werturteilen)
ist von daher problematisch. Auch Tatsachenurteile selbst sind wieder
von theoretischen Vorannahmen abhingig. Sie entspringen einer be-
stimmten Perspektive. Will man sich nicht zu einer vollstindigen
Subjektivierung und Entrationalisierung aller Lebensbereiche beken-
nen, so wird man auch der normativen Ethik den Status der wissen-
schaftlichen Rationalitit zuerkennen, auch wenn Werturteile einer
anderen Dimension zuzuordnen sind als Tatsachenurteile. Eine uni-
versitire Ethik sollte es darum wagen, wertende Stellungnahmen
auszuarbeiten und rational zu rechtfertigen.’

Allerdings sind zwei Fehler zu vermeiden, zum einen der so-
genannte Sein-Sollen-Fehlschluss, zum anderen anzunehmen, dass
fiir uns Menschen derartige Stellungnahmen perspektivenlos, so-
zusagen aus einem gottlichen Blickwinkel méglich seien, dass es also
fiir uns so etwas wie ethische Objektivitit geben kann.

Der Sein-Sollen-Fehlschluss besteht darin, aus Tatsachen unmit-
telbar auf Sollensforderungen zu schlieflen. Dieser, auch naturalis-
tisch genannte Fehlschluss geht davon aus, alle normativen Aussagen
seien letztlich in deskriptive Aussagen iibersetzbar. Eine derartige Po-
sition wire sehr attraktiv, weil durch eine Ubersetzbarkeit von nor-

5 Vgl. die Verteidigung praktischer Vernunft durch Nida-Riimelin (2020).

30

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»Ethik« in Differenz zu »Moral«, »Ethos« und »Recht«

mativen in deskriptive Aussagen die moralischen Prinzipien, Regeln
und Werturteile mit den iiblichen wissenschaftlichen Methoden ra-
tional begriindbar wiren: Man konnte fiir eine normative Aussage
dadurch einen Wahrheitswert erhalten, dass man den Wahrheitswert
ihrer deskriptiven Ubersetzung iiberpriift.¢ Leider ist dieses Natura-
lismusprogramm trotz vielfiltiger Versuche nicht gelungen. Wer bei-
spielsweise die moralische Forderung »Du sollst nicht toten« auf
deskriptive Sitze wie: »Alles Lebendige ist Leben, das leben willg,
zuriickfithrt, muss dennoch den Zwischenschritt einfiigen, dass es
moralisch gut ist, dass Leben leben will. Bereits jede Tuberkulosein-
fektion macht deutlich, dass zwar die Tuberkelbakterien leben wollen,
es aber in diesem Fall dennoch moralisch fiir das érztliche Personal
geboten ist, Antibiotika zu verabreichen und alle Tuberkelbakterien
abzutdten. Aufgrund dessen ist es sinnvoll, einen ethischen Natura-
lismus auszuschliefen, der aus nichtnormativen Aussagen ohne Riick-
griff auf normative Prinzipien meint, gehaltvolle normative Sitze
aufstellen zu kénnen.

Es ist auch moglich, eine normative Ethik als Wissenschaftsdis-
ziplin abzulehnen, wenn man davon ausgeht, dass alle moralischen
Einstellungen dhnlich zu Geschmacksempfindungen nicht kognitiv
(lateinisch: cognoscere = (vernunftmiflig) erkennen) sind. Der Preis
einer solchen Konzeption ist jedoch hoch. Die Kriegsbegeisterung in
allen europiischen Nationen zu Beginn des Ersten Weltkriegs wiirde,
da allgemein geteilt, diesen Krieg moralisch »rechtfertigen«. Dieser
Non-Kognitivismus ldsst sich darum praktisch zurtickweisen, es sei
denn, man hielte eine allgemeine Kriegsbegeisterung fiir ein hinrei-
chendes Kriterium, einen Krieg zu fiihren.

Eine weitere Position, die nicht weiter beriicksichtigt werden soll,
ist der ethische Relativismus in seinen unterschiedlichen Spielarten.
Der ethische Relativismus vertritt die Uberzeugung, dass es keine
universell giiltigen ethischen Standards und Prinzipien gibt: »Alle
gehaltvollen ethischen Werte sind [...] Kulturwerte. Kulturwerte er-
kennt man daran, dass ihre soziale Akzeptanz durch gesellschaftliche
Krifteverhiltnisse zustande kommt. [...] Von der Ethik zu ent-
wickeln wire, statt illusorischer Universalmaximen, eine Theorie der
Kulturwerte.«”

¢ Von Kutschera (1982), 29.
7 Vgl. Schurz (1995), 175.

31

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Den Hippokratischen Eid weiterdenken — zentrale medizinethische Ansitze

Der ethische Relativismus ist dabei nicht mit der Annahme zu
verwechseln, dass viele unserer speziellen Normen kulturabhingig
sind und nur in einer bestimmten historischen Situation sowie fiir
einen begrenzten Anwendungsbereich Giiltigkeit besitzen. Dies ist
unbestritten. Der ethische Relativismus ist viel radikaler: Alle Nor-
men sind danach kulturabhingig. Es gibt keine einzige Norm, die
immer und tiberall gilt.

Der ethische Relativismus ist auch nicht mit dem allgemeinen
Relativismus zu verwechseln. Die These des allgemeinen Relativis-
mus, es gebe keine absoluten Wahrheiten, hitte, falls sie zutreffen
wiirde, zur Folge, dass man auch fiir sie selbst keinen absoluten Wahr-
heitsanspruch geltend machen konnte. Gegen einen derartigen Ein-
wand ist ein ethischer Relativismus immun, da er nur die einge-
schrinkte Behauptung geltend macht: Es gibt keine absolut giiltigen
ethischen Normen. Diese Aussage bezieht sich auf normative Aus-
sagen, ist selbst aber deskriptiv, sodass sie nicht unter ihr eigenes Ver-
dike fallt.

Allerdings vertreten manche einen ethischen Relativismus, der
nicht konsistent ist: »Moralisch« bedeute dasselbe wie »moralisch
fiir eine bestimmte Gesellschaft« und zugleich fordern sie, dass ge-
geniiber den unterschiedlichen kulturellen Moralnormen Toleranz zu
iiben ist. Diese allgemeine Forderung lasst sich vom relativistischen
Ansatz nicht begriinden. Sie kénnte wiederum nur fiir eine bestimm-
te Gesellschaft gelten. Wer also behauptet, in Kerkrade (Niederlande)
sei aktive Sterbehilfe moralisch erlaubt, in Herzogenrath auf der
deutschen Seite der Grenze dagegen moralisch unzulissig, dass also
aktive Sterbehilfe in einer Gesellschaft moralisch erlaubt, in einer
anderen aber nicht erlaubt sein konne, je nachdem welche gesell-
schaftlichen Normen gelten, beide Positionen aber seien aus ethischer
Sicht zu akzeptieren, stellt eine allgemeine Forderung auf, die sein
System nicht erméglicht.®

Selbst wenn man diesen Fehler vermeidet, bekommt man ein gra-
vierendes Problem, das sich in einem Praxistest zeigt: Nehmen wir
an, die zitierte These: »Alle gehaltvollen ethischen Werte sind Kultur-
werte. Kulturwerte erkennt man daran, dass ihre soziale Akzeptanz
durch gesellschaftliche Krafteverhiltnisse zustande kommt«, wire
korrekt; dann liefle sich auf der Grundlage dieser These die Behaup-
tung aufstellen: Rassismus ist in einer nationalsozialistischen Gesell-

8 Vgl. Williams (2012), 20f.

32

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»Ethik« in Differenz zu »Moral«, »Ethos« und »Recht«

schaft durch gesellschaftliche Krifteverhaltnisse sozial akzeptiert und
deshalb im Sinne eines derartigen ethischen Relativismus in einer
solchen Gesellschaft moralisch geboten. Es sollten also beispielsweise
in der Covid-19-Krise aus rassistischen Griinden bestimmte Patien-
tengruppen anderen Patientengruppen vorgezogen werden.

In gewisser Weise sind evolutive Ethiken eine Spielart des ethi-
schen Relativismus. Sie gehen davon aus, dass wir unsere Normen
und Werte im Rahmen unserer Angepasstheit an die gegebenen Um-
stinde entwickelt haben und weiterentwickeln. Das Ziel besteht da-
rin, Leben bzw. Uberleben der Art zu gewihrleisten. Darum sind
Werte und Normen wandelbar, je nachdem was die Lebensverhaltnis-
se erfordern. Das Individuum spielt dabei eine zu vernachldssigende
Rolle, da es der Evolution nach Meinung der Hauptvertreter dieser
Richtung um das Uberleben der jeweiligen Art geht. Fiir diese Spiel-
art des ethischen Relativismus gilt darum ebenfalls, dass sie duflerst
problematische Konsequenzen hat. Wer angeblich der »Herrenrasse«
angehort, hitte dann beispielsweise in einer Pandemie aufgrund ihres
evolutiven Vorrangs Anrecht auf die letzten verfiigbaren Intensivbet-
ten zuungunsten von denjenigen, die sogenannten »niedrigeren Ras-
sen« zugeordnet werden.

Daraus folgt jedoch nicht, dass sich moralische Wertungen zwi-
schen Personen, Kulturen, Gruppierungen usw. nicht unterscheiden
oder evolutive Einfliisse vollig unwichtig wiren, sondern es geht um
eine Ablehnung der These, alle Werturteile seien nur fiir die jeweili-
gen »Glaubigen« nachvollziehbar, sodass wir schliefSlich doch wieder
bei einem kulturellen Relativismus landen wiirden. Ein Grund hier-
fiir liegt in der menschlichen Fihigkeit, sich in andere Kulturen in
einem gewissen MafSe hineinzudenken.® Dariiber hinaus haben wir
Menschen zumindest den Anspruch, uns im rational motivierten
Dialog auf gemeinsame Werte zu verstindigen.' Dies ist in einer zu-
sammenwachsenden Welt heute notiger denn je.

% Vgl. Isaiah Berlin, On the Pursuit of the Ideal. In: New York Review of Books
(17. Mérz 1988), 14, hier zitiert nach Putnam (1994), 192 (eigene Ubersetzung): »Ge-
meinschaften mggen einander in vielerlei Hinsicht dhnlich sein, [...]; wonach sie stre-
ben, was sie fiirchten und was sie verehren ist selten dhnlich. Diese Sichtweise wurde
kultureller oder moralischer Relativismus genannt. Das ist kein Relativismus. Mit-
glieder einer Kultur kénnen [...] die Werte, Ideale und Lebensformen einer anderen
Kultur oder Gesellschaft, selbst aus anderen Zeiten und Orten, verstehen.«

10 Jiirgen Habermas hat sein Lebenswerk diesem Anliegen gewidmet.

33

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Den Hippokratischen Eid weiterdenken — zentrale medizinethische Ansitze

Jede Entscheidung ist auch eine Selbstdarstellung der Person, die
diese Entscheidung trifft, und damit Ausdruck ihrer Personlichkeit.
Wenn sie wahrhaftig ist und ihr Leben nicht fremdbestimmen lasst,
wird jede Entscheidung, die sie trifft, Ausdruck ihrer Lebenswahrheit,
ihrer Grundoption fiir ihr Leben sein. Auch die eigene Lebens-
geschichte dient beispielsweise als ein Interpretationsrahmen. Wer
an einer Erbkrankheit leidet oder von einer solchen bedroht ist, wird
moglicherweise die neue Moglichkeit der Praimplantationsdiagnostik
aufgrund der eigenen Lebensgeschichte anders bewerten als jemand,
der tief in einer Welt verwurzelt ist, in der aus religiosen oder welt-
anschaulichen Uberzeugungen der Einsatz dieser Diagnostik als
schwere Siinde gilt. Wer einen nahestehenden Menschen verloren
hat, fiir den es kein iiberlebenswichtiges Organ gab, wird mdoglicher-
weise die geltenden Regeln der Organspende anders beurteilen als
eine unbeteiligte Person. Wichtig ist fiir eine moglichst gute Ent-
scheidung, sich diese eigenen Voraussetzungen bewusst zu machen,
um in einer gewissen Distanz zur eigenen Geschichte die Entschei-
dungsfindung méglichst objektiv anzugehen.

Jede Person steht also in einer urspriinglichen Weise selbst in der
Verantwortung. Sie kann sich nicht ausschliefSlich auf eine bestehen-
de rechtliche Norm berufen, wenn sie nicht zu einem Legalisten
werden will. Gesetze konnen nicht von der Letztverantwortung ent-
binden. Gerade in medizinethischen Streitfragen von der Embryo-
nenforschung bis zur Sterbehilfe unterscheiden sich die Gesetze in
den verschiedenen Lindern. Dies ist ein klarer Hinweis dafiir, dass es
keinen allgemeinen ethischen Konsens fiir bestimmte Konfliktlgsun-
gen gibt.

Die eigene Perspektivenhaftigkeit, die Eingebundenheit jedes
einzelnen Entscheidenden in seine Mitwelt und Kultur ist zwar eine
notwendige Bedingung, aber keine hinreichende Bedingung fiir eine
Entscheidung. Aufgrund der menschlichen Fihigkeit, dem besseren
Argument mit guten Griinden zu folgen," soll deshalb davon aus-
gegangen werden, dass es trotz unterschiedlicher Perspektiven all-
gemeingiiltige moralische Prinzipien geben kann, die fiir die meisten
Religionen und Weltanschauungen zumindest in gewissen Grenzen
anschlussfahig sind. Auf diese Weise ldsst sich eine Art gemeinsamer
»Grundperspektive« fiir ethische Bewertungen zumindest bestimm-
ter Konfliktfille finden.

1 Vgl. Nida-Riimelin (2020), 76-86.

34

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»Ethik« in Differenz zu »Moral«, »Ethos« und »Recht«

Diese grundsitzliche Voraussetzung allgemeingiiltiger mora-
lischer Prinzipien darf allerdings nicht so verstanden werden, als ob
damit geleugnet wiirde, dass wir in einer pluralen Welt leben. Die
Annahme von einigen allgemeingiiltigen moralischen Prinzipien ist
also nicht mit einer philosophischen oder theologischen Letztbegriin-
dung zu verwechseln, wie diese Religionen oder bestimmte Welt-
anschauungen anbieten. Doch sollten selbst Vertreterinnen und Ver-
treter, die sich zu einer derartigen Letztbegriindung bekennen, in
einer pluralen Welt bemiiht sein, ihre handlungsleitenden Kriterien
in einer Weise kognitiv zu vermitteln, dass auch Nicht-Vertreter der
entsprechenden Glaubensrichtungen sich mit ihren Argumenten aus-
einandersetzen und diesen Argumenten moglicherweise zustimmen
konnen, ohne die dahinter stehende Letztbegriindung zu teilen.

In der akademischen Ethik werden {iblicherweise zwei grofle
Klassen von Ethiken unterschieden, ndmlich deontologische (grie-
chisch: to deon = das, was man tun muss) und teleologische (grie-
chisch: telos = Ziel) Ethiken. Max Weber (1864-1920) klassifizierte
deontologische Ansitze als Gesinnungsethiken.!? Diese Klasse von
Ethiken achtet auch auf die innere Qualitdt von Handlungen, un-
abhingig von den Folgen, und auf die Gesinnung, die zu diesen Hand-
lungen fiihrt, in den Worten Kants: den guten Willen. Kant (1724-
1804) ist der bekannteste sikulare Vertreter einer deontologischen
Ethik. Alle Normen haben nach Kant dem von ihm »kategorisch«
genannten Imperativ zu folgen, einem Imperativ der unabhingig
von Raum und Zeit fiir alle mit Vernunft begabten Wesen unbedingt
gilt, ndmlich so zu handeln, dass die Richtschnur der Handlung ein
allgemeines, ausnahmslos geltendes Gesetz ist. So ist es nach Kant
ausnahmslos verboten, zu liigen oder sich das Leben zu nehmen, also
ganz unabhingig von allen Folgen, allein deshalb, weil es kein all-
gemeines Gesetz geben diirfte, dass es erlauben wiirde zu liigen oder
sich das Leben zu nehmen. Eine Handlung ist also dann moralisch
gut, wenn sie diesen Imperativ erfiillt und aus gutem Willen, also
aus reiner Pflicht, vollzogen wird. Eine pflichtgemifle Handlung ent-
spricht zwar diesem Imperativ. Wenn sie jedoch nicht aus Pflicht,
sondern aus anderen Motiven vollzogen wurde, ist sie zwar nicht un-
moralisch, aber moralisch wertlos. Wenn eine Schwester ihre Patien-
ten nach Richtlinie hervorragend versorgt, einfach weil sie das als
ihre pflegerische Aufgabe ansieht, also aus reinem gutem Willen, so

2 Vgl. Weber (1919).

35

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Den Hippokratischen Eid weiterdenken — zentrale medizinethische Ansitze

handelt sie nach Kant moralisch. Wenn sie dagegen diese hervor-
ragende Versorgung aus anderen Motiven vornimmt, beispielsweise
damit sie beruflich aufsteigt, so hat diese pflichtgemifle Handlung
keine personlich zurechenbare moralische Qualitit. Theologische
Ethiken gehoren ebenfalls zur Gruppe deontologischer ethischer An-
sitze; denn gottliche Gebote gelten unabhingig von ihren Folgen. Der
Mensch hat sich der gottlichen Offenbarung zu 6ffnen. Viele religiose
moralische Vorschriften werden dabei zugleich naturrechtlich be-
griindet. Wir entdecken in der sorgfiltigen Analyse unserer Men-
schennatur die ihr entsprechenden Normen und Werte, die nach reli-
gioser Deutung der Ewige/Gott/Allah in diese Natur hineingelegt
hat.

Weber unterscheidet von dieser Klasse deontologischer Ethiken
die von ihm »Verantwortungsethiken« genannten ethischen Ansitze,
denen es um die Folgen einer Handlung geht. Webers Begrifflichkeit
ist insofern irrefithrend, da auch diejenigen Ethiken, die er als Gesin-
nungsethiken bezeichnet, beanspruchen, verantwortliches Handeln
einzufordern. Deshalb hat sich international durchgesetzt, teleologi-
sche, d.h. folgenorientierte Ansitze (Verantwortung fiir die Folgen
einer Handlung), von deontologischen, d.h. gesinnungsorientierten
Ansiitzen (Verantwortung fiir den eigenen guten Willen, der sich
auch daran bemisst, ob bestimmte Handlungen in sich schlecht sind)
zu unterscheiden. Ein Beispiel fiir in sich schlechte Handlungen im
Verstindnis bestimmter deontologischer Ethiken wiren das Foltern
von Menschen, selbst wenn dadurch ein entfiihrtes Kind gerettet wer-
den konnte, oder die Versklavung von Menschen, selbst wenn da-
durch insgesamt mehr Menschen profitieren konnten. In der Medizin
verurteilt beispielsweise die christliche Naturrechtsethik die Beihilfe
zur Selbsttotung und die kiinstliche Befruchtung als in sich schlechte
Handlungen.

Der bekannteste teleologische Ansatz ist der Utilitarismus (latei-
nisch: utilis = niitzlich), dessen Grundprinzip lautet: Maximiere den
Nutzen der grofitmoglichen Zahl. Handlungen (Aktutilitarismus)
bzw. Regeln (Regelutilitarismus) sollen also dem grofitmoglichen
Nutzen dienen. Mittlerweile hat sich eine Fiille verschiedener For-
men des Utilitarismus entwickelt.

Aber auch die aus der aristotelischen Tradition kommende, eudai-
monistische Ethik ist folgenorientiert. Thr geht es jedoch nicht um
eine Nutzenmaximierung, sondern darum, dass der Einzelne ein gu-
tes Leben findet, ein Leben, das »unter einem guten Stern steht«

36

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»Ethik« in Differenz zu »Moral«, »Ethos« und »Recht«

(griechisch: eu = gut, daimon = Gott, Geistwesen). Eine wesentliche
Aufgabe besteht dabei nach griechischer Uberzeugung darin, gute
Gewohnbheiten, altertiimlich Tugenden genannt, auszubilden.
Dariiber hinaus gibt es ethische Ansitze, die sich unter dem Be-
griff der Vertragstheorien zusammenfassen lassen. Im Unterschied
zur klassischen aristotelischen Tugendethik werden Vertragstheorien
zwar ebenfalls geschlossen, um ein gelingendes Zusammenleben und
dem Einzelnen ein gutes Leben zu ermdglichen, aber die Mitglieder
einer Vertragsgemeinschaft entwickeln diese Normen und Werte
selbst. Es gibt in diesem Sinn kein universelles Telos wie beispielswei-
se die Gliicksmaximierung der grofitmoglichen Zahl. Vielmehr geht
es darum, sich gegenseitig zu ermoglichen, handeln zu kénnen, um
die Ziele zu erreichen, die der Einzelne anstrebt. Insofern sind Ver-
tragstheorien pragmatisch ausgerichtet (griechisch: pragma = Hand-
lung, Sachverhalt, Umstinde). Sie richten sich nach dem Sachverhalt,
den konkreten Umstinden. Bei Vertragstheorien in der hobbesschen
Tradition (Hobbes 1588-1679) geht es darum, von einem Natur-
zustand auszugehen, in dem alle nur ihr Eigeninteresse im Sinn haben
und zum Schutz des eigenen Lebens bereit sind, Vertrige zu schlie-
Ben. Davon zu unterscheiden sind Vertragstheoretiker wie Rawls
(1921-2002). Ausgehend von einem »Schleier des Nichtwissens«,
aufgrund dessen verniinftige Personen nicht wissen, welchen Platz
sie spiter in der Gesellschaft einnehmen werden, einigen sich diese
auf grundlegende Gerechtigkeitsgrundsitze. Da jeder zur Gruppe der
am schlechtesten Gestellten gehéren konnte und jeder aus eigenem
Interesse moglichst groflen Anteil an den Grundgiitern bekommen
mochte, enthalten diese Grundsitze auch das sogenannte Differenz-
prinzip. Es besagt, dass die Differenzen in einer Gesellschaft, beispiels-
weise unterschiedliche Gehilter, immer auch fiir die am schlechtesten
Gestellten von Vorteil sein miissen. Auf das Gesundheitssystem tiber-
tragen heif3t dies, dass Unterschiede in der Versorgung dann zulissig
sind, wenn davon die am schlechtesten Gestellten profitieren.
Alternativ dazu haben sich auch weitere Ethiken entwickelt wie
beispielsweise die Kasuistik®® (lateinisch: casus = Einzelfall), die von
den Einzelfillen her moralische Bewertungen versucht, oder auch der
Intuitionismus (lateinisch: intueri = schauen), der tiberzeugt ist, man
miisse von gewissen selbstevidenten moralischen Prinzipien aus-
gehen. Klassische Vertreter einer derartigen Ethik waren Moore und

13 Vgl. beispielsweise Jonsen (2019).

37

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Den Hippokratischen Eid weiterdenken — zentrale medizinethische Ansitze

Ross. Gerade der Intuitionismus hat jedoch damit zu kampfen, dass
intuitiv von praktisch fast allen Mitgliedern einer moralischen Ge-
meinschaft getragene Einsichten sich zu einem spiteren Zeitpunkt
als nicht mehr evident erweisen. Eines der bekanntesten Beispiele ist
die Bewertung der Homosexualitdt, die Vertreter dieses Ethiktyps
Anfang des 20. Jahrhunderts als »intuitiv« verwerflich ablehnten.
Ebenfalls einen alternativen Zugang zu den klassischen Ethiktypen
suchen Mitleidsethiken. Die Mitleidsethik hat ihre Urspriinge bereits
in der Hebriischen Bibel beim Propheten Amos und in der neutesta-
mentlichen Tradition, die sich beispielhaft in der Geschichte vom
barmherzigen Samariter findet.

Utilitaristisch,
z.B. Bentham
Teleologische Evolutiv,
Ansitze z.B. Wilson
Eudaimonistisch,

z.B. Aristoteles

Naturzustand,
z.B. Hobbes

Vertragstheorien

»Schleier des Nichtwissens«,
z.B. Rawls

Kognitivistische

Formale Pflichtethiken,
z.B. Kant

Ansitze

Deontologische
Ansitze

Naturrechtsethiken/
religiose Ethiken,
z.B. Thomas

Kasuistik,
z.B. Jonsen

Intuitionismus,
z.B. Moore

Alternative
Ansitze

Mitleidsethiken,
z.B. Schopenhauer

Abbildung 3: Ethische Theorien (vereinfacht)

38

- am 18.01.2026, 22:34:54.


https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Grundlegende Kriterien und Methoden

Gemeinsam ist allen diesen ethischen Ansitzen, dass sie kognitiv
handlungsleitende Kriterien, Werte, Normen und Handlungsprinzi-
pien zu entdecken bzw. zu entwickeln versuchen. Ob es sich dabei um
Entdeckungen von Prinzipien handelt, die in der menschlichen Ver-
nunftnatur liegen wie bei religitsen Ethiken oder Kant, oder um Ent-
wicklungen, entscheidet sich vor dem Hintergrund der zugrunde lie-
genden Theorie.

1.3 Grundlegende Kriterien und Methoden

Allen wissenschaftlichen Ethiken ist gemeinsam, dass sie das Konsis-
tenzkriterium berticksichtigen. Wer ein moralisches Urteil hinsicht-
lich einer bestimmten Situation trifft, muss, um konsistent zu sein,
das gleiche Urteil hinsichtlich einer Situation féllen, die der ersten in
allen nicht-moralischen Einzelheiten gleicht. Wenn beispielsweise
eine Person in einer bestimmten Situation ein moralisches Urteil fallt
und dementsprechend handelt, dann muss diese Person unter ver-
gleichbaren Umstinden ein vergleichbares moralisches Urteil treffen
und danach handeln. Wichtig ist dabei, dass das Konsistenzprinzip eine
andere StofSrichtung hat als die goldene Regel, nach der man andere so
behandeln soll, wie man selbst behandelt werden méchte. Die goldene
Regel legt namlich eine bestimmte Handlung oder Unterlassung aus
einer anderen Zielsetzung heraus nahe. Die Motivation ist nicht die
Konsistenz des eigenen Denkens und Handelns, sondern die Hoff-
nung, von anderen gut behandelt bzw. nicht geschadigt zu werden.

Allerdings gibt es in unserer Welt keine Situation, die einer an-
deren in allen nicht-moralischen Einzelheiten vollstindig gleicht.
Deshalb ist eine gewisse Abstraktionsleistung nétig, um vergleich-
bare Situationen zu schaffen. Hierin besteht eine wesentliche Proble-
matik, Urteils- und Handlungskonsistenz zu iiberpriifen.

Kognitive Ethiken niitzen als akademische Disziplinen zudem be-
stimmte Methoden. Mithilfe der oben kurz angesprochenen sprach-
analytischen Methode geht es darum, zentrale ethische Begriffe wie
z.B. »gut«, »Handlung« usw. zu klaren. Mithilfe hermeneutischer
(griechisch: hermeneuein = auslegen) Deskription (lateinisch: descri-
bere = beschreiben) werden moralische Einstellungen beschrieben.
Diese Beschreibung dient zur Interpretation, wie moralische Einstel-
lungen unsere Lebenswelt mitgestalten. Dieser methodische Zugang
erhebt keinen Anspruch darauf, Normen zu entwickeln oder die Qua-

39

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Den Hippokratischen Eid weiterdenken — zentrale medizinethische Ansitze

litdt von Geltungsanspriichen zu bewerten. Insofern bieten die ana-
lytische und die hermeneutische Methode ein notwendiges, jedoch
kein hinreichendes Werkzeug ethischen Arbeitens.

Eng mit der hermeneutischen Methode ist eine narrative ethische
Methode (lateinisch: narrare = erzihlen) verbunden, bei der Einsich-
ten in Werte und der Sinn von Handlungen durch Erzahlungen er-
schlossen werden. Im Akt des Erzihlens und in der Rezeption des
Erzihlten kann ein Wertbewusstsein erfahren werden. Bertihmte Er-
zihlungen in dieser Hinsicht bieten insbesondere die heiligen Schrif-
ten vieler Religionen.

Die Frankfurter Schule hat mit der kritischen (griechisch: kri-
nein = urteilen, entscheiden) Methode eine weitere ethische Methode
etabliert. Werte und Regeln sollen in einem herrschaftsfreien, ratio-
nalen Diskurs gefunden werden, bei dem sich die besten Argumente
durchsetzen, wihrend schlechtere Argumente ausscheiden.

In den vergangenen Jahrzehnten hat sich aus der Wirtschafts-
ethik kommend ein weiterer methodischer Zugang entwickelt.!* Sie
arbeitet insbesondere ordonomisch (lateinisch: ordo = Ordnung, grie-
chisch: nomos = Gesetz). Es geht darum, das Hauptaugenmerk nicht
nur auf die Handlungsebene der einzelnen Akteure zu lenken, son-
dern auf die Regelebene und die Ebene der éffentlichen Debatten, die
wesentlich beeinflussen, welche Regeln zustande kommen.

Diskurs: Diskurs-
Regelungsvorschlige ebene

A
Y Y

Regelebene: )
Politische Prozesse setzen Regelebene

Regeln und damit Anreize
| J

A Politik
Y v
Handlungsebene:
Handlungen, z.B. im

| Gesundheitswesen )

Offentlichkeit

r

Handlungs-
ebene

Avrzte, Pflegekriifte,
Patienten usw.

Abbildung 4: Ordonomische Grundstruktur (nach Pies),
angewendet auf das Gesundheitswesen

4 Das ordonomische Programm hat insbesondere Ingo Pies an der Universitit Halle
entwickelt. Vgl. z. B. Pies (2011), Pies et al. (2018).

40

- am 18.01.2026, 22:34:54.



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Pluralitat medizinethischer Ansitze

Die entscheidende Grundfrage lautet: Wie ldsst sich Moral unter heu-
tigen gesellschaftlichen Bedingungen implementieren (durchsetzen),
d.h., wie sind Institutionen und Regelwerke zu gestalten, damit sie
dauerhaft stabil bleiben, selbst wenn man von eigeninteressierten
Akteuren ausgeht? Sind diese Regelungen zum gegenseitigen Vorteil,
konnen ihnen selbst eigeninteressierte Akteure zustimmen.

1.4 Pluralitit medizinethischer Ansitze

Wihrend sich die Methoden der Ethik erginzen, schliefSen sich teleo-
logische und deontologische Ansitze aus. Selbst die teleologischen
Ansitze widersprechen sich aufgrund des unterschiedlichen Telos.
Beispielsweise ist das Telos »Gesamtnutzen« nicht mit dem Telos
einer eudaimonistischen Ethik zu verwechseln. Es gibt darum eine
Pluralitit ethischer Ansitze. Aufgrund dessen ist es selbstverstind-
lich, dass es auch nicht nur einen, sondern verschiedene medizin-
ethische Ansitze gibt.

1.4.1 Medizinethik in hippokratischer Tradition:
salus aegroti suprema lex

Die hippokratische Medizin stiitzte sich auf die unmittelbare und ge-
naue Beobachtung am Krankenbett. Sie verwendete eine rationale
Atiologie und beriicksichtigte die Krankengeschichte sowie die Le-
bensumstinde der jeweiligen Patienten. So maf3 der Arzt den Puls
und die Temperatur, ertastete Schwellungen, untersuchte die Aus-
scheidungen und den Allgemeinzustand. Aufgrund dessen wurde die
Prognose gebildet und therapeutische Mafinahmen eingeleitet. Diese
MafSnahmen betrafen die gesamte Lebensweise des Patienten. Auf
Schlaf und Ausruhen wurde genauso Wert gelegt wie auf die richtige
Ernihrung und Hygiene. Dazu kam eine Behandlung mit unter-
schiedlichen Heilmitteln. Das Klistier, der Aderlass, Schropfen und
sogar Glitheisen kamen zum Einsatz. Ebenfalls gab es Operationen.
Selbst Rehabilitationsmafinahmen und PraventionsmafSnahmen wie
eine gesundheitliche Erziehung waren bekannt.

Der Hippokratische Eid'® ist keine fachethische Abhandlung, son-

5 Vgl. Anhang: Text des Eids im Original und in Ubersetzung. Die herrschende me-

41

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Den Hippokratischen Eid weiterdenken — zentrale medizinethische Ansitze

dern vielmehr das Ethos einer bedeutenden »Arztegruppe«, die mit
dem Namen des Arztes Hippokrates (ca. 460-385/351) in Griechen-
land verbunden ist. Jedoch liegt dieser Eid Medizinethiken zugrunde,
die sich naturrechtlich oder religios verorten, und bildet bis heute
einen wichtigen Hintergrund fiir medizinethische Reflexionen.

Der Eid beginnt und schliefft mit einer Schwurformel. Modern
gesprochen, verwendet er eine Implementationsstrategie, also eine
Strategie, um die Forderungen des Eids durchzusetzen. Die angerufe-
nen Gotter als Zeugen und als religiose Garanten sollen dafiir sorgen,
dass bei Einhaltung der Eidesforderungen der Betreffende Erfolg und
Ruhm erntet. Wenn er dagegen wortbriichig wird, soll ihn Misserfolg
und Verachtung treffen.

Was aber ist das erste inhaltliche Versprechen des Schwérenden?
Dazu befragt, wiirden wohl sehr viele antworten: den Patienten nicht
zu schaden, sondern alles zu tun, um sie zu heilen. Doch der hippo-
kratische Lehrer verlangt von seinen Schiilern als erstes:

»§2 Meinen Lehrer in dieser (Heil-) Kunst werde ich wie meine Eltern
achten, mit ihm den Lebensunterhalt teilen und ihn, wenn er Not leidet,
mitversorgen. Seine Nachkommen werde ich meinen Briidern gleichstellen
und sie, wenn sie es wiinschen, in dieser (Heil-)Kunst unterweisen ohne
Bezahlung und schriftliche Verpflichtung. [...]«

Dieses erste Versprechen ist gerade heute von enormer Bedeutung. Es
zeigt, dass der arztliche Lehrer auch an sich denken darf, ja an sich
denken soll. Er darf nicht nur um sein Wohlergehen besorgt sein, er
soll es sogar von seinen Schiilern einfordern. Vergleicht man damit
das in der Tradition dieses Eids verfasste Genfer Gelbnis'é, so scheint
heute diese wesentliche Einsicht verloren gegangen zu sein. Hier lau-
tet das Versprechen: »Ich werde meinen Lehrern, Kollegen und Schii-
lern den Respekt und die Dankbarkeit erweisen, die ihnen zusteht.«
Das berechtigte Eigeninteresse des drztlichen Lehrers, fiir seine Leis-
tungen honoriert zu werden, ist nicht mehr zu entdecken. Aber das
Genfer Gelobnis geht noch einen Schritt weiter, wenn es das Verspre-
chen einfordert: »[...] ich werde auf meine eigene Gesundheit, mein
Wohlbefinden und meine Fihigkeiten achten, um auf héchstem Ni-
veau zu behandeln«. Hier wird die drztliche Gesundheit, das Wohl-
befinden und die Fahigkeiten fiir den Dienst funktionalisiert und das

dizingeschichtliche Meinung geht nicht davon aus, dass Hippokrates selbst der Autor
dieses Eids gewesen ist.
16 Vgl. Anhang: Genfer Gelobnis.

42

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Pluralitat medizinethischer Ansitze

berechtigte Eigeninteresse von Arztinnen und Arzten ignoriert. Diese
Funktionalisierung verliert genau das aus dem Blick, was in der klas-
sischen griechischen Ethik, in die der Eid eingebettet ist, noch selbst-
verstindlich war. Jeder und damit auch die arztlich Titigen sollen ein
gutes Leben fiir sich anstreben. Da jeder als Gemeinschaftswesen lebr,
kann dieses gute Leben nur verwirklicht werden, indem jeder Einzel-
ne sich gemeinschaftsdienlich verhilt. Im Fall des arztlich Titigen
heifdt dies, den Dienst fiir seine Patienten bestmoglich auszufiihren.
Doch die damit verbundenen Versprechen kommen in der Reihen-
folge des Eids erst, nachdem das eigene Wohl abgesichert ist.

Leider hat auch die Musterberufsordnung der Bundeszahnirzte-
kammer unbesehen mit minimalen Anderungen dieses Genfer Ge-
16bnis mit all seinen Schwichen {ibernommen und so wichtige hippo-
kratische Einsichten preisgegeben.!”

Das Gleiche gilt bedauerlicherweise auch fiir den Internationalen
Kodex fiir Pflegekrifte. Auch er hat genau diese wesentliche Dimen-
sion des Hippokratischen Eids aus dem Blick verloren.’® Wie im
Genfer Gelobnis wird die eigene Gesundheit funktionalisiert: »Die
Pflegende achtet auf ihre eigene Gesundheit, um ihre Fihigkeit zur
Berufsausiibung nicht zu beeintrichtigen.« Dariiber hinaus begeht
dieser Kodex das, was man philosophisch einen Kategorienfehler
nennt. Der Kodex verwechselt — darin besteht dieser gravierende Feh-
ler — Normen eines spezifischen Berufsethos, hier der Pflegenden, mit
allgemeinen biirgerlichen Normen, beispielsweise wenn es bereits im
ersten Artikel hei8t: »Die Pflegende teilt mit der Gesellschaft die Ver-
antwortung, Mafinahmen zugunsten der gesundheitlichen und sozia-
len Bediirfnisse der Bevilkerung, besonders der von benachteiligten
Gruppen, zu veranlassen und zu unterstiitzen.« Die Verfasser des
Kodex haben sogar erkannt, dass dies allgemeine gesellschaftliche
Verantwortlichkeiten sind. Dennoch meinen sie gerade die Berufs-
gruppe daran erinnern zu miissen, die sowieso schon besonders sozial
eingestellt ist. Die Entlohnung als Pflegekraft ist namlich sicher nicht
50, dass man diesen Beruf in erster Linie anstrebt, um damit Geld zu
verdienen. Ebenfalls meinen die Verfasser des Kodex auch noch die
Biirgerpflicht den Pflegenden in ein berufsspezifisches Ethos hinein-
schreiben zu miissen: »Die Pflegende handelt zur Bewahrung und

17 Vgl. Anhang: Gelbnis fiir Zahnirzte.
8 Vgl. Anhang: ICN-Kodex fiir Pflegekrifte.

43

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Den Hippokratischen Eid weiterdenken — zentrale medizinethische Ansitze

zum Schutz der natiirlichen Umwelt und ist sich deren Bedeutung fiir
die Gesundheit bewusst.«

Kehren wir zum Hippokratischen Eid zurtick. Nach Berticksichti-
gung des berechtigten Figeninteresses am Wohlergehen des drzt-
lichen Lehrers wendet sich der Eid Punkt fiir Punkt wesentlichen
drztlichen Normen zu, von denen die meisten bis heute gelten oder
in ihrer Geltung diskutiert werden. So lautet §3 des Eids: »Meine
Verordnungen werde ich zum Nutzen der Patienten treffen, nach
meinem Vermogen und Urteil; Schidigungen und Unrecht aber wer-
de ich von ihnen abwehren.« Dieses Versprechen fasst zusammen,
was spiter als Nichtschadens- und Fiirsorgeprinzip expliziert werden
wird. Der hippokratische Arzt sorgt sich um das Wohl seiner Patien-
tin bzw. seines Patienten. Seine Behandlung ist immer darauf aus-
gerichtet, den Patienten zu nutzen. Wenn also bestimmte Nebenwir-
kungen in Kauf genommen werden, dann nur, weil der Arzt davon
ausgeht, dass der Nutzen insgesamt grofSer ist. Ein triviales Beispiel
kann erldutern, wie das Nichtschadensprinzip zu verstehen ist. Wer
zur Vorsorge geht, dem wird meist etwas Blut abgenommen. Es be-
steht dabei ein minimales Risiko, dass sich die Einstichstelle infiziert
und in ganz seltenen Fallen kann es sogar zu einer Sepsis kommen.
Doch ist dieses Risiko im Verhiltnis zu dem Nutzen, krankhaften
Verinderungen auf die Spur zu kommen, so gering, dass Blutent-
nahmen selbstverstindliche drztliche Praxis geworden sind.

Der §3 enthilt aber noch eine ganz wesentliche, fiir das hippo-
kratische Ethos entscheidende Bestimmung. Der Arzt trifft seine Ver-
ordnungen nach irztlichem Vermégen und Urteil. Es geht also um
das Wohl von Patienten im Sinn der zur Abfassung des Eids gelten-
den Medizin der Hippokratischen Schule. Heute wiirde man von
einer evidenzbasierten, einer moglichst objektiven Schulmedizin
sprechen. Es geht um die salus (lateinisch: salus = Gesundheit im
objektiven Sinn): salus aegroti suprema lex (esto) — die Gesundheit
des Patienten soll oberstes Gesetz sein.

Der Arzt ist der Fachmann, sein Gegeniiber der Laie. Der Pa-
tientennutzen nach Mafigabe der érztlichen Kunst erfordert nach
Hippokrates ein absolutes Totungsverbot, also den Verzicht auf aktive
Sterbehilfe oder Beihilfe bei Schwangerschaftsabbriichen bzw. Durch-
fithrung dieser, arztliche Integritit, also den Verzicht, die Notlage der
Betroffenen durch sexuelle Ubergriffe, Diebstahl oder Verletzung der
Schweigepflicht auszunutzen, sowie eine klare Beschrinkung auf die
eigene Kunst. Dafiir steht das Verbot der Behandlung von Steinleiden

44

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Pluralitat medizinethischer Ansitze

und chirurgischer Tatigkeiten, die in die Befugnisse der Bader fielen.
Dass bereits zu Zeiten des Hippokrates alternative Vorstellungen
arztlichen Wirkens diskutiert wurden, zeigen die platonischen Dia-
loge. So argumentiert Platon (428/7-347) fiir eine Aussetzung von
Neugeborenen, wenn diese missgebildet sind oder wenn dies als Mit-
tel der Bevolkerungsplanung notwendig ist.' Im Hinblick auf die Be-
handlungsbeziehung beschreibt er sowohl den paternalistischen Arzt
der Sklaven, meist selbst ein Sklave, im riicksichtlosen Umgang mit
diesen als auch den Arzt der Freien, der wie heutige Arzte eine Anam-
nese (griechisch: anamnesis = Erinnerung) erhebt, also die Vor-
geschichte des Patienten, was Krankheiten betrifft, abkldrt, und sich
um die Einwilligung bemiiht:

»Der freie Arzt [...] erkundigt sich iiber Ursprung und Natur der [Krank-
heiten], indem er sich mit dem Kranken selbst und dessen Umgebung niher
einldsst, und so lernt er zugleich selbst von dem Leidenden und belehrt sie
so gut er es vermag. Auch verordnet er ihm nicht eher Arzneimittel, bevor
er ihn einigermafSen tiberredet hat, dieselben zu nehmen, und so erst, nach-
dem er ihn mit allen Mitteln der Uberredung willig gemacht hat, versucht
er unter seiner bestidndigen Leitung ihn zur Gesundheit zu fithren und voll-
stindig wiederherzustellen.«?

Als Ergebnis ldsst sich festhalten: Das Grundanliegen des Hippokra-
tischen Eids besteht darin,

1. das eigene Wohlergehen abzusichern (Beriicksichtigung des
Eigeninteresses) und

2. das Wohl der Patienten schulmedizinisch zu sichern (schulmedi-
zinisches Nichtschadens- und Fiirsorgeprinzip).

Die grofie Stirke dieses Ethos, das mit grundlegenden &rztlichen Tu-
genden verbunden ist, liegt also im Ernstnehmen der eigenen Person
und im Ernstnehmen der érztlichen Kunst. Diesem Ernstnehmen der
eigenen Person haben weder das Genfer Gelobnis noch der Interna-
tionale Kodex der Pflegenden Rechnung getragen. Wenn heute Be-
schiftigte im Gesundheitswesen streiken, konnen sie sich zwar nicht
auf diese neuen Kodizes berufen, aber sie konnen auf den Hippokra-
tischen Eid verweisen. Dieser Eid rechtfertigt das Eintreten fiir be-
rechtigte eigene Interessen und iiberfordert nicht mit einem aus-

19 Vgl. Politeia 461b-c.
2 Nomoi 720b-d.

45

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Den Hippokratischen Eid weiterdenken — zentrale medizinethische Ansitze

schliefllichen Altruismus (lateinisch: alter = der/die andere), verlangt
also gerade nicht, nur fiir die anderen da zu sein.

Die wichtigste Bedeutung des Eids liegt darin, die medizinische
Kunst nach arztlicher Expertise im Blick auf den zu behandelnden
Patienten zu betonen (»salus«). Auch wenn zur Zeit des Hippokrates
diese Form der Medizin vor allem Erfahrungswissen darstellte und
noch nicht mit der heutigen evidenzbasierten Medizin gleichgesetzt
werden kann, so ist die Richtung hin zu einer solchen Medizin durch
den Eid klar gewiesen. Es geht um eine vernunftbasierte érztliche
»Kunst«, nicht um alternative Medizinen, die sich in ihrer Wirkung
nicht {iberpriifen lassen. Eine homoopathische Therapie, deren Wir-
kung hochstens der Wirkung eines Placebos entspricht, kann sich
nicht auf Hippokrates berufen. Gerade in einer Zeit sogenannter al-
ternativer Fakten kann nicht oft genug in Erinnerung gerufen wer-
den, dass es klare Maf3stibe fiir eine ernstzunehmende Wissenschaft
wie die Medizin gibt. Ein klassisches berithmtes Beispiel fiir ein wis-
senschaftliches Vorgehen war die Weise, wie der Schiffsarzt James
Lind der HMS Salisbury 1747 das Problem lgste, warum so viele Ma-
trosen und Soldaten auf Kriegsschiffen wie dem seinen regelmifig
auf langen Seefahrten an Skorbut erkrankten. Bei dieser Krankheit
fallen den Betroffenen die Zihne aus, sie sind anfillig fiir Krankhei-
ten und entwickeln teils hohes Fieber. Lind teilte zwolf Matrosen in
sechs Gruppen a zwei Personen ein und behandelte jede Gruppe un-
terschiedlich. Es stellte sich heraus, dass nur die Gruppe, die Zitrus-
friichte bekam, gesund blieb. Bis heute ist die vergleichende Unter-
suchung eine wesentliche Methode bei der Entwicklung neuer
Therapien. Ist eine neue Therapie nicht wirkungsvoller als die Stan-
dardtherapie, so wird sie verworfen.?

Der Hippokratische Eid hat trotz dieser bis heute giiltigen Vor-
gaben jedoch auch Defizite. Der Eid thematisiert weder die Patienten-
selbstbestimmung noch Gerechtigkeitsfragen. Letztere sind kein
Thema, weil der hippokratische Arzt privat liquidiert, also sein Pa-
tient, der ja zahlt, an erster Stelle steht. Die Ressourcenfrage und
grundlegende Gerechtigkeitsiiberlegungen sind fiir ihn darum be-
langlos. Herausforderungen, wie sie sich in Pandemien ergeben, wo

21 Bis heute gibt es eine Diskussion, was als evidenzbasiert gelten kann und wie leicht
Ergebnisse falsch oder missverstindlich interpretiert werden kénnen. Vgl. dazu Gige-
renzer (2013).

46

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Pluralitat medizinethischer Ansitze

das Wohl des einen Patienten mit dem Wohl anderer Patienten in
Konflikt gerit, bleiben konsequenterweise unerwahnt.

Dass die Patientenselbstbestimmung keine Rolle spielt, hat weit-
reichende Folgen, beispielsweise bei der Frage der Wahrheit am Kran-
kenbett. So formuliert Henderson im Jahr 1935 im New England
Journal of Medicine: »Man kann Schaden dadurch anrichten, dass
man die Wahrheit sagt. Man kann Schaden dadurch anrichten, dass
man liigt.«?? Als Grund benennt er den hippokratischen Grundsatz
des Patientennutzens nach &rztlicher MafSgabe: »Man sollte ver-
suchen zu jeder Zeit so zu agieren, dass man die Empfindungen des
Patienten zu dessen eigenem Vorteil veridndert.« Die Pointe dieser
Uberlegungen besteht darin, dass Henderson zu liigen rit, um dem
Patienten nicht zu schaden, und zwar auch dann, wenn der Patient
ausdriicklich nach der Wahrheit fragt. Dies ist klassischer Paternalis-
mus (lateinisch: pater = Vater) in guter hippokratischer Tradition.
Der Arzt weify am besten, was gut fiir seinen Patienten ist, wie ein
Vater am besten weifs, was gut fiir das eigene Kind ist.

Wie wirkmichtig dieses Ethos trotz der genannten Grenzen ge-
blieben ist, ldsst sich leicht daran ersehen, wie heutige Ausbildungs-
curricula angehender Arztinnen und Arzte gestaltet sind. Fragen eines
gerechten Gesundheitswesens spielen eine untergeordnete Rolle und
auch die Patientenselbstbestimmung kénnte noch mehr im Fokus ste-
hen. Absolut vorrangig ist die Ausbildung in der evidenzbasierten Me-
dizin und der Fokus auf Nichtschadens- und Fiirsorgeprinzip.

1.4.2 Religiose, naturrechtlich inspirierte Medizinethiken:
lex divina et lex naturalis

Der Hippokratische Eid hat aber nicht nur in dieser Weise eine sehr
grofie Wirkungsgeschichte. In Verbindung mit den monotheistischen
religiosen Ethiken jiidischer, christlicher und muslimischer Arzte hat
das hippokratische Ethos in seiner Einzelbestimmung: »Ich werde
keinesfalls jemandem auf Verlangen hin ein tddliches Mittel geben,
auch nicht einen entsprechenden Rat erteilen«, das heute geltende
Berufsethos in vielen Staaten beeinflusst. In vom Christentum ge-
pragten Landern hat zudem die Bestimmung: »In gleicher Weise wer-
de ich auch nicht einer Frau ein fruchtzerstorendes Ziapfchen geben,

22 Henderson (1935), 823. Dort auch das folgende Zitat.

47

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Den Hippokratischen Eid weiterdenken — zentrale medizinethische Ansitze

groSes Gewicht gehabt bzw. hat dieses bis heute. Noch im Jahr 2020
verweigerte ein brasilianisches Krankenhaus einem zehnjahrigen,
schwangeren Midchen, das von seinem Onkel vergewaltigt worden
war, eine Abtreibung. Es musste 900 km reisen, um diese vornehmen
lassen zu konnen.?® Auch in Deutschland diirfen Arztinnen und Arzte
mit Berufung auf ihr Gewissen eine Abtreibung verweigern, selbst
wenn die Frau vergewaltigt wurde.

Judentum, Christentum und Islam verbinden vier wesentliche
Uberzeugungen.

1. Diese drei monotheistischen Weltreligionen gehen davon aus,
dass menschliches Leben Gott gehért und darum jede Selbst-
totung (und jede Beihilfe hierzu) sowie jede Form aktiver Sterbe-
hilfe unzuléssig ist.

2. Sie gehen davon aus, dass es sich schon vorgeburtlich ab einem
bestimmten Zeitpunkt um menschliches Leben handelt.

3. Sie gehen davon aus, dass Gott wesentliche moralische Regeln
geoffenbart hat (lateinisch: lex divina = gottliches Gesetz).

4. Sie gehen davon aus, dass die von Gott geoffenbarten Regeln gut
mit dem in Einklang zu bringen sind, was von der menschlichen
Natur her als vernunftmiflig anzuerkennen ist. Insbesondere die
katholische Tradition hat diese naturrechtliche Dimension der
Ethik starkgemacht (lateinisch: lex naturalis = Naturgesetz).*

Medizinethiken in dieser Tradition sind deontologisch. Sie gehen da-
von aus, dass es Handlungen gibt, die in sich schlecht sind. Dies sind
Handlungen, die gegen gottliche Gebote verstofSen oder das natiir-
liche Sittengesetz verletzen. Intrinsisch schlecht heiflen diese Hand-

2 Vgl. https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2020-08/brasilien-zehnjaehri
ges-maedchen-schwangerschaftsabbruch-religioeser-extremismus, ~zuletzt ~ einge-
sehen: 28.09.2020.

2 Die kirchliche Lehre besagt, »dass das natiirliche Sittengesetz Gott als seinen Ur-
heber hat und dass der Mensch durch seine Vernunft an dem ewigen Gesetz teilhat,
dessen Festlegung nicht ithm zusteht« (VS, Nr. 36). Allerdings wird dennoch nicht
bestritten, dass dieses gottliche Gesetz »zugleich das dem Menschen eigene Gesetz
[ist]. Das Naturgesetz ist namlich, wie wir gesehen haben, >nichts anderes als das
von Gott uns eingegebene Licht des Verstandes. Dank seiner wissen wir, was man
tun und was man meiden soll. Dieses Licht und dieses Gesetz hat uns Gott bei der
Erschaffung geschenkt«. Die richtige Autonomie der praktischen Vernunft bedeutet,
dass der Mensch ein ihm eigenes vom Schépfer geschaffenes Gesetz als Eigenbesitz in
sich trigt« (VS, Nr. 40, vgl. Nr. 72).

48

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Pluralitat medizinethischer Ansitze

lungen, weil sie als solche verwerflich sind, selbst wenn das beabsich-
tigte Ziel gut ist. Die Folgen rechtfertigen also nicht die Mittel. Wer
beispielsweise auf Bitten eines Patienten in der Endphase seiner ALS-
Erkrankung aktive Sterbehilfe leistet, handelt intrinsisch schlecht,
weil dieses Toten gegen Gottes Gebot verstoflt. Nur Gott ist Herr
tiber Leben und Tod.

Recht auf Aufnahme
Grundsitzlicher in die religiose
Subjektstatus und Gemeinschaft
grundsitzliche
Gleichheit vor Gott Verbot vollstandiger
Menschenwiirde und Instrumentalisierung
Freiheit als Aufgabe,
Gottes Willen zu tun Pflicht zur Erfiillung

religivser Normen

Alles Handeln zur

grofleren Ehre Gottes Die Gabe des Lebens
ist zugleich Aufgabe,
denn es gehort Gott

Abbildung 5: Wiirdekonzeption in den monotheistischen Weltreligionen
(vereinfacht)

Derartige Ethiken vertreten drei wesentliche Prinzipien. Das erste
Prinzip ist das Personalititsprinzip, das heute auch vielfach als Men-
schenwiirdeprinzip (in religioser Deutung) bezeichnet wird: Der
Mensch ist Person, weil Gott ihn als sein Abbild geschaffen und mit
ihm einen Bund geschlossen hat. Dieser Bund wird im Judentum und
Islam sinnbildlich durch die Beschneidung, im Christentum durch die
Taufe geschlossen. Aus dem Bund mit Gott ergibt sich einerseits die
Gabe der Wiirde des Menschen, andererseits die Aufgabe, sich gemaf3
der Wiirde zu verhalten, und das heifdt, Gottes Geboten zu folgen.
Vielleicht am prignantesten findet sich diese Uberzeugung in der
Aussage Papst Gregors (540-604) zusammengefasst:

»Christ, erkenne deine Wiirde. Du bist der gottlichen Natur teilhaftig ge-
worden, kehre nicht zu der alten Erbarmlichkeit zuriick und lebe nicht un-
ter deiner Wiirde. Denk an das Haupt und den Leib, dem du als Glied an-
gehorst!«®

% Gregor der GrofSe: Sermo 21, 3: CCL 138,88 (PL 54, 192f.), zitiert nach: KKK,
Nr. 1691.

49

- am 18.01.2026, 22:34:54.



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Den Hippokratischen Eid weiterdenken — zentrale medizinethische Ansitze

Diese Pflichtdimension zeigt sich beispielsweise darin, dass das eigene
Leben als Gabe Gottes zugleich Aufgabe ist, denn es gehort Gott.

Anders als Hippokrates haben religiose Ethiken die Gerechtigkeits-
frage mitbedacht. So vertreten sie ein Solidarititsprinzip® (latei-
nisch: solidum = fest zusammenstehend), wonach die Gemeinschaft
fiir den Einzelnen sorgt bzw. ihn unterstiitzt, wenn er sich nicht selbst
helfen kann. Kann er dies freilich, dann gilt das Subsidiaritdtsprinzip
(lateinisch: subsidium = Hilfe): Hilfe soll nur dann gegeben werden,
wenn man sich selbst nicht mehr zu helfen weifs.

Wie der Hippokratische Eid vertreten religiose Ethiken in ihrer
klassischen Form einen starken Paternalismus. Der Rabbi, Priester/
Papst bzw. der Imam wissen am besten, was die zentralen medizin-
ethischen Normen sind. Im Dokumentarfilm »Jenin«, bei dem der
israelisch-paléstinensische Konflikt im Hintergrund steht, fragt bei-
spielsweise der Vater eines hirntoten Kindes den Imam, ob er die Or-
gane des Kindes fiir die Transplantation freigeben darf, was dieser
erlaubt.

Die Implementationsstrategie, also die Durchsetzung der je-
weiligen Normen, funktioniert hierbei {iber Sanktionen durch die ei-
gene Glaubensgemeinschaft, die den Einzelnen bei Nichtbefolgen der
Normen im schlimmsten Fall unter Androhung ewiger Strafen im
Jenseits exkommuniziert oder sogar — ganz irdisch — zum Tod ver-
urteilt, eine Strafe, die es in manchen islamisch geprigten Staaten
heute noch gibt.

Wihrend die jiidisch, christlich oder islamisch gepragten Medi-
zinethiken in den Grundziigen eine grofle Nihe zueinander zeigen,
gibt es doch zumindest zwischen katholisch-christlicher auf der einen
Seite und jiidisch und muslimischer Medizinethik auf der anderen
Seite einen groflen Unterschied, ndmlich in der Bewertung des unge-
borenen menschlichen Lebens. Wihrend hier die naturrechtlich ge-
prigte christliche Ethik strikt jede Form von Abtreibung, aber auch
eine verbrauchende Embryonenforschung oder eine Priimplantati-
onsdiagnostik ablehnt, ist das Judentum und auch der Islam hier an-
derer Uberzeugung, weil weder im Judentum noch im Islam der
menschliche Embryo vor dem 40. Tag als Mensch im vollen mora-

2 Der Ursprung des Solidaritdtsgedankens stammt aus dem romischen Recht, freilich
in einem ganz spezifischen Sinn: Solidaritit bedeutete als obligatio in solidum (latei-
nisch fiir Verpflichtung im Festen) die gemeinschaftliche Haftung, z. B. einer Familie.

50

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Pluralitat medizinethischer Ansitze

lischen Sinn gilt. Die Seinsfrage wird also unterschiedlich beantwor-
tet, worauf bei den Konfliktfillen am Lebensanfang ausfiihrlicher
einzugehen sein wird.

Die grofSe Stirke dieser religiosen, teils naturrechtlich geprigten
Medizinethiken besteht darin, eine Ehrfurcht vor dem menschlichen
Leben mit einer Hochschidtzung medizinischen Wirkens zu verbin-
den. Im Christentum ist Jesus von Nazareth als Griinder dieser Reli-
gion schon von seinem Namen Jesus her, der, wortlich iibersetzt, der
Herr ist Heil, Heiland bedeutet, aber auch durch seine Krankenhei-
lung das eigentliche arztliche Vorbild. Im Judentum und Islam haben
groSe Vertreter drztlicher Zunft wie Maimonides (1138-1204) auf
judischer, Ibn Sina/Avicenna (980-1037) und Ibn Rushd/Averroes
(1126-1198) auf muslimischer Seite eine Synthese griechisch-r6-
mischer Heilkunst mit ihrer jeweiligen érztlichen Expertise geschaf-
fen und auch das medizinethische Denken dieser Traditionen bis heu-
te wesentlich geprigt.

Religiose und naturrechtliche Medizinethiken haben jedoch auch
ihre Angriffspunkte. Sie widersprechen sich aufgrund der Riickbin-
dung an die je eigene Offenbarung und die je eigene Interpretation
dessen, was von der Natur des Menschen aus als vernunftmifig zu
gelten hat. So rechtfertigen jiidische und muslimische Rechtsschulen
und Autorititen aufgrund ihrer Offenbarungen eine verbrauchende
Embryonenforschung und die Praimplantationsdiagnostik. Wahrend
in den Kirchen der Reformation dazu heftige Debatten »tobenc, leh-
nen orthodoxe Autorititen und das rémisch-katholische Lehramt
diese Forschung und Diagnostik ab.

Naturrechtliche Normen sind umstritten. Ein gutes Beispiel ist
das Ringen um die kiinstliche Befruchtung, die im Judentum, Islam
und den meisten orthodoxen und protestantischen Kirchen unter
Eheleuten als legitim und vernunftmifliig verteidigt werden kann,
wenn die Samenzelle vom Ehemann kommt. Nach der naturrecht-
lichen Deutung der rémisch-katholischen Kirche gilt die Trennung
von Zeugungs- und Liebesakt dagegen als widernatiirlich.

Insgesamt lisst sich sagen: Arztinnen und Arzte werden in diesen
Religionen in grofler Nidhe zum hippokratischen Ideal als Beschiitzer
des Lebens und als Heilende verstanden. Sie setzen sich fiir das Wohl,
die salus ihrer Patienten ein. In seiner Fiirsorge und seinem Anliegen
nach bester drztlicher Kunst zu heilen und so gerade nicht zu schaden,
hat dieses Verstindnis der drztlichen Aufgabe eine eindeutige Stof3-
richtung. Es schlie3t alle Handlungen aus, die menschliches Leben

51

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Den Hippokratischen Eid weiterdenken — zentrale medizinethische Ansitze

beenden wiirden, selbst dann, wenn Patienten darum biten. Insofern
teilen religiose und naturrechtliche Medizinethiken grundsatzlich
den harten Paternalismus des hippokratischen Ethos. Auch beriick-
sichtigen diese Ansitze in der Praxis kaum grundlegende ordnungs-
ethische Uberlegungen. Der Grund hierfiir besteht darin, dass me-
thodisch nicht von einer eigeninteressierten drztlichen oder
pflegerischen Person ausgegangen wird, sondern hippokratische bzw.
gliubige, patientenzentrierte Arztinnen, Arzte oder Pflegekrifte vo-
rausgesetzt werden. Darum argumentieren diese Ethiken tiblicher-
weise auf der Handlungsebene. Arztinnen, Arzten und Pflegekriften
ist es natiirlich verboten, geltende Regeln zu brechen, selbst wenn
dies ihren Patienten Nutzen bringt, aber dieses Verbot wird »appella-
tiv« ausgesprochen. Es wird kaum daran gearbeitet, wie Strukturen
aussehen konnten, um Versuchungssituationen zu vermeiden und die
Betreffenden in ihrer Verantwortung zu entlasten. Stattdessen liegt
die Last des Sollens beim Einzelnen.

1.4.3 Utilitaristische Medizinethik: utilitas

Utilitaristische Medizinethiken grenzen sich von religiésen und na-
turrechtlichen Autorititen ab. Sie nehmen ein einfaches Kriterium
fiir das, was gut ist, als Ausgangspunkt: Menschen méchten Schmerz
vermeiden und lustvolle Erlebnisse maximieren. Zentral hierbei ist
bei allen Unterschieden im Detail der unterschiedlichen Spielarten
des Utilitarismus das Grundprinzip: Maximiere den Nutzen der
grofitmoglichen Zahl. Im Bereich der Medizin lautet damit das
Grundanliegen, die Gesamtnutzensumme empfindungsfihiger Lebe-
wesen (Arzteschaft, Pflegekrifte, Patienten, andere) zu maximieren.
Dabei wird in der Variante des Aktutilitarismus die Nutzenmaxi-
mierung als Maximierung des Nutzens durch die in der jeweiligen
Handlung angestrebten (absehbaren bzw. berechenbaren) Folgen an-
gestrebt, im Regelutilitarismus durch die insgesamt fiir Handlungs-
folgen niitzlichsten Regeln. Im Einzelfall kann also bei dieser Va-
riante eine weniger niitzliche Handlung erfolgen, um die Regel nicht
zu verletzten, die auf lange Sicht garantiert, dass die Gesamtfolgen
am besten sind.

Die Implementationsstrategie geschieht iiber die (fiktive) Per-
spektive eines »allwissenden« Beobachters, sodass die zu nutzenden
Handlungsfolgen maximiert und die schadenden Handlungsfolgen

52

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Pluralitat medizinethischer Ansitze

minimiert werden. In der Realitdt rechnet man beispielsweise mithil-
fe von QALYs (Quality Adjusted Life Years). Es geht darum, die
durch eine Therapie mehr gewonnene Lebenszeit nicht rein quantita-
tiv zu werten. Es wird also nicht nur die Zeit beriicksichtigt, die der
Patient linger lebt, sondern auch die in dieser Zeit gewonnene Le-
bensqualitit. Wenn gegeniiber einem normalen Leben die gewonnene
Lebenszeit in ihrer Qualitit nur halb so viel wert ist, bedeuten zwei
quantitativ gewonnene Lebensjahre faktisch nur den Gewinn eines
QALYs. Ein Beispiel verdeutlicht dieses Nutzenprinzip. Angenom-
men die Chefirztin der Intensivmedizin hat zu entscheiden, ob sie
Patient A oder Patient B, die beide an Covid-19 erkrankt sind, an die
letzte verfiigbare Atemmaschine anschlieSt. Der nicht beatmete Pa-
tient wird sterben. Patient A hat mehrere Vorerkrankungen und ist
70 Jahre alt. Seine quantitative Lebenserwartung liegt bei zusitz-
lichen 10 Jahren. Unter Beriicksichtigung der Lebensqualitit zihlt
jedes quantitative Lebensjahr nur mit dem Faktor 0,6, sodass er
6 QALYs gewinnen wiirde. Patient B ist 75 Jahre und hat keine Vor-
erkrankungen, aber aufgrund seines sonst guten Gesundheits-
zustands eine Lebenserwartung von 15 Jahren, davon 10 sehr guten
mit dem Faktor 1 und fiinf weiteren mit dem Faktor 0,6. Daraus er-
geben sich fiir ihn 13 QALYs. Wire die Chefirztin Utilitaristin und
wiren nur die QALYs der Maf3stab fiir den Nutzen, wiirde sie Patient
B an die Beatmungsmaschine anschlieflen, obwohl er fiinf Jahre dlter
als Patient A ist.

Eine Schwierigkeit besteht in der Praxis jedoch z.B. darin, klare
Regeln zu finden, wie QALY berechnet werden kénnen, und ob diese
Berechnungsregeln, die allgemein aufgestellt werden, dem jeweiligen
Einzelfall gerecht werden.

Dabei ist im Blick auf das Grundprinzip des Utilitarismus ein
groSes Missverstidndnis zu vermeiden. Vielfach wird der Utilitaris-
mus nadmlich mit Egoismus oder Kollektivegoismus verwechselt. Der
Egoist maximiert jedoch nicht den Nutzen der grofitmoglichen Zahl,
sondern nur seinen eigenen Nutzen. Aber nicht nur Einzelne kénnen
sich egoistisch verhalten, sondern auch »Kollektive«. Wenn beispiels-
weise ein Krankenhaus seinen Nutzen durch das Splitten einer Be-
handlung maximiert, um zwei DRGs (Diagnosis Related Groups)?
abrechnen zu konnen, verhilt es sich zwar rational, aber eben eigen-
interessiert: Der eigene Nutzen wird maximiert, ohne dabei gesell-

¥ Vgl. dazu ausfiihrlich den Abschnitt 8.4.2.3.

53

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Den Hippokratischen Eid weiterdenken — zentrale medizinethische Ansitze

schaftliche Schidden zu berticksichtigen. Wenn in der Coronakrise ein
Staat einen anderen Staat beim Kauf von Atemschutzmasken tiber-
bietet, verhilt sich dieser Staat eigeninteressiert, also kollektivego-
istisch, aber eben gerade nicht utilitaristisch. Der Utilitarismus ist
namlich universalistisch und berticksichtigt in seiner medizinethi-
schen Variante alle Menschen (in der Forschung sogar alle Lebewe-
sen), die Schmerzen und Lust empfinden kénnen, bzw. in der »Spiel-
art« des Priferenzutilitarismus alle Lebewesen, die Priferenzen
ausbilden kénnen.

Stirken des Utilitarismus sind sein rationaler Ausgangspunkt
und seine rationale Methode. Er setzt keine religiosen Offenbarungen
und umstrittenen naturrechtlichen Uberlegungen voraus. Er ist nicht
an ein bestimmtes Verstindnis der arztlichen Aufgabe gebunden,
sondern geht von dem Faktum aus, dass Menschen nicht leiden wol-
len, sondern ein moglichst erfiilltes Leben genieflen mochten — was
auch immer der Einzelne darunter versteht. Auch sind ihre Auswahl-
kriterien transparent und »berechenbar«. Utilitaristen diskriminieren
aufgrund ihres universalistischen Ausgangspunkts nicht nach Volks-
zugehorigkeiten oder sonstigen Kriterien.

Allerdings sind utilitaristische Medizinethiken hochst umstrit-
ten. So wird die Uberzeugung, es lieBe sich der groftmogliche Nut-
zen, den eine Handlung oder eine Regel bewirkt, objektiv feststellen,
vielfach nicht geteilt. Auch verlangt der Utilitarismus vom Einzelnen
sehr viel, die meisten wiirden wohl sagen: »zu viel«. Muss der Einzel-
ne doch jede seiner Handlungen oder jede seiner Regeln, nach denen
er sich richtet, danach bemessen, ob sie den grofitmoglichen Nutzen
bewirken. Dies diirfte eine klare Uberforderung darstellen, die frei-
lich in der utilitaristischen Medizinethik iiber in gewisser Weise ob-
jektivierbare Kriterien (z.B. QALYs) abgefedert werden. Allerdings
werden in diesem Fall die QALYs nach bestimmten Regeln, statisti-
schen Annahmen und anhand verschiedener Parameter fiir Erkran-
kungsbilder berechnet und gerade nicht mehr mit Riicksicht auf die
subjektive Bewertung durch die einzelnen Patienten, worin eine wei-
tere Schwiche des medizinethischen Utilitarismus besteht.

Zudem zeigen utilitaristische Medizinethiken wenig Verstandnis
fir die ordnungsethische Problematik eigeninteressierter Akteure,
weil derartige Akteure im Utilitarismus nicht vorgesehen sind. Die
behandelnde Person hat sich immer zu fragen, ob er durch diese kon-
kret angezielte Behandlung den grofitmoglichen Nutzen realisiert.
Doch genau damit haben beispielsweise manche Arztinnen und Arzte

54

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Pluralitat medizinethischer Ansitze

im Organspendeverteilungsskandal, der 2012 bekannt wurde, ihr
Handeln begriindet. Sie hatten subjektiv die Uberzeugung, durch ihre
Manipulationen von Patientendaten den Nutzen zu vermehren; denn
so bekamen ihre Patienten mit der besseren Prognose ein Organ und
nicht die auf der Warteliste obenstehende Person, der eigentlich das
Spendeorgan zustand. Auf diese Weise wurde, so die Annahme, der
Gesamtnutzen gesteigert. Doch damit zeigt sich eine wesentliche
Schwiche einer utilitaristischen Medizinethik auf der Handlungs-
ebene. Gerechtigkeitsiiberlegungen spielen, wenn iiberhaupt, nur
eine abgeleitete Rolle. Zudem enthilt der Ansatz eine bestindige
Uberforderung von Arzteschaft, Pflegekriften, aber auch eine Be-
handlung nachfragenden Patienten, da sie immer neu abschitzen
miissen, ob die jeweilige Behandlung wirklich das grofitmogliche
Wohl der grofitmoglichen Zahl von Kranken realisiert.

Der Haupteinwand gegen den medizinethischen Utilitarismus
lautet jedoch: Der Utilitarismus gibt, konsequent zu Ende gedacht,
grundlegende Uberzeugungen praktisch aller Rechtsgemeinschaften
auf, denn er fordert in bestimmten Situationen sogar die Totung eines
Menschen. Stellen wir uns folgendes Szenarium vor: In einem Kran-
kenhaus liegt ein multimorbider 80-jihriger Patient in der Intensiv-
abteilung. Er ist der Patient mit der schlechtesten Prognose. Er wird
an den Maschinen méglicherweise noch einen Monat leben kénnen,
aber hat keinerlei Hoffnung auf Heilung. In der Covid-19-Krise
konnte man an seiner Stelle in diesem Monat fiinf Patienten behan-
deln, die eine 80-prozentige Chance haben, von der Krankheit geheilt
zu werden. Utilitaristisch wére es nicht nur zuléssig, sondern sogar
ethisch geboten, den 80-Jihrigen nicht weiter intensivmedizinisch zu
behandeln und so seinen Tod in Kauf zu nehmen, um den Platz fiir die
Patienten mit weitaus besserer Prognose freizugeben. Damit jedoch
widerspricht diese Theorie der Grundiiberzeugung des Rechts, wo-
nach niemandem gegen seinen Willen eine lebenserhaltende Maf3-
nahme entzogen werden darf. Anders formuliert: Eine utilitaristische
Medizinethik klassischen Typs gibt Prinzipien wie Menschenwiirde
sowie die fundamentalen Menschenrechte auf Leben und auf Selbst-
bestimmung zugunsten des grofitmoglichen Nutzens auf.?® Darauf

% Bezeichnend die Aussage eines der renommiertesten Vertreter in der Einfithrung
zu seiner utilitaristischen Medizinethik, namlich von John Harris (1995, 18): »Es wird
bald deutlich werden, dass ich nicht an die Existenz >absoluter< oder >natiirlicher<
Rechte glaube.«

55

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Den Hippokratischen Eid weiterdenken — zentrale medizinethische Ansitze

wird im Zusammenhang mit der Behandlung von Entscheidungs-
szenarien am Ende des ersten Kapitels noch ausfiihrlicher einzugehen
sein.

Letztgenannter Kritikpunkt an der utilitaristischen Medizinethik
ist ein wesentlicher Grund, warum weltweit ein anderer medizinethi-
scher Ansatz grofie Akzeptanz gefunden hat: die Prinzipienethik von
Beauchamp und Childress.

1.4.4 Die Prinzipienethik von Beauchamp und Childress: voluntas

Im Unterschied zu utilitaristischen Medizinethiken, die von dem
Letztprinzip der Nutzenmaximierung ausgehen, vertreten Beau-
champ und Childress* eine Medizinethik mit vier Prinzipien mitt-
lerer Reichweite. Diese Prinzipien sind dabei Prinzipien mittlerer
Reichweite, weil sie gegenseitig in einem Gleichgewicht zu halten
sind. Sie miissen sozusagen miteinander ausbalanciert werden. Kei-
nes dieser Prinzipien gilt in diesem Sinn absolut, sondern wird durch
die anderen Prinzipien »eingehegt.

1. Respekt vor der Autonomie (lateinisch: voluntas) des Patienten
(informed consent statt Paternalismus),

2. Nichtschadensprinzip,

3. Fiirsorgeprinzip,

4. Gerechtigkeitsprinzip.

Das erste Prinzip betont die subjektive Patientenselbstbestimmung,
den Patientenwillen, also nicht eine intersubjektive moralische Ge-
setzgebungsfihigkeit. Hier verwenden Beauchamp und Childress ei-
gentlich einen falschen Begriff, denn Autonomie bedeutet wortlich
Selbstgesetzgebung, also die Fihigkeit eines Menschen, aufgrund sei-
ner Vernunft intersubjektiv giiltige Regeln zu finden, also Regeln, die
fiir alle verniinftigen Lebewesen in gleicher Weise gelten miissten.>
Da sich aber der Begriff der Patientenautonomie, wie sie ihn gebrau-
chen, weitgehend durchgesetzt hat, soll er im Rahmen medizinethi-

» Vgl. Beauchamp/Childress (2019).
% Der Begriff »Autonomie« kommt aus dem Griechischen: autos = selbst; nomos =
Gesetz, und bedeutet wortlich Selbstgesetzgebung.

56

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Pluralitat medizinethischer Ansitze

scher Uberlegungen in ihrem Sinn synonym mit Patientenselbst-
bestimmung gebraucht werden.

Mit der Betonung dieser subjektiven Selbstbestimmung korrigie-
ren Beauchamp und Childress den hippokratischen und religiésen Pa-
ternalismus. Das Wohl der Patienten wird weder ausschliefSlich nach
dem »Vermdgen und Urteil« der Arztinnen und Arzte noch nach dem
beurteilt, was gemaf3 der von Gott geschaffenen Natur als verniinftig
angenommen wird, sondern ist ganz wesentlich durch den Patienten-
willen bestimmt. Es ist diese entscheidende Neuerung, mit der Beau-
champ und Childress den Geist ihrer Zeit aufnehmen und fiir die
Medizin allgemein zum Bewusstsein bringen, was in der medizi-
nischen Forschung seit dem Niirnberger Kodex und der Deklaration
von Helsinki bereits fiir Probandinnen und Probanden selbstver-
standlich war. Patienten miissen selbstbestimmt, und das heiflt gut
informiert, einer Behandlung zustimmen. Dafiir steht der Fachbegriff
des »informed consentc, der informierten Zustimmung. Sie sollen im
Sinne eines »shared-decision-making« (wortlich: geteiltes Entschei-
dungen-Treffen), so der aus dem Englisch kommende Fachbegriff, in
den Entscheidungsprozess einbezogen werden.

Die Grenzen der eigenen Autonomie werden durch die anderen
Prinzipien bestimmt. Das Gerechtigkeitsprinzip begrenzt die eigene
Autonomie aufgrund der Autonomie der anderen. Wenn drei Patien-
ten das letzte Intensivbett haben mochten, dann entscheidet in dieser
Entscheidungssituation nicht mehr das Autonomieprinzip, sondern
es ist ein Abwigen nach Gerechtigkeits-, Nichtschadens- und Fiirsor-
geprinzipien. Aber selbst in einer Situation, in der keine Knappheit
herrscht, endet die Selbstbestimmung dort, wo das Nichtschadens-
oder das Fiirsorgeprinzip verletzt werden. Wenn ein Patient méchte,
dass man sein Bein amputiert, weil es ihn stort, gibt es gute Griinde,
seine Autonomie dem Nichtschadens- und Fiirsorgeprinzip unter-
zuordnen, also statt einer Amputation eine psychiatrische Behand-
lung zu empfehlen.

Hatten Beauchamp und Childress in der ersten Auflage die Pa-
tientenautonomie in gewisser Weise noch vorrangig zu den weiteren
Prinzipien behandelt, so ist dies von Auflage zu Auflage der Uber-
zeugung gewichen, dass es zwischen diesen Prinzipien zu einem klu-
gen Uberlegungsgleichgewicht, zu einem Ausbalancierungsprozess
kommen muss. Dennoch bleibt das Selbstbestimmungsprinzip von
zentraler Bedeutung, weil es die Perspektive fundamental veriandert
hat. Nicht mehr die evidenzbasierte medizinische Kunstfertigkeit des

57

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Den Hippokratischen Eid weiterdenken — zentrale medizinethische Ansitze

Arztes bzw. der Arztin steht im Fokus, sondern die Blickrichtung hat
sich auf die subjektive Einschitzung der Patienten gewendet. Auch
wenn diese Perspektiveninderung als neu empfunden wurde, so hatte
schon das deutsche Reichsgericht Ende des 19. Jahrhunderts die Be-
deutung des Patientenwillen hervorgehoben. Es stellte 1894 fest, dass
jeder drztliche Heileingriff einschliellich der Arzneimittelgabe oder
einer diagnostischen Untersuchung den Tatbestand der Korperverlet-
zung erfiillt, es sei denn, dieser Eingriff ist medizinisch indiziert und
durch eine wirksame Einwilligung des Patienten gerechtfertigt.>
Doch Beauchamp und Childress” Wiederentdeckung dieses Prinzips
trifft den Geist der Zeit und fiihrt zur Relativierung der drztlichen
Autoritét, die volkstiimlich unter dem Begriff »Gotter in Weis« fir-
mierte.

Mit dem Vier-Prinzipien-Ansatz verbinden sie die Uberzeugung,
dass weder ein Top-down-Modell der Medizinethik, das aus Prinzi-
pien Handlungsanweisungen fiir konkrete Herausforderungen dedu-
ziert, noch ein Bottom-up Modell, das aus den spezifischen Situatio-
nen heraus erst die Regeln zu entdecken versucht, angemessen ist.

Ein eher triviales Beispiel aus der Medizin mag dies verdeut-
lichen. Das hier gewihlte Prinzip hat noch nichts mit ethischen Prin-
zipien zu tun, sondern ist vielmehr ein medizinisches Handlungs-
prinzip, namlich das Prinzip, sich vor einer Operation nach gewissen
Reglements zu desinfizieren. Wenn Arztinnen und Arzte erstmals
dieses Prinzip lernen, so lernen sie nicht, wie viel Desinfektionsmittel
ganz exakt notig ist; dies miissen sie selbst entscheiden. Sie lernen
also ein Prinzip, aber wie genau diesem Prinzip Rechnung getragen
wird, das bleibt immer noch ihre Entscheidung. Umgekehrt beein-
flusst ihre Entscheidung in gewisser Weise das Reglement. Wenn re-
lativ viele Arztinnen und Arzte sich in einer bestimmten Weise des-
infizieren, so bilden sich von daher Standards, in die »Neulinge«
hineinwachsen. Die dynamische Relation zwischen dem Prinzip der
Desinfektion und der Entscheidung der Arztinnen und Arzte, wie sie
dieses Prinzip in concreto anwenden, wire noch nicht zureichend be-
schrieben, ohne dass die konkrete Situation deutlicher nuanciert ist.
Man stelle sich vor, dass eine Arztin zu einer Notoperation gerufen
wird, bei der keine Zeit zu verlieren ist. In diesem Fall wird sie das
Prinzip der Desinfektion in situativ angemessener Weise interpretie-
ren. Sie wird also nur rasch Desinfektionsmittel gebrauchen und das

3 Vgl. RGSt. 25, 375.

58

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Pluralitat medizinethischer Ansitze

tibliche Ritual drastisch verkiirzen. Ist kein Mittel zur Hand und die
Beschaffung zeitlich nicht moglich, wird sie zumindest ihre Hinde
auf die dann bestmogliche Weise sdubern, aber sie wird sich nicht erst
ein Desinfektionsmittel besorgen, da grundlegendere Prinzipien, z. B.
das Prinzip, menschliches Leben zu retten, gerade durch die versuchte
buchstabengetreue Befolgung dieses Prinzips verletzt wiirden, dem es
eigentlich dienen sollte. Was die Arztin beziiglich dieses Prinzips
lernt, ist also einerseits ein »Wie« der Handhabung, andererseits in
spezifischen Situationen der Abwigung sogar das »Ob«.

Prinzipien und Regeln existieren also nicht in einem geschichts-
leeren Raum, sondern sind immer in eine Tradition eingebunden und
aus konkreten Entstehungskontexten erwachsen, die sich teilweise
tiber sehr lange Zeitrdume bewihrt haben. Sie miissen in der konkre-
ten Situation angemessen ausgelegt und gegen andere Prinzipien ab-
gewogen werden. Umgekehrt konnen sich diese Prinzipien und Re-
geln durch ihre konkrete Anwendung mit der Zeit wandeln. Sogar das
gesamte moralische »Gebdude« kann entscheidende Verdnderungen
erfahren.®

Die Stirke des Vier-Prinzipien-Ansatzes besteht dariiber hinaus
in seiner Anschlussfihigkeit an die Werte liberaler Demokratien und
allgemein akzeptierter moralischer Normen. Es werden weder reli-
gidse noch weltanschauliche Uberzeugungen vorausgesetzt, ohne die
ethische Tradition aufzugeben. In diesem Sinn ist der Ansatz sehr
praktikabel.®* Er verbindet Einsichten des hippokratischen Ethos
(Nichtschadens- und Fiirsorgeprinzip) und verhindert dessen pater-
nalistische Engfithrung durch die Betonung des Selbstbestimmungs-
rechts. Auch korrigieren Beauchamp und Childress das hippokrati-
sche Ethos dariiber hinaus, indem sie die Gerechtigkeitsfrage
thematisieren.

3 Vgl. Beauchamp (2005), 11 mit Blick auf alle anwendungsorientieren Ethiken.

3 Rhodes (2020, 9 ff.) halt vor diesem Hintergrund die Prinzipienethik von Gert et al.
(2006) und Jonsen et al. fiir Weiterfiihrungen des Ansatzes von Beauchamp und Chil-
dress, die sie mit dem Begriff »common morality«, angewendet auf die ethische Kon-
fliktfille in der Medizin, charakterisiert. Dem ist zuzustimmen, weswegen diese An-
sitze in der Darstellung auch nicht eigens berticksichtigt sind. Dagegen kann Rhodes’
Kritik an den Prinzipienansitzen, sie wiirden die klinische Praxis nicht hinreichend
beriicksichtigen, nicht iiberzeugen. Sowohl Gert et al., Jonsen et al. sowie Beauchamp/
Childress deduzieren gerade nicht aus allgemeinen Prinzipien der common morality,
verwenden gerade nicht einen Top-down-Ansatz. Sie sind vielmehr fallbezogen, ins-
besondere Jonsen et al., deren Ansatz deshalb hier sogar gesondert der Kasuistik zu-
geordnet wird.

59

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Den Hippokratischen Eid weiterdenken — zentrale medizinethische Ansitze

Allerdings werden gerade in der Behandlung von Autonomie-
und Gerechtigkeitsprinzip mehrere Schwichen des Vier-Prinzipien-
Ansatzes sichtbar. Was einerseits eine grofe Stirke des Ansatzes ist,
namlich die Perspektive liberaler demokratischer Gesellschaften ein-
zunehmen, erweist sich gleichzeitig auch als Schwiche. So ist das
Autonomieprinzip ganz im Sinne dieser Gesellschaften modelliert.
In vielen Kulturen ist es jedoch tiblich, dass nicht die kranke Person
allein entscheidet, sondern die Entscheidung gemeinsam innerhalb
der Familie oder Gemeinschaft getroffen bzw., wie oben gezeigt,
durch religiose Autorititen mitentschieden wird. Es kénnte deshalb
von grofSer Hilfe sein, das auf politischer Weltebene anerkannte Prin-
zip der Menschenwiirde als Grundlage der vier Prinzipien heraus-
zuarbeiten. Dieses Prinzip kann in einer positiven Weise die Einsei-
tigkeit des Autonomieprinzips aufheben, also beseitigen, zugleich
aber doch in der Weise bewahren, dass es dieses Prinzip auf eine neue
Stufe hebt.

Dariiber hinaus vernachléssigt der Ansatz in gewisser Weise das
Eigeninteresse von Arztinnen und Arzten sowie Pflegekriften. Wih-
rend das hippokratische Ethos ganz selbstverstindlich das Wohl des
arztlichen Lehrers als erste Forderung nach der Anrufungsformel be-
tonte, kommt dieses berechtigte Eigeninteresse im Vier-Prinzipien-
Ansatz nicht vor. Es fordert aber die irrefithrende Meinung, als wiren
Arztinnen und Arzte sowie Pflegekrifte ausschliefBlich patientenzen-
triert. Dieser Mangel setzt sich strukturell bei der Behandlung des
Gerechtigkeitsprinzips fort. Hier fehlt eine hinreichende Beriicksich-
tigung der ordnungsethischen Perspektive. Es werden weder die teils
verfehlten 6ffentlichen Diskurse noch die Fehlanreize aufgrund ver-
besserungswiirdiger Regeln so thematisiert, dass deutlich wird, wie
sehr fehlerhafte Rahmenbedingungen unerwiinschte Folgen auf der
medizinischen Handlungsebene mit sich bringen und warum gut ge-
meinte Regeln in der Praxis oftmals nicht durchsetzbar sind, wenn die
entsprechenden Sanktionsmechanismen oder Anreize hierfiir fehlen.

Wenn eine realistische Implementationsstrategie fehlt, hat dies
meist negative Folgen, wie sich an folgendem Fehlverhalten im Or-
ganspendeverteilungsskandal in Deutschland gut zeigen ldsst. In den
Jahren 2012 und 2013 erschiitterte dieser Skandal das Vertrauen in
behandelnde Arztinnen und Arzte, aber auch in die Organspende
selbst. Im ersten Quartal 2013 verringerte sich die Zahl der postmor-
talen Organspenden um 25 Prozent, obwohl durch eine Novellierung
des Transplantationsgesetzes die erweiterte Einwilligungsregel durch

60

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Pluralitat medizinethischer Ansitze

eine Entscheidungslsung ersetzt worden war. Eigentlich hitte die
Spendenbereitschaft zunehmen miissen.

Wie aber kam es zu diesem Fehlverhalten der betroffenen Arzte-
schaft und der Kliniken? Dem Skandal lag eine Dilemmastruktur zu-
grunde. Der Einzelne versucht, sein (subjektives) Interesse, im Fall
des Organspendeverteilungsskandals vornehmlich das Wohl des ihm
bekannten Patienten zu maximieren, ndmlich diesem ein Organ zu
verschaffen. Als Nebeneffekt kann er zudem selbst mehr Transplan-
tationen nachweisen, was fiir ihn personlich, aber auch fiir das Trans-
plantationszentrum positiv ist. Dennoch fiihrt dies letztlich nicht nur
zu einer schlechteren Gesamtsituation, als wenn sich alle an die gel-
tenden Regeln gehalten hitten, sondern war auch die zweitschlech-
teste statt der zweitbesten Option fiir jeden einzelnen Beteiligten,
wenn jeder der dominanten Strategie folgt, den eigenen Nutzen ma-
ximieren zu wollen. In der folgenden Tabelle wird das Dilemma, me-
thodisch vereinfacht auf nur zwei Transplantationskliniken, sichtbar
gemacht:

Arzt im Klinikum I
erhoht Punktewert des
Patienten.

Arzt im Klinikum I
achtet die geltenden
Richtlinien.

Arztin im Klinikum II
achtet die geltenden
Richtlinien.

Der Patient im Klinikum
1T bekommt das Organ
nicht. Der Patient im
Klinikum I bekommt das
Organ. Arzt im Klini-
kum I kann transplan-
tieren.

Die Situation ist fiir die
Patienten fair.

Arztin im Klinikum II
erhoht Punktewert des
Patienten.

Die Erhohung bringt
beiden aufler der Gefahr,
entdeckt zu werden und
zugleich langfristig der
Organspendebereitschaft
zu schaden, keinen
Vorteil.

Der Patient im Klinikum
I bekommt das Organ
nicht. Der Patient im
Klinikum IT bekommt das
Organ und die Arztin
kann transplantieren.

Tabelle 1: Dilemma bei der Organvergabe

Obwohl sich alle Beteiligten langfristig durch eine faire Situation bes-
ser stellen wiirden und damit auf Dauer auch den eigenen Patienten
und dem eigenen Interesse gedient wire, gibt es einen hohen Anreiz,
im Blick auf das Wohl der eigenen, bekannten Patienten im Hier und

61

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Den Hippokratischen Eid weiterdenken — zentrale medizinethische Ansitze

Jetzt durch das Verindern der entsprechenden Punktwerte diesen
einen besseren Platz auf der Warteliste zu verschaffen. Damit wird
dem Wohl der eigenen Patienten gedient, man kann selbst mehr
Transplantationen durchfiihren und damit hohere Fallzahlen er-
reichen.

Alle bisher behandelten medizinethischen Ansitze beriicksichti-
gen diese Problematik nicht hinreichend, namlich das Dilemma, dass
gesellschaftlich erwiinschtes Verhalten mit eigenen Interessen (im
weiten Sinn) in Konflikt gerit. Wenn die entsprechenden Anreize
falsch gesetzt sind, gibt es namlich nur die Alternative, sich selbst zu
schidigen, aber dabei die gesellschaftlichen Erwartungen zu erfiillen,
oder diese zu verletzten, aber die eigenen Interessen zu bedienen.

Es ist ein Anliegen des folgenden, eigenen Ansatzes, auch diese
Schwiche durch zusitzliche ordnungsethische Uberlegungen zu ver-
meiden.

1.5 Integrative Medizinethik im Ausgang von der
Menschenwiirde: dignitas

Ich nenne meinen medizinethischen Ansatz »integrativ«, weil er
einerseits die Stirken der bisher behandelten Ansitze und anderer-
seits die bei allen bisher behandelten Medizinethiken fehlende ord-
nungsethische Perspektive miteinbeziehen soll.

Die Integrative Medizinethik ist eine Prinzipienethik. Im Unter-
schied zur Vier-Prinzipien-Ethik von Beauchamp und Childress geht
sie jedoch genau wie der Utilitarismus von einem Letztprinzip aus.
Dieses Letztprinzip ist jedoch nicht die Nutzenmaximierung der
grofstmoglichen Zahl, sondern das Prinzip der Menschenwiirde.

1.5.1 Das Prinzip der Menschenwiirde in der Medizin

Wie eingangs zitiert, hat das deutsche Bundesverfassungsgericht in
seinem Urteil vom 26. Februar 2020 das vom Bundestag 2015 ver-
abschiedete Gesetz zur Beihilfe bei der Selbsttdtung fiir verfassungs-
widrig und nichtig erklart. Das Gericht begriindete dies damit, dass
die Menschenwiirde Freiheitsspielraume eroffnet, die sogar die
Selbstbestimmung iiber den eigenen Tod in der Weise einschliefit,
dass Hilfe Dritter in Anspruch genommen werden darf. Damit ent-

62

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Integrative Medizinethik im Ausgang von der Menschenwiirde: dignitas

wickelt das Gericht die fundamentale Innovation des Menschenwiir-
deverstindnisses der Menschenrechtserklirung der Vereinten Natio-
nen und des bundesdeutschen Grundgesetzes konsequent weiter. Zu-
gleich lasst das Urteil erkennen, dass der Menschenwiirdebegriff trotz
bleibender Interpretationsoffenheit keine blofle Leerformel oder
symbolische Idee ist, wie Ruth Macklin in ihrem vielzitierten medi-
zinethischen Artikel Dignity is a useless concept®* behauptete, son-
dern entscheidend zur Losung medizinethischer Konfliktfélle bei-
tragt. Dieses Verstindnis der Menschenwiirde als Fundament von
Rechten, nicht von Pflichten, als Ermdchtigung, die eigene Lebens-
geschichte zu schreiben, bildet den Ausgangspunkt der Integrativen
Medizinethik.

Das Prinzip der Menschenwiirde in diesem Verstandnis lasst sich
am besten vor dem Hintergrund seines Entstehungskontextes begrei-
fen.® Aufgrund der Menschheitserfahrung, was es bedeutet, wenn
Menschen ihrer Wiirde beraubt und millionenfach ermordet werden,
haben sich die Vereinten Nationen in der Menschenrechtserkldrung
1948 und ebenso das Grundgesetz der Bundesrepublik Deutschland
zur Menschenwiirde bekannt.? Die Menschenwiirde wird jedem ge-
borenen Menschen unabhingig von Gruppenzugehorigkeit und Reli-
gion, Geschlecht oder sonstigen Eigenschaften zuerkannt. Sie ist auch
nicht an Verdienste oder die Erfiilllung bestimmter Pflichten gebun-
den, sondern steht jedem Menschen bedingungslos zu. Die Wiirde
hat hier eine in gewissem Sinn emphatische Bedeutung: Jeder
Mensch gilt als gleich und als ein Subjekt, das die Freiheit hat, seine
eigene Lebensgeschichte zu schreiben. Im Prinzip der Menschenwiir-
de driickt sich die radikale Negation der Ideologie des Nationalsozia-
lismus aus, einer Ideologie, in der Menschen rassistisch als ungleich
kategorisiert wurden und auch der Einzelne fiir das Volk geopfert und
so in seinem Subjektstatus missachtet werden durfte.

Das so verstandene Prinzip der Menschenwiirde lasst damit kei-
nen Raum fiir eine Medizinethik in der Tradition des klassischen Uti-
litarismus, der den Subjektstatus verletzt, da der Einzelne fiir den
grofitmoglichen Nutzen sogar vollstindig instrumentalisiert werden
soll. Wichtig ist freilich, dass mit dem Menschenwiirdeprinzip nicht
naiv ein allgemeines Instrumentalisierungsverbot ausgesprochen ist.

3 Macklin (2003).
% Vgl. dazu ausfiihrlich Knoepffler (2018).
% Vgl. Vereinte Nationen (2011 [1948]).

63

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Den Hippokratischen Eid weiterdenken — zentrale medizinethische Ansitze

Natiirlich diirfen wir uns selbst und andere auch instrumentalisieren,
also als Mittel gebrauchen, aber eben nicht vollstindig. Ein einfaches
Beispiel kann dies verdeutlichen. Wir gebrauchen wie selbstverstind-
lich andere Menschen als Mittel, wenn wir jemanden nach dem Weg
fragen und diesen damit als Ersatz fiir eine StrafSenkarte instrumen-
talisieren. Dennoch wird unser Gegeniiber dadurch nicht vollstindig
instrumentalisiert, denn wir vernichten ihn nicht wie einen un-
brauchbar gewordenen Stadtplan, wenn er uns den richtigen Weg
nicht nennen kann. Es ist darum ein schwerer Fehler, jede Instru-
mentalisierung eines Menschen als Menschenwiirdeverletzung zu
verstehen. Vielmehr darf diese nicht »vollstindig« sein. Dariiber hi-
naus enthdlt das Instrumentalisierungsverbot eine sehr wichtige
Komponente, die leicht iibersehen werden kann. Es ist mit diesem
Verbot auch jede Lebenswert- bzw. Lebensunwertdebatte als verfehlt
anzusehen. Es gilt der Grundsatz der Lebenswertindifferenz und der
grundsitzlichen Gleichheit aller Menschen. Konkret bedeutet dies in
der Situation einer medizinischen Triage¥, dass es keine Rolle spielen
darf, wie leistungsfihig, aber auch wie moralisch gut ein Mensch ist.
Egal ob ein Mensch ein Held ist oder ein Verbrecher, egal ob der
Mensch geistig ein Genie oder eingeschrinkt ist, jeder hat den glei-
chen Anspruch auf medizinische Versorgung unter Knappheits-
bedingungen. Diese Grundannahme fiihrt freilich zu der fiir viele
unertriglichen Vorstellung, dass ein paranoider Massenmérder und
Kriegsverbrecher in einer konkreten Entscheidungssituation den glei-
chen Anspruch auf Lebensrettung hat wie eine menschenfreundliche
Person. Angenommen der Verbrecher hitte vor der Person, die sich
ihr Leben lang fiir Kranke und fiir Menschen mit Beeintrichtigungen
eingesetzt hat, das letzte Intensivbett bekommen, dann diirfte dieses
nicht fiir den guten Menschen freigemacht werden, wenn beim Ver-
brecher therapeutisch Aussicht auf Erfolg besteht, also keine rein me-
dizinischen Griinde dafiir sprichen, die Behandlung zu beenden oder
das Therapieziel zu dandern.

Was das eingangs zitierte Urteil des Bundesverfassungsgerichts
angeht, so ldsst sich vor diesem Hintergrund sagen: Es geht in seiner
Interpretation des Grundgesetzes konsequent den Weg weiter, den die

% Der Begriff der Triage kommt vom franzdsischen Verb »trier«, was »sortierenc,
»auswihlen«, »ordnen« bedeutet. Er entstand im Kontext von kriegerischen Aus-
einandersetzungen, bei denen die Anzahl der zu behandelnden Verletzten die verfiig-
baren medizinischen Ressourcen tiberstieg.

64

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Integrative Medizinethik im Ausgang von der Menschenwiirde: dignitas

Menschenrechtserklirung eingeschlagen hat. Da in der Menschen-
rechtserklarung die Menschenwiirde mit Rechten, nicht mit Pflichten
verbunden ist, umfasst die Menschenwiirde nicht nur das Recht auf
Leben und kérperliche Unversehrtheit, sondern auch die Freiheit, sich
das Leben zu nehmen, also iiber den eigenen Tod zu entscheiden. Dass
Religionen und Weltanschauungen die Selbstttung verurteilen, ent-
spricht darum nicht einem Menschenwiirdeverstindnis, wie es das
Grundgesetz nach dem Verstiandnis des Bundesverfassungsgerichts
vertritt. Als der EMRG in seinem Urteil dem Vereinigten Konigreich
das Recht zuerkannte, Beihilfe zur Selbsttotung unter Strafe zu stel-
len, begriindete der EMRG dies auch ausdriicklich nicht mit einem
Rekurs auf die Menschenwiirde, sondern auf Gefahrdungen fiir das
Leben und die Sicherheit anderer Menschen.

Wihrend aber die Menschenrechtserklarung der Vereinten Na-
tionen als internationale Resolution aus sich heraus nicht rechtlich
bindend ist, besitzt das Grundgesetz (GG) der Bundesrepublik
Deutschland in diesem Staat Rechtsgeltung. Das Bundesverfassungs-
gericht betont ausdriicklich: »Achtung und Schutz der Menschen-
wiirde gehoren zu den Konstitutionsprinzipien des Grundgesetzes.
Die freie menschliche Personlichkeit und ihre Wiirde stellen den
hochsten Rechtswert innerhalb der verfassungsmifligen Ordnung
dar [...].«%

Die Wiirde ist dabei so eng mit dem Recht auf Entfaltung der
freien Personlichkeit, also dem Selbstbestimmungsrecht verbunden,
dass das Bundesverfassungsgericht sogar urteilen konnte:

»Die freie menschliche Personlichkeit und ihre Wiirde stellen den hochsten
Rechtswert innerhalb der verfassungsméfligen Ordnung dar. [...] Dem liegt
die Vorstellung vom Menschen als einem geistig-sittlichen Wesen zu-
grunde, das darauf angelegt ist, in Freiheit sich selbst zu bestimmen und
sich zu entfalten [...]. Sie kann im Hinblick auf diese Gemeinschaftsgebun-
denheit nicht >prinzipiell unbegrenzt« sein.«*

Als Konsequenz aus diesem Urteil lasst sich festhalten: Im Grund-
gesetz nehmen das Menschenwiirdeprinzip und auch das mit ihm ver-
bundene Freiheitsverstindnis durch ihre Stellung als erste Artikel
einen zentralen Platz ein und sind fiir medizinethische Konfliktfalle
wie der Frage der Sterbehilfe von grofSer Bedeutung.

3% BVerfGE 45, 187 (227£.), hier zitiert nach Bumke, C./Vofskuhle, A. (2015, Rn 279).
3 Ebd., Rn 279.

65

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Den Hippokratischen Eid weiterdenken — zentrale medizinethische Ansitze

4 Grundrechte )
einschlief3lich des Rechts
auf Selbstbestimmung,
Staatliches das eigene Leben
Verfassungsprinzip \_ zu beenden )
als Recht der Rechte

Menschenwiirde
und Freiheit
als Entfaltung
der eigenen
Personlichkeit
in Gemeinschaft

Verbot vollstandiger
Instrumentalisierung
anderer

Grenzen der Grundrechte
aufgrund von
Grundrechten anderer

Eingebundensein in die
verfassungsmafSige
Ordnung

Pflichten im Rahmen der
geltenden Gesetze

Abbildung 6: Menschenwiirde im Grundgesetz (vereinfachte Darstellung)

Vor diesem Hintergrund ist es schlicht falsch, das Menschenwiirde-
verstindnis des Grundgesetzes mit einer naturrechtlich-christlichen
oder kantischen Menschenwiirdekonzeption gleichzusetzen. Dies hat
auch das Bundesverfassungsgericht ausdriicklich in seinem Urteil aus
dem Jahr 2020 ausgefiihrt. Der Staat ist zu weltanschaulicher Neu-
tralitit verpflichtet.

Die Differenz zwischen dem Menschenwiirdeprinzip des Grund-
gesetzes und der Integrativen Medizinethik, die sich dieser Interpre-
tation aus ethischen Griinden anschlieft, auf der einen Seite und
einer naturrechtlich-christlichen und kantischen Interpretation auf
der anderen Seite ist trotz grofer Ubereinstimmungen offensichtlich.
Es geht weder im Christentum noch bei Kant in erster Linie um Rech-
te, die sich aus der Wiirde ergeben, sondern darum, sich gemif3 der
eigenen Wiirde zu verhalten. Wie bei der Erlduterung des Personali-
titsprinzips ersichtlich wurde, betont eine christlich-naturrechtliche
Deutung der Menschenwiirde, dass mit der Gabe der Wiirde die Auf-
gabe verbunden ist, sich gemif3 der eigenen Wiirde zu verhalten, also
Gott die Ehre zu geben, was konkret bedeutet, die gottlichen Gebote
und naturrechtlichen Bestimmungen zu befolgen.

Dies gilt auch fiir die moralphilosophische Begriindung der Men-
schenwiirde bei Immanuel Kant (1724-1804). Der Grund der Wiirde
des Menschen ist nach Kant niamlich seine Fihigkeit, aufgrund seiner

66

- am 18.01.2026, 22:34:54.



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Integrative Medizinethik im Ausgang von der Menschenwiirde: dignitas

reinen praktischen Vernunft sich selbst ein Gesetz zu geben, das den
Anspruch auf universelle Geltung hat, also seine Autonomie: »Auto-
nomie ist also der Grund der Wiirde der menschlichen und jeder ver-
niinftigen Natur.«* Dabei geht es Kant nicht um die Wiirde des kon-
kreten, empirisch wahrnehmbaren Menschen (kantisch: dem homo
phaenomenon), sondern der Menschheit, die der Einzelne reprisen-
tiert, weil die »Menschheit in seiner Person [...] das Objekt der Ach-
tung ist«*L.

Wihrend die Viter und Miitter des Grundgesetzes die mit der
Menschenwiirde verbundenen Menschenrechte, insbesondere die
Abwehrrechte, nimlich das Recht auf Leben und korperliche Unver-
sehrtheit, und das subjektive Recht auf Selbstbestimmung des kon-
kreten Menschen ins Zentrum riicken, betont Kant die mit der Wiirde
verbundene Pflichtendimension. Kant verortet deshalb seine Uber-
legungen zur Wiirde in der Metaphysik der Sitten auch nicht in der
Rechtslehre, sondern in der Tugendlehre.

Gerade in der Frage der Selbstbestimmung iiber den eigenen Tod
zeigt sich ausdriicklich die Differenz zwischen dem kantischen Men-
schenwiirdeverstindnis und dem des Grundgesetzes:

»Das Subjekt der Sittlichkeit in seiner eigenen Person zernichten, ist ebenso
viel, als die Sittlichkeit selbst ihrer Existenz nach, so viel an ihm ist, aus der
Welt vertilgen, welche doch Zweck an sich selbst ist; mithin iiber sich als
blofes Mittel zu ihm beliebigen Zweck zu disponieren, heift die Mensch-
heit in seiner Person (homo noumenon) abwiirdigen, der doch der Mensch
(homo phaenomenon) zur Erhaltung anvertrauet war.«*

Kants zentrales Argument gegen eine Selbsttotung selbst in einer
verzweifelten Lage, zum Beispiel am Lebensende, lautet also: Der
Mensch zerstort in der Selbsttétung die notwendige Bedingung aller
moralischen Mdglichkeiten seiner Person, denn wer tot ist, kann
nicht mehr moralisch handeln.* Zugleich verletzt der Mensch in der
Selbsttétung den kategorischen Imperativ, da er sich als »blof3es«
Mittel gebraucht, also nicht als Zweck an sich selbst. Im Unterschied

 Kant, 1. (1968 [1785]), 436.

4 Kant (1968 [1797]), 434. Vgl. ebd., 435: »Die Menschheit in seiner Person ist das
Objekt der Achtung, die er von jedem anderen Menschen fordern kann; deren er aber
auch sich nicht verlustig machen muss.«

# Ebd., 423.

# Das Bundesverfassungsgericht hat dieses Argument, wie oben gezeigt, explizit ab-
gelehnt.

67

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Den Hippokratischen Eid weiterdenken — zentrale medizinethische Ansitze

zum Grundgesetz bezieht Kant das Instrumentalisierungsverbot
nicht nur auf das Gegeniiber, sondern dieses ist auch selbstreferen-
tiell, d.h., jeder Mensch hat die Pflicht, sich im Hinblick auf die
Menschheit, die er selbst reprisentiert, nicht vollstindig instrumen-
talisieren zu lassen oder sich selbst vollstindig zu einem Objekt zu
machen.* Auflerdem, so hat Kant bereits in der Grundlegung argu-
mentiert, verstofst der sich selbst Tétende gegen den kategorischen
Imperativ, wonach ein Mensch nur nach der Maxime handeln soll,
von der er wollen kann, dass diese ein allgemeines Naturgesetz sei.s
Ob sein Argument freilich trigt, dass es nicht auch ein allgemeines
Naturgesetz geben konnte, das Menschen in der Sterbephase erlaubt,
sich das Leben zu nehmen, darauf ist Kant nicht eingegangen. Wenn
man Kants Argumentation teilt, wird man Autonomie in dem Sinn
interpretieren, dass wir nicht tiber den Zeitpunkt des eigenen Todes
verfiigen diirfen. Die Selbsttotung verletzt also nicht nur eine Pflicht
gegeniiber anderen, sondern gerade auch gegeniiber sich selbst. Die
Menschenwiirde ist also fiir Kant in erster Linie nicht wie in der
Menschenrechtserklirung und im Grundgesetz mit Rechten verbun-
den, sondern mit der Realisierung von Pflichten. Die Wiirde gehort in
den Bereich der Moral. Sie ist nicht auf der Rechtsebene beheimatet.

Insgesamt ldsst sich damit festhalten: Das Menschenwiirdeprin-
zip der Integrativen Medizinethik besagt, dass allen Menschen eine
Wiirde zukommt, die keinen Preis kennt. Insbesondere bedeutet dies,
dass jeder Einzelne als Subjekt anerkannt wird, das moralfahig ist und
das nicht vollstindig instrumentalisiert werden darf, was beispiels-
weise nationalsozialistische Arztinnen und Arzte taten, als sie in
grausamen Experimenten von ihnen als minderwertig angesehene
Menschen schwer in ihrer kirperlichen Integritit verletzten oder so-
gar in vielen Fillen toteten. Diese Wiirde wird nicht nur zugeschrie-
ben, sondern anerkannt. Das Prinzip der Menschenwiirde ist also ge-
rade nicht auf eine empirisch feststellbare Wertigkeit des einzelnen
Menschen gegriindet, sondern sie gilt bedingungslos, weil uns Men-
schen, und zwar empirisch kontrafaktisch im Hinblick auf einzelne
Menschen, Moralfihigkeit zugesprochen wird. Egal ob ein Mensch

# Vgl. Kant (1968 [1785]), 433: »Denn verniinftige Wesen stehen alle unter dem
Gesetz, dass jedes derselben sich selbst und alle andere niemals blofi als Mittel, son-
dern jederzeit zugleich als Zweck an sich selbst behandeln solle.«
# Wortlich heifSt es: »[H]andle so, als ob die Maxime deiner Handlung durch deinen
Willen zum allgemeinen Naturgesetz werden sollte« (ebd., 421).

68

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Integrative Medizinethik im Ausgang von der Menschenwiirde: dignitas

schwer geistig beeintrachtigt ist, egal ob ein Mensch fiir die Gesell-
schaft keinen Nutzen mehr zu haben scheint, ihm ist die Achtung
seiner unbedingten Wiirde geschuldet. Dies ist keine blofle Annahme,
sondern eine aufgrund geschichtlicher Ereignisse aus Evidenz gebo-
rene gemeinsame Uberzeugung: Unsere Rechtsgemeinschaft muss
alle Menschen umschlieflen. Hier stimmen die Interpretation des
Prinzips der Menschenwiirde in einer naturrechtlich-religiosen oder
von Kant inspirierten Medizinethik mit dem Verstindnis dieses Prin-
zips in der Integrativen Medizinethik tiberein. Nach allen drei Ethi-
ken kommt jedem Menschen ein Recht auf Leben zu, das, wie noch
ausfiihrlich zu zeigen sein wird, das Recht auf bestmdogliche gesund-
heitliche Versorgung einschlief3t.

Allerdings geht die Integrative Medizinethik wie das Grundgesetz
einen entscheidenden Schritt weiter: Jeder bzw. jede ist unabhingig
von Gruppenzugehorigkeit und Geschlecht darin fundamental gleich,
dass dieser Person ganz wesentlich das Recht einzurdumen ist, auch
ihren Tod in Freiheit zu bestimmen. Das Menschenwiirdeprinzip der
Integrativen Medizinethik unterscheidet sich damit vom Verstidndnis
der Menschenwiirde in einer naturrechtlich-religiosen oder kantisch
inspirierten Medizinethik, insofern es, hier der Menschenrechts-
erklirung und dem Grundgesetz folgend, die Menschenwiirde mit
dem Recht verbindet, die eigene Lebensgeschichte nach eigenen
Wertmaf3staben zu gestalten. Auf diese Weise ist die Integrative Me-
dizinethik an den weltweiten politischen Konsens (Menschenrechts-
erklirung) anschlussfihig und steht in Ubereinstimmung mit dem
Fundament des Rechts unseres Staats. Das Grundgesetz weist nicht
nur die Verbindung der Wiirde mit dem Lebensrecht nach, sondern
auch mit subjektiven Rechten.

Zudem lasst sich dieses so verstandene Menschenwiirdeprinzip
vertragstheoretisch-pragmatisch sehr gut begriinden,* ohne dass da-
bei eine bestimmte weltanschauliche Position zugrunde gelegt wer-
den muss. Wenn ich meine eigene Lebensgeschichte schreiben méch-
te, dann beabsichtige ich, bestimmte Ziele zu verwirklichen. Um
meine Lebensziele verwirklichen zu kénnen, benétige ich die notwen-
dige Bedingung, dass mich die anderen meine Lebensgeschichte
schreiben lassen. Wer die Achtung der Menschenwiirde negiert, han-
delt selbstwiderspriichlich, weil er dann im Akt dieses Nicht-Achtens,
also pragmatisch in einem derartigen Handlungsvollzug, den An-

# Vgl. Gewirth (1978, 1992, 1998).

69

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Den Hippokratischen Eid weiterdenken — zentrale medizinethische Ansitze

spruch auf die Achtung der eigenen Menschenwiirde preisgibt. Diese
Achtung ist aber die notwendige Bedingung dafiir, selbst ungefihrdet
leben zu konnen, weil die Menschenwiirde der Grund der Menschen-
rechte ist. Also ist es fiir jeden Einzelnen sinnvoll, die Menschenwiir-
de der anderen als notwendige Bedingung fiir Handlungsvollziige zu
achten.

Allerdings muss an dieser Stelle ein Missverstindnis abgewehrt
werden. Das Prinzip der Menschenwiirde ist nicht mit deduktiven
Prinzipien vergleichbar. Vielmehr muss seine Anwendung gelernt
werden. Dieses Prinzip steht in einem dynamischen Verhaltnis zum
Handelnden und zur Situation, freilich, um das Ganze noch einmal zu
erschweren, in dem spezifischen Sinn des Metaprinzips.

Was bedeutet das? Das Prinzip der Menschenwiirde steht in einer
Wechselwirkung mit den Entscheidungen der Akteure. Es wird einer-
seits in konkreten Entscheidungen und Handlungen mitvollzogen
und in diesem Sinn gelernt. Andererseits legen die konkreten Ent-
scheidungen und Handlungen dieses Prinzip aus. Sie interpretieren
es und vermitteln sowie gestalten auf diese Weise seine Bedeutung.
Diese Vermittlung und Gestaltung der Bedeutung ist dabei nicht als
eine Aushohlung des Gehalts und der absoluten Geltung des Prinzips
der Menschenwiirde misszuverstehen, sondern entspricht der hier
vertretenen Grundiiberzeugung, dass gerade das Prinzip der Men-
schenwiirde eine besondere Plastizitit beinhaltet. Es entfaltet sich
die in ihm enthaltene Bedeutung, die vom Prinzip allein, abstrakt
genommen, so nicht aussagbar ist. Aber es gibt einen Rahmen vor,
innerhalb dessen Konfliktfille gelost werden konnen. Es markiert so-
zusagen Grenzen, die beispielsweise dann verletzt werden, wenn an
Menschen gegen ihren Willen geforscht wird oder wenn sie bei For-
schungen absehbar schwer Schaden nehmen.

1.5.2 Integration von Prinzipien anderer medizinethischer Ansitze

Damit ist das Menschenwiirdeprinzip Fundament wesentlicher Prin-
zipien, die in anderen Medizinethiken eine wichtige Rolle spielen.
Dabei ist dieses Prinzip, wie gezeigt, bereits mit dem Personalitits-
prinzip in den religios-naturrechtlichen Medizinethiken verwandt.
Das Menschenwiirdeprinzip bildet auch die Grundlage der von
den religids-naturrechtlichen Medizinethiken postulierten Prinzipien
der Solidaritdt und Subsidiaritit, wobei diese Prinzipien in der Inte-

70

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Integrative Medizinethik im Ausgang von der Menschenwiirde: dignitas

grativen Medizinethik, wie im Folgenden zu zeigen ist, das Gerech-
tigkeitsprinzip auslegen.

Vom hippokratischen Ethos, religidsen und naturrechtlichen
Ethiken sowie der Vier-Prinzipien-Ethik bleiben zudem das Nicht-
schadens- und das Fiirsorgeprinzip leitend. Arzteschaft und Pfle-
gekrifte achten bei ihren Mafinahmen darauf, dass der erwartete
Nutzen fiir die Patienten Nebenwirkungen iiberwiegt. Auch sorgen
sie fiir das Wohlergehen durch begleitende, unterstiitzende Maf3-
nahmen.

Das Autonomieprinzip der Vier-Prinzipien-Ethik wird in modifi-
zierter Weise tibernommen. Die Grenze der Autonomie der Patienten
sind nicht nur Nichtschadens- und Fiirsorgeprinzip sowie die Auto-
nomie anderer Patienten, sondern auch die Selbstbestimmung von
Arztinnen und Arzten sowie Pflegekriften. Patienten haben also auch
von ihrer Seite her Arztinnen und Arzte sowie Pflegekrifte in ihrer
Wiirde zu achten. Diese Selbstverstindlichkeit wird leider praktisch
kaum medizinethisch thematisiert. Sie ist aber von grofser Bedeutung
und nimmt die wichtige Anregung des Hippokratischen Eids auf, wo-
nach das Eigeninteresse der im Gesundheitswesen Beschiftigten in
den verschiedenen Beziigen, hier konkret in der zwischenmensch-
lichen Beziehung, hinreichend ernst zu nehmen ist.

Das Nutzenprinzip wird zwar nicht als Grundprinzip wie im Uti-
litarismus verwendet, behilt aber insofern seine Giiltigkeit, als alle
Mafinahmen in der Medizin auf ihren Gesamtnutzen hin zu iber-
priifen sind, wenn die anderen genannten Prinzipien Beachtung ge-
funden haben. Dies ist von grofier Bedeutung, weil Ressourcen im
Gesundheitswesen begrenzt sind. Vor diesem Hintergrund spielt das
Gerechtigkeitsprinzip, in das dieses Nutzenprinzip eingebettet ist,
eine wesentliche Rolle. Hierfiir sind das Solidaritits- und das Sub-
sidiaritdtsprinzip sowie die ordnungsethische Dimension von grofSer
Bedeutung.

1.5.3 Das Gerechtigkeitsprinzip und seine
ordnungsethische Dimension

Die Menschenwiirde ist eng mit den fiir die Frage der Gerechtigkeit
im Gesundheitswesen wesentlichen Menschenrechten von Leben,
korperlicher Unversehrtheit und Selbstbestimmung verbunden. Alle

Menschen haben aufgrund der mit ihrer Wiirde verbundenen prinzi-

71

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Den Hippokratischen Eid weiterdenken — zentrale medizinethische Ansitze

piellen Gleichheit einen Anspruch auf Gerechtigkeit, was ihre ge-
sundheitliche Versorgung angeht. Dabei ist Gerechtigkeit synchron
(griechisch: syn chrono = gleichzeitig mit) und diachron (griechisch:
dia chronou = durch die Zeit) zu verwirklichen: Wir sollen heute
(synchrone Dimension) eine bestmdgliche medizinische Versorgung
realisieren, ohne dabei Gerechtigkeit im Gesundheitswesen fiir kom-
mende Generationen zu verspielen (diachrone Dimension).

1.5.3.1 Vertragstheoretisch-pragmatische Begriindung in
ordnungsethischer Perspektive

Dies ldsst sich vertragstheoretisch-pragmatisch gut begriinden. Wie
bereits im Zusammenhang mit der Begriindung der Menschenwiirde
gezeigt wurde, mochte jeder Mensch handeln konnen. Jeder mochte
Ziele erreichen, die er sich selbst setzt. Um aber iiberhaupt in dieser
Weise handeln zu kénnen, miissen die notwendigen Bedingungen des
Handelns gegeben sein. Dies sind allgemeine notwendige Bedingun-
gen fiir Handeln im gehaltvollen Sinn, ganz grundsatzlich Selbst-
bestimmung und personliches Wohlergehen, dessen Voraussetzung
natiirlich das eigene Leben ist. Eine bestmogliche medizinische Ver-
sorgung dient dazu, dass eine moglichst gute gesundheitliche Situati-
on gewihrleistet wird. Diese wiederum ist eine notwendige, wenn
auch nicht hinreichende Bedingung fiir gréfStmogliche Freiheitsspiel-
raume.

Fiir die grofStmogliche Entfaltung des Wertes freien Handelns ist
die bestmogliche medizinische Versorgung wesentlich und fiir jeden
wiinschenswert. Daraus ergibt sich folgerichtig, dass jeder und jede
ein Interesse daran hat, andere Handelnde nicht die Abwehrrechte
auf Leben, korperliche Unversehrtheit und Selbstbestimmung zu ver-
letzten, sondern vielmehr daran mitzuwirken, das subjektive Recht
auf bestmogliche medizinische Versorgung zu sichern. Wiirde dieses
Interesse von den anderen nicht beriicksichtigt, dann wiirde man die
allgemeinen notwendigen Bedingungen des Handelns einschrianken
oder sogar entziehen. Daraus ergibt sich: Jeder hat pragmatisch An-
spruch auf die Anerkennung entsprechender Abwehrrechte, aber
auch das subjektive Recht auf bestmdgliche medizinische Versor-
gung.

Bestreitet man diese Rechte, so hitte dies die irrationale Kon-
sequenz der pragmatischen Selbstwiderspriichlichkeit, denn dann
hitte derjenige, der diese Rechte bestreitet, zugleich eingestanden,
dass auch ihm die notwendigen Bedingungen des Handelnkénnens

72

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Integrative Medizinethik im Ausgang von der Menschenwiirde: dignitas

in einem gehaltvollen Sinn entzogen werden kdnnten; denn dann
konnten umgekehrt auch ihm diese notwendigen Bedingungen ver-
weigert werden.

Wir miissen, wollen wir uns nicht selbstwiderspriichlich verhal-
ten, also die entsprechenden Abwehrrechte und das subjektive Recht
auf bestmogliche medizinische Versorgung anerkennen und in die-
sem Sinn gemeinsam darauf hinwirken, dass wir uns hier solidarisch
verhalten.

Da, wie gezeigt, die gesundheitliche Versorgung zu den grund-
legenden Bedingungen der Handlungsfahigkeit jedes Menschen ge-
hort, also zu den mit Menschenwiirde und den damit verbundenen
Menschenrechten notwendigen Grundgiitern (im weiten Sinn des
Wortes), ist es im Interesse jedes Menschen, dass eine angemessene
gesundheitliche Versorgung gewihrleistet ist. Da dies notwendige
Bedingungen sind, kann dies als »transzendentaler Tausch«* be-
zeichnet werden. Die Rede von einem Tausch ist im Blick auf die
gesundheitliche Versorgung anwendbar, weil prinzipiell alle Men-
schen gegenseitig dazu verpflichtet sind, sich diese zu ermdglichen.
Daran dndert auch nichts, dass rein faktisch manche Menschen dazu
nie in der Lage sein werden. Die zu diesem Tausch (im weiten Sinn)
befihigende Grundhaltung kann auch mit »Solidaritit« (lateinisch:
solidus = fest), zu der wir verpflichtet sind und auf die wir umgekehrt
auch einen Anspruch haben, bezeichnet werden. Das Prinzip der So-
lidaritdt beansprucht, so verstanden, strukturell unbegrenzte und
universelle Geltung. Das Solidaritdtsprinzip ist auch rechtlich an-
schlussfihig, denn es ist im bundesdeutschen Grundgesetz angelegt.*®

Dariiber hinaus beriicksichtigt dieses Verstindnis die ordnungs-
ethische Einsicht, dass Prinzipien und daraus folgende Regelungen
dann durchsetzbar sind, wenn sie auch dem Eigeninteresse der Ak-
teure auf der Handlungsebene entsprechen. Es geht also darum zu
vermeiden, dass Regelungen entweder nur gesellschaftliche Erwar-
tungen bedienen, was den Interessen der einzelnen Akteure zuwider-

47 Vgl. Hoffe (2004), 68—78. Im Unterschied zu einem kategorialen Tausch, bei dem
beispielsweise jemand fiir eine bestimmte Summe Geldes ein Gut, z. B. Schuhe, kauft,
handelt es sich um einen Tausch, der allererst derartiges kategoriales Tauschen er-
moglicht, also eben Bedingung der Moglichkeit kategorialen Tauschs ist.

4 Nach Art. 14 Abs. 2 GG hat Eigentum auch Verpflichtungscharakter, denn sein
Gebrauch soll zugleich dem Wohle der Allgemeinheit dienen. »Eigentum« ist immer
auch von gesellschaftlichen Arrangements abhingig. Revolutionen zeigen, wie rasch
und fundamental Eigentumsverhaltnisse verdndert werden konnen.

73

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Den Hippokratischen Eid weiterdenken — zentrale medizinethische Ansitze

lduft, oder nur Einzelinteressen, wodurch die gesellschaftlichen Er-
wartungen nicht erfiillt werden. Wenn Budgetierungsregelungen so
gestaltet sind, dass Arztinnen und Arzte am Ende des Quartals Kas-
senpatienten ohne Vergiitung behandeln miissten, werden sie diese
Behandlungen auf das Folgequartal verschieben. Sie werden dann
moglicherweise am Quartalsende die Praxis schlieflen oder alternativ
fiir Privatpatienten Zeiten reservieren.

A

Gesellschaftliche Problemlésung durch

Erwartungen: angemessene Regeln

bestmégliche

gesundheitliche

Versorgung

(Handlungsebene)
Einzelinteressen
(Handlungsebene)

Abbildung 7: Die ordnungsethische Dimension®

Prinzipiell beriicksichtigt ein solidarisches Gesundheitssystem diese
ordnungsethische Dimension. Die Armen gewinnen durch das Mit-
tragen durch Leistungsstirkere eine angemessene gesundheitliche
Versorgung und damit ein wesentliches Element ihrer notwendigen
Handlungsbedingungen. Die Reichen, mit deren Beitrag Arme unter-
stiitzt werden konnen, gewinnen ebenfalls, denn Arme miissen nicht
stehlen, um sich eine gesundheitliche Versorgung leisten zu konnen;
sie haben auch keine Veranlassung eine Revolution zu planen. Also
miissen die Reichen keine Angst um ihr Eigentum haben. Dariiber
hinaus konnen sich die Reichen, ob sie das nun faktisch-empirisch in
Betracht ziehen oder nicht, iiber das Arrangement des Tauschs darauf

# Inspiriert von Pies/Sardison (2006), 270.

74

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Integrative Medizinethik im Ausgang von der Menschenwiirde: dignitas

verlassen, dass auch sie Unterstiitzung finden werden, sollten sie ein-
mal ihren Reichtum verlieren und zu den Armeren gehoren.

Damit der transzendentale Tausch aber auch fiir alle Seiten von
Vorteil bleibt — er gilt nicht nur fiir Individuen, sondern auch fiir
Institutionen —, ist er in entscheidender Weise durch das Prinzip der
Subsidiaritdt zu ergéinzen. Dieses Prinzip besagt, dass Solidaritit erst
dann von Noten ist, wenn der Einzelne oder kleinere »Lebenskreise«
ihre Aufgaben nicht mehr wahrnehmen konnen — freilich bleibt es
dauerhaft eine Herausforderung festzustellen, wann Einzelne bzw.
Hausgemeinschaften usw. dazu nicht mehr in der Lage sind. Das
Prinzip der Subsidiaritit schiitzt somit den Einzelnen und kleinere
Gemeinschaften vor permanenten, mit dem Prinzip der Solidaritdt
begriindeten staatlichen, aber auch sonstigen nicht nétigen und auch
nicht gewollten Eingriffen. Das Prinzip der Solidaritit wird auf diese
Weise durch das Prinzip der Subsidiaritit »gezahmt«. Vor diesem
Hintergrund scheint der Begriff des transzendentalen Tausches umso
angemessener, denn er driickt gerade die Grenze des Handelns sozia-
ler Institutionen, aber auch der Hilfeleistungen Einzelner aus. Die
Grenze wird iiberschritten, wo nicht mehr notwendige Handlungs-
bedingungen gesichert werden, sondern beispielsweise eine Instituti-
on sich anmaft, im Ubermaf3 in Freiheitsrechte einzugreifen.

Als Ergebnis ldsst sich festhalten, dass die Sicherung des Rechts
auf bestmogliche medizinische Versorgung im Interesse aller Men-
schen, auch der leistungsstirkeren ist. Die Forderung nach Solidaritit
erweist sich damit als sehr gut begriindet.

1.5.3.2 Gerechtigkeit als Recht auf subsidiire Solidaritit

Das Gerechtigkeitsprinzip im Sinn der Integrativen Medizinethik
schliefit das grundsitzliche Recht jedes Menschen auf eine subsidiére
Solidaritdt auf bestmdogliche medizinische Versorgung ein. Gerech-
tigkeit wird dabei nur dann realisiert, wenn man sie als ein solidari-
sches Mitgetragensein des Einzelnen durch die Gemeinschaft ver-
steht, das auf der Regelebene implementiert ist, und zwar in dem
Sinn, dass jeder in angemessener Weise medizinische Versorgung
empfingt. »Angemessen« soll dabei heifSen, dass das System fair aus-
gestaltet wird, dass

1. Risiken, die die Existenz bedrohen, solidarisch getragen werden,
seien diese Risiken lebensbedrohlich im eigentlichen Sinn oder

lebensbedrohlich in finanzieller Hinsicht;

75

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Den Hippokratischen Eid weiterdenken — zentrale medizinethische Ansitze

2. dem Einzelnen moglichst viel Entscheidungsfreiheit in der Wahl
der tibrigen Absicherung von Gesundheitsleistungen zugestan-
den wird, was Transparenz im Blick auf die Behandlungsoptionen
impliziert.

Darum heif$t »angemessen« hier nicht, dass alle das Gleiche bekom-
men, weil sonst gerade keine medizinische Versorgung moglich sein
wiirde, die beiden Gerechtigkeitsgrundsitzen Rechnung tragt.®
Allerdings unterstellt dieses Gerechtigkeitsverstindnis eine grund-
sitzliche Gleichheit aller Menschen im Blick auf das subjektive Recht
auf angemessene gesundheitliche Versorgung. Es unterscheidet sich
damit wesentlich von Gerechtigkeitsvorstellungen, wie sie beispiels-
weise der Codex Hammurapi im 18. vorchristlichen Jahrhundert ver-
tritt: »§200 Wenn jemand den Zahn eines Standesgleichen aus-
schlidgt, so schligt man seinen Zahn aus. §201 Wenn jemand den
Zahn eines Untergebenen ausschligt, so zahlt er 1/3 Mine (ca.170 g)
Silber.«®! Hier wird streng unterschieden, welche Stellung in der Ge-
sellschaft eine Person innehat. Bei der spiteren Behandlung der Ge-
rechtigkeit im Gesundheitswesen ist vertieft darauf einzugehen, ob

% Die beiden Gerechtigkeitsgrundsitze sind von Rawls (2002 [1971]) und Daniels
(2008) inspiriert, auch wenn bereits die Reihenfolge und die Uberlegungen zum
transzendentalen Tausch klare Unterschiede zu ihrer Interpretation ausweisen. Denn
fiir Rawls miissen alle gesellschaftlichen Ungleichheiten so beschaffen sein, dass sie
gerade den am schlechtesten Gestellten Vorteile bringen. Zudem darf es keine Ver-
dnderungen geben, wenn diese nicht ebenfalls fiir die am schlechtesten Gestellten
vorteilhaft sind. Dagegen sichert der transzendentale Tausch die grundsitzliche
Gleichheit aller durch eine bestmégliche Verteilung medizinischer Leistungen. Damit
ist die integrative Gerechtigkeitskonzeption basierend auf der Idee des transzenden-
talen Tauschs auch immun gegen zwei wesentliche Kritikpunkte der rawlsschen Kon-
zeption: 1. Sie benétigt nicht die Konstruktion eines »Schleiers des Nichtwissens« in
Kombination mit dem Maximinprinzip, d.h. der Annahme, dass Menschen vom
»Worst-Case-Szenario« ausgehen. Rawls geht ndmlich davon aus, dass wir, wenn wir
nicht wiissten, welche Rolle wir einmal in der Gesellschaft einnehmen, die Gesell-
schaft so einrichten wiirden, als ob wir den schlechtesten Platz einnehmen miissten
und deshalb den schlechtesten Platz moglichst gut ausgestalten wiirden, konkret den
Anspruch auf medizinischen Leistungen. 2. Sie erlaubt im Unterschied zu Rawls bei-
spielsweise die Besserstellung von Menschen, die zwar nicht am schlechtesten gestellt
sind, aber dennoch sehr bescheiden leben, ohne dass damit notwendigerweise auch die
am schlechtesten Gestellten profitieren miissen. Sie erweitert damit Spielrdume der
Freiheit, die der Ansatz von Rawls verstellt.

! Hier zitiert nach: http://www.koeblergerhard.de/Fontes/CodexHammurapi_de.
htm, zuletzt eingesehen: 28.09.2020. Auch die hebraische Bibel (z.B. Ex 21) vertritt
dhnliche Unterscheidungen.

76

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Integrative Medizinethik im Ausgang von der Menschenwiirde: dignitas

beispielsweise das bundesdeutsche Gesundheitswesen mit seiner
Zweiteilung in gesetzliche und private Krankenkassen in gewisser
Weise immer noch eine Ungleichbehandlung vorsieht, die sich aus
iiberholten Vorstellungen von Gesellschaften, die eine Stindeord-
nung hatten, speist. Dagegen soll bereits an dieser Stelle kurz darauf
eingegangen werden, wie unter der Annahme dieser grundsitzlichen
Gleichheit damit umzugehen ist, dass es vielen Menschen auf dieser
Erde an einer angemessenen gesundheitlichen Versorgung fehlt.

1.5.3.3 Die Gemeinschaftsdimension des Gerechtigkeitsprinzips
Die Ungleichheit verschiedener staatlicher Gesundheitssysteme und
damit verbunden der entsprechenden gesundheitlichen Versorgung
ergibt sich aus dem Subsidiaritdtsprinzip. Wihrend Abwehrrechte
auf Leben und korperliche Unversehrtheit universell gelten, sind die
subjektiven Rechte, also die Anspriiche anderer, gestuft. So haben die
eigenen Kinder andere subjektive Rechte, was ihre Eltern angeht.
Selbst erwachsene Kinder haben Sonderrechte gegeniiber ihren El-
tern, was am sichtbarsten im Erbrecht wird. Hier gibt es sogar die
Sondersituation, dass das Ungeborene beriicksichtigt wird, also be-
reits erbfahig ist. Aber dies ist nicht nur auf Kinder oder Verwandte
beschriankt. Es gibt kommunale Rechte, die nur denjenigen zukom-
men, die einen Erstwohnsitz in einer Kommune haben, beispielsweise
das kommunale Wahlrecht. Wer seinen Wohnsitz in Jena hat, darf
nicht in Miinchen an der dortigen Biirgermeisterwahl teilnehmen
und umgekehrt. Dartiber hinaus gibt es Rechte, die sich auf Staats-
biirger beziehen. Auch das Grundgesetz gilt territorial, also in der
Bundesrepublik Deutschland, aber nicht in der Demokratischen Re-
publik Kongo, und auch in diesem Fall wird weiter differenziert.
»Einige Grundrechte beschrankt die Grundrechtstragerschaft auf
Deutsche i.S.d. Art. 116 GG (Deutschengrundrechte).«%

Dahinter steht eine grundsatzliche moralische Intuition, die sich
in praktisch allen Kulturen findet.”> Wir haben eine besondere Ver-

52 Bumke/Vofkuhle (2015), Nr. 7. Beispiel hierfiir ist Art. 12 GG: »Alle Deutschen
haben das Recht, Beruf, Arbeitsplatz und Ausbildungsstitte frei zu wihlen.«

% Nur Religionsstifter wie Buddha und Jesus von Nazareth haben radikal mit dieser
Intuition gebrochen. Buddha verlief Frau und Kinder, Jesus rief dazu auf, um ihm
nachzufolgen. Jesus forderte zur Feindesliebe auf und bricht mit der klassischen mo-
ralischen Intuition (vgl. Mt 5,43-48). Doch Menschen, die diese Botschaft wirklich
befolgen, bleiben bis heute Ausnahme. Politisch ist sie nicht durchsetzbar, wie auch
die Geschichte des Buddhismus und die Kirchengeschichte zeigt.

77

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Den Hippokratischen Eid weiterdenken — zentrale medizinethische Ansitze

antwortung fiir unsere Familie. Aber wir haben auch eine besondere
Verantwortung fiir unsere »Dorfgemeinschaft« (die Menschen, mit
denen wir vertraut sind), unsere »Glaubensgemeinschaft« (die Men-
schen, mit denen wir uns verbunden fiihlen) und als Biirger eines
Staates fiir unsere Mitbiirger. Wenn in Deutschland aufgrund der
deutschen Geschichte von einer besonderen Verantwortung in unse-
ren Beziehungen zum Staat Israel gesprochen wird, wenn in den USA
aufgrund ihrer Geschichte von einer besonderen Verantwortung im
Blick auf die vormalige Sklaverei gesprochen wird, so speist sich dies
aus genau dieser moralischen Intuition, dass wir mit der Geschichte
unseres Staats eine engere Verbindung haben als mit der Geschichte
anderer Staaten.

Vor diesem Hintergrund ist es nachvollziehbar, dass aufgrund des
Subsidiaritdtsprinzips Versorgungleistungen in die Befugnis einzel-
ner Staaten fallen. Dies hingt auch wesentlich mit den Souverinitits-
rechten der einzelnen Staaten zusammen, wie sie seit dem Westfili-
schen Frieden von 1648 bis heute gelten. Allerdings bleibt es dennoch
eine offene Frage, wie weit eine grenziiberschreitende Solidaritdt im
Blick auf eine angemessene gesundheitliche Versorgung gehen muss.
Dies hat gerade die Covid-19-Pandemie ausdriicklich in Erinnerung
gerufen.

Die Integrative Medizinethik konkretisiert hier, was internatio-
nale subsididre Solidaritit bedeuten sollte. Ungleichheiten im Ge-
sundheitswesen sind so zu gestalten, dass (a) die die Existenz be-
drohenden (gesundheitlichen und finanziellen) Risiken solidarisch-
global getragen werden, sofern nationale Gesundheitswesen damit
iiberfordert sind, (b) eine relative Chancengleichheit bei der Ver-
sicherung von Gesundheitsgefahren besteht und (c) verniinftiger-
weise zu erwarten ist, dass Ungleichheiten zwischen den verschie-
denen nationalen Gesundheitssystemen, aber auch im Rahmen
nationaler Gesundheitssysteme diese Minimalstandards nicht ge-
fahrden.

Auch darauf ist bei der Behandlung der Gerechtigkeit im Ge-
sundheitswesen noch ausfiihrlich einzugehen.

78

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zusammenschau
1.6 Zusammenschau

Die bisher behandelten medizinethischen Ansitze lassen sich verein-
facht in folgender Weise zusammenfassen. Dabei ist die ordnungs-
ethische Dimension der Integrativen Medizinethik allerdings nicht
sichtbar ausgewiesen:

ippo- . i Religiose .
Hleo Prinzipien- Utilita- 5 Integrative
kratischer ; . Naturrechts- i .
: ethik rismus . Medizinethik
Eid ethiken
s N s N
Ausgangs-
k- S Ausgangs- I
punkt: Prinzipien . Letztprinzip
. Letztprinzip punkt:
konkrete mittlerer i der Menschen-
. . des Nutzens menschliche .
Lebens- Reichweite wiirde
situation Vernunftnatur
\ Y, \ Y,
s N f 2
Salus Voluntas Utilitas Natura Dignitas
\ / \_ J

Abbildung 8: Zusammenschau der medizinethischen Ansitze

Neben den behandelten Medizinethiken gibt es allerdings weitere al-
ternative Ansétze. Der vielleicht bekannteste Ansatz ist die Care Et-
hics, wie sie von Gilligan vertreten wird. Thr geht es darum, das Fiir-
sorgeprinzip iiber die Fiirsorge (care) als besondere weibliche Form
moralischen Verhaltens gegeniiber der eher minnlichen Gerechtig-
keitsperspektive herauszuheben.>* Dies schliefst sich als Gegenent-
wurf an eine von Kohlberg verfasste Studie zur Moral an, nach der
Frauen vermeintlich durchschnittlich niedrigere Stufen der Moral er-
reichen, weil sie sich weniger rational als Méanner verhielten. Gilligan
verwies darauf, dass der von ihm verwendete Maf3stab dem Gerech-
tigkeitsempfinden von Frauen oft nicht gerecht werde, da diese bei-
spielsweise dem Intaktbleiben zwischenmenschlicher Beziehungen

* Vgl. Gilligan (1982). Mittlerweile wird Gilligan von feministischer Seite dafiir kri-
tisiert, dass die Care Ethics das iibliche Frauenbild der fiirsorglichen, mitleidsvollen
Person typisierend fiir Frauen reserviert und damit klassische Vorurteile zu Ge-
schlechterrollen tibernimmt.

79

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Den Hippokratischen Eid weiterdenken — zentrale medizinethische Ansitze

einen hoheren Wert beimessen als entschlossenem rational-konsis-
tentem Verhalten. Mittlerweile ist dieser Ansatz weiterentwickelt
worden und hat Gilligans wertvolle Einsicht, wie wichtig Empathie
fiir eine gelingende medizinische Praxis ist, von der geschlechtsste-
reotypen Anwendung auf Frauen geldst, was allein schon deshalb
einleuchten sollte, weil die Care Ethics wichtige Einsichten der klas-
sischen Mitleidsethiken aufnimmt und fiir die drztliche und pflegeri-
sche Praxis fruchtbar macht. Empathie, Mitfiihlen (care) ist fiir eine
vertrauensvolle Behandlungsbeziehung von grofSer Bedeutung, fiir
Arztinnen, Arzte und Pflegende jeden Geschlechts. Bestimmten fe-
ministischen Ethiken geht es vor diesem Hintergrund darum, »einer-
seits die Fallstricke dieser hierarchisierenden Kodierung zu vermei-
den, andererseits aber das >Andere< der feministisch-ethischen
Perspektive zu profilieren«.

Es gibt dariiber hinaus auch Medizinethiken, die weitgehend fall-
orientiert sind, beispielsweise der Ansatz von Jonsen et al.%, wobei
dieser Ansatz aber auch bei der Prinzipienethik verortet werden
kann, und Ansitze, die sich von eigenen Evidenzen leiten lassen,
beispielsweise intuitionistisch gepragte Medizinethiken in der Tradi-
tion von Moore und Ross.

Diese Medizinethiken lassen sich in folgender (sehr vereinfach-
ter) Weise den klassischen ethischen Ansitzen zuordnen.

Bei dieser Darstellung ist die Annahme leitend, dass die Integrative
Medizinethik das Beste der anderen Ansitze miteinander verbindet
und dartiber hinaus tiber das Prinzip der Wiirde und aufgrund der
Beriicksichtigung der ordnungsethischen Dimension eine besondere
Reflexionsleistung einbringt.

55 Haker (2019), 258.

% Vgl. Jonsen et al. (2015) und Jonsen (2019).

7 Vgl. Rhodes (2020), 9: »Dieser Common-Morality-Ansatz wurde am prominentes-
ten von Tom Beauchamp und James Childress [...] ausfiihrlich dargelegt und von
Albert Jonsen, Mark Siegler und William Winslade tibernommen [...].«

80

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Entscheidungsszenarien

Utilitarismus Utilitaristische
Teleologische Medizinethik
Ansitze
Eudaimonismus
. Amerikanische
Vertrags- Prinzipienethik
. Justice as Fairness
theorien
J
kognitivistische Integrative
. — Formale Ethiken . . O )
Ansiitze Deontologische Medizinethiken [~ Medizinethik
Ansi S — »in Hippokrati-
nsatze Naturrechtliche/ scher Tradition
religiose Ethiken
Kasuistik Medizinethiken
kasuistisch,
Alternative Intuitionismus intuitionistisch
Theorien
Mitleidsethiken » Care Ethics

Abbildung 9: Vereinfachende Zuordnung zu den ethischen Ansdtzen

1.7 Entscheidungsszenarien

Jeder kann anhand folgender Entscheidungsszenarien, mit denen sich
im Mirz und April 2020 norditalienische und spanische Arztinnen
und Arzte konfrontiert sahen, fiir sich selbst iiberpriifen, welche mo-
ralischen Intuitionen ihn tragen, und so ein Gespiir fiir die eigenen
moralischen Grundiiberzeugungen entwickeln. Die Analyse der Ent-
scheidungsmoglichkeiten kann helfen, diese Grundiiberzeugungen
ethisch zu verorten.

1.7.1 Entscheidungsszenarien auf einer fiktiven Insel Aletheia

In der Frage ethischer Entscheidungen spielt das jeweils geltende
Recht eine wichtige Rolle. Umso nétiger ist es, sich davon freizuma-
chen, wenn man ein Gespiir fiir die eigenen moralischen Intuitionen
bekommen méchte. Zu diesem Zweck begeben wir uns in guter geis-
teswissenschaftlicher Tradition auf eine fiktive Insel. Der Name Alet-
heia ist im Unterschied zu Thomas Morus’ fiktiver Insel Utopia (grie-

81

- am 18.01.2026, 22:34:54.



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Den Hippokratischen Eid weiterdenken — zentrale medizinethische Ansitze

chisch fiir »Nirgendwo«) gewihlt, um auf eine wesentliche Funktion
dieser Ubung hinzuweisen. Der griechische Begriff aletheia bedeutet
wortlich »Unverborgenheit«, auch wenn aletheia meist mit »Wahr-
heit« iibersetzt wird. Es geht hier darum, die eigenen, moglicherweise
verborgenen moralischen Intuitionen sichtbar werden zu lassen. Da-
mit dies gelingen kann, ist es von grofler Bedeutung, sich soweit wie
moglich von einem Framing (englisch frame = Rahmen) freizu-
machen. Mit Framing ist dabei gemeint, dass wir in unseren Be-
wertungen oftmals durch »Rahmungenc, hier beispielsweise des Me-
dizinrechts, beeinflusst sind. Fast jeder hat vermutlich schon eine
Zaubershow gesehen. Der Zauberer framt uns dadurch, dass er unse-
re Aufmerksambkeit so ablenkt, dass wir den eigentlichen Trick nicht
mitbekommen. Bekannt ist auch das Framing eines Harvardexperi-
ments, in dem eine weif3 gekleidete Mannschaft sich einen Ball zu-
wirft. Dasselbe tut in diesem Film parallel dazu eine schwarz ge-
kleidete Mannschaft. Jedes Team hat also einen Ball und der Ball
wechselt nur in den jeweiligen Teams. Wenn die Aufgabe lautet, die
Ballwechsel der weiflen Mannschaft zu zihlen, so konnen vielleicht
Beobachter durch dieses Aufgabenframing nicht wahrnehmen, dass
zwischendrin ein als Gorilla verkleideter Schauspieler durch das Bild
geht. Ein solches Framing verhindert also, etwas wahrzunehmen, was
ohne dieses Framing nicht zu iibersehen wiire. Genau deshalb ist es so
wichtig, sich von rechtlichem Framing, von rechtlichen Rahmen-
bedingungen freizumachen. Rechtliche Rahmenbedingungen kénnen
namlich sehr zufillig sein und wie am Beispiel der Sterbehilfe gezeigt,
selbst zwischen kulturell so nahestehenden Staaten wie den Nieder-
landen und Deutschland divergieren.

1.7.1.1 Entscheidungsszenarium 1: Ex-ante-Triage

Stellen Sie sich folgendes Szenarium vor: Eine Chefdrztin der Inten-
sivabteilung eines Krankenhauses auf Aletheia hat auf ihrer Station
nur noch ein einziges freies Bett. Alle weiteren Intensivbetten sind
mit Coronapatienten belegt und alle Beatmungsgerite bis auf ein ein-
ziges sind im Einsatz. Zeitgleich werden eine 80-jihrige Patientin mit
Lungenkrebs im fortgeschrittenen Stadium, die vermutlich dauerhaft
beatmet werden muss, und eine 30-jihrige Patientin eingeliefert.
Diese muss aufgrund des Coronavirus temporér intensivmedizinisch
behandelt und an ein Beatmungsgerit angeschlossen werden. Die
Chefarztin hat die Entscheidung zu treffen, ob sie die 80-jahrige oder

82

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Entscheidungsszenarien

die 30-jdhrige Patientin zu retten versucht. Wie soll sie entscheiden
und warum sollte sie so entscheiden?

In diesem Entscheidungsszenario steht das Menschenleben der
80-Jihrigen gegen das Leben nicht nur der 30-jahrigen, sondern auch
voraussichtlich weiterer Personen, da die 30-Jahrige mit grofSer
Wahrscheinlichkeit nach einigen Tagen die Krankheit iiberstanden
haben und damit einer anderen Person Platz machen wird. Es handelt
sich um eine Triage-ex-ante-Situation in einem Pandemiefall, bei der
zu entscheiden ist, wen man welcher Gruppe bei nicht hinreichend
vorhandenen medizinischen Ressourcen — bei Covid-19 nicht ge-
niigend Intensivbetten einschliefSlich notwendiger Beatmungsgerite
— zuordnet.

Ublicherweise differenziert man in derartigen Situationen zwi-
schen verschiedenen Gruppen, in denen nur eine Gruppe Anspruch
auf eine sofortige Behandlung hat, namlich diejenigen, »die akut le-
bensbedrohlich erkrankt oder gefihrdet sind«*® und die der Triage-
gruppe I zugeordnet werden. Davon sind die tibrigen Gruppen zu
unterscheiden, die zwar als niachste eine Behandlung bekommen sol-
len, weil sie ernsthaft krank oder verletzt sind, die aber in der mo-
mentanen Situation zuriickgestellt werden konnen (Triagegruppe II).
Leichtverletzte oder nicht ernsthaft Kranke (Triagegruppe III) da-
gegen und so schwer Kranke bzw. so schwer Verletzte, bei denen eine
Behandlung praktisch aussichtslos ist (Triagegruppe IV), werden in
dieser Notlage nicht berticksichtigt.

Allerdings helfen diese Zuordnungen in der konkreten Entschei-
dungssituation der Chefirztin nicht weiter, da sowohl die 80-]Jihrige
als auch die 30-Jihrige in die erste Triagegruppe einzuordnen sind.
Beide haben eine bedrohliche, aber keine aussichtslose Prognose. Thr
Uberleben hingt von der Beatmung ab. Das Prinzip der Menschen-
wiirde verbunden mit dem Recht auf Leben hilft in diesem Fall auch
nicht weiter. Beiden kommt Menschenwiirde zu. Zudem ist nach
iibereinstimmender Uberzeugung im Verstindnis dieses Prinzips jede
Lebenswert- bzw. Lebensunwertdebatte verfehlt. Auch ein an Lun-
genkrebs erkrankter, ilterer Mensch hat von seiner Wiirde her
aufgrund des Grundsatzes der Lebenswertindifferenz und der grund-
sitzlichen Gleichheit aller Menschen denselben Anspruch auf Le-
benserhalt. Konkret bedeutet dies in dieser Situation einer medizi-

% Taupitz (2020), 444.

83

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Den Hippokratischen Eid weiterdenken — zentrale medizinethische Ansitze

nischen Triage, dass es keine Rolle spielen darf, wie viel Lebenszeit
voraussichtlich noch verbleiben wird. Die 80-Jahrige befindet sich
noch nicht in der Sterbephase. Wenn sie die Beatmung genauso
wiinscht wie die 30-Jihrige, so kann ihr Alter und ihre noch nicht
todliche Erkrankung ihren aus der Wiirde kommenden Anspruch
nicht mindern. Beide gehoren also in die Triagegruppe I derjenigen
Menschen, die lebensbedrohlich erkrankt sind und deshalb behandelt
werden sollten.

Auf den ersten Blick scheint unter Annahme der Giiltigkeit des
Menschenwiirdeprinzips und des mit ihm verbundenen Rechts auf
Leben eine faire Losung in einem Losverfahren zu bestehen. Doch
diese Losung befriedigt nicht, weil sie das Recht auf Leben in einer
Weise verabsolutiert, als ob es keine weiteren Kriterien gibe, die man
bei einer Entscheidung beriicksichtigen sollte.” Wenn das fundamen-
tale Wiirdekriterium in Verbindung mit dem Recht auf Leben nicht
den Ausschlag gibt und das mit diesem Prinzip eng verbundene Auto-
nomieprinzip nicht weiterhilft, sofern beide Patienten das letzte In-
tensivbett erbitten, kann objektiv-medizinisch die Erfolgsaussicht be-
riicksichtigt werden. Dann sollte die 30-Jahrige vorgezogen werden,
weil ihre Erfolgsaussichten bei gleicher Dringlichkeit besser sind.
Hier wird das Salus-Kriterium in der Medizin gebraucht, wenn auch
nicht in seinem streng hippokratischen Sinn.

Geht man zudem von Gerechtigkeit als Fairness aus, dann ist die
30-Jahrige ebenfalls vorzuziehen, weil ihre intensivmedizinische Be-
handlung voraussichtlich schneller abgeschlossen sein wird und da-
mit der Platz fiir eine andere Person frei werden diirfte. Es konnten
von daher mehr Menschenleben gerettet werden. Zugleich konnte
man aus Gerechtigkeitsgriinden einfordern, den jiingeren Menschen
dem ilteren vorzuziehen, da letzterer schon mehr vom Leben haben
durfte. Die Behandlung einer 30-Jahrigen verspricht namlich die Ret-
tung von »mehr Lebensjahren«. Geht man von naturrechtlichen
Uberlegungen aus, sollte die 30-Jihrige aufgrund ihrer lingeren
Lebensperspektive ebenfalls dem élteren Menschen vorgezogen wer-
den, wenn ansonsten nichts weiter bekannt ist.

% Vgl. zu unterschiedlichen Kriterien DIVI et al. (2020) sowie Ehni et al. (2020).

% Im Hippokratischen Eid geht es um die konkrete Beziehung des behandelnden
Arztes zu seinem Patienten. Ein Vergleich mit anderen Patienten oder auch Gerech-
tigkeitsiiberlegungen spielen in diesem Eid keine Rolle.

84

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Entscheidungsszenarien

Die Behandlung der 30-Jahrigen erscheint darum vorzugs-
wiirdig, wenn man die auch fiir die Integrative Medizinethik der
Menschenwiirde zwar nachgeordneten, aber dennoch wichtigen Kri-
terien von salus, natura, utilitas und Gerechtigkeit beriicksichtigt.
Insbesondere scheint ihre Behandlung dem Prinzip zu entsprechen,
wonach méglichst viele Menschenleben zu retten sind. Dies liegt in
einer Linie mit den Uberlegungen des Deutschen Ethikrats, der aus-
driicklich fordert, »alles Zulissige zu unternehmen, um so viele Men-
schenleben wie moglich zu retten«.6! So wie es bei einem Rettungs-
einsatz auf hoher See bei zwei untergehenden Booten, die so weit
voneinander entfernt sind, dass nur die Passagiere eines Boots geret-
tet werden konnen, vorzugswiirdig ist, das Boot anzusteuern, auf
dem mehr Passagiere zu ertrinken drohen, ist es in der Krankenhaus-
situation angemessen, der 30-Jahrigen das letzte Beatmungsgerit zu
geben. Dazu kommt, wie die Empfehlungen hochrangiger medizi-
nischer und ethischer Fachgesellschaften nahelegen, dass beim di-
rekten Vergleich der Grunderkrankungen sich die vorzugswiirdige
Behandlung der 30-jihrigen Mutter gegeniiber der 80-jahrigen Lun-
genkrebspatienten ergibt.

Von Rechts wegen scheint eine Chefirztin, wenn sich der Ent-
scheidungsfall in Deutschland zutragen wiirde, allerdings aufgrund
dessen, dass »das Recht unterschiedliche Lebenswerte zwischen Indi-
viduen nicht anerkennen und ungleiche Schutzpflichten deshalb
nicht statuieren darfc, selbst entscheiden zu konnen, sogar entschei-
den zu miissen, wem sie das Beatmungsgerit gibt. Es ist namlich
herrschende Meinung, dass es hier keine direkten rechtlichen Vor-
gaben gibt. So betont der Deutsche Ethikrat: »Die Moglichkeiten des
Staats, abstrakt bindende Vorgaben fiir die Allokation knapper Res-
sourcen zu machen, sind somit begrenzt. Die grundrechtlichen Direk-
tiven beschreiben im Wesentlichen negativ den Bereich des nicht
mehr Zuldssigen. Positive Orientierung fiir die konkrete Auswahl-
entscheidung in der Klinik bieten sie dagegen kaum.«5* In einer ge-
meinsamen Stellungnahme kommen auch medizinische und ethische
Fachgesellschaften zu einer solchen Einschitzung: »Solche Entschei-
dungen miissen, da es zum aktuellen Zeitpunkt keine spezifischen

61 Deutscher Ethikrat (2020), 3.
% Vgl. DIVI et al. (2020).

3 Merkel (2020), 11.

*+ Deutscher Ethikrat (2020), 4.

o

o

85

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Den Hippokratischen Eid weiterdenken — zentrale medizinethische Ansitze

rechtlichen Regelungen gibt, von den Akteuren vor Ort verantwortet
werden.«®

Allerdings gibt es auch gegenteilige Stimmen. Der Medizinrecht-
ler Jochen Taupitz behauptet sogar, dass das »Ziel der Rechtsordnung
[darin besteht], ein Optimum an Rechtsgiiterschutz zu erreichen. Da-
rum sei es vorzugswiirdig, im Entscheidungsfall das Menschenleben
zu retten, durch dessen Rettung dieses Optimum prognostisch ge-
wihrleistet ist«,% was sich sehr gut mit dem Ansatz der Integrativen
Medizinethik verbinden ldsst. Auch die Fachgesellschaften kommen,
allerdings aus medizinischer Sicht, zu einer dhnlichen Einschitzung,
wenn die Ressourcen zu knapp sind. Dann sollten in der letzten Stufe
der Priorisierung die Erfolgsaussichten eines Patienten »im Vergleich
zur Erfolgsaussicht der Intensivtherapie fiir andere Patienten«% be-
riicksichtigt werden diirfen.

Wenn also in dieser ex-ante-Triage weitgehend Ubereinstim-
mung besteht, dass die Arztin die 30-Jihrige an das Atemgerit an-
schlieflen sollte, so bleibt offen, ob die Griinde ethisch zwingend sind.
Andernfalls wire es ethisch fiir die Chefarztin zuldssig, die 80-Jahrige
zu retten, beispielsweise weil diese ihre Mutter wire. Jeder kann sich
fragen: Was wiirde ich in diesem Fall tun, wenn ich an der Stelle der
Chefarztin wire und es um das Leben meiner Mutter ginge?

1.7.1.2 Entscheidungsszenarium 2: Ex-post-Triage

Ethisch noch schwieriger ist die folgende Situation. Eine Chefirztin
der Intensivabteilung eines Krankenhauses auf Aletheia hat auf ihrer
Station kein einziges freies Bett. Auf der Intensivstation liegt jedoch
seit einigen Tagen eine 80-jahrige Patientin mit Lungenkrebs im fort-
geschrittenen Stadium, die beatmet wird. Wie lange die Patientin
tiberleben wird, ist unklar. Es kénnen Wochen, sogar Monate sein.
Alle weiteren Intensivbetten sind mit Coronapatienten belegt und
alle Beatmungsgerite sind im Einsatz. Es wird eine 30-Jahrige einge-
liefert, die aufgrund des Coronavirus intensivmedizinisch behandelt
und an ein Beatmungsgerit angeschlossen werden muss. Die Chef-
drztin hat zu entscheiden, ob sie die 80-jahrige Patientin gegen ihren
ausdriicklichen Willen von der Maschine nimmt, um die 30-Jahrige
zu retten. Diese hat dann eine gute Chance zu iiberleben. Sie kann

o

5 DIVI et al. (2020), 8.
6 Taupitz (2020), 445.
7 DIVI et al. (2020), 7.

o

86

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Entscheidungsszenarien

voraussichtlich nach einer Woche aus der Intensivmedizin entlassen
werden und so den Platz fiir den nachsten Patienten freimachen. Die
80-Jihrige dagegen wird mit Sicherheit ohne Intensivbehandlung un-
mittelbar nach Entzug der Maschine sterben. Wie soll die Chefirztin
entscheiden und warum sollte sie so entscheiden?

Diese Entscheidungssituation erinnert an ein Szenarium, das be-
reits vielfaltig philosophisch diskutiert wurde und bis heute diskutiert
wird.% An einem Gleis arbeiten mit lauten Maschinen fiinf Arbeiter.
Ein Zug nihert sich. Sie konnen die Manner nicht mehr warnen, aber
die Weiche umstellen, sodass der Zug das andere Gleis nimmt. Da-
durch wiren die Arbeiter gerettet. Allerdings arbeitet auf dem ande-
ren Gleis ebenfalls ein Mann, den der Zug dann iiberfahren wird,
denn auch er ist nicht zu warnen. Stellen Sie die Weiche um?

Geht man von dem Prinzip aus, dass moglichst viele Menschen-
leben zu retten wiren, so scheint in einer solchen Entscheidungs-
situation das Umstellen der Weiche nicht nur zuléssig, sondern sogar
ethisch geboten zu sein. Allerdings fragt Thomson dann, ob nicht das
Gleiche auch fiir folgenden analogen Fall gelten wiirde: Ein Trans-
plantationschirurg hat die Moglichkeit, fiinf Menschen das Leben zu
retten, die alle ein Organ benétigen, aber dazu muss er eine andere
Person A toten, um ihr die Organe zu entnehmen. Geht man von dem
Prinzip aus, moglichst viele Menschenleben zu retten, so scheint der
Transplantationschirurg richtig zu handeln, wenn er A tétet. Doch so
einfach ist die ethische Bewertung nicht.

Was unterscheidet das letztgenannte Entscheidungsszenarium
namlich vom Trolley-Beispiel und vom Entziehen des Beatmungs-
gerits? Wer das Beatmungsgerit entzieht oder die Weiche umstellt,
handelt zwar aktiv, aber dieses aktive Handeln impliziert keinen di-
rekten Totungsakt. Dagegen totet der Explantationseingriff den Men-
schen in direkter Weise, auch wenn dadurch fiinf andere gerettet wer-
den. Dazu kommt: Die Explantation von Organen, die Teil des
Menschen sind, verletzt direkt seine korperliche Unversehrtheit,
fithrt direkt zu seinem Tod. Letztgenannter Eingriff ist darum nicht
nur nach der Integrativen Medizinethik, sondern auch nach anderen
ethischen Ansitzen unzulissig. »Dass auch der (klassische) Utilitarist
die Totung von A in diesem Fall nicht billigen kann, beruht darauf,
dass das Totungsverbot fiir ihn im Wesentlichen nicht durch die Aus-
wirkungen auf die unmittelbar Betroffenen begriindet ist, sondern

6 Vgl. Thomson (1985), 1395.

87

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Den Hippokratischen Eid weiterdenken — zentrale medizinethische Ansitze

durch die indirekten Auswirkungen auf andere.«® Es ist nur kon-
sequent, dass kein Rechtssystem weltweit eine solche Explantation
zulassen wiirde.

Aber auch der Entzug des Beatmungsgerits, um dieses einer an-
deren Person zu geben, ist rechtlich, zumindest in Deutschland - frei-
lich nicht auf Aletheia — eindeutig geregelt, sofern die Person an dem
Beatmungsgerit nicht von sich aus auf eine Weiterbeatmung verzich-
tet: »Objektiv rechtens ist das aktive Beenden einer laufenden, wei-
terhin indizierten Behandlung zum Zweck der Rettung eines Dritten
jedoch nicht. Hier muss an den [...] prinzipiellen Imperativ erinnert
werden: Auch in Katastrophenzeiten hat der Staat die Fundamente
der Rechtsordnung zu sichern.«”

Allerdings wird dies von Bettina Schone-Seifert bezweifelt:
»Einen Patienten von vornherein nicht zu beatmen, lasst sich psy-
chisch [...] besser ertragen und hinnehmen als das Abstellen eines
laufenden Beatmungsgerits. Und doch hat sich im Medizinrecht und
in der Medizinethik lingst die Auffassung durchgesetzt, dass beide
Formen des Sterbenlassens normativ gleichwertig sind.«”* Was das
Medizinrecht in Deutschland angeht, irrt sie jedoch, denn hier gilt
diese Gleichwertigkeit nur fiir den Fall, dass die betreffende Person
von sich aus auf lebenserhaltende Mafinahmen verzichtet. Das war
der entscheidende Differenzpunkt, den der Bundesgerichtshof (BGH)
in seinem bahnbrechenden Urteil aus dem Jahr 2010 festgehalten hat:

»Die von den Betreuern — [...] — gepriifte Einwilligung der Patientin recht-
fertigte nicht nur den Behandlungsabbruch durch blofles Unterlassen wei-
terer Ernidhrung, sondern auch ein aktives Tun, das der Beendigung oder
Verhinderung einer von ihr nicht oder nicht mehr gewollten Behandlung
diente.«”

Falls jedoch die Person weiterleben méchte und mithilfe der bereits
eingeleiteten lebenserhaltenden Mafdnahmen dies auch kénnte, be-
deutet der Entzug des lebenserhaltenden Beatmungsgerits, dass diese
Person »zum Sterben ausgesondert wird, Opfer einer Tétung«”> wird,
so zumindest die Finschitzung des Rechtswissenschaftlers und lang-
jahrigen Ethikratsmitglieds Merkel. Diese Mafinahme ist wohl in den

% Birnbacher (2005), 179.

7 Deutscher Ethikrat (2020), 4.

7t Schone-Seifert (2020b), 11.

72 BGH, Urteil vom 25. Juni 2010 — 2 StR 454/09.
7> Merkel (2020), 13.

88

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Entscheidungsszenarien

meisten Staaten nicht rechtens und auch nicht mit dem Prinzip der
Menschenwiirde in Einklang zu bringen. Wenn die Behandlung der
80-Jahrigen medizinisch indiziert ist, weil sie nur durch diese Be-
handlung am Leben bleiben kann und wenn die Patientin nicht von
sich aus um eine Therapiezielainderung bittet, ihr das Beatmungs-
gerit zu entziehen, um dieses einer anderen Person zu geben, verletzt
der Entzug des lebenserhaltenden Geriits ihr mit der Wiirde verbun-
denes Recht auf Leben. Die 30-Jahrige ist leider in der Situation, dass
kein Beatmungsgerit, kein Intensivplatz mehr zur Verfiigung steht.
Sie konnte nur gerettet werden, wenn man der 80-Jahrigen die le-
benserhaltende Mafinahme entziehen wiirde. Ein derartiger Entzug
gegen den Willen der Betroffenen ist jedoch in einem solchen Fall
kein Sterbenlassen, sondern eine Unterlassungshandlung einer Be-
handlung mit t6dlicher Wirkung. Es wiirde sich, wie auch im Urteil
des BGHs argumentativ begriindet, nur um ein Sterbenlassen han-
deln, wenn die Patientin selbst darum gebeten hiitte.

Allerdings ldsst diese Interpretation des Menschenwiirdeprinzips
dann auch wenig Spielraum beziiglich des Trolley-Beispiels. Wer die
Weiche umstellt, weif3 darum, dass dies dazu fiihrt, dass er einen
Menschen totet, der ohne dieses Umstellen nicht gestorben wire.
Handelt er dagegen nicht, so sterben die fiinf Arbeiter, weil es eben
dieses Ungliick gegeben hat. Im ersten Fall verletzt der Handelnde das
mit der Menschenwiirde verbundene Lebensrecht des einen Arbei-
ters, im anderen Fall dagegen entscheidet das Schicksal, wofiir er kei-
ne Verantwortung tragt.

Die Analogie der Entscheidungssituation wird noch klarer, wenn
man das medizinische Entscheidungsszenarium leicht verindert.
Wiirde es einen Unterschied machen, wenn es sich statt der 80-Jih-
rigen um eine 30-Jahrige handeln wiirde, die an Lungenkrebs er-
krankt ist und mehrere Monate an dem Atemgerit bliebe, wobei eine
gewisse Hoffnung auf Heilung besteht? Angenommen, man hitte die
Gewissheit, dass man in einem Fall ein Menschenleben, im anderen
Fall fiinf Menschenleben mit dem einen Beatmungsgerit retten
konnte, so konnen doch Zweifel an der Klarheit der Entscheidung
aufkommen: Wer zuerst an der Maschine ist, hat solange einen An-
spruch darauf, wie dies medizinisch indiziert ist und er bzw. sie es
mochte.

Diese Entscheidung befriedigt namlich nicht vollkommen, da im
Fall der 30-jihrigen Covid-19-Patientin mit einer hohen Wahr-
scheinlichkeit, im Fall des Umstellens der Weiche mit Sicherheit

89

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Den Hippokratischen Eid weiterdenken — zentrale medizinethische Ansitze

mehr Menschenleben hitten gerettet werden konnen. Da allen Be-
troffenen Menschenwiirde zukommt, scheint der entscheidende mo-
ralische Unterschied also darin zu bestehen, dass das Unterlassen
einer Lebensrettung in diesen Situationen weniger Gewicht hat als
das aktive Verursachen einer Lebensbeendigung. Handelt es sich also
wirklich beim Entzug der Maschine um ein nicht gerechtfertigtes Un-
terlassen einer lebenserhaltenden Mafinahme, also dass eine Behand-
lung unterbleibt, die hitte durchgefiihrt werden miissen? Sollte in
einer so eklatanten Knappheitssituation wie der beschriebenen (und
nur in dieser, das sei noch einmal betont, sind solche Uberlegungen ja
tiberhaupt von Belang) der Anspruch auf Lebenserhalt der Lungen-
krebserkrankten, die bereits an das Gerit angeschlossen ist, und der
Anspruch der Covid-19-Erkrankten ausgehend vom Prinzip der
Menschenwiirde nicht vielleicht doch als gleichwertig behandelt wer-
den? Haben nicht beide in dieser Situation denselben Anspruch auf
Lebensrettung, wie auch im Trolley-Problem alle sechs Betroffenen
denselben Anspruch auf Lebensrettung haben? Oder ist vielleicht die
Analogie zu dem Trolley-Problem erst erreicht, wenn man davon
ausgeht, dass der Arbeiter, der allein am Gleis arbeitet, zugesichert
bekam, dass auf diesem Gleis niemals ein Zug fahren wird, wihrend
die fiinf anderen Arbeiter diese Zusage nicht hatten?7#

Fiir eine utilitaristische Medizinethik ist hier — zumindest auf den
ersten Blick” — die gesollte Entscheidung, die Lungenkrebserkrankte
gegen ihren Willen von der Beatmungsmaschine zu nehmen und die
30-jihrige Covid-19-Patientin zu retten, denn damit wird ein grofe-
rer Nutzen geschaffen, nimlich die Person behandelt, die personlich
grofere Erfolgsaussichten hat. Zudem werden voraussichtlich mehr
Menschenleben gerettet, da die 30-jihrige Covid-19-Patientin eine
gute Prognose hat und hochstwahrscheinlich das Beatmungsgerit
bald nicht mehr bendtigen wird. Auch objektiv-medizinisch wire
eigentlich eine solche Mafinahme (groflere Erfolgsaussichten) an-
gemessen. Doch wiirde bereits der hippokratische Arzt zu einer ande-
ren Entscheidung neigen konnen, weil die 80-Jihrige seine Patientin
ist und er sich fragen miisste, ob er nicht durch den Entzug des Be-
atmungsgerits am Tod dieser Patientin schuldig wird und seinen Eid

7+ Vgl. Thomson (1985), 1411{,, hier leicht verandert.

75 Vgl. aber die Uberlegungen am Ende dieses Unterkapitels, die dhnlich bereits im
Zusammenhang des Transplantationsbeispiels von Birnbacher (2005, 179) formuliert
wurden.

90

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Entscheidungsszenarien

bricht. Er verletzt das Nichtschadens- und Fiirsorgeprinzip, das dieser
Patientin gilt, denn sie bekommt bereits eine lebensverlingernde, ge-
wiinschte und objektiv-medizinisch indizierte Therapie, auch wenn
die Erfolgsaussichten weniger gut sind als bei der Covid-19-Patientin.

Auch religios-naturrechtlich sprechen gewichtige Griinde da-
gegen, der Lungenkrebserkrankten die Beatmungsmaschine zu ent-
ziehen, um die Covid-19-Patientin zu retten. Da jedes Leben Gott
gehort und die betreffende Person zudem ihr Leben nicht fiir andere
hingeben mochte, bedeutet in der Deutung der Weltreligionen der
Entzug der lebensrettenden Beatmung eine unzulissige Totung
dieses Menschen.

Auch der Vier-Prinzipien-Ansatz wiirde in seiner Betonung der
Patientenautonomie einen solchen Entzug gegen den Patientenwillen
als Verletzung dieses Prinzips verstehen. Zudem wird dieser Patientin
gegeniiber auch das Nichtschadens- und Fiirsorgeprinzip verletzt.
Nur im Blick auf das Gerechtigkeitsprinzip wire eine Abwiigung
denkbar, die aber im Abwigungsprozess mit den iibrigen drei Prin-
zipien dennoch nicht zur Konsequenz hitte, die Beatmung der an
Lungenkrebs erkrankten Patientin einzustellen.

Die Integrative Medizinethik miisste ebenfalls in dieser Situation
zum Ergebnis kommen, dass dem mit der Menschenwiirde verbun-
denen Lebens- und Selbstbestimmungsrecht der Patientin am Be-
atmungsgerit Vorrang einzurdumen ist. Sie hat nur dieses einzige
Leben. Selbst wenn es moglicherweise nur noch wenige Wochen dau-
ert, bedeutet doch der Entzug des Beatmungsgerits ihren sofortigen
Tod. Gegen ihren Willen ist dies eine Totung. Thr werden ihre letzten
Wochen des Lebens genommen. Gerade in der vertragstheoretisch-
pragmatischen Begriindung der Menschenwiirde war deutlich gewor-
den, dass nur deshalb jeder diesem Vertrag zustimmen sollte, weil
dieser Vertrag seine notwendigen Handlungsbedingungen schiitzt.
Wenn es aber Situationen gibe, bei denen diese notwendigen Hand-
lungsbedingungen aktiv entziehbar wiren, verlore der Vertrag seinen
Sinn. Die Covid-19-Patientin kommt leider in dieser Situation zu
spiit. Das letzte Bett ist belegt, die letzte Atemmaschine vergeben.
Thr wird aber nichts genommen. Sie hat zwar ein subjektives Recht
auf bestmogliche gesundheitliche Versorgung, aber leider sind in die-
ser Situation aufgrund knapper Ressourcen nicht hinreichend Inten-
sivbetten und Atemmaschinen verfiigbar. Dies ist tragisch und mog-
licherweise hat sich die Gesellschaft schuldig gemacht, weil sie nicht
hinreichend Vorsorge traf. In der konkreten Situation jedoch sollte

91

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Den Hippokratischen Eid weiterdenken — zentrale medizinethische Ansitze

die Chefarztin nach diesem ethischen Ansatz nicht einem Menschen
das Leben nehmen, um das Leben eines anderen Menschen zu erhal-
ten.

Dennoch bleibt die aus Nutzenerwigungen und auch vom Ge-
rechtigkeitsprinzip her mogliche Frage virulent, ob nicht doch mog-
lichst viele Menschenleben gerettet werden sollten, selbst wenn dafiir
ein Mensch durch Unterlassen sterben wird. Dies war wohl der
Grund, warum der Deutsche Ethikrat in seiner Stellungnahme offen-
ldsst, ob eine vergleichbare Entscheidung von Arztinnen und Arzten
einem Patienten zugunsten eines anderen Patienten, der bessere
Chancen hat, das Beatmungsgerit zu entziehen, nicht doch ethisch
gerechtfertigt werden kionnte, weswegen ein solches Handeln nicht
notwendigerweise rechtlich zu sanktionieren wire. Der Ethikrat
spricht in diesem Zusammenhang von einer »entschuldigenden
Nachsicht der Rechtsordnung«.” Betroffene Arztinnen und Arzte
haben diese Auflerung des Ethikrats allerdings so kommentiert:
»Dass der so handelnde Arzt mit >einer entschuldigenden Nachsicht
der Rechtsordnung« rechnen diirfe, ist vielleicht nett gemeint, hat
aber auch etwas Zynisches. Klatschen auf dem Balkon, weit weg vom
Ort der Verantwortung.«”” Und sie formulieren nochmals die zentra-
le Frage: »Ist der eine Tod eine verfassungsrechtliche Tragddie, sind
15 Tote in 100 Konfliktsituationen aber nur Statistik?«

Wiren Sie die Chefirztin auf Aletheia, wo das deutsche Recht
nicht in Geltung ist, wie wiirden Sie in einer solchen Situation ent-
scheiden? Wiirde es fiir Sie einen Unterschied machen, wenn es sich
bei der 30-jihrigen Covid-19-Patientin um ihre eigene Schwester
oder sogar Tochter handeln wiirde?

Wer bereit wire, der an Lungenkrebs erkrankten Patientin das
Atemgerit zu entziehen, sollte sich jedoch bewusst sein, dass derarti-
ge Entscheidungen Folgeprobleme nach sich ziehen, was selbst tiber-
zeugten Utilitaristen zu denken gibt, wie das obige Transplantations-
beispiel zeigte. Wenn jeder Mensch, der eine lebensrettende
Behandlung bekommt, fiirchten miisste, dass diese abgebrochen wird,
weil durch die Behandlung einer anderen Person wohl mehr Men-
schenleben gerettet werden konnten, so wiirde dies zu extremen
Unsicherheiten fithren. Man stelle sich vor: In einem Krankenhaus
befindet sich ein neurochirurgisches Team gerade in einer lang-

76 Deutscher Ethikrat (2020), 4.
77 Schuler et al. (2020), N2. Dort auch das folgende Zitat.

92

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Entscheidungsszenarien

dauernden, schwierigen Operation mit ungewisser Prognose. Es wird
nun eine Person mit einer hervorragenden Prognose eingeliefert, so-
fern sie sofort einen lebensrettenden, neurochirurgischen Eingriff er-
hilt. Auch wiirde der Eingriff bei dieser Person deutlich schneller
vonstattengehen, sodass anschlieflend ein weiterer Mensch operiert
werden konnte. Es wiirden also mit hoher Wahrscheinlichkeit zwei
Menschenleben statt moglicherweise nur dieses eine Menschenleben
gerettet werden. Durch den Abbruch der Operation wiirde jedoch
diese Person, die gerade operiert wird, mit Sicherheit sterben. Es ist
anzunehmen, dass nur die wenigsten bereit wiren, sich ein Gesund-
heitswesen zu wiinschen, in dem derartige Entscheidungen getroffen
wiirden, denn dann hitte niemand, der gerade operiert wird, fiir sich
die Gewissheit, dass seine Operation zu Ende gefiihrt wird. Darum ist
die Grenze des Rechts in praktisch allen Staaten, die analoge Hand-
lungen zur ex-post-Triage verbieten, tatsichlich auch pragmatisch
gut begriindet.

1.7.1.3 Entscheidungsszenarium 3: Ex-ante- oder Ex-post-Triage?!
Abschlieflend ist ein drittes Entscheidungsszenarium zu untersuchen.
Wie im ersten Fall hat die Chefirztin der Intensivabteilung eines
Krankenhauses auf Aletheia auf ihrer Station noch ein einziges freies
Bett zur Verfiigung. Thr wird gemeldet, dass eine 80-jihrige Patientin
mit Lungenkrebs im fortgeschrittenen Stadium, die beatmet werden
muss, um zu tberleben, gerade in die Notaufnahme gebracht wurde.
Wie lange die Patientin tiberleben wird, ist unklar. Es kénnen Wo-
chen, sogar Monate sein. Alle weiteren Intensivbetten sind mit Coro-
napatienten belegt. Alle Beatmungsgerite sind im Einsatz. Es wird ihr
zugleich avisiert, dass eine 30-Jihrige auf dem Weg ins Krankenhaus
ist, die aufgrund des Coronavirus intensivmedizinisch behandelt und
an ein Beatmungsgerit angeschlossen werden muss. Die Chefirztin
hat zu entscheiden, ob Sie auf die 30-Jahrige wartet und der 80-jih-
rigen Patientin die lebenserhaltende Mafinahme vorenthilt, obwohl
letztere bereits im Krankenhaus ist. Die 30-Jahrige hat eine gute
Chance zu tiberleben. Sie kann voraussichtlich nach einer Woche aus
der Intensivmedizin entlassen werden und so den Platz fiir den nachs-
ten Patienten freimachen. Die 80-Jdhrige dagegen wird mit hoher
Wahrscheinlichkeit das Beatmungsgerit fiir eine lingere Zeit be-
legen. Wie sollte die Chefarztin entscheiden, warum sollte sie so ent-
scheiden?

Wenn die ethische Bewertung der ersten beiden Entscheidungs-

93

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Den Hippokratischen Eid weiterdenken — zentrale medizinethische Ansitze

situationen, ausgehend vom Prinzip der Menschenwiirde und des
Lebensschutzes, angemessen war, so ist in diesem Szenarium von
zentraler Bedeutung, ob die Entscheidung als ex-ante- oder ex-post-
Triage einzuordnen ist. Auch in diesem Zusammenhang mag eine
Parallele bei einer Triage-Situation zur Rettung von Schiffbriichigen
helfen. Wenn sich das Rettungsboot einem einzelnen zu Rettendem
nihert und dann erfihrt, dass mehrere Menschen in entgegengesetz-
ter Richtung und etwas weiter entfernt gerettet werden konnten, so
ist es angemessen, wenn die Retter sich zuerst um diese kiimmern,
nach dem Grundsatz: Es ist besser, mehr Menschenleben zu retten, da
allen Menschenwiirde in gleicher Weise zukommt. Auch im Blick auf
das letzte zu vergebende Beatmungsgerit gilt dann: Es kann der 30-
Jahrigen vorbehalten bleiben. Dies entspricht zudem dem geltenden
Recht, zumindest in Deutschland: »Wartet das medizinische Team
dann die Einlieferung der jungen Frau ab und intubiert diese statt
des alten Mannes, handelt es rechtlich erlaubt und moralisch wohl
richtig.«”8 Allerdings ist auch hier auf die Differenz zwischen Ethik
und Recht aufmerksam zu machen. Die Chefdrztin wiirde auch recht-
lich erlaubt handeln, wenn sie die 80-Jahrige behandeln wiirde.
Ethisch dagegen wire die Behandlung der 30-Jahrigen vorzugswiir-
dig, es sei denn man geht von einer Gerechtigkeitsvorstellung aus,
wonach der Person, die zuerst kommt, auch zuerst die Behandlung
zusteht, wenn es um eine lebensrettende Behandlung geht und in
beiden Fillen hinreichend Erfolgsaussichten bestehen. Diese Gerech-
tigkeitsvorstellung verabsolutiert jedoch das prozedurale »First-come-
first-served«-Prinzip. Es vernachlissigt, dass auch in Hinsicht auf die
Gerechtigkeit von erheblicher Bedeutung ist, dass die 30-Jdhrige mit
hoher Wahrscheinlichkeit noch mehr Lebenszeit vor sich hat und zu-
gleich weitere Betroffene gerettet werden konnten.

Neben der Ankunftszeit sollten auch diese Aspekte der Gerech-
tigkeit berticksichtigt werden, zumal in einem solchen Fall auch die
Kriterien von salus, natura und utilitas Beriicksichtigung finden. Im
Unterschied zum zweiten Entscheidungsszenarium ist die 80-Jahrige
noch nicht an dem Beatmungsgerit. Sie hat zwar ein Recht auf Leben,
doch dieses Recht hat auch die 30-Jihrige. Die 30-Jahrige der 80-J&h-
rigen vorzuziehen kann zwar nicht aufgrund der Menschenwiirde,
die beiden zukommt, aber aufgrund anderer Kriterien gut begriindet

78 Merkel (2020), 13.

94

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Entscheidungsszenarien

werden, da diese zusammengenommen gewichtiger sind als das pro-
zedurale »First-come-first-served«-Prinzip.

1.7.1.4 Fazit

Das ex-post-Triage-Szenario ist ethisch deutlich schwieriger zu ent-
scheiden als die anderen beiden Szenarien. Wahrend es bei letzt-
genannten Szenarien aufgrund ethischer Uberlegungen nach allen
behandelten medizinethischen Ansétzen nur eine angemessene Ent-
scheidung gab, gehen bei diesem Szenario die Uberzeugungen aus-
einander.

Sollte sich die Chefirztin auf Aletheia grundsitzlich fiir eine ex-
post-Triage zuungunsten der Patientin am Atemgerit entscheiden,
dann wiren fiir sie wohl utilitaristische Uberlegungen leitend. Sie
kénnte die Folgeproblematik dadurch umgehen, dass sie davon aus-
geht, dass diese Pandemiesituation einmaligen Charakter hat, sodass
sich niemand fiirchten muss, mitten in der Operation im Stich gelas-
sen zu werden. Wiirde sie dagegen nur dann die 80-jahrige Patientin
vom Atemgerit nehmen, wenn die Covid-19-Patientin ihre Tochter
oder Schwester wire, dann erweist sie sich in diesem Handlungsvoll-
zug gerade nicht als Utilitaristin. Sie folgt aber auch sonst keinem der
medizinethischen Ansitze. Vielmehr spielt hier die familidre Bin-
dung die entscheidende Rolle. Man kénnte auch sagen: Das Eigen-
interesse im weiteren Sinn, also die Sorge um die eigene Familie,
begriindet ihre Entscheidungsfindung.

Man sollte deshalb bei allen ethischen Konflikten nicht unter-
schitzen, welche Bedeutung das Eigeninteresse hat, weswegen die
ordnungsethische Dimension fiir handhabbare Regeln von so grofler
Bedeutung ist.

1.7.2 Die ordnungsethische Bedeutung

Die Entscheidungsszenarien kinnen helfen zu verstehen, warum ord-
nungsethische Uberlegungen von so grofler Bedeutung sind. In den
meisten Staaten wiirde man deshalb Regelungen bereitstellen, nach
denen befangene Personen keine Triageentscheidungen treffen diir-
fen. In diesem Zusammenhang zeigt sich auch, ob in den einzelnen
Staaten der Offentlichkeitsdiskurs darauf hingewirkt hat, angemes-
sene Regelungen zu finden.

Auch geben érztliche Gesellschaften oder auch der Staat entspre-

95

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Den Hippokratischen Eid weiterdenken — zentrale medizinethische Ansitze

chende Regeln vor, nach denen zu entscheiden ist. Das klassische Bei-
spiel hierfiir sind die Vergaberichtlinien bei Organen. Da diese ein
knappes Gut sind und Menschen sterben, die man hitte retten kon-
nen, wenn geniigend Organe verfiighar gewesen wiren, entlastet
man die Arzte dadurch, dass Algorithmen vorgeben, wer als Nichster
auf der Warteliste das entsprechende Organ bekommt.

Ein wesentlicher Grund fiir diese Regelung, die auch 2020 noch-
mals durch den Bundestag mehrheitlich bestétigt wurde, rithrt daher,
dass ein nicht unbetrichtlicher Teil der Bevolkerung das Ganzhirn-
todkriterium bezweifelt. Dies fiihrt uns zum nichsten grofSen Thema,
das fiir Konfliktfalle am Lebensende, aber auch am Lebensanfang von
grofter Bedeutung ist: Was macht den Menschen zum Menschen?
Ab wann und bis wann existiert der Mensch?

96

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2 Anthropologische Grundlagen —
Embryonen und Hirntote

Einen Kategorienfehler begeht, wer anthropologische (griechisch: an-
thropos = Mensch) Fragestellungen mit ethischen Fragestellungen
verwechselt. So bestreiten manche Vertreter einer Abtreibungszulis-
sigkeit oder -duldung, dass Ungeborene bis zu einem bestimmten
Zeitpunkt tiberhaupt Menschen sind. Typisch hierfiir wédren bei-
spielsweise bestimmte muslimische und jiidische Glaubensreprisen-
tanten. Sie bestreiten also nicht die ethischen Prinzipien von Men-
schenwiirde und Lebensrecht, sondern nur das Lebensrecht von
menschlichen Embryonen. Sie haben also eine andere Anthropologie
als die entsprechenden Abtreibungsgegner, die davon ausgehen, dass
bereits die menschliche Zygote ein Mensch ist. Wenn nun Abtrei-
bungsgegner denjenigen, die bestimmte Formen von Abtreibungen
fiir ethisch zulissig erachten, vorwerfen, sie wiirden die Prinzipien
von Menschenwiirde und Lebensrecht missachten, so verwechseln
sie den anthropologischen Dissens mit dem ethischen. Am Lebens-
ende gibt es einen vergleichbaren Fehler. Manche, die das Hirntod-
kriterium bestreiten, behaupten, bei Explantationen wiirden Sterben-
de getotet und damit deren Menschenwiirde und Lebensrecht
verletzt. Nur wenn die Betroffenen explizit darin eingewilligt hitten,
konnte eine derartige Organentnahme ethisch zulissig sein. Dies
wiirde allerdings voraussetzen, dass die aktive Sterbehilfe mit Ein-
willigung der Betroffenen zuldssig wire oder der Akt der Organ-
entnahme als ein Sterbenlassen gedeutet wird.! Befiirworter des
Hirntodkriteriums dagegen halten Hirntote nicht mehr fiir lebende
Menschen. Thnen kommen nach ihrer Ansicht darum auch keine
Menschenwiirde und folglich auch kein Recht auf Leben zu. Auch in

! Darauf ist bei der Behandlung der Konfliktfille am Lebensende noch ausfiihrlich
einzugehen.

97

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Anthropologische Grundlagen — Embryonen und Hirntote

dieser Frage werden also nicht ethische Prinzipien bestritten, sondern
anthropologische Annahmen.?

Der Streit, wer der Mensch sei, wann seine Existenz beginne und
wann sie ende, beriihrt bei vielen Menschen die Fundamente ihrer
jeweiligen religiosen oder weltanschaulichen Grundannahmen. Aus
diesem Grund ist es nétig, im Folgenden drei grofle weltanschauliche
Entwiirfe schematisiert darzustellen. Sie haben entscheidenden Ein-
fluss darauf, wie anschliefend medizinethische Bewertungen am Le-
bensanfang und Lebensende ausfallen. Zudem haben Vertreter dieser
Weltanschauungen in vielen Staaten einen wesentlichen Einfluss auf
die jeweilige Gesetzgebung und damit auch auf medizinrechtliche Be-
stimmungen.

2.1 Substanzanthropologien
2.1.1 Grundlagen

Wenn die achtzigjihrige Petra in ihrem Fotoalbum die Bilder aus
ihrer Kindheit anschaut, erkennt sie sich darin wieder. »Was fiir ein
komisches Kleid habe ich damals in der ersten Schulklasse getragenc,
mag sie denken. Sie identifiziert sich mit dem sechsjihrigen Midchen
auf dem Bild. Sie geht unbefangen von einer Identitit zwischen die-
sem Midchen und sich selbst aus. Dafiir hatte die klassische grie-
chische Philosophie den Begriff der Usia geprdgt, zu Deutsch: das,
was das Sein dieses Menschen ausmacht. Der lateinische Begriff der
Substanz, wortlich: das, was darunter steht, fasst dies zusammen.
»Das war ich«, wird Petra sagen. Sie erkennt sich in diesem Kind,
das so ganz anders aussieht als sie mit 80 Jahren, wieder.

Dabei gibt es zwei grofse Interpretationslinien fiir dieses Wieder-
erkennen. Platons Sicht des Menschen ist dualistisch. Der Mensch hat
eine unvergingliche Seele, genauer einen unverginglichen Seelen-
teil, und ist ansonsten verginglich. Dieser verniinftige Seelenteil ist
der eigentliche Mensch. Platon nennt ihn deshalb den inneren Men-
schen des Menschen, der den Korper wie ein Kutscher die Pferde
lenkt.> Was also macht die menschliche Existenz aus? Es ist der ver-

2 Vgl. zur Vertiefung fiir das Folgende die philosophisch herausfordernden Analysen
von McMahan (2002) und Parfit (1984).
* Vgl. Politeia 589a.

98

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Substanzanthropologien

niinftige Seelenteil. Dieser iiberdauert nach Platon jedoch nicht nur
den Tod, sondern war auch bereits vor der irdischen Existenz des kon-
kreten Menschen da. Platon vertritt ndmlich eine Reinkarnations-
lehre. Das jeweilige irdische Leben entscheidet dariiber, in welcher
Form die nichste Reinkarnation vonstattengehen wird. Selbst Kant
geht in seinen erst nach seinem Tod verdffentlichten Reflexionen
wie Platon von der Priexistenz der menschlichen Seele aus.*
Allerdings hat Aristoteles ein nuancierteres Verstiandnis der Usia
entwickelt, das fiir die Anthropologie der monotheistischen Weltreli-
gionen von grofSer Bedeutung ist. Aristoteles unterscheidet das We-
sen des Menschen in folgender Weise. Das, was sich durch die Zeit
durchtrigt, was die Identitit dieser konkreten Petra ausmacht, nannte
er erste Usia. Dagegen bestimmt nach seiner Uberzeugung die zweite
Usia, die zweite Substanz, das allgemeine Kriterium des Menschseins,
also was Petra als Mensch von allem unterscheidet, was nicht Mensch
ist, namlich ihr Menschsein. Dieses Menschsein ist die » Form« ihres
Korpers. Was will Aristoteles damit sagen? Er geht ganz praktisch
von der Alltagsbeobachtung aus, dass alles, was ist, eine Gestalt hat,
die das Materielle formt. Darum heif3t diese Konzeption nach ihren
Hauptelementen »Hylemorphismus« (griechisch: hyle = Materie,
morphé = Form). Was besagt diese Konzeption? Endliche Substanzen
bilden eine Einheit aus Materie und Form. Die Materie ohne Form ist
reine Moglichkeit. Erst die Form erfiillt und verwirklicht sie. Sie ist
zugleich dasjenige, was der jeweiligen Materie ihre raumzeitliche
Identitit verleiht.® Diese hylemorphistische Konzeption wendet Aris-
toteles auf die menschliche Existenz an. Was den Menschen zum
Menschen macht ist sein Menschsein, verstanden als sein begriff-
liches Wesen. Dieses Wesen des Menschen nennt Aristoteles auch
seine Geistseele und verdeutlicht dies in folgendem Bild: Wire das
Auge ein Lebewesen, wire die Sehkraft seine Seele. Daraus folgt, dass

* Vgl. Wenn man aus der Natur des erwachsenen Menschen auf dessen ewige Dauer
schliefen kann, so muss auch der neugeborene Mensch eben dieses hoffen lassen.
Also auch der Embryo, das ovulum vom ovulo. Dieser Anspruch auf die Ewigkeit
kann nicht von der zufélligen Verbindung mit dem Kérper abhidngen; denn diejenige
Vollkommenheit, die nicht ohne Verbindung mit kérperlichen Dingen entspringen
kann, kann auch nicht ohne dieselbe fortdauern. Also haben die menschlichen Seelen
ein geistiges Leben auch vor dem Korper gehabt; also kann das tierische Leben nicht
tiber ihr ewiges Schicksal entscheiden« (Reflexion Nr. 4239, in: Kant 2003 [AA XVII],
473).

5 Vgl. zum Substanzbegriff besonders Aristoteles’ Metaphysik 1028aff.

99

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Anthropologische Grundlagen — Embryonen und Hirntote

das Lebewesen nur in der Einheit von Leib und Seele existiert, wie
auch das Auge nur in der Einheit von Pupille und Sehkraft vorhanden
ist.® Logisch ergibt sich daraus die Verginglichkeit der Seele des kon-
kreten Menschen.” Da jeder Mensch jedoch durch den Teil der Seele,
der von Aristoteles titiger Geist genannt wird,® am Géttlichen teilhat,
ist dieser Teil unsterblich. Allerdings ist dieser Teil der Seele nicht
individuell zu denken, weswegen die beiden grofien muslimischen
Arzte und zugleich Theologen des Goldenen Zeitalters des Islam,
Avicenna und Averroes, aufgrund ihrer aristotelischen Uberzeugun-
gen unter Hiresieverdacht standen.

Der Koran wie auch die jiidische Orthodoxie haben dagegen
ebenso wie das Christentum an der Unsterblichkeit des einzelnen
Menschen festgehalten, die durch die unsterbliche Seele gesichert ist.
Der katholische Theologe Thomas von Aquin (1224-1274) hat diese
Konzeption zumindest fiir die rémisch-katholische Kirche systemati-
siert. Wie bei Aristoteles macht die Geistseele als »Form des Kor-
pers«® das Wesen der menschlichen Existenz aus, weshalb der Mensch
im Unterschied zu Tieren und Pflanzen eine Person ist. Person ist
dabei »die individuelle Substanz einer verniinftigen Natur«.!® Dieser
Personenbegriff ist frei von jeder moralischen Konnotation. Mit der
Zuordnung von »individua« zu »substantia« verdeutlicht Thomas,
dass es um die eine unteilbare Substanz, die erste Substanz im Sinne

¢ »Wenn man also eine allgemeine Bestimmung fiir jede Art Seele geben soll, ist sie
die vorldufige Erfiillung des natiirlichen mit Organen ausgestatteten Korpers. Des-
halb darf man auch nicht fragen, ob Seele und Kérper eins sind, wie auch nicht, ob
Wachs und Figur, tiberhaupt nicht, ob Materie und der aus Materie gebildete Gegen-
stand. [...] Ganz allgemein ist damit ausgesprochen, was die Seele ist: Wesenheit im
begrifflichen Sinne« (De anima 412b).

7 Vgl. De anima 430a.

8 Vgl. De anima 430a.

9 STIq76alresp.

10" »Persona est rationalis naturae individua substantia« (ST 1q29 a 1). Thomas zitiert
diese Passage aus Boethius’ Contra Eutychen et Nestorium in dieser Weise. Moderne
Editionen beispielsweise im Meiner-Verlag folgen der Ausgabe von Steward/Rand in
der Loeb Classical Library, wo statt »rationalis« »rationabilis« steht. In der Sache
macht dies keinen Unterschied. Das klassische Worterbuch des Lateinischen von
Georges behandelt »rationalis« und »rationabilis« als Synonyme. In »rationabilis«
sozusagen Potentialitdt hineinzudenken, entbehrt darum jeder sprachlichen Grund-
lage. Es wire aber auch sachlich vélliger Unsinn, da Boethius Trinitdtsspekulation
treibt und den Personenbegriff im Rahmen von Trinititsspekulationen entfaltet. Gott
ist aber reiner Akt (actus purus). Jede Form von Potentialitit ist bei Gott ausgeschlos-
sen.

100

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Substanzanthropologien

des Aristoteles geht, also beispielsweise diesen konkreten Menschen.
Von daher ist es nach Thomas véllig unsinnig, eine individua sub-
stantia als teilbar zu verstehen, denn die betreffende Person wird zer-
stort, wenn sie geteilt wird. Dies ist im Rahmen der vorausgesetzten
Ontologie, aber auch fiir unser Alltagsverstindnis vollig selbstver-
standlich: Ich bin unteilbar. Man mag mir ein Bein amputieren usw.,
aber wer mein Aktzentrum zerstort, zerstort mich.

Dieser Gedanke ist in mehreren Hinsichten zentral. Die Seele ist
Formprinzip des Korpers. Ohne den Korper ist die Seele nicht »dieser
Mensch da«. Thomas geht darum sogar so weit, ausdriicklich der vom
Korper getrennten Seele das individuelle Substanzsein abzusprechen.
Sie behilt aber die Fdhigkeit zu einer neuen Einheit in der Auf-
erweckung.™

Dieser thomanische Gedanke entspricht dem biblischen Befund
und dem Glauben der drei monotheistischen Weltreligionen an eine
leibliche Auferstehung, also die Auferstehung des ganzen Menschen.
Gleichzeitig betonen alle drei Weltreligionen die Bedeutung der See-
le, die den Tod iiberdauert und die Kontinuitit zwischen dem ir-
dischen und dem auferweckten Menschen verbiirgt. Vertreter aller
drei Weltreligionen gehen auch davon aus, dass diese unsterbliche,
individuelle Seele unmittelbar von Gott geschaffen wird und sich
nicht den Eltern verdankt. Beispielsweise hat Papst Benedikt XVI. in
seiner Ansprache an die Teilnehmer der Vollversammlung der Pipst-
lichen Akademie der Wissenschaften im Jahr 2008 diese Uberzeu-
gung ausgesprochen, »dass >jede Geistseele unmittelbar von Gott ge-
schaffen wird — sie wird nicht von den Eltern >hervorgebracht« — und

' »Es steht ndmlich fest, dass die Seele natiirlicherweise mit dem Korper vereint ist,
getrennt von ihm aber ist gegen ihre Natur und akzidentiell. Von daher ist die Seele,
des Korpers entkleidet, solange sie ohne Korper ist, unvollkommen. Es ist aber un-
moglich, dass jener Zustand, der natiirlich und wesentlich ist, begrenzt und praktisch
nichts ist, und der Zustand, der gegen die Natur und akzidentiell ist, unbegrenzt
dauern sollte, wenn die Seele immer ohne Korper fortdauern wiirde. [...] Es steht fest,
dass der Mensch natiirlicherweise das Heil fiir sich selbst ersehnt. Die Seele aber, weil
sie ein Teil des menschlichen Kérpers ist, ist nicht der ganze Mensch, und meine Seele
ist nicht mit mir identisch [anima autem cum sit pars corporis hominis, non est totus
homo, et anima mea non est ego]; von daher erlange ich oder irgendein anderer
Mensch das Heil dennoch nicht, mag auch die Seele ihr Heil in einem anderen Leben
erlangen« (Super I Cor., cap. 15 1, 2). Dieser Text des Thomas findet sich in der Ge-
samtausgabe von Busa, die im Internet verfiigbar ist, hier zitiert nach: http://www.
corpusthomisticum.org/clv.html, eingesehen: 10.09.2020). Vgl. auch Vgl. ST1, q29 a
1ad5.

101

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Anthropologische Grundlagen — Embryonen und Hirntote

dass sie unsterblich ist« [...]. Das weist auf das Besondere der Anthro-
pologie hin und ladt zu einer Untersuchung durch das moderne Den-
ken ein.«'?

2.1.2 Debatten um den moralischen Status des Embryos

Allerdings gibt es einen wesentlichen Dissens, ab wann der Embryo
ein Mensch im vollen moralischen Sinn ist. Thomas, jiidische und
muslimische Autoritdten gehen von einer Sukzessivbeseelung aus,
sodass die Beseelung mit der Geistseele nicht mit dem Zeugungsakt,
sondern zu einem spidteren Zeitpunkt geschieht. Erst dann ist der
Embryo moralisch so zu bewerten wie geborene Menschen. Dagegen
nehmen viele Christen und ausdriicklich das rémisch-katholische
Lehramt eine Simultanbeseelung an, also dass sich die Beseelung bei
der Befruchtung ereignet. Bereits ab dem Zygotenstadium ist die
Menschenwiirde und das Lebensrecht des Embryos anzuerkennen.

Diese Annahme ist vor dem Hintergrund der Beseelungslehre
jedoch hoch problematisch, was an drei Uberlegungen gezeigt werden
kann. Der erste Einwand gegen die Simultanbeseelung findet sich
bereits bei Thomas. Er stellt die Frage, ob es Gott wollen konne, dass
so viele Menschen so frith zugrunde gehen.’® Er war sich bereits zu
seiner Zeit bewusst, wie viele Schwangerschaften sehr friih enden.
Heute geht man davon aus, dass hochstens die Halfte aller befruchte-
ten Eizellen tiberhaupt zur Geburt kommt. Allerdings ist dieses Ar-
gument nicht durchschlagend, da bis Mitte des 19. Jahrhunderts nur
etwa die Hilfte aller geborenen Kinder {iberhaupt das zweite Lebens-
jahr iiberstanden. Es gibt aber sehr wenige, die bestreiten wiirden,
dass Neugeborene anthropologisch bereits Menschen sind.

Dagegen ist eine zweite Uberlegung gegen die Annahme einer
Simultanbeseelung weitaus iiberzeugender. Warum sollte eine Besee-
lung so friih stattfinden konnen, wenn doch aus einer befruchteten
Eizelle noch Mehrlinge werden kénnen? Man stelle sich vor, eine
Zygote wiire bereits beseelt. Wenn ein Forscher diese Zygote, nennen
wir sie Anna, nach einer kiinstlichen Befruchtung teilt, also ein Em-

12 Benedikt XVI. (2008), hier das Konzil von Vienne zitierend.

13 Vgl. SGII, 2, cap. 89, no. 4f. Thomas redet hier vom mannlichen Samen, weil er
aufgrund der medizinischen Vorstellungen seiner Zeit ohne Kenntnis der Existenz der
Eizelle — modern gesprochen — das gesamte Erbgut im ménnlichen Samen vermutete.

102

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Substanzanthropologien

bryosplitting vornimmt, hat er dann zwei neue beseelte Menschen
geschaffen, nennen wir sie Berta und Carla, oder ist Anna geblieben
und nur Berta dazugekommen? Aber selbst wenn man diese Annah-
me machen wiirde, konnte unser Forscher zu diesem frithen Stadium
auch die beiden Zygoten wieder zusammenfiigen. Hitte er dann Dora
geschaffen oder wiire unsere urspriingliche Anna wieder da und Ber-
tas Seele wire wieder entschwunden? Unser Forscher konnte jedoch
noch radikaler vorgehen. Er konnte die Zygote in ein Nahrmedium
legen, sodass es sich zwar zu Stammgzellen ausdifferenziert, aber kei-
nen menschlichen Organismus bildet. Hat er dann die beseelte Anna
in diesem kontinuierlich verlaufenden Prozess getotet, weil ihre Seele
»entschlafen« ist?

Fiir das Judentum sind Stellen aus der Hebriischen Bibel ent-
scheidend, insbesondere aus der Thora. Danach gilt der Embryo an-
fangs wie Wasser." Auch der Koran unterscheidet in der 23. Sure
verschiedene Stadien. Der Embryo gilt anfangs als »Tropfen«, dann
als »Blutklumpen« und »Fleischklumpen«. Erst mit der Einhauchung
der Geistseele am 120. Tag nach der Empfiangnis ist mit Gewissheit
ein Mensch vorhanden. Dies entspricht der Annahme des Aristoteles,
die auch Thomas von Aquin aufnimmt, namlich dass der Embryo erst
eine bestimmte Gestalt haben muss, damit davon gesprochen werden
kann, dass die Seele fiir diesen Korper gestaltgebend ist. So spricht
Thomas davon, dass die aktive Kraft fiir die vegetative und sinnliche
Seele im minnlichen Samen wie eine Art Bauplan® vorhanden ist,
gerade aber nicht fiir die Geistseele: »Das Wirken Gottes aber bringt
die menschliche [Geist|Seele hervor, auf die die Kraft des Samens
lediglich vorbereitet [disponit], die sie aber nicht hervorbringen
kann.«® Die Beseelung mit der Geistseele, die die vegetative und ani-
malische Seele in sich aufhebt, erfolgt dabei erst, wenn die korper-
liche Grundlage dafiir vorhanden ist.”” In heutigem Sprachgebrauch

1 Vgl. Ex 21,22,

5 Vgl. In Metaphysic., lib. 7 1. 8 no 25, vgl. lib. 81. 4 no 9.

16 SG1I, 2, cap. 89, no. 15.

7 Vgl. »Jedoch ldsst sich auch nicht sagen, im Samen sei von Anfang an eine ihrem
Wesen nach vollendete Seele, deren Tatigkeit allerdings wegen des Fehlens der Orga-
ne nicht in Erscheinung trite. Denn da die Seele mit dem Kérper als Form vereinigt
wird, wird sie nur mit demjenigen Korper vereinigt, dessen Akt sie im eigentlichen
Sinn ist. Nun ist ja die Seele >der Akt des organischen Kérpers«. Vor der Entfaltung der
Organe des Korpers ist demnach die Seele im Samen nicht aktuell enthalten, sondern
nur der Potenz oder der Kraft nach« (SG I, 2, cap. 89, no. 3; vgl. SG1I, 2, cap. 86).

103

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Anthropologische Grundlagen — Embryonen und Hirntote

wiirde man sagen: Beseelung setzt eine korperliche Bedingung der
Maoglichkeit voraus, die Gehirnbildung, zumindest in ihrer rudimen-
tirsten Form. Die Geistbeseelung findet statt, wenn eine bestimmte
korperliche Struktur des Embryos gegeben ist. Erst dann wird er zum
Individuum und damit zur menschlichen Person.

In der derzeitigen Diskussion'® werden drei Argumente debat-
tiert, die eng mit der substanzanthropologischen Konzeption verbun-
den sind: das Identitits-, Potentialitits- und das Vorsichtsargument.

Das Identititsargument war bereits oben problematisiert worden.
Solange eine Zwillingsbildung méglich ist, kann nicht von einer indi-
vidua substantia gesprochen werden, zumal im Blick auf jede Zygote
gilt, dass nur ein Teil der Tochterzellen, die spitere innere Zellmasse
als Embryoblast zum spdteren Embryo wird, wihrend die anderen
Tochterzellen den genidentischen Trophoblasten bilden.

Darum trigt auch ein anderes Argument die Hauptlast im Rah-
men einer derartigen Substanzanthropologie, namlich das sogenann-
te Potentialititsargument.

1. Jedem Menschen, der aktual bestimmte Eigenschaften @ hat,
kommt Menschenwiirde zu.

2. Jedem menschlichen Lebewesen, das die aktive Potentialitdt be-
sitzt, diese bestimmten Eigenschaften ® auszubilden, kommt
Menschenwiirde zu.

3. Manche frithen menschlichen Embryonen sind menschliche Le-
bewesen, die die aktive Potentialitdt besitzen, bestimmte Eigen-
schaften ® auszubilden.

4. Also kommt manchen frithen menschlichen Embryonen Men-
schenwiirde zu.

Dieses Argument sieht sich jedoch mindestens zwei Einwinden aus-
gesetzt. Geht man im Paradigma einer Substanzanthropologie davon
aus, dass mit dem Werden der menschlichen Zygote ein neues Sein
entstanden ist, dann erscheint folgender Gedankengang des Moleku-
larbiologen und Jesuiten Alonso Bedate folgerichtig:® Der mensch-

18 Vgl. fiir die deutschsprachige Diskussion Damschen/Schonecker (2002) (Hg.) und
Seidel (2010). Das Kontinuumsargument passt nicht zur substanzanthropologischen
Debatte, sondern zur Debatte im Rahmen der naturalistischen Konzeption.

19 Ich folge in der Rekonstruktion der Argumentation Bedates hier Seidel (2010,
155£).

104

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Substanzanthropologien

liche Embryo verfiigt als menschliche Zygote (Phase A) nur iiber die
aktive Potentialitdt zu einer Morula (Phase B) zu werden, denn sie hat
zwar genetische Informationen zur Verfiigung, aber es fehlen ihr die
meisten anderen Informationen. Nur wenn sie diese letztgenannten
empfingt, kann sie als Morula, die die passive Potentialitit einer
Empfinglichkeit fiir diese Informationen hat, zu einer Blastozyste
(Phase C) werden usw. Erst wenn die meisten Organsysteme angelegt
sind, ist die Phase erreicht, in der der Embryo im spezifischen Sinn
Mensch ist.2

Diese Sichtweise ldsst sich gut mit heutigen naturwissenschaft-
lichen Uberlegungen zusammendenken. So betont Seidel: »Erst nach
Ausbildung eines entsprechenden funktionstiichtigen Neurosystems
kann ein Organismus tiber die »aktive Potenz< zu irgendetwas ver-
fiigen; vorher wirken ausschlieflich >materielle Notwendigkeiten«.«2!
Man darf dies freilich nicht missverstehen, denn auch der frithe Em-
bryo ist keineswegs passiv. Im Gegenteil verhilt er sich bereits vor der
Einnistung hochst aktiv: Bei der Zellteilung sind Reparaturmechanis-
men am Werk, durch eigene Kontraktionen gelingt das Schliipfen aus
der zona pellucida usw. Jedoch sind alle diese Aktivititen eben noch
nicht eine aktive Potentialitdt in dem Sinn, dass man hier davon spre-
chen kann, dass sich bereits ein Mensch als Mensch entwickelt oder
alles, was zusitzlich zu den embryonalen Aktivititen hinzukommt,
nur Umweltbedingungen wiren wie beispielsweise Nahrung oder
spiiter die Luft. Vielmehr handelt es sich um konstitutive Bedingun-
gen fiir das Sein des Menschen.

Der zweite Einwand ist praktischer Natur. Der Rechtsphilosoph
Merkel?? hat folgendes Gedankenexperiment vorgeschlagen. Man
stelle sich vor, es brennt in einer Klinik, die sowohl eine Neugebore-
nen- wie eine Fertilisationsabteilung hat. Wen wiirde man retten,
wenn man nur die Wahl hitte, entweder ein Baby oder einen Kiihl-
schrank, in dem sich mehrere hundert befruchtete Eizellen, also frithe
menschliche Embryonen befinden, aus dem Brand herauszutragen?
Auch hier sagt die Intuition, dass praktisch alle Menschen das Kind
retten wiirden. Ganz allgemein gehen wir in unserem alltiglichen
Leben nicht davon aus, dass beispielsweise eine Eichel bereits dasselbe
sei wie eine Eiche. Wer eine Eichel verfiittert, die eine aktive Poten-

2 Vgl. Bedate/Cefalo (1989).
2 Seidel (2010), 291.
2 Vgl. Merkel (2002), 151.

105

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Anthropologische Grundlagen — Embryonen und Hirntote

tialitdt hat, sich, in die Erde eingepflanzt, zu einer Eiche entwickeln zu
konnen, wird nicht der Uberzeugung sein, er habe gerade eine Eiche
vernichtet.

Aber auch das Vorsichtsargument ist problematisch, da Vorsicht
ihren Preis hat und zu grofle Vorsicht ebenfalls schaden kann. Dies
ldsst sich gut im Riickgriff auf ein verwandtes Problem illustrieren,
das mehr als 1500 Jahre von grofSer Bedeutung war. Damals wurde die
Position vertreten, dass bereits der mannliche Samen die menschliche
Seele {ibertrage. Damit verband sich die Vorstellung, dass der mann-
liche Samen quasi einen Menschen im Kleinen (homunculus) be-
inhalte, da die menschliche Seele als das Eigentliche des Menschen
verstanden wurde. Begriindet wurde diese Position damit, dass analog
zum Samen einer Pflanze auch der Samen des Mannes eigentlich die
gesamte aktive Potenz in sich triige, sodass unter idealen Bedingun-
gen daraus ein geborener Mensch werden konne.? Dariiber hinaus
wurde aber auch fiir diese Position argumentiert, dass man in einer
so wichtigen Sache wie dem Umgang mit menschlichem Leben beson-
ders vorsichtig sein miisse und darum davon ausgehen sollte, dass es
sich so verhalte. Darum sei jede Vergeudung ménnlichen Samens als
Totung eines Menschen zu verstehen. Das hatte weitreichende Kon-
sequenzen, beispielsweise in der Bewertung von Selbstbefriedigung.
Nicht wenige Menschen sind daran zerbrochen, weil sie glaubten
durch derartige Handlungen am Tod von Menschen schuldig zu sein.

Als Ergebnis lasst sich festhalten, dass die Substanzanthropologie
keine sichere Angabe machen kann, ab wann die menschliche Exis-
tenz beginnt. Weder geben die Religionen, die von einer Beseelung
durch Gott ausgehen, eine {ibereinstimmende Antwort, noch rein

siikulare philosophische Uberlegungen.

2.1.3 Debatten um den moralischen Status von
Ganz- und Teilhirntoten

Fiir die drei monotheistischen Weltreligionen gilt: »[...] beim Tod
wird die Seele vom Leib getrennt. Sie wird am Tag der Auferstehung
der Toten wieder mit ithrem Leib vereint werden.«?* Doch wann ist

» Der griechische Begriff »Sperma« bedeutet auch »Spréssling, Kind, Sohn, Ab-
kommling«.
2 KKK, Nr. 1005.

106

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Substanzanthropologien

der Mensch tot? Wie ist der Tod zu definieren, was sind die Todes-
kriterien und wie ist er zu diagnostizieren??

Neue medizinische Moglichkeiten haben eine Festlegung auf den
Herztod obsolet gemacht. So lebte z. B. Barney Clark, dessen eigenes
Herz zu diesem Zeitpunkt irreversibel zerstort war, vier Monate ohne
Herz an einer Maschine und in dieser Zeit lachte, sprach und af3 er.
Derzeit akzeptieren darum die meisten Vertreter des Substanzendua-
lismus neben dem klassischen Kriterium des irreversiblen Herz- und
Kreislaufversagens verbunden mit Totenstarre auch das Ganzhirn-
todkriterium im Sinne des dissoziierten Ganzhirntods. Dabei stirbt
das Gehirn ab, das Herz aber schligt nur dank intensivmedizinischer
Maf$nahmen noch weiter. Beispielhaft hat der Imam von Jenin in der
Dokumentation Das Herz von Jenin diese Position zusammengefasst.
Auf die Frage, ob man die Organe eines ganzhirntoten Menschen
spenden diirfe, antwortete der Imam: »Der Korper beherbergt die
Seele, und diese gehort Gott allein und nicht dem Menschen. [...]
Doch nach dem Tod ist es erlaubt, Organe zu spenden, egal an wen.«2
Ahnlich sehen dies viele jiidische Rabbiner und christliche Geistliche.

Zudem stimmen alle Religionen darin iiberein, dass die Lebens-
geschichte eines Menschen mit Gott irdisch zu Ende ist, wenn dieser
Mensch niemals mehr ein »Ich« sein kann, denn dann hat die Seele
diesen Menschen verlassen. Die Narrationen dieser Religionen ma-
chen das dauerhafte himmlische Seelenheil von ihren Taten und Ein-
stellungen zu Lebzeiten auf Erden abhingig. Ohne Ichbewusstsein
gibt es aber weder ein Handeln noch ein Denken.

Lange Zeit galt der irreversible Ausfall des Herzens, der so-
genannte Herztod, als Tod des Menschen. Neue medizinische Mog-
lichkeiten, namlich Patienten an einer Herz-Lungen-Maschine am
Leben zu halten, deren Herz irreversibel zu schlagen aufgehort hat,
zeigen jedoch, dass dieses Kriterium so nicht mehr gelten kann. Das
Beispiel aus dem New England Journal of Medicine” von jenen Kin-
dern, deren Herz zu schlagen aufgehort hatte, deren Herzen aber in
anderen Kindern wieder zum Schlagen gebracht werden konnten,
zeigt eine fundamentale und aufgrund unserer heutigen Kenntnisse
neue Schwierigkeit auf. Wenn das lange Zeit giiltige Herztodkriteri-
um nicht mehr giiltig ist, muss gefragt werden: War bei den Kindern

% Vgl. dazu die Analysen von Birnbacher (2020).
2% https://www.youtube.com/watch ?v=EI3 AUi2lTws, zuletzt eingesehen: 28.09.2020.
¥ Vgl. Boucek et al. (2008) und dazu den Kommentar von Veatch (2008).

107

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Anthropologische Grundlagen — Embryonen und Hirntote

tatsdchlich die Herz- und Kreislauffunktion irreversibel gestort, oder
muss nicht der Verzicht auf den Versuch, die Herzen wieder zum
Schlagen zu bringen, als aktive Sterbehilfe zum Zweck einer Explan-
tation verstanden werden? Religiose Menschen oder Vertreter einer
Reinkarnationslehre im Sinne von Platon und auch — méglicherweise
— Kant miissten sich fragen, ob in diesem Fall die Seele schon den
Korper verlassen hat.

Vertreter einer Beseelungslehre konnten jedoch stattdessen eine
Teilhirntodhypothese dergestalt vertreten, dass es geniigt, wenn der
Teil des Gehirns abgestorben ist, der notwendige Bedingung von Ich-
bewusstsein ist, durch das sich die Geistseele ausdriickt. Dann wére
nur noch das technische Problem der Grund, auf den Ganzhirntod als
Kriterium zuriickzugreifen, namlich nicht exakt bestimmen zu kon-
nen, welche Teile des Gehirns abgestorben sein miissen, damit das
Ichbewusstsein irreversibel verloschen ist.2

Den Ganzhirntod als Tod des Menschen festzustellen, ist unpro-
blematisch, wenn er als Folge eines irreversiblen Herz- und Kreislauf-
versagens verbunden mit der Totenstarre den Tod anzeigt. Er wurde
bereits von Xavier Bichat (1771-1802) beschrieben. Fiir die Organ-
entnahme ist der so genannte dissoziierte Ganzhirntod wichtig. Dabei
stirbt das Gehirn ab, das Herz aber schligt dank intensivmedizi-
nischer Mafinahmen noch weiter. Der nach medizinischen Kriterien
festgestellte dissoziierte Ganzhirntod wird weltweit von den Arzte-
vertretungen als Tod des Organismus als Ganzem anerkannt, erst-
mals 1968 in Deutschland und Frankreich, kurz darauf durch das Ad
Hoc Committee of the Harvard Medical School auch in den USA.
Dies bedeutet: Mit dem Tod des Gehirns als der entscheidenden Inte-
grationsinstanz ist der Mensch als Ganzheit verstorben.

Die Annahme des dissoziierten Ganzhirntods als Tod des Men-
schen ist jedoch umstritten. So gibt es beispielsweise Vertreter der
monotheistischen Weltreligionen, die das Ganzhirntodkriterium be-
zweifeln. Der jiidische Philosoph Hans Jonas verlief} deshalb bereits
1968 das Harvard Committee, als es das Ganzhirntodkriterium als ein
Todeskriterium festlegte. Er konnte nicht akzeptieren, dass in einem

28 Eine Ausnahme hiervon ist die Anenzephalie, also das Fehlen des Grof3hirns bei
Neugeborenen, da hier mit Gewissheit kein Ichbewusstsein gegeben sein kann, denn
dieses setzt als notwendige Bedingung die Existenz eines Grofhirns voraus. In diesem
Sinn stiinde denjenigen, die eine Seelentheorie vertreten, die Moglichkeit offen, da-
von auszugehen, dass Anenzephale niemals beseelt gewesen sind.

108

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Substanzanthropologien

Leichnam ein Herz schlagen kann und dass dieser physiologische Re-
aktionen, z.B. Temperaturschwankungen, zeigt. Auch der romisch-
katholische Neurologe Shewmon lehnt bis heute dieses Kriterium
ab, weil Hirntote noch eine Pubertit durchlaufen konnen. Ahnlich
denken im deutschen Sprachraum Mitglieder des Ethikrats wie der
romisch-katholische Jurist Wolfram Hofling. Evangelische Verbiande
bezweifeln ebenfalls das Ganzhirntodkriterium wie manche Anhan-
ger von Reinkarnationslehren. Sie konnen sich nicht vorstellen, dass
hirntote Schwangere tot sind, wenn sie noch nach Wochen oder sogar
Monaten ein gesundes Kind zur Welt bringen.

Hier wird das substanzanthropologische Paradigma unter der
Hand durch ein organismisches Paradigma ersetzt. Die Heiligkeit
des Lebens hingt nicht mehr von der Existenz einer Geistseele ab,
sondern ergibt sich daraus, dass noch ein menschlicher Organismus
existiert.

Wenn jedoch ein Ganzhirntoter noch nicht verstorben ist, hat
dies wichtige Konsequenzen fiir die Entnahme von Organen nach
Feststellung des Ganzhirntods. Wer niamlich am Ganzhirntodkriteri-
um als maflgeblichem Kriterium zweifelt, muss die Organentnahme
entweder ablehnen oder der aktiven Sterbehilfe zu altruistischen
Zwecken zustimmen. Nach diesem Verstindnis werden niamlich Ster-
bende, die in die Organspende eingewilligt haben, durch die Organ-
entnahme getotet, um anderen Menschen das Leben zu retten oder
ihre Lebensqualitit wesentlich zu verbessern.?

Allerdings lasst sich im Paradigma einer Substanzanthropologie
das Ganzhirntodkriterium und sogar bestimmte Formen des Teilhirn-
todkriteriums verteidigen. Der Ganzhirntod ist nimlich mit einer in-
neren Enthauptung vergleichbar. So wie es nicht sinnvoll wire, einen
enthaupteten Menschen als noch lebend zu verstehen, selbst wenn
die Medizin imstande wire, den Restkorper (durch Beatmung etc.)
am Leben zu halten, so ist es nicht sinnvoll, Ganzhirntote noch als
lebendig anzusehen. Der Mensch ist also spitestens dann verstorben,
wenn sein ganzes Gehirn abgestorben ist. Allerdings ldsst sich die
Frage stellen, ob die Seele, wenn eine solche existiert, nicht den Kor-
per bereits dann verlassen haben konnte, wenn derjenige Teil des Ge-
hirns abgestorben ist, der Bewusstsein ermdglicht, ob also nicht die
Teilhirntodhypothese angemessen wire.

2 Singer hat immer wieder, beispielsweise in der Festschrift fiir Reinhard Merkel
(vgl. Singer (2020), 1013 £.), auf diese Konsequenzen hingewiesen.

109

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Anthropologische Grundlagen — Embryonen und Hirntote
2.2 Der naturalistische Gegenentwurf
2.2.1 Grundlagen

Wihrend die monotheistischen Weltreligionen von einer unsterb-
lichen Seele ausgehen und Philosophen wie Platon und Kant sogar
eine priexistente Seele postulieren, erklart die naturalistische Positi-
on Bewusstsein und Selbstbewusstsein als natiirliche Phanomene
einer Entwicklung, die mit der Entstehung des Nervensystems be-
ginnt und mit dessen irreversiblen Ende aufhéren. Dies hat weitrei-
chende Folgen fiir die ethischen Positionen in den Debatten um Le-
bensanfang und Lebensende.

Die Existenzwerdung eines Menschen zeigt sich nach dieser
Sichtweise als ein kontinuierlicher Prozess, der bereits vor der Be-
fruchtung beginnt und mit dem Tod enden wird. Ein menschlicher
Organismus entwickelt sich im Normalfall allmahlich durch die Aus-
bildung seiner Gehirnstrukturen im Wechselspiel mit seiner Um-
und Mitwelt zu einem selbstbewussten Menschen, der sein Leben
gestalten und seine Lebensgeschichte schreiben kann. Es ist dabei
empirisch nachweisbar, dass die These, das Genom bestimme die Ge-
hirnstruktur, in dieser allgemeinen Form nicht korrekt sein kann.
Der Hauptteil der synaptischen Konfiguration entwickelt sich auf-
grund postnataler Erfahrung: »Gut 80 % des Dendritenwachstums
findet erst postnatal statt.«*® Das Genom legt also nur bestimmte
Strukturen des Gehirns fest. Seine Informationskapazitit reicht aber
»auch nicht ansatzweise zur zielgenauen Ausbildung von mehr als
10™ Synapsen [aus]. Die Grundverschaltung ist weitgehend eine Ei-
genleistung des Gehirns [...], in die nicht nur genetische, sondern
auch epigenetische Momente eingehen.« Eigene Erfahrungen be-
stimmen in erheblichem Maf die weitere Entwicklung, weshalb bei-
spielsweise eineiige Zwillinge trotz teilweise frappierender Uberein-
stimmungen in der Gestaltung ihres personlichen Lebens dennoch
ihre je eigenen Charaktereigenschaften ausbilden und ihre je eigene
Lebensgeschichte leben.

Wihrend dies unbestritten ist, herrscht unter Naturalisten keine
Einigkeit dariiber, ob sich letztlich alle Bewusstseinsvollziige auf ihre
physikalische Basis zuriickfithren lassen oder nicht. Einig ist man sich
nur, dass sowohl das menschliche Genom als auch spiter das Gehirn

% Seidel (2010), 325. Dort auch das folgende Zitat.

110

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Der naturalistische Gegenentwurf

eine notwendige Bedingung fiir Selbstbewusstsein sind. Die Vorstel-
lung einer Geistseele unabhingig von einer Tatigkeit des Gehirns
wird abgelehnt.?!

2.2.2 Debatten um den Lebensanfang

Manche Vertreterinnen und Vertreter einer solchen Anthropologie
kénnten ganz naturalistisch das Speziesargument vertreten. Jedes Le-
bewesen, das ein entwicklungsfahiges menschliches Genom besitzt,
gehort zur Spezies Mensch und jeder, der zur Spezies Mensch gehort,
hat vollen moralischen Status. Der Fehler in diesem Argument be-
steht im naturalistischen Fehlschluss. Aus einer biologischen Zuord-
nung wird auf den moralischen Status geschlossen, was aber gerade
zu beweisen gewesen wire. Wir haben es mit einem klassischen Zir-
kelschluss zu tun.

Dazu kommt die Identitdtsproblematik, weil bereits die Zygote
zur Spezies Mensch gehort, aber noch nicht als individuelles mensch-
liches Lebewesen existiert. Wer deshalb ab dem Zeitpunkt der Aus-
bildung des Primitivstreifens mit der Anlage der Neuralplatte von der
Existenz eines Menschen spricht, geht analog zur Feststellung des
Todes vor. Wie am Lebensende mit der Feststellung des Ganzhirntods
spatestens der Tod des Menschen festgestellt wird, so kénnte man in
Analogie dazu sagen, dass auch der Beginn des menschlichen Lebens
frithestens gegeben ist, wenn sich der Primitivstreifen ausgebildet hat
und erste neuronale Tatigkeit nachgewiesen werden kann. Erst ab
diesem Zeitpunkt wiire es, wenn iiberhaupt, begrifflich sinnvoll, von
der Existenz eines Menschen zu sprechen. Vorher gibt es zwar einen
menschlichen, aber keinesfalls einen individuellen Menschen.

Allerdings gibt es auch Vertreterinnen und Vertreter dieser An-
thropologie, die einem Embryo vollen moralischen Status erst mit
Abschluss der Embryonalperiode nach zwdlf Wochen zuerkennen
wollen, weil dieser frithestens zu diesem Zeitpunkt bereits Empfin-
dungen zeigen kann. Andere argumentieren fiir einen spiteren Zeit-
punkt wihrend der Schwangerschaft, wieder andere wollen die Ge-
burt als entscheidenden Zeitpunkt fixieren. Peter Singer wiirde sogar
noch einen spiteren Zeitpunkt fiir angemessen halten, namlich dann,

31 Vgl. im deutschsprachigen Raum als Vertreter z. B. Wolf Singer, Gerhard Roth und
Thomas Metzinger.

111

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Anthropologische Grundlagen — Embryonen und Hirntote

wenn sich das menschliche Selbstbewusstsein empirisch zeigt. Auch
unter der Annahme eines graduellen Menschwerdungsprozess bleibt
ein dezisionistisches Moment, ab wann einem Lebewesen, das von
Menschen abstammt, voller moralischer Status zukommt.

In allen Fillen bleibt die Frage bestehen, warum gerade das spezi-
fische Kriterium ausgewihlt wurde, sodass die Geburt oder ein ande-
rer Zeitpunkt vorzugswiirdig sind. Die Geburt ist zwar in vielen Kul-
turen der einschneidende Moment — wir feiern unseren Geburtstag
und nicht einen irgendwie errechneten Zeugungstag—, und die
Rechtsfihigkeit fingt in fast allen Fillen erst mit der Geburt an, aber
dennoch zeigen heutige medizinische Moglichkeiten, dass der
Mensch schon viel frither auch auflerhalb des miitterlichen Uterus
lebensfihig ist. Warum sollte also ein Mensch noch keinen vollen
moralischen Status haben, nur weil er noch nicht geboren ist? Die
Frage rein gesellschaftlich begriinden zu wollen, bedeutet wieder
einen Riickfall in einen ethischen Relativismus.

Deshalb greifen in der Debatte manche auf das sogenannte Kon-
tinuumsargument zuriick, um diesem Relativismus zu entgehen.
Man konnte es in folgender Weise zusammenfassen:

1. Ich habe heute vollen moralischen Status.

2. Zwischen mir heute und mir als einer menschlichen Zygote und
einem geborenen Menschen gibt es einen kontinuierlichen zeit-
lichen Zusammenhang.

3. Ich kann nur deshalb ein eigenverantwortliches, selbstbestimm-
tes Leben fiihren, weil bereits zu einem Zeitpunkt, an dem meine
Weiterexistenz biologisch ungesichert war, diese Existenz ge-
achtet wurde.

4. Also sollte mir bereits als menschlicher Zygote voller mora-
lischer Status zuerkannt werden.

5. Also kommt allen menschlichen Zygoten voller moralischer
Status zu.

Problematisch an diesem Argument ist nicht der Schluss von 4. auf 5.,
den man gut vertragstheoretisch begriinden kann. Kurz zusammen-
gefasst: Wenn ich bestreiten wiirde, dass auch anderen Menschen
Menschenwiirde zukommt, so konnten diese das auch wiederum mir
gegeniiber bestreiten. Was also fiir mich als Zygote galt, gilt auch
jetzt fiir alle Zygoten. Problematisch ist vor allem die 3. Pramisse.
Ist Pramisse 3 wahr?

112

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Der naturalistische Gegenentwurf

Deskriptiv ist dies der Fall. In dieser Hinsicht ist die Pramisse 3
wahr. Die Pramisse birgt aber eine priskriptive Dimension, die viel
weiter reichend ist, als das Argument nahelegt. Ich kann nimlich
nicht nur deshalb ein eigenverantwortliches Leben fiihren, weil ich
bereits in den frithen Phasen meiner Existenz nicht vernichtet wurde,
sondern auch weil ich iiberhaupt gezeugt wurde. Hitten meine Eltern
zu dem entsprechenden Zeitpunkt verhiitet oder gar keinen Ge-
schlechtsverkehr gehabt, hitten sie ein Keuschheitsgeliibde abgelegt
und gehalten, hitte es mich als eigenverantwortliches Wesen eben-
falls nie gegeben. Es hitte mich auch nicht gegeben, wenn meine
GrofSeltern sich nicht getroffen hitten. Diese Kette lasst sich bis zum
frithesten Vorfahren weiterfithren. Darum trigt dieses Argument
nicht, weil bereits der Vorgang vor der Befruchtung kontinuierlich
ablduft. Dann hitte aber bereits jeder, der das Zusammensein meiner
Eltern verhindert hitte, den weiteren Prozess unméglich gemacht, an
dessen Ende meine Existenz stand.

Der Prozess meiner Existenzwerdung selbst lief also vor, wihrend
und nach der Befruchtung ohne Briiche ab. Wir, als erwachsene ge-
borene Menschen, kénnen heute sagen: Wiren unsere Eltern zu die-
sem bestimmten Zeitpunkt nicht zusammen gewesen, wiirden wir
nicht existieren. Bereits die Wahrscheinlichkeit, dass gerade diese
eine Samenzelle die Eizelle befruchtete, war geringer als der Haupt-
gewinn in der Lotterie 6 aus 49. In diesem Sinn kann jeder von uns
mit Recht sagen: »Ich habe bereits den Hauptgewinn gezogen. Ich
lebe! Wire an einer anderen Stelle in diesem Prozess, beispielsweise
beim Vorgang der Nidation, etwas schiefgelaufen, géibe es mich heute
nicht.« Damit sollte klar geworden sein: Das Kontinuumsargument
kann nicht begriinden, warum bereits der Zygote voller moralischer
Status zukommen sollte. Es kann iiberhaupt kein Stadium be-
griinden.*

Alternativ wird ein anderes Argument herausgehoben, um die
Geburt als entscheidende Zisur auszuweisen, namlich »der gesell-
schaftlich individuierende Akt der Aufnahme in den 6ffentlichen In-
teraktionszusammenhang einer intersubjektiv geteilten Lebens-

32 Seidel (2010, 315) fasst diesen Kenntnisstand zusammen: »In geisteswissenschaft-
lichen oder medizinischen Argumentationsgingen zur ontologischen Bewertung
ontogenetischer Entwicklungsschritte werden hiufig punktuelle Ereignisse oder Zi-
suren kontinuierlichen Prozessen gegeniibergestellt. Solchen Scheinalternativen ge-
geniiber ist wissenschaftlich prinzipiell klarzustellen, dass es in der biologischen
Wirklichkeit keine nicht-kontinuierlichen Ereignisse oder Diskontinuititen gibt.«

113

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Anthropologische Grundlagen — Embryonen und Hirntote

welt«.® Doch ldsst sich fragen, ob dieser und der folgenden Aussage
von Habermas zuzustimmen ist: »Erst im Augenblick der Losung aus
der Symbiose mit der Mutter tritt das Kind in eine Welt von Personen
ein, die ihm begegnen, die es anreden und mit ihm sprechen kon-
nen«.>* Erkennt doch Habermas selbst an: »Die Eltern sprechen nicht
nur iiber das in utero heranwachsende Kind, in gewisser Weise kom-
munizieren sie auch schon mit ihm.«% Er halt allerdings diese Art der
Kommunikation noch nicht fiir eine Kommunikation im sozialen
Raum der Kommunikationsgemeinschaft. Insofern legt sich im Rah-
men einer derartigen Anthropologie nahe, die Geburt als zentral fiir
vollen moralischen Status festzulegen, zwingend ist dies jedoch nicht.

2.2.3 Debatten um den moralischen Status von
Ganz- und Teilhirntoten

Wer eine naturalistische Anthropologie teilt, definiert den Tod des
Menschen als Ende seines Sterbeprozesses. Unbestritten ist danach
ein Mensch verstorben, wenn die Totenstarre eingesetzt hat, Toten-
flecken sichtbar sind und der Faulnisprozess beginnt. Umstritten ist
jedoch, ob bereits das Versagen wesentlicher Teile des Organismus
zureicht, um den Menschen als tot anzusehen. Die Todeskaskade voll-
zieht sich hier in Stufen, von denen jedes Kriterium in Frage kommt,
um den Todeszeitpunkt im Sinne der Beendigung des Sterbeprozesses
zu bestimmen:

1. Tod von wesentlichen, fiir das Ich-Bewusstsein notwendigen Tei-
len des Gehirns (Teilhirntodhypothese),

2. TIrreversibler Ausfall samtlicher Hirnfunktionen (Ganzhirntod-

hypothese),

Organtodhypothese (Tod aller Organe),

Gewebetodhypothese (Tod aller Gewebe),

5. Zelltodhypothese (Tod aller Zellen) und damit Tod des ganzen
Organismus (Totaltodhypothese).

Ll

% Habermas (2002), 64f.
3 Ebd., 65.
% Ebd., 66.

114

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Alternative der Integrativen Medizinethik

Wer einen Naturalismus vertritt, sollte im Prinzip kein Problem mit
dem Teilhirntodkriterium haben. Wenn die notwendige Bedingung
fiir menschliches Bewusstsein irreversibel erloschen ist, dann ist der
Mensch tot. Das Stammbhirntodkriterium, das derzeit als Todeszeit-
punkt im Vereinigten Konigreich gilt, greift aufgrund der Locked-in-
Problematik zu kurz. Patienten konnen analog zu irreversibel im
Wachkoma liegenden Patienten nicht mehr kommunizieren, keine
Bewusstseinsvollziige mehr zeigen, sind aber immer noch selbst-
bewusst. Sie wiirden also gerade kein gerechtfertigtes Teilhirntod-
kriterium erfiillen. Anders dagegen Anenzephale, denen das Grofs-
hirn als notwendige Bedingung fiir Bewusstseinsvollziige fehlt. Sie
erfiillen dieses Kriterium.

Die eigentlich schwierige Frage stellt sich, wenn der Naturalist
mit der Tatsache der Demenz im Spitstadium konfrontiert wird.
Wie ist ein Mensch moralisch zu bewerten, der zwar noch Bewusst-
seinsvollziige erlebt, aber dennoch gerade spezifisch menschliche For-
men des Bewusstseins nicht mehr zeigen kann? Wire dann ein sol-
cher Mensch einem vier Monate alten Embryo® in seiner kognitiven
Fihigkeit vergleichbar? Wiirden dann die Bewertungen zur Frage des
moralischen Status analog gelten? Kénnte im Sinne von Singer dann
auch diesen Menschen analog zu den Ungeborenen der volle mora-
lische Status abgesprochen werden? Fiir einen Substanzdualisten
stellt sich diese Frage nicht, denn die Seele ist immer noch »forma
corporis« in diesem menschlichen Kérper, solange der Tod nicht ein-
getreten ist.

2.3 Die Alternative der Integrativen Medizinethik
2.3.1 Grundlagen

Menschliches Leben ist von Anfang an passiv und aktiv zugleich.
Biologische Erkenntnisse legen nahe, dass die menschliche Eizelle
sich bereits im Eierstock bereitmacht, bevor sie sich auf »ihre Reise
begibt«. Eizelle und Samenzelle vereinigen sich aktiv und passiv zu-
gleich. Noch kann von einem Handeln und Empfangen im Vollsinn

% Der Begriff »Embryo« wird hier wie im deutschen Recht fiir alle drei Entwick-
lungsstufen (Keim bis zur Implantation, Embryo im strengen Sinn bis zum Abschluss
der Organogenese, Fotus bis zur Geburt) verwendet.

115

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Anthropologische Grundlagen — Embryonen und Hirntote

nicht die Rede sein. Doch zeigt sich bereits, dass das menschliche Sein
von Anfang an (wie das Leben iiberhaupt) passiv und aktiv ist. Der
Embryo verdankt seine Existenz einem Zeugungsakt, bei dem er von
einer Frau und einem Mann das Erbgut bekommt. Im Verlauf des
Befruchtungsvorgangs vereinigt sich dabei das Erbgut einer Samen-
zelle mit dem Erbgut einer Eizelle. Etwa ab dem 4. Tag der Vereini-
gung des Erbguts findet eine gemeinsame Genexpression statt. Die
Blastozyste heftete sich etwa am fiinften oder sechsten Tag nach
dem Eisprung an der miitterlichen Uterusschleimhaut an. Dieses Sta-
dium ist biologisch von grofler Bedeutung, da nach herrschender ent-
wicklungsbiologischer Meinung erst Positionseffekte der miitterli-
chen Schleimhaut die korrekte Ausrichtung des Embryoblasten
bewirken. Der menschliche Embryo ist iiberhaupt erst lebensfihig,
wenn diese Strukturierung gelingt:

Tag 2
2-Zellstadium

Tag 1
Zellteilung

Gebirmutter

léiefruchtetes verdichete Morula
Tag 5
Friihe Blastozyste

Tag 6-7
Blastozyste
im Spit-
stadium

Eimutterzelle (Hatching)
Tag 8-9

Eierstock

Tag O
Fertilisation

Abbildung 10: Die Entwicklung des friihen Embryos von der Zygote bis zum
Blastozystenstadium in vivo, also in der Mutter: Der frithe Embryo durch-
liuft in den ersten Tagen die Entwicklungsphase von der Zygote hin zur
Blastozyste. Dabei wandert er langsam den Eileiter hinab. Wenn die innere
Zellmasse der Blastozyste sich von der dufleren Zellmasse, dem Tropho-
blasten getrennt hat, beginnt die Implantationsphase in den miitterlichen
Uterus.>

3 Quelle: Knoepffler (2012a), 53, dort weitere Verweise.

116

- am 18.01.2026, 22:34:54.



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Alternative der Integrativen Medizinethik

Wenn der menschliche Embryo zu einem Individuum heranreift und
sich einnistet, geschehen eine Vielzahl hormonell gesteuerter, phy-
siologischer Prozesse. Die Nidation hat zur Folge, dass sich der Hor-
monhaushalt der Mutter radikal umstellen muss. Neben einer meist
groflen Miidigkeit und immer wiederkehrenden Ubelkeit entdeckt die
Mutter auf einmal Vorlieben fiir bestimmte Speisen, die sie bis dahin
keines Blickes gewiirdigt hat. Auch ihr Tagesplan verandert sich auf-
grund des heranwachsenden Kindes in ihrem Leib. Nach der Einnis-
tung geht zudem das Stadium, in dem noch eine Zwillingsbildung
moglich gewesen wiire, zu Ende. Die Organogenese und die Ausbil-
dung des Nervensystems beginnen. Nach etwa vier Wochen schligt
das Herz. Nach zehn Wochen, was der zwélften Schwangerschafts-
woche entspricht (Schwangerschaftswochen werden ab dem ersten
Tag der Menstruation gezihlt), ist die Organogenese und Gesichts-
profilierung abgeschlossen.

In dieser Zeit gewinnt das Ungeborene auf die werdende Mutter
und in vielen Fillen den werdenden Vater einen groflen Einfluss,
wenn es noch nicht einmal ertastet werden kann. Es beginnt bereits
zu diesem frithen Zeitpunkt eine Beziehung. In diesem Sinn ist das
Ungeborene bereits in der Welt, ohne auf der Welt zu sein. Zugleich
ist das Kind von der Mutter vollstindig abhingig. Es empfingt von
ihr die Nahrung, die es zum Leben braucht, vor allem die Wirme und
Geborgenheit, ohne die es sterben wiirde. Es empfindet die miitter-
lichen Gefiihlsschwankungen und ist der Mutter und ihrem Ja zu
seinem Leben ausgeliefert. Nicht nur Infektionen, sondern sogar Er-
lebnisse und damit verbundene Gefiihle der Mutter hinterlassen Spu-
ren im Genom des Ungeborenen, aber auch in der Entwicklung seiner
Hirnstrukturen. Von daher ist es naheliegend zu sagen, dass die
Lebensgeschichte eines Menschen bereits deutlich vor der Geburt be-
ginnt.

Auch nach der Geburt bleibt das Kind auf Menschen angewiesen.
Ohne emotionale Zuwendung kann es nicht einmal iiberleben. Wie-
der ist das Kind empfangend und lebt aus dem Geschenk der Nihe
anderer Menschen, lebt von deren Handeln, das sich vielleicht in be-
stimmten Stunden darauf beschrinkt, dem Kind liebevoll zuzu-
lacheln. Gerade darin aber zeigt sich dem Kind die urspriinglichste
Weise zu empfangen, namlich bejaht zu werden. Es spiirt, dass es in
seiner einmaligen Konkretheit angenommen ist, und erfahrt auf diese
Weise das Geheimnis von Liebe als Wertschitzung des eigenen Selbst
durch einen anderen. Das Kind erlebt auch erste Verletzungen und

117

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Anthropologische Grundlagen — Embryonen und Hirntote

spiirt, dass es nicht alles bekommen kann. Bald empfangt das Kind
auch von anderen Menschen Zuwendung und Nahe und spiirt zu-
gleich auch deren Grenzen. Es erfihrt, was es bedeutet, wenn sich
die Sehnsucht nach Liebe nicht ginzlich erfiillt. Es erfihrt, dass es in
einer Welt ist, die unzulinglich ist.

Umgekehrt erweitert sich der eigene Handlungsspielraum. Das
Kind kann zuerst durch zufriedenes Licheln und Schreien Einfluss
nehmen. Sein Rhythmus pridgt die Lebensrhythmen der Eltern.
Wenn es die ganze Nacht schreit, tun auch diese kein Auge zu. Wenn
es zufrieden strahlt, sind auch die Eltern begliickt. Ohne sich dessen
bereits ausdriicklich bewusst zu sein, merkt das Kind, dass es lieben,
andere bejahen kann. Es merkt auch, dass es begrenzt ist und damit
anderen nie alles zu geben vermag, was es selbst mochte oder aber die
anderen erwarten. Der Mensch bleibt anderen, aber auch sich selbst
etwas schuldig.

Der Mensch erfihrt jetzt deutlich den grofSen Unterschied zwi-
schen seinem Wollen und Tun. Wollen kann er alles Mggliche und
sogar Unmaogliche, tun kann er nur, was im Bereich des Mdoglichen
ist. Sein Wollen kann er wieder aufgeben und anderes wollen. Was er
einmal getan hat, ist dagegen der Freiheit entzogen, ist zu einem rea-
len Faktum geworden, das nicht mehr ungeschehen gemacht werden
kann. Der Tod ist dabei die endgiiltige Grenze unserer irdischen Mog-
lichkeiten.

Die Integrative Medizinethik versteht darum den Menschen, in-
spiriert von Leibniz (1646-1716) und Whitehead (1861-1947), nicht
als eine Substanz in dem Sinn, dass es eine Art ungeschichtlichen
Kern gibe, der sozusagen der Lebensgeschichte zugrunde liegt, eine
Seele, die unberiihrt von der Lebensgeschichte dieselbe bleibt und
sozusagen als eigenstidndige Substanz den Tod tiberdauert. Vielmehr
ist der einzelne Mensch ein Ereignis, das Gesamt seiner Erfahrungen,
seiner Geschichte. Das, was den FEinzelnen auszeichnet, ist damit
nicht wie bei Kant, dass er die Menschheit reprisentiert, sondern das
einmalig Besondere und Einzigartige des konkreten Individuums, sei-
ne einzigartige Lebensgeschichte, die aber in dem konkreten Men-
schen leibhaft geworden ist. Das zeigen die Verschaltungen im Ge-
hirn, die dufSerlich sichtbaren Falten. Sogar Riickwirkungen auf das
Genom lassen sich feststellen.

Was also die Einzigartigkeit und Einmaligkeit des einzelnen kon-
kreten Menschen konstituiert, ist nicht eine abstrakte, allgemeine
Wesenheit, das Menschsein, sondern seine konkrete, nicht wieder-

118

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Alternative der Integrativen Medizinethik

holbare und darum individuelle Geschichte und Perspektive. Darum
hat jeder Mensch seine je eigene Welt. Die einzigartige Geschichte
und die einmalige Perspektive machen jeden einzelnen Menschen un-
verwechselbar und nicht austauschbar. Sie begriinden seine Indivi-
dualitit. Mit dem Tod ist diese irdische Geschichte abgeschlossen
und diese einmalige Perspektive auf die Welt erloschen.

Ein Beispiel kann dies verdeutlichen. Konrad Adenauer war wih-
rend der Weimarer Republik Oberbiirgermeister von Koln und nach
dem Zweiten Weltkrieg erster Kanzler der Bundesrepublik Deutsch-
land. Adenauer wire eben nicht dieser Adenauer gewesen, wenn er
nicht Oberbiirgermeister von Kéln gewesen wire. Er wire aber auch
nicht dieser Adenauer geworden, wenn er kinderlos geblieben wire.
Selbst kleine Ereignisse wie eine Tasse Kaffee, die er getrunken hat,
haben seine Geschichte veridndert. Was Adenauer zu diesem einmali-
gen Menschen macht ist das Gesamte seiner Geschichte. Adenauer
hitte also eine andere Geschichte gehabt, wire er nicht Oberbiirger-
meister gewesen, er wire dann ein »anderer« Mensch gewesen. Jedes
Ereignis, jede Entscheidung ist Teil dessen, was wir heute unter
»Adenauer« fassen. Deshalb sagte man auch bei bestimmten Hand-
lungen Adenauers: »Das ist typisch Adenauer!« In der Handlung
driickt sich diese Einzigartigkeit der Person aus.

Es ist dabei eine weltanschauliche Frage, ob man mit den mono-
theistischen Weltreligionen der Uberzeugung ist, dass dieser Aden-
auer eine leibliche Auferstehung erfihrt, die seine einmalige Existenz
in seiner Gesamtheit in Gott bewahrt, oder ob der Tod der endgiiltige
Abschluss seiner personlichen Geschichte ist, aber in Form objektiver
Unsterblichkeit, wie diese von Whitehead gedacht wird, weiter in die
Geschichte des Universums hineinwirkt.

Die Behandlung des Kontinuumsarguments hat gezeigt, dass im
objektiven Sinn die Geschichte eines Individuums bereits vor seiner
individuellen Existenz beginnt. Leibniz hat dies so formuliert, dass im
konkreten Individuum »sogar die Spuren von allem, was im Univer-
sum passiert,’ gegeben sind. Whitehead wiirde Leibniz zustimmen.
Es gibt nicht nur eine objektive Unsterblichkeit, sondern eine objek-
tive Ewigkeit des einzelnen Individuums in dem Sinn, dass seine ir-
dische Existenz Ergebnis von Ereignissen ist, die bis zum Ursprung
zurlickreichen. Welcher moralische Status ist unter dieser Annahme
dem menschlichen Embryo zuzuerkennen?

3 Hier zitiert nach Knoepffler (1997), 126.

119

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Anthropologische Grundlagen — Embryonen und Hirntote
2.3.2 Der moralische Status des Embryos

Die konkrete Existenz und subjektive Geschichte des menschlichen
Individuums beginnt, wie oben beschrieben, mit Ausbildung der ers-
ten Gehirnstrukturen und dem Beginn der Beziehung zur Mutter.
Davor, beispielsweise im Zygotenstadium, haben wir es in diesem
Verstindnis noch mit der objektiven Geschichte zu tun, die auch die
Geschichte von mehreren menschlichen Existenzen sein kann. In vi-
tro liefSe sich die Entwicklung einer Zygote sogar mittels einer Nihr-
fliissigkeit so beeinflussen, dass daraus niemals ein Mensch, sondern
nur menschliche Stammzellen werden.

Darum wire tutioristisch® im Rahmen einer Integrativen Medi-
zinethik der fritheste Zeitpunkt, einem Embryo vollen moralischen
Status zuzuerkennen, das Stadium, in dem die Nidation und die Indi-
viduierung abgeschlossen sind und die Entwicklung der ersten Struk-
turen des Nervensystems geschieht, also etwa um den 14. Tag. In
diesem Stadium stellt sich der Hormonhaushalt der Mutter um und
es beginnt die Beziehungsgeschichte von Embryo und Mutter. Das
bedeutet freilich nicht, dass die Zygote schutzlos sein sollte, insbeson-
dere da beispielsweise genetische Eingriffe in diesem frithen Stadium
Auswirkungen auf den spiter geborenen Menschen haben werden.
Lebensbeginn und Lebensende sind eben nicht dasselbe. Vielmehr
gibt es eine ethisch relevante Asymmetrie. Am Lebensanfang beginnt
ein Prozess der Existenzwerdung, am Lebensende dagegen hort die
konkrete irdische Existenz auf. Zudem berticksichtigt die Integrative
Medizinethik die Einsicht, dass der Faktor der Zeit fiir die Bezie-
hungsgeschichte von Bedeutung ist.

2.3.3 Der moralische Status am Lebensende

Der Tod stellt das Ende unseres Lebens dar. Mit ihm ist — irdisch
gesehen — alles aus. Doch wann ist das Ende meines Lebens erreicht?
Die Antwort scheint trivial zu sein: Wenn ich tot bin, bin ich tot.
Doch was heif3t das? Mein Leben endet, wenn ich tot bin, wenn alle

% Der Tutiorismus (lateinisch: tutus = sicher) besagt, dass von zwei Moglichkeiten
die sicherere gewihlt werden sollte. Es handelt sich also um eine Vorsichtsargumen-
tation, weil das filschliche Nicht-Zuerkennen von Menschenwiirde in diesem Fall
mehr Schaden verursachen wiirde als das falschliche Zuerkennen.

120

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Alternative der Integrativen Medizinethik

meine irdischen Lebensmoglichkeiten ausgeschopft sind. Ich bin tot,
wenn ich mein Leben nicht mehr als meines leben kann. Ich kann
mein Leben als meines nicht mehr leben, wenn irreversibel kein Fun-
ken von Bewusstsein gegeben ist, der noch irgendwie ein »Ich« zu
empfinden vermag. Was dies bedeutet, lasst sich eindrucksvoll zeigen.
Der demente Alzheimerpatient in der Spatphase der Erkrankung mag
nicht mehr wissen, wo er sich befindet. Er weifd weder seine Geschich-
te, noch kennt er die Menschen, die ihn umgeben. Doch hat er noch
ein Bewusstsein, so dass er Wiinsche auszudriicken vermag. Viel-
leicht kann er nicht mehr »ich« sagen, aber er kann ein »Ich« leben.
Der irreversibel Komatose dagegen kann niemals mehr in dieser
Form leben. Er empfindet nichts mehr. Wer irreversibel komatos ist,
ist nicht mehr ein »Ich«. Seine eigene Lebensgeschichte ist in der
Weise irreversibel beendet. Fiir diejenigen, die an ein Weiterleben
nach dem Tod glauben, ist in diesem Sinn die irdische Existenz des
Betreffenden, seine irdische Lebensgeschichte mit Gott, beendet.

Es ist darum angemessen, wenn man sehr vorsichtig sein mochte,
den Ganzhirntod als Todeskriterium auszuweisen, auch wenn im
Rahmen der Anthropologie der Integrativen Medizinethik auch der
Teilhirntod, aufgrund dessen das Bewusstsein irreversibel erloschen
ist, bereits den Tod des Menschen bedeutet. Wenn man diese Formen
des Teilhirntods identifizieren konnte, wenn man nachweisen konnte,
wann die notwendige Bedingung fiir Bewusstseinsvollziige endgiiltig
erloschen ist und damit meine irdische Lebensgeschichte beendet ist,
miisste nicht aus Vorsichtsgriinden auf das Ganzhirntodkriterium
zuriickgegriffen werden.

121

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3 Konfliktfille am Lebensanfang

Die Festlegung von Konfliktfillen am Lebensanfang hat immer etwas
Willkiirliches. Unbestritten gehdren dazu die embryonale Stamm-
zellforschung, die Praimplantationsdiagnostik und die Abtreibungs-
frage. Auch gentechnische Eingriffe in die Keimbahn kénnte man zu
Konfliktfallen am Lebensanfang zihlen. Doch sollen diese gesondert
bei der Behandlung gentechnischer Eingriffe behandelt werden. Die
Frage der Leihmutterschaft dagegen soll bereits hier behandelt wer-
den, auch wenn sie auch unter die wunscherfiillende Medizin gerech-
net werden konnte. Der Grund hierfiir ist, dass der Begriff der
wunscherfiillenden Medizin in diesem Buch in der Weise gefasst
wird, dass er nur medizinische Eingriffe behandelt, bei denen am
Menschen Anderungen vorgenommen werden, die auch nach der Ge-
burt Auswirkungen zeigen.

3.1 (Embryonale) Stammzellforschung

Die Stammzellforschung gehort seit Jahren zu den hoffnungstrachti-
gen Forschungszweigen. In der Grundlagenforschung dient sie zu
einem besseren Verstindnis, warum bestimmte Krankheiten entste-
hen. Therapiebezogen gibt es erfolgreiche Anwendungen bei der Be-
handlung von Leukdmie. Dariiber hinaus finden erste klinische Stu-
dien statt, um beispielsweise Herzmuskelgewebe zu regenerieren,
verlorenes Augenlicht wiederzugewinnen oder auch Diabetes zu hei-
len. Fiir die Zukunft erhofft man sich dariiber hinaus die Entwicklung
von Therapien neuronaler Erkrankungen oder auch die Schaffung
von Organersatz.!

! Vgl. zu den folgenden Uberlegungen Kre8 (2015), Slack (2018), Tachibana et al.
(2013), Wu et al. (2017).

122

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

(Embryonale) Stammzellforschung
3.1.1 Grundlagen

Stammzellen sind Zellen, die die Fahigkeit besitzen, sich vielfach und
differenziert zu teilen, sodass identische Tochterzellen in gewaltigen
Groflenordnungen oder unterschiedliche funktionale Zelltypen ent-
stehen konnen. Dabei lassen sich folgende Typen von Stammzellen
unterscheiden:

1. Stammzellen, aus denen noch ein Embryo werden kann, werden
toti- bzw. omnipotent (lat.: totus = ganz, omnis = alles, posse =
konnen), weil sich aus ihnen vermutlich noch ein ganzer Orga-
nismus entwickeln kann. Derartige Stammzellen kénnen sich zu-
dem in alle Zelltypen des Korpers ausdifferenzieren, von Keim-
zellen wie der Samenzelle bis hin zu bestimmten neuronalen oder
kardialen Zellen.

2. Im eigentlichen Sinn werden als embryonale Stammzellen dieje-
nigen Zellen bezeichnet, die zu einem spiteren Zeitpunkt als dem
der Morula, also nach dem Achtzellstadium gewonnen werden.
Sie sind pluripotent (lat. pluris = mehr), d.h., sie kénnen sich
zwar nicht mehr zu einem kompletten Organismus entwickeln,
aber zu allen Zelltypen. Aufgrund ihrer Eigenschaften gelten ES-
Zellen als Goldstandard fiir die Forschung.

3. Ebenfalls pluripotent, also in verschiedene Zelltypen differenzier-
bar, sind die sogenannten induzierten pluripotenten Stammzellen
(iPS-Zellen, lat. inducere = hineinfiihren). Diese Stammzellen,
die durch die Reprogrammierung adulter (lat. adultus = alt) Zel-
len gewonnen werden, haben weitgehend dieselben Eigenschaf-
ten wie ES-Zellen nach dem Achtzellstadium, sodass mittlerweile
sogar Keimzellen auf diese Weise hergestellt werden konnen.

4. Dariiber hinaus gibt es noch einen dritten Weg, pluripotente
Stammzellen zu gewinnen, ndmlich durch Klonierung. Dabei
wird der Kern einer erwachsenen Korperzelle in eine Eizelle ein-
gebracht, aus der der Kern entfernt wurde. Die sich daraus ent-
wickelnden Blastozysten konnen dann zur Gewinnung von ES-
Zellen genutzt werden.

5. Von den embryonalen Stammzellen sind die adulten Stammzel-
len (AS-Zellen) zu unterscheiden. Diese sind nur noch multi-
potent (lat.: multus = viel), konnen sich also nur in die verschie-
denen Zelltypen einer Gewebeart entwickeln. Das bekannteste
Beispiel hierfiir sind Blutstammzellen im Knochenmark, die zu

123

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Konfliktfille am Lebensanfang

roten und weiflen Blutzellen, aber auch in Blutpléttchen ausdif-
ferenzieren konnen, und neuronale AS-Zellen, die sich in unter-
schiedliche Gehirnzelltypen ausdifferenzieren konnen.

Fiir Laien lasst sich die Differenz zwischen adulten Stammzellen und
iPS- bzw. ES-Zellen so beschreiben: Adulte Stammzellen sind mit
Ersatzschauspielern vergleichbar, die im Notfall Rollen in einem spe-
zifischen Theaterstiick iibernehmen, also einen bestimmten Zelltyp
im menschlichen Organismus ersetzen konnen. Dagegen sind iPS-
und ES-Zellen mit Ersatzschauspielern vergleichbar, die fiir jede Rolle
in jedem Theaterstiick verfiigbar wiren, also im Prinzip jeden Zelltyp
im menschlichen Organismus ersetzen konnen.

Der Einsatz adulter Stammzellen ist nach allen ethischen Ansit-
zen nicht kontrovers, wenn die iiblichen VorsichtsmafSnahmen Be-
riicksichtigung finden. Es darf fiir Probanden nur ein minimales Ri-
siko bestehen, und bei Heilversuchen hat der erwartete Nutzen
deutlich héher zu sein als ein méglicher Schaden. Zudem miissen
betroffene Personen dazu ihre Einwilligung gegeben haben.

Fiir die Verwendung von iPS-Zellen gelten dieselben Vorsichts-
mafsnahmen wie beim Gebrauch adulter Stammzellen. Thre Verwen-
dung ist deshalb in dhnlicher Weise unkontrovers, solange sie nicht so
weitgehend reprogrammiert werden, dass sie sich wie embryonale
Stammzellen verhalten. Dann stellen sich dieselben ethischen Fragen,
die im Blick auf die normalen humanen ES-Zellen diskutiert werden.

Umstritten ist bei den iPS-Zellen tibrigens, bis zu welchem Grad
sie zur Substitution der Forschung mit embryonalen Stammzellen
dienen oder diese sogar vollstindig ersetzen konnten. Zwar bieten
die iPS-Zellen ein enormes Potential und sind wohl immunologisch
beim autologen (griechisch: autos = derselbe) therapeutischen Einsatz
ES-Zellen vorzuziehen, da hier der Spender zugleich der Empfanger
der Zellen ist, aber es ist nicht davon auszugehen, dass sie in allen
Eigenschaften mit ES-Zellen vergleichbar sind.? Dies gilt auch in
dem Fall, dass man mithilfe des somatischen Zellkerntransfers
Stammzellen gewinnt.

2 Tapia/Scholer (2016).

124

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

(Embryonale) Stammzellforschung

3.1.2 Der Streitfall von Chimdren

Kontrovers dagegen wird diskutiert, inwieweit menschliche Stamm-
zellen in Tierembryonen eingebracht werden diirfen, beispielsweise,
um mithilfe dieser Stammzellen in Tieren menschliche Organe he-
ranzuziichten, also um die Xenotransplantation (griechisch: xenos =
fremd) zu einer realistischen Option werden zu lassen. Diese Schaf-
fung von Schweine- bzw. Mauschimiren ist ethisch umstritten, weil
nicht klar ist, inwieweit dies zu einer Vermenschlichung der entspre-
chenden Tiere fithren kénnte. Zwei Grundgiiter stehen auf dem Spiel,
einerseits das Leben der betroffenen Menschen, die ein Organ be-
notigen, andererseits die Gefiahrdung der menschlichen Identitit
und die Méglichkeit der Schaffung einer neuen Art von Lebewesen.
Die Befiirchtung ist zwar zumindest vorerst hypothetischer Natur,
trotzdem ist es sehr diskussionsbediirftig, welchen moralischen Sta-
tus Angehdrende einer solchen Art hitten und ob ihnen Wiirde zu-
kime.

Bereits 2008 hat das britische Unterhaus mit 355 gegen 129 Stim-
men die Herstellung von Mischwesen aus entkernten tierischen Ei-
zellen und aus Kernen somatischer Zellen des Menschen bis zum
14. Tag der Entwicklung per Gesetz erlaubt. Diese Mischwesen, in
der Presse oft als »Chimiren« bezeichnet, obwohl es sich biologisch
um Hybride handelt, werden darum korrekt von Fachwissenschaft-
lern Cybride (cytoplasmatic hybrid embryos) genannt. Chiméren im
streng biologischen Sinn sind namlich Mischwesen, die aus der Mi-
schung von Zellen zweier unabhingiger Zygoten entstehen,®> wih-
rend Hybride aus der Vereinigung von Ei- und Samenzellen unter-
schiedlicher Arten entstehen. So hatten bereits in den 80er Jahren
britische Reproduktionsmediziner Hamstereizellen mit méannlichen
Samenzellen befruchtet, um die Penetrationskraft des Samens zu
iiberpriifen und auf diese Weise zu testen, ob eine fehlende Penetra-
tion der Grund dafiir ist, dass ein Paar keine Kinder bekommt.* Wih-
rend jedoch der Hamster-Mensch-Embryo unmittelbar nach der

3 Es gibt beispielsweise in seltenen Fillen intraspezifische Chiméren zwischen zwei-
eiigen menschlichen Zwillingsembryonen, die sich zu einem einzigen Individuum
vereinigen, sogenannte Hermaphroditen, wenn der eine Embryo urspriinglich weib-
lich, der andere minnlich war. Davon sind interspezifische Chiméren zu unterschei-
den, bei denen beispielsweise Schaf- und Ziegenembryonen zu Schiegen vereinigt
werden.

* Warnock Report (1984), Nr. 12.3.

125

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Konfliktfille am Lebensanfang

ersten Zellteilung zugrunde geht, ist beispielsweise fiir den Kuh-
Mensch-Embryo, der aus dem Zellkerntransfer entsteht, ungewiss,
welche Lebensmoglichkeiten er besitzt. Darum muss, so sieht es der
Gesetzgeber vor, der Embryo auf jeden Fall nach dem 14. Tag vernich-
tet werden, sollte er denn dieses Entwicklungsstadium erreichen.

Forscher versprechen sich von diesen Cybriden, die zu mehr als
99,9 % menschliches Erbgut enthalten, da nur die mitochondriale
DNA der jeweiligen tierischen Eizelle genetisch wirksam ist, weitere
Einsichten in die urspriinglichen Prozesse embryonaler Entwicklung,
um so Paaren besser helfen zu konnen, die bisher keine Kinder be-
kommen konnten. Auch hoffen sie auf die Gewinnung embryonaler
Stammzellen, fiir die keine menschlichen Eizellen mit den bei der
Gewinnung verbundenen Risiken nétig sind und bei denen — in ihrer
Version — keine menschlichen Embryonen verbraucht werden. Sie
erhoffen sich dabei ebenso langfristig therapeutische Fortschritte fiir
Krankheiten wie Alzheimer und Parkinson.

Kritiker dieser neuen Methoden warnen davor, hier wiirden wei-
tere Spielrdume genetischer Manipulation am Menschen oder sogar
der Bildung neuer Arten vorbereitet, also der Schaffung von Chima-
ren aus Mensch und Tier, dhnlich der bereits realisierten Schaffung
einer Schiege durch Fusion eines Schafembryos mit einem Ziegen-
embryo.

Dabei sind mehrere Moglichkeiten zu unterscheiden: Bereits
heute ist weltweit menschliches Insulin zur Behandlung von Diabetes
verfiigbar, das aus Bakterien gewonnen wird, die mithilfe mensch-
licher Gensequenzen gentechnisch veridndert wurden. Dartiber hi-
naus gibt es mittlerweile sogar Affen, in die menschliches Erbgut
eingebracht wurde. Dagegen gibt es keine transgenen Menschen, also
Menschen mit eingeschleustem tierischem Erbgut. Ein weiterer
Schritt ist die eingangs erwidhnte Mdoglichkeit der Schaffung von
Cybriden. Dazu kommt die Mdglichkeit der Schaffung von inter-
spezifischen Mensch-Tier-Chiméren oder Mensch-Tier-Hybriden, je
nachdem ob bereits eine menschliche Geschlechtszelle mit einer tie-
rischen vereinigt wird (Hybride) oder erst ein menschlicher Embryo
mit einem tierischen Embryo (Chimaire), beispielsweise von Primaten
und Menschen, vergleichbar dem Maultier (Hybride) und der Schiege
(Chimaére).

1982 gelang es erstmals, Humaninsulin durch gentechnisch ver-
dnderte Bakterien (Escherichia coli K-12) in groflen Mengen herzu-
stellen. Dabei wird aus der menschlichen DNA diejenige Gensequenz,

126

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

(Embryonale) Stammzellforschung

die fiir die Herstellung von Insulin von entscheidender Bedeutung ist,
herausgeschnitten und in das Bakteriumgenom eingebaut. Damit be-
steht eine praktisch unbeschrinkte Moglichkeit zur Herstellung von
Humaninsulin fiir Diabetiker. Dieser gentechnische Durchbruch lgste
mehrere Konflikte: Fiir Menschen steht immer geniigend Humanin-
sulin zur Verfiigung, und dieses Insulin ist sicherer als das bis dahin
verwendete Schweineinsulin (medizinethischer Aspekt). Es werden
zudem keine Schweine mehr fiir die Produktion von Insulin benétigt
(tierethischer Aspekt).

Doch bereits in diesem Fall wird die Gattungsgrenze iiberschrit-
ten. In ein nicht-menschliches Erbgut wird eine menschliche Gen-
sequenz eingefiigt. Doch ist diese Grenziiberschreitung heute tibli-
cherweise unkontrovers. Das hat gute Griinde, denn sie dient thera-
peutischen Zwecken, schiitzt hohere Tiere und vollzieht sich an
einem Organismus, der fiir uns Menschen sehr weit entfernt zu sein
scheint und dem keine moralische Schutzwiirdigkeit zuerkannt wird.

Doch hat dieser Durchbruch weitere therapeutische Verfahren
nach sich gezogen. Sehr kontrovers wurde die sogenannte transgene
Onkomaus der Harvard University diskutiert. 1998 wurde in eine
Mauslinie ein menschliches Onkogen eingebracht, um an diesem
Tiermodell therapeutische Behandlungsmethoden fiir Krebserkran-
kungen beim Menschen zu erforschen. Wihrend aus Sicht der Inte-
grativen Medizinethik im Ausgang von Menschenwiirde und Men-
schenrechten gegentiiber dieser Herstellung keine Kritik zu duflern,
sondern sie aus therapeutischen Griinden sogar zu begriien ist, ha-
ben manche diese Herstellung mit Berufung auf eine unzuldssige
Grenziiberschreitung heftig kritisiert. Um das Patent fiir die Onko-
maus wurde intensiv gestritten. Die zustindige Einspruchsabteilung
des Europdischen Patentamts hat es schliellich mit Berufung auf die
AnstoBigkeit fiir die 6ffentliche Moral im Jahr 2001 beschrinkt, ohne
freilich die friiher getroffene Entscheidung der Patenterteilung ginz-
lich aufzuheben.

Von 2002 bis 2005 haben Géttinger Forscher in die Gehirne von
Weifsbiischelaffen menschliche embryonale Stammzellen, die in neu-
ronale Zellen ausdifferenziert worden waren, implantiert. In den Pri-
matenhirnen befanden sich dann menschliche Nervenzellen. Ziel der
Forschung war die Entwicklung von Therapien gegen Parkinson. Der
damalige Vorsitzende des Nationalen Ethikrats nannte diese Experi-
mente unakzeptabel, da hier Mischwesen entstiinden. Die Forscher
betonten dagegen, dass die wenigen menschlichen Zellen wie Sand-

127

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Konfliktfille am Lebensanfang

kérner in einem Ozean seien. Vor dem Hintergrund des Prinzips der
Menschenwiirde erscheint der therapeutische Ansatz der Forschung
diese zu rechtfertigen, denn es geht dabei darum, fiir Menschen, die
an schwerwiegenden Krankheiten leiden, neue therapeutische Wege
zu erkunden.

Die neuen Mdglichkeiten durch die Genschere CRISPR/Cas9?
haben gerade im Bereich der Xenotransplantation zu neuen Fort-
schritten bei der Herstellung von menschenihnlichen Organen in
Schweinen gefiihrt. Dabei verstirkt sich die Frage, inwieweit die
Schweine dadurch vermenschlicht werden, ob also dieser Weg zu-
ldssig ist. Im Rahmen der Forschungen zur Xenotransplantation diir-
fen beispielsweise in Japan Schweineembryonen, in denen mithilfe
menschlicher Stammzellen menschliche Organe herangeziichtet wer-
den, bis zur Geburt gebracht werden.® Diese gentechnisch verdnder-
ten Schweine sind dabei embryonale Chimiren aus Schwein und
Mensch. Unter der Annahme, dass die Vermenschlichung sich aller-
dings nur auf entsprechende Organe bezieht, aber nicht Schweine
bewusstseinsmafig Menschen dhnlich macht, lasst sich diese Form
der Chimarenbildung zum Zweck der Lebensrettung von Menschen
ethisch nach allen behandelten medizinethischen Ansitzen rechtfer-
tigen. Menschen, die diese Organe erhalten, werden dadurch zu
Transplantationschimaren. Dennoch besteht auch hier praktisch kei-
ne Gefahr, dass derartige Menschen bewusstseinsmiflig oder auch
sonst Schweinen dhneln wiirden. Darum ist ein solcher Chiméarismus
ebenfalls ethisch vertretbar, wenn sonstige Risiken fiir Menschen, die
tierische Organe bekdmen, minimiert werden konnen. Auch das tie-
rethische Problem des Verbrauchs von empfindungsfihigen Siuge-
tieren zum Zweck der Explantation von Organen, lisst sich gut damit
rechtfertigen, dass diese Mafinahme der Lebensrettung von Men-
schen dient, die ohne neue Organe in absehbarer Zeit aufgrund von
Organversagen sterben miissten. Es ist dann tierethisch nur ver-
pflichtend, diese Instrumentalisierung von Tieren mdglichst
schmerzfrei und nach den Standards, die fiir die Haltung von Ver-
suchstieren verpflichtend sind, zu gestalten.

5 Vgl. dazu den Abschnitt zu CRISPR/Cas9 im Kapitel zu den Herausforderungen des
Genome Editing.

¢ Vgl. https://www.deutschlandfunk.de/mischwesen-aus-mensch-und-tier-japan-er
laubt-zucht-und.676.de. html?dram:article_id=455211, zuletzt eingesehen: 27.08.
2020.

128

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

(Embryonale) Stammzellforschung

Anders stellt sich die Frage bei der Herstellung von Cybriden,
vom britischen Gesetzgeber auch »human admixed embryos« ge-
nannt, da in ihnen nur weniger als 0,1 % tierisches Erbgut enthalten
ist. Sie entstehen, wie eingangs erwihnt, wenn menschliches Erbgut
in die entkernte Eizelle eines nicht-menschlichen Lebewesens einge-
bracht und dort mittels spezifischer Prozesse dazu gebracht wird, eine
embryonale Entwicklung zu durchlaufen. An diesem Experiment ist
mehreres von groflem ethischem Interesse. Erstmals wird nimlich
direkt menschliches Erbgut mit tierischem Erbgut in einen entwick-
lungsfihigen Prozess gebracht, aus dem praktisch menschliche Em-
bryonen entstehen. Freilich ist hierbei ungepriift, ob diese Embryo-
nen wirklich dauerhaft lebensfahig wiren. Da nach dem britischen
Gesetzgeber das Verbot einer Lebenserhaltung tiber den 14. Tag hi-
naus gilt, kann diese Frage auch nicht beantwortet werden. Dies gilt
analog bereits fiir »normale« klonierte Embryonen fiir die Grund-
lagenforschung mit therapeutischer Zielsetzung, bei denen ebenfalls
der 14. Tag als Grenze festgelegt ist.

Befiirworter des Verfahrens konnen damit argumentieren, dass
auf diese Weise weibliche menschliche Eizellen fiir die Grundlagen-
forschung durch tierische Eizellen ersetzt werden kénnen. Da die
Gewinnung von weiblichen menschlichen Eizellen aufgrund der
Hyperstimulation immer mit einem Restrisiko fiir die betreffende
Spenderin verbunden ist, stellt das Verfahren einen Schutz der kor-
perlichen Unversehrtheit von Frauen da und entspricht damit den
Zielsetzungen der Integrativen Medizinethik. Auflerdem erhoffen
sich die Befiirworter langfristig von dieser Forschung Therapien fiir
kranke Menschen, was ebenfalls einen hohen ethischen Wert dar-
stellt. Freilich ist zum jetzigen Zeitpunkt unklar, ob iiberhaupt thera-
peutisch verwertbare Ergebnisse erreicht werden. Allerdings kann
diese Unklarheit nicht dazu dienen, deswegen von vornherein die
Schutzwiirdigkeit der Cybride hoher einzuschitzen als die geplante
Grundlagenforschung.

Dagegen liefie sich jedoch einwenden, dass hier praktisch mensch-
liche Embryonen, wenn auch mit einer geringen Lebenswahrschein-
lichkeit, geschaffen werden, sodass unter der Annahme, ihnen kom-
me Menschenwiirde zu, eine verbrauchende Forschung nicht zuléssig
wiire, denn diese Forschung wiirde einen solchen Menschen vollstin-
dig instrumentalisieren. Wer also dieser Uberzeugung ist, kann der
Schaffung von Cybriden aus denselben Griinden nicht zustimmen,
aus denen er eine verbrauchende Embryonenforschung ablehnen

129

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Konfliktfille am Lebensanfang

wiirde. Wenn selbst die technischen Méglichkeiten der Verunmogli-
chung einer Entwicklung diese Position nicht ins Wanken bringen,
konnte er zudem, sozusagen als schwicheres Begleitmotiv, noch er-
wihnen, dass eventuell mit der Schaffung von induzierten pluri-
potenten Stammzellen (iPS-Zellen) neue Verfahren vorhanden sind,
die ohne einen solchen Verbrauch auskommen. Wenn aber eine
ethisch eindeutig unproblematischere Vorgehensweise dhnliche Er-
gebnisse erwarten ldsst, wire diese notwendigerweise vorzugswiirdig.

Ohne bereits die Debatte um die embryonale Stammzellfor-
schung vorwegzunehmen, sei nur angemerkt, dass nach den Uber-
legungen zum Lebensanfang in einem so frithen Stadium weder eine
Cybride noch iiberhaupt ein menschlicher Embryo bereits ein
Mensch im moralischen Sinn sind, weil ihm noch die wesentliche
individuelle Grundstruktur eines Menschen (nicht eines mensch-
lichen Organismus!) fehlt. Es verwundert darum nicht, dass das
»Mission and Public Affairs Council« der anglikanischen Kirche von
England eine vorsichtige Akzeptanz gegeniiber der Schaffung von
Cybriden aussprach.

Es lasst sich freilich auch eine Ablehnung der Schaffung von Cy-
briden vorstellen, die argumentiert, dass hier erstmals Embryonen
geschaffen werden, bei denen tierische mitochondriale DNA einen
wichtigen Einfluss nimmt. Damit werde eine Grenze zwischen Men-
schen und Tieren tiberschritten, die wir respektieren sollten. In die-
sem Zusammenhang gewinnt das Argument mit vorhandenen Alter-
nativen, das eben noch eine reine Zusatzfunktion hatte, eine tragende
Bedeutung. Warum sollten wir die Grenze tiberschreiten, wenn doch
geniigend Alternativen vorhanden sind (iPS-Zellen, aber auch
Stammzellen, die aus iiberzihligen Embryonen gewonnen werden,
usw.)? Dagegen konnen Befiirworter einwenden, dass es iiberhaupt
keine guten Griinde gibt, diese Grenze als Grenze zu bewahren.
Warum soll es denn verwerflich sein, Cybriden zu Forschungszwe-
cken zu schaffen, da ja nicht beabsichtigt ist, diese iiber das Blastozys-
tenstadium hinaus am Leben zu lassen? Es wiirden also mit Gewiss-
heit keine geborenen Menschen geschidigt. Da umgekehrt keine
ethischen Griinde gegen ein Einschleusen von menschlichen Genen
in tierisches Erbgut sprechen, warum sollten dann 0,1 % tierischer
Gene von einer solchen Bedeutung sein? Angenommen nimlich, es
wire moglich, menschliche Krankheiten durch das Einfithren von
nichtmenschlichen Genen im Rahmen einer somatischen Genthera-
pie zu heilen, sollten wir dann eine derartige menschliche Transgeni-

130

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

(Embryonale) Stammzellforschung

tat verbieten? Vor dem Hintergrund des Prinzips der Menschenwiir-
de und dem damit verbundenen subjektiven Recht auf eine gute ge-
sundheitliche Versorgung kann die Antwort wohl nur »nein« lauten:
Eine solche Therapie darf nicht verboten, sondern miisste im Gegen-
teil gefordert werden, denn sie wiirde Menschen von einer Krankheit
befreien oder diese zumindest in ihrer Wirkung einddimmen.

Will man gegen Cybriden darum auf einer anderen Stufe argu-
mentieren, so bietet sich das Slippery-Slope-Argument (englisch fiir
»schiefe Ebene«) an: Cybriden seien nur der Einstieg in die Schaffung
von »echten« lebensfihigen Chimiren aus Menschen und Tieren.
Bernard Williams hat eine derartige Argumentation »the horrible
result argument« genannt:” Danach steht am Anfang etwas ethisch
Zulissiges, aber es ist wie auf einer schiefen Ebene: Es gibt kein Hal-
ten mehr. Am Ende steht ein Verfahren, das wirklich eine Horror-
vision zu erfiillen scheint, in unserem Fall die Schaffung einer pri-
miren Mensch-Tier-Chimire. Freilich liele sich die Frage stellen,
woher man denn wisse, dass es kein Halten gibt, dass wir also nicht
Grenzen ziehen konnen, die nicht iiberschritten werden diirfen, wenn
die Herstellung von Cybriden an sich in Ordnung wire, aber eben
nicht die Grenziiberschreitung hin zur Schaffung »echter« Chima-
ren. Es lieSe sich aber viel fundamentaler ansetzen: Ist die Schaffung
echter Chimiren aus Mensch und Tier wirklich eine Horrorvision?

Eine utilitaristische Medizinethik konnte fiir die Schaffung ech-
ter Chiméren in folgender Weise argumentieren. Dadurch konnten
wir verstehen lernen, wann Menschen die Fahigkeit zu sprechen und
zu kommunizieren erwarben, und kénnten eventuell fiir spitere Epi-
demien therapeutische Einsichten gewinnen. Der Gesamtnutzen aus
der Chimirenentstehung diirfte mogliche individuelle Schiden iiber-
wiegen, derartige Forschung also rechtfertigbar sein, selbst wenn bei
den Versuchen zur Chiméarenbildung einige der Chimédren schwere
Schiadigungen erleiden wiirden.

Allerdings lasst sich dagegen als Hauptargument, das zugleich
den fundamentalen Unterschied zwischen utilitaristischer und an
der Menschenwiirde orientierter Argumentation verdeutlicht, Fol-
gendes einwenden: Die Unsicherheit der Experimente und der nicht
klare Status des neuen Mensch-Schimpanse-Organismus, ob er nim-
lich Mensch oder Tier ist und ob ihm darum Menschenwiirde zu-
kommt, machen derartige Forschungsvorhaben ethisch unzulissig.

7 Williams (1995), 213.

131

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Konfliktfille am Lebensanfang

Einer solchen Chimire ist namlich tutioristisch Menschenwiirde zu-
zuerkennen, zumal bereits fiir die Schimpansen umstritten ist, ob
ihnen nicht eine der Menschenwiirde vergleichbare Wiirde zukommt.
Wenn ihr aber Menschenwiirde zuzuerkennen ist, dann sind For-
schungsvorhaben unzuldssig, die eine schwerwiegende Bedrohung
der korperlichen Unversehrtheit oder sogar des Lebens befiirchten
lassen.

Dazu kommt eine weitere ethisch relevante Uberlegung. Es ist
anzunehmen, dass dem neu geschaffenen Mischwesen Fihigkeiten
zukommen, die diejenigen eines Schimpansen iiberschreiten, zu-
gleich aber nicht an die Fahigkeiten normal begabter Menschen he-
ranreichen. Hier konnte man mit Habermas argumentieren: Die For-
scherinnen und Forscher, so konnte man seinen Gedankengang an
unsere Fragestellung anpassen, »haben ohne Konsensunterstellung
allein nach eigenen Priferenzen entschieden, als verfiigten sie iiber
eine Sache. Da sich aber die Sache zur Person entwickelt [entwickeln
konnte], nimmt der egozentrische Eingriff den Sinn einer kommuni-
kativen Handlung an, die fiir den Heranwachsenden existentielle Fol-
gen haben konnte«,® namlich seine Autonomie im Sinne von Selbst-
bestimmung einzuschranken. Mit der Einschriankung der Autonomie
wird aber wiederum ein wesentliches Grundrecht beriihrt, nimlich
das Recht auf Selbstbestimmung. Es werden Mischwesen geschaffen,
so konnte man diese Gedanken aufnehmen, die in die Welt gestellt
werden, ohne dass dabei berticksichtigt wird, wie es diesen Misch-
wesen geht.

Diese Grenziiberschreitung schafft eine neue Gattung aus Men-
schen und Tieren, deren einzelne »Exemplare« von ihren Fahigkeiten
aber mit hoher Wahrscheinlichkeit hinter den Fahigkeiten der »nor-
malen« Menschen zuriickbleiben werden — falls sie iiberhaupt lebens-
fahig sind. Zwar ist es evolutiv angelegt, dass sich auch Gattungen zu
neuen Gattungen weiterentwickeln, wobei freilich die Chiméarenbil-
dung aus einem Menschen und einem Schimpansen evolutiv so nicht
moglich ist, auch wenn es in der Natur — allerdings nicht auf der
Ebene der Wirbeltiere — bei der Phagocytose derartige Vorginge gibt.
In dieser Hinsicht wire die angedachte Grenziiberschreitung also
nicht radikal neu. Neu aber wire es, dass Menschen sozusagen Misch-
wesen konstruieren, die gerade abschwichen, was fiir eine mensch-

8 Habermas (2002), 90. Er hat dieses Argument allerdings im Blick auf die »liberale
Eugenik« verwendet.

132

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

(Embryonale) Stammzellforschung

liche Existenz so bedeutsam ist, namlich die eigene Lebensgeschichte
schreiben zu kénnen und schreiben zu diirfen. Welche Rechte kimen
diesen Wesen zu? Kime ihnen ein Lebensrecht und ein Recht auf
korperliche Unversehrtheit zu, dann wiirden derartige Forschungs-
vorhaben billigend in Kauf nehmen, dass viele dieser Mischwesen
bei ihrer Herstellung zugrunde gehen oder schwer geschadigt ge-
boren werden, was unzuléssig wire.

Nicht also aufgrund unbestimmter Gefiihle der Ablehnung oder
der Gestaltung unheilvoller Szenarien, wie sie bestimmte Unheilpro-
pheten verkiinden, sondern aus Vorsichtsgriinden ist die Schaffung
von Chimiren aus Mensch und Schimpanse abzulehnen. Dagegen
kann es gute Griinde geben, an Cybriden zu forschen, wenn sie nicht
das Potenzial besitzen, sich zu geborenen Lebewesen zu entwickeln.
Wenn man dariiber hinaus davon ausgeht, dass frithe menschliche
Embryonen zwar schiitzenswert sind, aber moralisch noch nicht als
Menschen gelten konnen, denen Menschenwiirde zukommt, kann
man, wie in Grof$britannien geschehen, auch die dort beantragte
Cybridenforschung billigen.

3.1.3 Der Streitfall des Klonens und der embryonalen
Stammzellforschung

Der somatische Zellkerntransfer zur Gewinnung von Stammzellen,
auch Klonierung mit therapeutischer Zielsetzung genannt, hat wie
die Verwendung von iPS-Zellen den therapeutischen Vorteil, dass
die entstehenden Zellen immunologisch fiir den Spender vertriglich
sind, wenn die Zellen von ihm stammen. Abstoflungsreaktionen sind
also nicht zu erwarten. Allerdings birgt diese Gewinnung von
Stammzellen neben ethischen Fragen, die sich allgemein bei der For-
schung mit ES-Zellen stellen (s.u.), eine zentrale Problematik. Dieses
Verfahren des Klonierens konnte dazu weiterentwickelt werden, re-
produktiv genutzt zu werden, also — vereinfacht gesprochen — zeit-
versetzt eineiige Zwillinge zu schaffen. Zurzeit sind keine derartigen
Versuche am Menschen bekannt. Sie wiren hochriskant, wie das Klo-
nen von Tieren zeigt. Nur ein Teil der geklonten Tiere kommt iiber-
haupt bis zur Geburt, und nicht wenige der geborenen Tiere leiden an
unterschiedlichen Defekten. Auch aufgrund dieser Risiken besteht
bisher der globale Konsens, dass die Anwendung dieses Verfahrens
auf den Menschen ethisch nicht vertretbar ist. Selbst wenn die Risi-

133

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Konfliktfille am Lebensanfang

ken des Klonierens beherrschbar wiren, geht es um die Frage, ob wir
eine zukiinftige Gesellschaft wollen, in der genetisch identische
Nachkommen geschaffen werden koénnten. Dabei lautet ein wesentli-
ches Argument gegen das Klonieren, dass es einem Menschen nicht
zugemutet werden sollte, dass sein genetisches Muster praktisch von
vornherein vollstindig vorherbestimmt ist. Hier besteht psycho-
logisch die Gefahr, dass auf diese Menschen Vorerwartungen pro-
jiziert werden, wodurch sie in ihrer individuellen Selbstentfaltung
stark beeintrichtigt wiirden.

Die Gewinnung von ES-Zellen fiihrt zum Verbrauch des entspre-
chenden Embryos. Dies wird sehr kontrovers diskutiert, weil, wie ge-
zeigt, die anthropologische Frage nicht geklart ist. Wenn bereits dem
frithen Embryo Menschenwiirde zukéme, dann wire sein Verbrauch
absolut verwerflich. Bis heute gibt es keine Moglichkeit und zeichnet
sich noch nicht einmal ansatzweise eine Aussicht ab, die anthropo-
logische Frage endgiiltig zu entscheiden. Wie im vorigen Kapitel
nachgezeichnet, vertreten die drei groflen monotheistischen Weltreli-
gionen hier unterschiedliche Uberzeugungen, auch wenn sie noch im
Mittelalter gemeinsam die Uberzeugung teilten, dass der frithe Em-
bryo noch keine menschliche Existenz ist, weil er noch keine Geist-
seele besitzt. Wihrend Judentum und Islam bis heute in dieser Tradi-
tion verwurzelt sind, hat beispielsweise die romisch-katholische
Kirche die Uberzeugung gewonnen, dass bereits die menschliche Zy-
gote als eine Person anzusehen sei, weshalb ihr Verbrauch in keiner
Weise zulissig ist. Selbst der Import von ES-Zellen aus Staaten, in
denen diese zu Forschungszwecken verwendet werden diirfen, wird
als »Mitwirkung am Bosen« verurteilt. Allerdings gibt es, wie ge-
zeigt, gute Griinde, den frithen Embryo anthropologisch und von da-
her auch moralisch von geborenen Menschen zu unterscheiden.

Der Verbrauch des Embryos kann darum gerechtfertigt werden,
wenn man davon iiberzeugt ist, dass diesem Embryo noch keine Men-
schenwiirde zukommt. Dann ist eine hochrangige Forschung ethisch
zulissig, wenn voraussichtlich nur mithilfe von ES-Zellen der ange-
strebte Erkenntnisgewinn erreicht werden kann und wenn die Spen-
der der Keimzellen, aus denen der Embryo abstammt, zugestimmt
haben. Wer dem Embryo sogar jeden intrinsischen Wert abspricht,
kénnte praktisch jeden Verbrauch von Embryonen rechtfertigen, so-
fern die Einwilligung vorliegt. Dabei ist allerdings von iiberzihligen
Embryonen auszugehen. Andernfalls benétigt man Eizellspenderin-
nen, die sich einem nicht unerheblichen gesundheitlichen Risiko aus-

134

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

(Embryonale) Stammzellforschung

setzen miissten. Selbst wenn sie diese freiwillig spendeten, wire
ethisch umstritten, ob dies die oben genannten ethischen Kriterien,
insbesondere das Nichtschadensprinzip, hinreichend beriicksichtigen
wiirde, es sei denn das Forschungsvorhaben verspricht hochrangige
Erfolgs- und Erkenntnisaussichten und kann nicht mit anderen Zel-
len vorgenommen werden.’

Mittlerweile gibt es die Mdglichkeit, aus Stammzellen Embryo-
Modelle mithilfe des Genome Editing zu entwickeln. Damit fallt das
Problem weg, weibliche Eizellen in grofler Zahl zu benétigen. Mit-
hilfe dieser Modelle kann die embryonale Entwicklung immer mehr
verstanden, die In-vitro-Fertilisation verbessert und Behandlungen
fiir Entwicklungsstérungen entwickelt werden. Neueste Erkenntnisse
zeigen, dass die Zellteilung bei frithen Embryonen nicht so starr ab-
lauft wie gedacht. Es entstehen beispielsweise Zellen mit Mutationen,
die auch wieder im weiteren Entwicklungsverlauf verschwinden kon-
nen.'® Neben der ethischen Frage, ob diese entwicklungsfihigen Em-
bryo-Modelle wie Embryonen behandelt werden sollen, was dann die
oben behandelten Fragen nach dem Status des Embryos aufwirft,
lautet die eigentliche ethische Frage in diesem Zusammenhang, ob
derartige Embryo-Modelle implantiert werden diirfen und mog-
licherweise bis zur Geburt gebracht werden kénnen. Die dadurch rea-
listisch gewordene Moglichkeit, Unfruchtbarkeit zu behandeln, wird
jedoch von den meisten Wissenschaftsverbinden abgelehnt, weil
nicht nur die hohen Risiken des Verfahrens dagegensprechen, son-
dern auch die Uberzeugung besteht, dass Menschen nicht auf diese
Weise erzeugt werden sollten. Allerdings fehlen bis heute globale Re-
geln, die Entwicklung von auf diese Weise geschaffene Embryonen zu
begrenzen. Die Regel, wonach derartige Embryonen maximal bis zum
14. Tag in vitro entwickelt werden diirfen, gilt nur in einigen Staaten.

Die raschen Fortschritte der Stammzellforschung lassen es des-

9 Zur rechtlichen Lage in Deutschland s. den Exkurs zu Ethikkommissionen.

10 Das Erbgut einer Zelle kann durch verschiedene Einfliisse Anderungen (lateinisch
mutatio = Anderung) erfahren. Mutationen kénnen die Anzahl der Chromosomen
betreffen wie bei der Trisomie 21, die Struktur von Chromosomen wie bei Transloka-
tionen von Chromosomenabschnitten oder die Nukleotidsequenz einzelner Gen-
abschnitte verindern wie bei Chorea Huntington. Exogene Faktoren wie radioaktive
Strahlen oder chemische Substanzen und endogene Faktoren wie zelleigene Replika-
tionsfehler oder DNA-Reparaturfehler kinnen ebenfalls Mutationen verursachen.
Fiir einen vertieften Uberblick vgl. das Standardlehrbuch zur Humangenetik von
Murken et al. (Hg.) (2017).

135

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Konfliktfille am Lebensanfang

halb als eine der dringlichsten Aufgaben erscheinen, globale Regeln
festzulegen.™ In Verbindung mit den neuen technischen Maglichkei-
ten des Genome Editing mittels CRISPR/Cas9 (s. dort) bietet diese
Technik nicht nur ein sehr grofSes therapeutisches Potential, sondern
auch neue reproduktive Moglichkeiten. Die Weltgemeinschaft muss
Entscheidungen treffen, welche Grenzen nétig sind, um nicht unser
Zusammenleben zu gefiahrden. Die Forderung nach einem globalen
Moratorium fiir bestimmte Eingriffe mag kurzfristig Zeit fiir die Ent-
wicklung der Regeln zur Verfiigung stellen. Aber ein Moratorium
entbindet nicht von der weiterfiihrenden Diskussion iiber die Bedin-
gungen fiir eine grundsitzliche Zulassigkeit oder Nichtzuldssigkeit
bestimmter Eingriffe. Darauf ist bei der Frage nach der Zuldssigkeit
genetischer Eingriffe noch einmal ausfiihrlich einzugehen.

3.2 Priimplantationsdiagnostik

Bei der genetischen Praimplantationsdiagnostik (international und so
auch hier als PGD fiir preimplantation genetic diagnosis abgekiirzt)
handelt es sich um ein Verfahren, bei dem entweder im Sechs- bis
Zehnzellstadium, manchmal aber auch im Blastozystenstadium, d. h.
etwa 48 bis 70 Stunden nach der Zygotenbildung, ein bis zwei Zellen,
so genannte Blastomere, aus dem Gesamtverband des frithen
menschlichen Embryos entnommen und diagnostiziert werden.!?

Im Folgenden sollen wesentliche Fallkonstellationen der PGD auf
ihre ethische Zulédssigkeit hin untersucht werden. Zuvor ist aber auf
die ethische Zulissigkeit der In-vitro-Fertilisation als notwendiger
Voraussetzung der PGD und einige weitere ethische Probleme ein-
zugehen.

3.2.1 Die In-vitro-Fertilisation (IvF) und weitere Probleme
Eine ethische Bewertung der PGD hingt davon ab, ob die IvF als not-
wendige Voraussetzung, um eine PGD durchfiihren zu konnen,

ethisch zuldssig ist. Hier sind mehrere Fragestellungen zu unter-
scheiden.

11 Vgl. Ranisch et al. (2020).
12 Zur rechtlichen Lage in Deutschland s. den Exkurs zu Ethikkommissionen.

136

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Praimplantationsdiagnostik

Wer die Uberzeugung teilt, dass »die eigentlich menschlichen
Werte der Geschlechtlichkeit, die >erfordern, dass die Zeugung einer
menschlichen Person als Frucht des spezifischen ehelichen Aktes der
Liebe zwischen den Eheleuten angestrebt werden muss««,'® gewahrt
werden miissen, und deshalb eine IVF als intrinsisch schlecht be-
urteilt, kann von vornherein eine PGD nur als Folge eines intrinsisch
schlechten Akts einschitzen, wird also die PGD ablehnen. Die Argu-
mentationsstruktur ldsst sich dabei in folgender Weise zusammen-
fassen:

Liebes- und Zeugungsakt gehoren von Natur aus zusammen.

Der Zeugungsakt ist ein Akt der Natur.

Der Liebesakt ist ein besonderer Akt der menschlichen Natur.

In der Natur spiegelt sich die innere »Sinnstruktur personal voll-

zogener Liebe«%.

5. Die Natur ist also von Gott zum Wohl des Menschen einge-
richtet.

6. Also muss der Mensch sich nach der Natur richten.

7. Also darf der Mensch Liebes- und Zeugungsakt nicht kiinstlich

trennen.

LN

Die eigentliche Problematik der Argumentation liegt darin, dass der
Naturbegriff in Pramisse 1 mehrdeutig ist, denn der Naturbegriff in
Pramisse 2 ist nicht identisch mit dem Naturbegriff in Pramisse 3.
Die in Pramisse 2 bestimmte Natur nimmt sehr deutlich auf die bio-
logische Struktur des menschlichen Liebesakts Bezug und verbleibt
auf der Ebene des Biologischen, wiihrend die in den Pramissen 3 bis
5 bestimmte Natur umfassend die menschliche Natur auch in ihren
anthropologischen Beziigen thematisiert. Wer eine derartige Tren-
nung von Zeugungs- und Liebesakt fiir moralisch zulissig hilt, weil
unsere menschliche Vernunftnatur es erlaubt, die biologische Natur
in Liebe zu transzendieren, kann die IVF als eine Methode verteidi-
gen, um Ehepaaren den Kinderwunsch zu erfiillen.

Allerdings stellt sich ein weiteres Problem. Bei der IvF werden in
vielen Landern mehr Embryonen befruchtet, als implantiert werden.

3 DP, Nr. 12, hier Donum Vitae 11, B, 4, l.c. 92 zitierend. Vgl. zur Diskussion
Knoepffler (2018), 92-107.

4 So die Weiterfithrung bei Johannes Paul II. und die Ausdeutung der Autoren der
New Natural Theory nach Ernst (2011, 173).

137

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Konfliktfille am Lebensanfang

Selbst bei der Implantation ist die Erfolgsquote héchstens ein Drittel.
Allerdings belegen wissenschaftliche Studien, dass auch etwa 70 Pro-
zent aller »natiirlichen« Konzeptionen, im Fachbegriff aller »Spon-
tankonzeptionen« (im Unterschied zu Konzeptionen mithilfe der
IvF), zu keiner Lebendgeburt fithren. Etwa 60 Prozent gehen bereits
beispielsweise durch Implantationsversagen oder andere Ursachen
zugrunde, bevor eine klinische Schwangerschaft manifest wird (so
genannter priklinischer Abort), bei weiteren etwa 10 Prozent kommt
es zu einer Fehl- oder Totgeburt.” Insofern nihert sich die Erfolgs-
quote in bestimmten Zentren, die zudem oftmals nur einen Embryo
implantieren, der natiirlichen »Erfolgsquote« an. Darum scheint die
IvE nicht notwendig wegen eines moglichen zusitzlichen Embryo-
nenverbrauchs abzulehnen zu sein, selbst wenn man die Uberzeu-
gung teilt, dass bereits menschliche Zygoten menschliche Personen
sind.

Ein dritter Einwand gegen die IvF lautet, dass die miitterliche
Gesundheit durch die Hormonstimulation gefihrdet sei. Hier hingt
die Beantwortung der Zuléssigkeit der IvF davon ab, ob man paterna-
listisch derartige Eingriffe in die miitterliche Gesundheit verbieten
mochte oder ob man es der betreffenden Frau tiberldsst, selbst zu be-
stimmen, welche Risiken sie auf sich nehmen will, um ein Kind zu
bekommen. Diese dritte Weichenstellung spielt fiir die PGD insofern
eine besondere Rolle, weil ein Spontanabort eines ungeborenen Kin-
des aufgrund eines genetisch bedingten Absterbens im Mutterleib ein
deutlich hoheres Risiko fiir die miitterliche Gesundheit impliziert.

Ein weiterer Einwand lautet, dass die IvF den Vorgang der Zeu-
gung eines Menschen in einer Weise technisiere, dass man davon
sprechen konne, hier wiirde ein Mensch nicht mehr gezeugt, sondern
gemacht. Dieses Argument sieht die IvF als einen Dammbruch, des-
sen Folge eine ganz neue Verfiigbarkeit iiber den Menschen darstelle.
Dieses Verfiigen iiber den Menschen jedoch gefihrde dessen Auto-
nomie, was sich dann umso mehr an Folgetechniken wie der PGD
zeigen wiirde.’® Wenn sich das Argument auf die IvF allein bezieht,
ist zu entscheiden, ob hier wirklich davon gesprochen werden kann,
dass Menschen gemacht werden. Wer diese Uberzeugung teilt und
das »Machen« von Menschen als verwerflich einschitzt, wird die IvF
und damit alle Techniken ablehnen, die die IvF voraussetzen, also

15 Vgl. Griesinger u.a. (2008), 23.
16 Vgl. z.B. Habermas (2002).

138

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Praimplantationsdiagnostik

auch die PGD. Wenn es sich aber um ein klassisches Dammbruchar-
gument handelt, so wird bei der Behandlung unterschiedlicher Indi-
kationen bei der PGD zu entscheiden sein, ob man dort Grenzen zie-
hen kann oder nicht. Kann man namlich Grenzen benennen und auch
festlegen, dann fillt das Dammbruchargument in sich zusammen.

Findet die Entnahme im Sechs- bis Achtzellstadium statt, so ist
umstritten, ob die entnommenen Zellen fiir sich noch totipotent sind,
also sich allein zu einem ganzen Embryo entwickeln kdnnen. Wire
dies der Fall, dann wiirde die Diagnostik einen frithen Embryo ver-
brauchen und wire damit von vornherein fiir Vertreter der Position,
dass die menschliche Zygote eine Person ist, unzuléssig, denn die
Diagnostik verbraucht die diagnostizierte Blastomere. Diese Proble-
matik ist nicht gegeben, wenn die Diagnostik im Blastozystenstadium
vorgenommen wird. Allerdings ist diese Technik in der Handhabung
anspruchsvoller und schwieriger.

3.2.2 Bewertung wesentlicher Fallkonstellationen

Die Zielsetzungen bei der PGD konnen vielfiltig sein. Es kann darum
gehen, Genverinderungen bei Paaren mit einem hohen Risiko auf-
zufinden, die vor oder kurz nach der Geburt zum Tod fiihren. Es kann
aber auch um Mutationen gehen, bei denen Dispositionen fiir schwe-
re, aber nicht sofort todliche Erkrankungen gegeben sind, die entwe-
der bereits bei der Geburt manifest werden oder auch erst zu einem
spateren Zeitpunkt. Man kann die Diagnostik aber auch verwenden,
um Normabweichungen zu entdecken, das Geschlecht zu bestimmen,
besondere Anlagen aufzufinden oder Geschwisterkinder zu identifi-
zieren, die bestimmte Immunititsmuster aufweisen, weswegen sie
beispielsweise als Knochenmarksspender zur Verfiigung stiinden.

Die PGD kann auch bei Paaren eingesetzt werden, die kein hohes
Risiko haben, sich aber einer IVF unterziehen, weil sie nur auf diesem
Weg zu einem Kind kommen konnen. In solchen Fillen kénnte man
auf haufiger vorkommende genetische Verinderungen wie bestimm-
te Trisomien screenen, also ein priaimplantatives genetisches Scree-
ning durchfiithren (abgekiirzt PGS).

139

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Konfliktfille am Lebensanfang

(Zur Entdeckung todbringender\ _[ Vor der Geburt todlich
Genverianderungen oder

Chromosomenaberrationen,

L z.B. Trisomie 13 )

—[ Gleich nach der Geburt todlich

Zur Entdeckung von z.B. Mukoviszidose

— Genverianderungen, die —

schwere Krankheiten bewirkenj _{ Spiter manifest,
z.B. Chorea Huntington

Mit der Geburt manifest, }

Zur Entdeckung von
Normabweichungen,
z.B. Kleinwuchs

-[ Zur Geschlechtsbestimmung ]

Zur Entdeckung von
besonderen Fahigkeiten,
z.B. »Kugelzellandmie«,

_die Leistungssport begiinstigt |

Zur Entdeckung eines
Geschwisterkinds mit
bestimmten

L Immunitdatsmustern )

Abbildung 11: Anwendungsmaoglichkeiten der PGD

Die PGD kann Verwendung finden, um schwerwiegende genetische
Verinderungen bei Embryonen von sogenannten Hochrisikopaaren
auszuschlieflen oder zu diagnostizieren, die vor der Geburt oder kurz
danach zum Tod des Kindes fiihren. In diesem Fall handelt es sich um
Elternpaare, die eigentlich keine IvF bendtigen.

Wird ein Kind beispielsweise mit einer Trisomie 13 geboren, so
bieten die Arzte den Eltern die passive Sterbehilfe an. Die Kinder
bekommen, wenn die Eltern dem zustimmen, danach Nahrung nur
auf Verlangen. Es gibt keine Sondenernahrung, keine zusitzliche
Sauerstoffgabe und keine Verabreichung von Antibiotika bei Infek-
tionen. Es wird auf Operationen oder Wiederbelebungsmafinahmen
verzichtet.

Unter der Voraussetzung, dass diese Form des Sterbenlassens
ethisch zulissig ist, wire auch eine Nicht-Implantation eines mensch-
lichen Embryos mit dhnlichen genetischen Veridnderungen ethisch
zuléssig. Denn die Nicht-Implantation ist keine aktive Tétungshand-

140

- am 18.01.2026, 22:34:54.



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Praimplantationsdiagnostik

lung, sondern stellt im Verzicht auf die Implantation eine vergleich-
bare Form des Sterbenlassens dar. In diesem Fall wire es nicht die
Unzumutbarkeit fiir die Eltern, weswegen auf eine Implantation ver-
zichtet wird, sondern das Leiden des menschlichen Embryos. Die El-
tern wiren dann diejenigen, die im Namen des Kindes um diese
Nicht-Implantation nach einer PGD bitten wiirden, also auf diese
Weise den mutmafllichen Willen des Kindes antizipieren, wie es bei
Neugeborenen der Fall ist, denen aufgrund schwerer Erkrankungen
eine Therapiezielinderung hin zu einem palliativen Sterbenlassen er-
moglicht wird, wenn die Eltern darum bitten. Die Nicht-Implantation
wiirde keine Missachtung der unbedingten Menschenwiirde darstel-
len, wenn sie, als Sterbenlassen verstanden, dem antizipativ unter-
stellten, mutmafllichen Willen des Kindes Folge leistet, der darin be-
steht, dass sein Leiden nicht in die Linge gezogen wird.

Dies ldsst sich in folgendem Syllogismus darstellen:

1. Ein Sterbenlassen ist ethisch zuldssig, wenn der mutmaflliche
Wille unterstellt werden kann, dass die Betroffenen diese Sterbe-
hilfe wiinschen.

2. Es gibt genetische Verinderungen, die so schwerwiegend sind,
dass die Betroffenen vor oder kurz nach der Geburt sterben wer-
den.

3. Dieses Sterben kurz vor oder nach der Geburt ist mit grofSem
Leid fiir die Feten bzw. Neugeborenen verbunden.

4. Es darf angenommen werden, dass diese nicht mochten, dass ihr
Leiden verldangert wird.

5. Sie wiirden also, so darf angenommen werden, einem Sterben-
lassen durch Nicht-Implantation zustimmen.

6. Die Nicht-Implantation von menschlichen Embryonen nach
PGD verhindert in derartigen Fillen das entsprechende Leiden.

7. Die Nicht-Implantation von menschlichen Embryonen nach
einer PGD kann in diesen Fillen also als ethisch zuldssiges Ster-
benlassen verstanden werden.

Eine PGD mit einer solchen Zielsetzung hat nichts mit einer Selekti-
on zwischen »lebenswertem« und »lebensunwertem« Leben zu tun,
genauso wenig wie ein Sterbenlassen bei mutmafllicher Einwilligung
in diesem Sinn interpretiert werden kann. Sie bedeuten auch keine
Gefihrdung fiir den Umgang mit lebensfiahigen Menschen mit Be-
eintriachtigungen. Eine derartig motivierte Nicht-Implantation sollte

141

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Konfliktfille am Lebensanfang

auch nicht als einer eugenischen Mentalitit entspringend missdeutet
werden, da es hier um den mutmafllichen (unterstellten) Willen des
kranken Embryos geht.

Was die Wiirde und das Recht auf Wohlergehen der Mutter be-
trifft, so gilt: Die PGD ist in den genannten Fillen nicht nur ethisch
zuléssig, sondern sogar ethisch geboten, sofern es die Miitter wiin-
schen; denn jede Schwangerschaft stellt ein gesundheitliches Risiko
dar. Es ist medizinisch und ethisch darum unverantwortlich, Frauen
im Rahmen einer IvF-Behandlung wegen Unfruchtbarkeit ohne Ent-
scheidungsméglichkeit iiber Implantation oder Nicht-Implantation
einer Schwangerschaft auszusetzen, wenn die schwere Schidigung
des Kindes ein Sterbenlassen zuldssig macht.

Allerdings konnte argumentiert werden, dass eine PGD norma-
lerweise mit einem erhohten Verbrauch an Embryonen einhergeht
und damit deren Lebensschutz nicht ernst genug genommen wird.
Wer diese Position teilt, also davon ausgeht, frithe Embryonen seien
bereits menschliche Existenzen, wird fordern, moglichst wenige Ei-
zellen fiir eine PGD zu befruchten.

Manche genetischen Mutationen werden erst nach Jahren oder
Jahrzehnten wirksam wie bei der Chorea Huntington. Die genetische
Verinderung bewirkt den Ausbruch dieser todbringenden Krankheit
im Mittel zwischen dem 35. und 45. Lebensjahr. Andere Mutationen
fithren zu schweren Krankheiten wie der Mukoviszidose, die aber im
Durchschnitt mit einer stetig wachsenden Lebenserwartung abhingig
vom medizinischen Fortschritt einhergeht. Zudem ist bei manchen
genetischen Veranderungen zwar klar, dass sie Krankheiten oder Be-
eintrachtigungen auslosen werden, es ist aber nicht abzusehen, wie
der Schweregrad ausfallen wird. Dies gilt beispielsweise fiir die Epi-
dermolysis bullosa. Das davon betroffene Kind verstirbt oft in den
ersten Wochen nach der Geburt, weil die Hauterkrankung dhnlich
katastrophale Wirkungen zeigt wie starke Verbrennungen. Es gibt
aber auch Fille, in denen die betroffene Person mit dieser Krankheit
iiberleben kann, weil der Schweregrad nicht todlich ist.

Wer dem frithen Embryo Menschenwiirde zuerkennt, wird die
PGD in diesen Fillen, die nicht mehr mit der Analogie des Sterben-
lassens verbunden sind, fiir nicht zielfithrend halten. Wer dagegen
davon ausgeht, dass der frithe Embryo noch keine menschliche Per-
son ist, fiir den kann es gute Griinde geben, auf eine Implantation zu
verzichten: Paare haben nur die Moglichkeit, einige wenige Kinder
auf die Welt zu bringen. Man sollte es ihnen deshalb gestatten, mog-

142

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Praimplantationsdiagnostik

lichst Kindern das Leben zu ermdglichen, die nicht bereits von vorn-
herein von schweren Erkrankungen oder Beeintrichtigungen bedroht
sind, selbst wenn diese erst spiter im Leben erfahrbar werden.

In derartigen Fillen spielt es also im Unterschied zu den Fillen,
die analog zur passiven Sterbehilfe bzw. zum Sterbenlassen sind, eine
entscheidende Rolle, wie man den Status des friithen Embryos ver-
steht. Ist der frithe Embryo namlich noch keine menschliche Person,
gibt es im strengen Sinn keinen Triger einer Krankheit im Sinne
eines Subjekts, weshalb es eine moralisch verantwortete Option sein
kann, diesen Embryo nach einer PGD nicht zu implantieren, wenn er
genetische Verdnderungen hat, die schwere Krankheiten mit sich
bringen. Diese Entscheidung wire in gewisser Weise der Entschei-
dung vergleichbar, auf Kinder zu verzichten, wenn man bestimmte
genetische Risiken hat. Aber sie ersetzt dieses Nichtexistenzprinzip
fiir eigene Nachkommen durch eine Bereitschaft zu eigenen Nach-
kommen, wenn diese nicht schwer geschidigt sind.

Man konnte zudem in diesem Fall eine Analogie zur Praxis der
Pranataldiagnostik (PND) in Deutschland ziehen. Hier wird es den
Miittern freigestellt, selbst zu entscheiden, ob sie sich zumuten wol-
len, das von der genetischen Anderung betroffene Kind auszutragen.
Wer argumentiert, bei der Abtreibung nach PND handle es sich um
eine einmalige Konfliktsituation, die mit einer Nicht-Implantation
nach PGD nicht zu vergleichen sei, unterschligt, dass Miitter, die sich
der Belastung mit einer genetischen Disposition bewusst sind, eine
PND in den meisten Fillen genau deswegen durchfithren lassen. Sie
werden oft in der Hoffnung schwanger, dass sich die Angste nicht be-
wahrheiten. Vor diesem Hintergrund kann die PGD sehr wohl als an-
tizipierte Form einer derartigen Schwangerschaft verstanden werden.

Dagegen gibt es zumindest fiir diejenigen, die dem frithen Em-
bryo noch keinen Personenstatus zuerkennen, zwischen einer Nicht-
Implantation nach PGD und einer Abtreibung nach PND einen zen-
tralen Unterschied. Im ersten Fall wird es unterlassen, einen mensch-
lichen Embryo zu implantieren, der zu einer Person werden kann,
dem aber noch keine Menschenwiirde zukommt, sondern nur ein
fiir eine Giiterabwigung offener Schutz. Im anderen Fall wird ein
ungeborener Mensch, der ein menschliches »Antlitz« trigt, im Mut-
terleib getotet.

Allerdings gibt es einen weiteren Einwand gegen die Erlaubnis
der PGD fiir diese Fille. Danach sei die PGD in derartigen Féllen mo-
ralisch eigentlich zuléssig, aber dennoch miisse ein rechtliches Verbot

143

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Konfliktfille am Lebensanfang

der PGD gefordert werden. Die Begriindung hierfiir ist das Damm-
bruchargument. Vertreter dieser Position wollen durch ein solches
Verbot einen Dammbruch hin zu den Zielen einer PGD verhindern,
bei denen die PGD angewendet werden soll, um diejenigen Embryo-
nen aufzufinden, die besondere Eigenschaften haben.

Das Dammbruchargument nimmt dabei folgende Form an:

1. Grundsitzlich ist eine PGD zuldssig, wenn sie eingesetzt wird,
um Embryonen aufzufinden, die Erbverinderungen haben, die
sehr schwerwiegend sind.

2. Die Anwendung der PGD wird sich jedoch nicht auf derartige
Fille einschrinken lassen.

3. Die Anwendung der PGD wird dann auch fiir weniger schwer-
wiegende genetische Veridnderungen eingesetzt.

4. Die Anwendung der PGD wird letztlich auch dafiir verwendet
werden, um Embryonen aufzufinden, die besondere Eigenschaf-
ten haben und damit einer eugenischen und diskriminierenden
Mentalitdt Vorschub leisten.

Die entscheidende Frage lautet darum, ob das Dammbruchargument
stimmig ist, ob also diese eugenische Ausweitung und damit verbun-
den eine diskriminierende Mentalitit zu erwarten ist. Als Beleg fiir
das Dammbruchargument wird dabei manchmal angefiihrt, dass die
Prinataldiagnostik bereits dazu gefiihrt hat, dass Kinder abgetrieben
werden, die weniger schwerwiegende genetische Veranderungen in
sich tragen, z.B. die Disposition fiir eine Lippen-Kiefer-Gaumen-
spalte. Die PND lasst sich also nicht auf schwerwiegende Fille im
objektiv-medizinischen Sinn einschrinken. Man sollte also diesen
Fehler durch eine rechtliche Zulassigkeit der PGD nicht noch ver-
schlimmern.

Allerdings ist der Preis eines solchen Verbots sehr hoch: Man
muss namlich Eltern die Moglichkeit einer PGD verwehren, die trotz
der nach Pramisse 1 des Dammbrucharguments aufgrund ihrer gene-
tischen Veranlagung mit den damit verbundenen Risiken im Blick auf
die Nachkommen einen moralischen Anspruch auf eine PGD hitten.
Die Anspriiche dieser Eltern werden damit zugunsten einer Gemein-
wohliiberlegung preisgegeben, obwohl beispielsweise fiir ein An-
wachsen einer diskriminierenden Mentalitit jegliche empirische Hin-
weise fehlen. Dazu kommt: Wenn bestimmte Paare aufgrund ihrer
genetischen Disposition auf Kinder verzichten, beispielsweise weil

144

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Praimplantationsdiagnostik

sie Ubertrdger einer Mukoviszidosemutation sind, bedeutet dies auch
nicht, dass sie damit allen Menschen, die mit dieser Verdnderung ge-
boren werden, das Lebensrecht absprechen, sozusagen durch ihre
Entscheidung zurufen: »Thr seid unerwiinscht!« Vielmehr wollen sie
sich nur selbst nicht die Erfahrungen einer Elternschaft mit Kindern
zumuten, die von einer derartigen Veranlagung betroffen sind.

Doch gibt es dariiber hinaus noch einen weiteren Grund, warum
man dem Dammbruchargument nicht folgen sollte. Eine PGD setzt
eine IvF mit allen mit der IvF verbundenen gesundheitlichen Risiken
voraus. Warum sollten also Paare diese Diagnostik aus anderen als
aus schwerwiegenden Griinden in Anspruch nehmen wollen, wenn
der Erfolg nicht geplant werden kann?

Es lasst sich weiter fragen: Rechtfertigen Normabweichungen
eine PGD und eine Nicht-Implantation? Bei der Bewertung dieser
Konfliktsituation sind die Weichenstellungen einerseits individual-
ethisch sehr dhnlich wie bei der vorausgehenden Konstellation, an-
dererseits aber verstirkt sich die sozialethische Fragestellung, auf
welche Gesellschaft wir moglicherweise hinsteuern, wenn diese Indi-
kationen zulédssig wéren.

Individualethisch bleibt entscheidend, ob man die Uberzeugung
teilt, der frithe Embryo sei bereits eine menschliche Person, der
Menschenwiirde zukommt. In diesem Fall verurteilt die Nicht-Im-
plantation eines solchen Embryos diesen zum Tod und ist sittlich ver-
werflich. Teilt man diese Uberzeugung nicht, so hat das Selbstbestim-
mungsrecht der Mutter Vorrang vor einer Implantationspflicht, da
der Embryo nach dieser Position noch keine Person ist. Allerdings
lisst sich sozialethisch fragen, ob die gesellschaftlichen Auswirkun-
gen einer solchen Praxis unser Normengefiige, das ganz wesentlich
auf einer Nichtdiskriminierung von Menschen mit Normabweichun-
gen basiert, gefihrden. Darum ist die elterliche Selbstbestimmung
gegen ihre gesellschaftlichen Auswirkungen abzuwigen. Hille Haker
ist darum zuzustimmen, dass »ein ethisch gehaltvolles Konzept von
Elternschaft [und damit verbunden die Frage der Prdimplantations-
diagnostik] [...] als sozialethische zu diskutieren, und gerade nicht in
die Privatsphire individueller Entscheidungsfindung zu verbannen«”
ist.

Noch radikaler ist die Option, PGD zur Geschlechtsselektion und
zum Auffinden von bestimmten Anlagen zu verwenden. Wie bedeut-

7 Haker (2006), 274.

145

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Konfliktfille am Lebensanfang

sam die sozialethische Perspektive ist, zeigt besonders die Moglich-
keit, die PGD zu verwenden, um das Geschlecht der Embryonen zu
bestimmen, oder diese Diagnostik zu nutzen, um diejenigen Embryo-
nen zu entdecken, die besondere genetische Anlagen tragen. Hier ist
es wahrscheinlich, dass die PGD von Eltern eingesetzt wird, um sich
den Traum vom »idealen« Kind zumindest ansatzweise zu erfiillen.

Geht man davon aus, dass frithe Embryonen noch keine mensch-
lichen Personen sind, so verschiebt sich das Gewicht der ethischen
Bewertung auf die Frage, ob eine Gesellschaft ihren Mitgliedern frei-
stellen will, iiber das Geschlecht der Kinder und iiber bestimmte An-
lagen selbst zu entscheiden. Dies hat fundamentale Konsequenzen im
Verstindnis der Elternrolle: Diirfen Eltern unter verschiedenen ver-
fiigbaren Embryonen nach eigenem Gutdiinken auswihlen? Das zen-
trale Argument, ihnen diese Freiheit nicht einzuraumen, besteht in
der Sorge um das Wohl der kiinftigen Kinder, die durch eine derartige
Fremdbestimmung und Vorbestimmung in ihrer eigenen Selbst-
bestimmung verletzt sein konnten. Auch ist zu fragen, ob durch
dieses Auswihlen von Kindern mit bestimmten Eigenschaften die-
jenigen ohne diese Eigenschaften in ihren Lebensmdoglichkeiten Dis-
kriminierungen ausgesetzt sein konnten. Damit verbunden ist eine
Norminderung in einer derartigen Gesellschaft, die mehr und mehr
eine Qualititskontrolle am Lebensanfang einfordern konnte.

Aus sozialethischen Griinden, ndmlich der méglichen Verinde-
rung einer Gesellschaft hin zu einer solchen Qualititskontrolle be-
reits am Lebensanfang, gibt es ernst zu nehmende Griinde, die PGD
tiir diese Zielsetzungen nicht zuzulassen.

Ein besonders komplexer und schwieriger Fall soll abschliefSend
thematisiert werden. Im Vereinigten Konigreich und auch anderen
Lindern sind Fille dokumentiert, bei denen Eltern die Methoden der
PGD einsetzen, um fiir ein bereits geborenes beispielsweise leu-
kiamiekrankes Kind ein Geschwisterkind zu finden, das fiir das kranke
Kind aufgrund seiner Immunititsmuster als Knochenmarkspender in
Frage kommt. In dieser Fallkonstellation erhsht sich die Komplexitit,
da nicht nur die Frage nach der Menschenwiirde der nicht implantier-
ten oder abgetriebenen menschlichen Lebewesen zu berticksichtigen
ist, sondern auch die Menschenwiirde des kranken Kindes, des zu-
kiinftigen Kindes und der Mutter, dariiber hinaus aber auch Auswir-
kungen auf gesellschaftliche Entwicklungen.

Im Unterschied zur gerade besprochenen Ablehnung einer elter-
lichen Planung ihrer Kinder nach persoénlichen Wertmaf3stiben sind

146

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Praimplantationsdiagnostik

es nicht individuelle Kriterien, die eine Rolle spielen. Lassen sich me-
dizinische Griinde tatsichlich klar benennen, dann kann diese Form
der Anwendung der PGD nicht aus sich heraus als verwerflich gelten,
sofern man davon ausgeht, dass der frithe Embryo noch keine
menschliche Person ist. Andernfalls ist ein derartiges Verfahren nicht
zu rechtfertigen, selbst wenn dadurch einem geborenen Menschen
mit einer hohen Wahrscheinlichkeit das Leben gerettet wird.

Geht man davon aus, dass dem frithen Embryo noch kein Per-
sonenstatus zukommt, so bleibt dennoch die Frage, ob nicht das durch
PGD gefundene Geschwisterkind nach seiner Geburt fiir das kranke
Kind instrumentalisiert und so in seiner Wiirde verletzt wird. Bei-
spielsweise muss das Kleinkind bei einer Leukdamieerkrankung des
Geschwisterkinds eine Knochenmarkspende leisten. Jedoch liefSe sich
annehmen, dass das Kind mutmafllich bereit wire, dem kranken Ge-
schwisterkind zu helfen, sodass der Instrumentalisierungsvorwurf
ins Leere liefe. Zudem ist eine solche Spende bei Geschwisterkindern,
die ohne PGD zur Welt gekommen sind, zuldssig, ohne dass hier der
Instrumentalisierungsvorwurf eine entscheidende Rolle spielt. Nur
wenn der Grund fiir seine Existenz auch nach der Lebensrettungs-
mafinahme Hauptgrund bliebe, also das Kind nicht auch um seiner
selbst willen, sondern bloff um des Geschwisterkinds willen an-
genommen wire, dann miisste in der Tat eine Missachtung seiner
Menschenwiirde konstatiert werden. Dies sollte allerdings nicht der
Fall sein, sondern es ldsst sich vermuten, dass das Kind auch um sei-
ner selbst willen geliebt und angenommen wird.

Aber auch dann bleibt noch die Frage nach gesellschaftlichen
Auswirkungen zu bedenken. Da es sich in diesem konkreten Fall
nimlich eindeutig um eine Auswahl eines Embryos mit spezifischen
Immunititsmustern handelt, ist das tibliche Vorgehen in der Anwen-
dung der PGD umgekehrt: Es wird nicht nach Embryonen gesucht,
die eine bestimmte genetische Veranlagung nicht in sich tragen, son-
dern es sollen gerade Embryonen mit einer bestimmten genetischen
Veranlagung fiir die Implantation gefunden werden. Damit wird also
grundlegend die Blickrichtung der PGD verdndert: Es geht um das
Wohlergehen des Geschwisterkinds.

Aufgrund dieser Uberlegungen erscheint eine PGD mit dem Ziel,
ein lebensbedrohlich erkranktes Geschwisterkind zu retten, dann ver-
tretbar zu sein, wenn man davon ausgeht, dass der frithe Embryo
noch keine Person ist.

147

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Konfliktfille am Lebensanfang
3.2.3 Ergebnis

Wenn man die Einschitzung teilt, dass die IvF ethisch tolerierbar ist,
so kann auch die Praimplantationsdiagnostik bei bestimmten Zielset-
zungen gerechtfertigt werden. Sie kann selbst von denjenigen, die
frithe Embryonen fiir Personen halten, in den Fillen akzeptiert wer-
den, in denen die elterliche genetische Disposition (Translokationen
usw.) vermuten lédsst, dass die auf iiblichem Weg gezeugten Kinder
bei einer derartigen genetischen Verdnderung entweder im Mutter-
leib absterben oder kurz nach der Geburt versterben wiirden. Werden
namlich Kinder mit derartig schwerwiegenden genetischen Verinde-
rungen geboren, ist nach praktisch allen ethischen Ansétzen ein Ster-
benlassen zulédssig. Wiirde in diesen Féllen auf die Implantation eines
derartig genetisch verdnderten Embryos verzichtet, so liefSe sich dies
in analoger Weise als eine Therapiezielainderung hin zu einem Ster-
benlassen verstehen. Es miisste in solchen Fillen nur gewihrleistet
werden, dass die zur Diagnose entnommenen Zellen nicht selbst wie-
der zu Embryonen heranwachsen kionnen. Die PGD wire also im
Blastozystenstadium durchzufiihren.

Unter der Annahme, dass der friithe Embryo zwar schiitzenswert,
aber noch nicht als menschliche Person anzuerkennen ist, kann der
Einsatz der PGD dariiber hinaus auch in den Fillen gerechtfertigt
werden, in denen fiir die Eltern schwere Belastungen aufgrund einer
genetischen Indikation zu erwarten sind. Auch ldsst sich eine PGD
verteidigen, die dazu dient, Geschwisterkinder mit bestimmten Im-
munititsmustern aufzufinden. Dagegen legen Embryonenschutz und
auch normlogische Uberlegungen nahe, andere Fallkonstellationen
fiir eine PGD, beispielsweise die Geschlechtsselektion, als ethisch un-
zuléssig zu bewerten.

3.3 Leihmutterschaft'®

Verfahren der modernen Reproduktionsmedizin, wie die In-vitro-
Fertilisation (IvF), die Praimplantationsdiagnostik (PGD) oder die Sa-
menspende, werden nicht selten wegen ihrer »Kiinstlichkeit« kriti-
siert. Da die Leihmutterschaft immer eine IvF und eine Samenspende,

18 Nikolai Miinch hat wesentlich zu diesem Unterkapitel beigetragen. Vgl. Knoepff-
ler/Miinch (2018). Dort auch weitere Belege fiir die einzelnen Fallbeispiele.

148

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Leihmutterschaft

oft auch eine PGD voraussetzt, ist sie also diesen Einwinden aus-
gesetzt. Dariiber hinaus wirft die Leihmutterschaft aber mehrere wei-
tere, ethisch relevante Fragen auf: Darf eine Frau, etwas einfach ge-
sprochen, ihre Gebarmutter fiir neun Monate »vermieten«? Wird
damit nicht eine Grenze iiberschritten, insbesondere dann, wenn dies
gegen Geld geschieht? Zudem wird damit verbunden der Vorwurf
erhoben, die Wiirde der Frau wiirde in diesem Fall verletzt, da sie als
Austrigerin eines fremden Kindes instrumentalisiert und als Objekt
behandelt wiirde. Eine weitere Frage lautet: Wird durch eine Leih-
mutterschaft nicht die Mutterschaft sozusagen gespalten? Als Mutter
wurde bis vor dem Aufkommen der modernen Reproduktionsmedi-
zin diejenige Frau verstanden und anerkannt, welche das Kind aus-
getragen und geboren hat. Der familienrechtliche Grundsatz »Pater
semper incertus est, mater semper certa est [Der Vater ist immer un-
sicher, die Mutter ist immer sicher]« spiegelte wider, dass eine Frau,
bevor der Reproduktionsmedizin die Moglichkeit der Eizellspende
zur Verfiigung stand, tiberhaupt kein anderes Kind gebdren konnte
als ein genetisch eigenes. Viele der heute praktizierten Formen von
Leihmutterschaft heben den eben aufgefiihrten Rechtsgrundsatz auf.
Aufgrund der Eizellspende durch eine andere Frau trigt eine Frau ein
Kind aus, dessen genetische Mutter sie nicht ist und dessen soziale
Mutter sie nicht sein wird, obwohl sie mit dem Kind schwanger war
und es zur Welt brachte. Sie ist mit dem Kind eines anderen Paares
schwanger, dient also — buchstablich - als »Gebdrmutter«. Diese Si-
tuation von gespaltener Mutterschaft fithrt zu Konfliktsituationen,
von denen einige im Folgenden beschrieben werden.

3.3.1 Drei Fallbeispiele

Fall 1: Baby MY

Im Jahr 1985 schloss in New Jersey (USA) Mary Beth Whitehead,
eine Frau aus einfachen materiellen Verhiltnissen, einen Vertrag mit
William Stern, dessen Frau an Multipler Sklerose litt. Sterns Frau
firchtete, ihr Gesundheitszustand wiirde sich durch eine eigene
Schwangerschaft erheblich verschlechtern. Der Vertrag sah vor, dass

19 Vgl. Haberman, C.: Baby M and the Question of Surrogate Motherhood. In: New
York Times 23.03.2014 https://www.nytimes.com/2014/03/24/us/baby-m-and-the-
question-of-surrogate-motherhood.html?_r=0, zuletzt eingesehen: 23.04.2020.

149

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Konfliktfille am Lebensanfang

Frau Whitehead sich mit dem Sperma von Herrn Stern kiinstlich be-
fruchten lief3, das Kind austragen und nach der Geburt das Kind, wel-
ches als Baby M bekannt werden sollte, unter Verzicht auf ihre El-
ternrechte den Sterns iiberlassen sollte. Als Gegenleistung waren
vertraglich 10.000 US-Dollar fiir die Leihmutter vorgesehen. Kurz
nach der Geburt aber entschied sich Frau Whitehead, auf das Geld
zu verzichten, da sie das geborene Madchen behalten wollte. William
Stern verklagte sie daraufhin. Damit musste sich zum ersten Mal ein
US-Gericht mit den rechtlichen Fragen eines Leihmutterschaftsver-
trages befassen. Der New Jersey Supreme Court erklidrte 1988 den
Leihmutterschaftsvertrag und die vorgesehene Zahlung fiir sitten-
widrig, illegal und in gewisser Hinsicht frauenfeindlich.?’ Ungeachtet
dessen, sprachen sie den wohlhabenden Sterns das Sorgerecht fiir
Baby M zu, weil dies im Sinne des Wohlergehen des Kindes sei.

Fall 2: Baby Gammy?®

Im Jahr 2014 erregte der Fall der 21-jahrigen thailindischen Leih-
mutter Pattaramon Chanbua und ihres an Down-Syndrom erkrank-
ten Jungen Gammy weltweites Aufsehen. Die genauen Abliufe mo-
gen im Wirrwarr von Behauptungen und Gegenbehauptungen der
beteiligten Personen nicht mehr im Detail zu rekonstruieren sein.
Klar jedenfalls ist, dass Chanbua iiber die Vermittlung einer Agentur
einen Leihmutterschaftsvertrag mit dem australischen Ehepaar Wen-
dy und David Farnell, die auf natiirlichem Weg kein eigenes Kind
haben konnten, einging. Es kam zu einer Zwillings-Schwangerschaft,
die mit einer Eizellspende und dem Sperma von Herrn Farnell durch
kiinstliche Befruchtung herbeigefiihrt wurde. Spit in dieser Schwan-
gerschaft stellte sich heraus, dass der Junge an Trisomie 21 und einem
Herzfehler litt. Er wurde mit seiner gesunden Schwester Pipah ge-
boren, die nach der Geburt von den Farnells mit nach Australien ge-
nommen wurde, wihrend sie Gammy bei seiner Leihmutter in Thai-
land lielen. Frau Chanbua gab an, dass sie sich aufgrund ihrer
religiosen Uberzeugungen einer von den Farnells geforderten Spit-
abtreibung, die in Thailand ohnehin illegal gewesen wire, widersetzt
hitte. Das australische Ehepaar widersprach dieser Darstellung. Die
Leihmutter habe darauf bestanden, den Jungen zu behalten, und habe

2 Mittlerweile ist die Lethmutterschaft in den USA je nach Bundesstaat unterschied-
lich geregelt.
2 Vgl. Whittaker (2016), 113, 122£.

150

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Leihmutterschaft

gedroht andernfalls die Polizei einzuschalten, um auch zu verhindern,
dass die Zwillingsschwester Pipah mit den »Wunscheltern« nach Aus-
tralien konne. Nachdem 6ffentlich bekannt wurde, dass David Farnell
in Australien wegen sexueller Beldstigung von Kindern verurteilt
worden war, versuchte Chanbua auf rechtlichem Wege das Sorgerecht
fiir Pipah zu erlangen. Ein australisches Gericht lehnte dies jedoch
2016 ab, weil nur ein sehr geringes Risiko bestiinde, dass Pipah durch
ihren Vater missbraucht werden konne. Allerdings verbot das Ge-
richt, dass David Farnell allein mit dem Kind sei. Auch fiir die Be-
hauptung, dass die Farnells Gammy in Thailand zuriickgelassen hit-
ten, sah das Gericht keine ausreichenden Belege. Gammy lebt
weiterhin bei seiner Leihmutter Chanbua in Thailand. Auch in Re-
aktion auf diesen Fall hat Thailand 2015 die kommerzielle Leihmut-
terschaft fiir auslindliche Paare verboten. Berichten zufolge wichen
die Leihmutterschaftsagenturen, die bisher in Thailand titig waren,
daraufhin ins benachbarte Kambodscha aus, wo eine gesetzliche Re-
gelung zur Leihmutterschaft bislang fehlt.2

Lall 3: Altruistische Leihmutterschaft in Grofibritannien®

Natalie Smith kann aufgrund einer angeborenen Krankheit auf na-
tiirlichem Wege keine Kinder bekommen. Sie wandte sich zusammen
mit ihrem Ehemann trotz anfinglicher Skepsis an »Surrogacy UK«
(SUK), einer Non-Profit-Organisation, die Veranstaltungen organi-
siert, auf denen »Wunscheltern« und potenzielle Leihmiitter in Kon-
takt kommen konnen. Kommerzielle Leihmutterschaft ist in Grof3-
britannien ebenso verboten wie Agenturen, die fiir Leihmutterschaft
werben. Auf einer Veranstaltung von SUK lernten die Smiths Jenny
French kennen, eine 28-jihrige, verheiratete Krankenschwester, titig
auf einer Hospiz-Station und Mutter von drei Kindern. Sie verstan-
den sich auf Anhieb blendend und French bot bald darauf an, sich als
Leihmutter zur Verfiigung zu stellen — die Regeln von SUK sehen
vor, dass die Leihmutter in spe dies von sich aus anbieten muss, eben-
so wie eine weitere, darauffolgende dreimonatige »Kennenlernpha-

2 Vgl. Haaij, S. (2016): Cambodia proves fertile ground for foreign surrogacy after
Thailand ban. In: The Guardian, 19.08.2016 https://www.theguardian.com/global-
development/2016/aug/19/cambodia-foreign-surrogacy-thailand-ban, zuletzt einge-
sehen: 24.04.2020.

2 Vgl. Gardiner, B. (2015): The kindness of strangers: should surrogates get paid? In:
The Guardian, 21.11.2015 https://www.theguardian.com/lifeandstyle/2015/nov/21/
surrogacy-in-the-uk, zuletzt eingesehen: 24.04.2020.

151

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Konfliktfille am Lebensanfang

se«. Frenchs Motivation, sich als Leihmutter anzubieten, war ihren
Angaben zufolge eine altruistische, die von personlicher Erfahrung
gespeist war: Bevor sie ihre drei Kinder gebar, dauerte es mehrere
Jahre, inklusive zweier Fehlgeburten und misslungener Versuche der
kiinstlichen Befruchtung. Nachdem sich die beiden Familien einige
Monate kannten, setzten sie eine Leihmutterschafts-Vereinbarung
auf, in denen Punkte festgehalten wurden, beispielsweise auch unter
welchen Umstidnden eine Abtreibung in Betracht zu ziehen wire. Zu-
dem wurde vereinbart, welche Ausgaben French von den »Wunsch-
eltern« erstattet werden, z.B. der entstandene Einkommensverlust,
Umstandskleidung, medizinische Ausgaben, insgesamt etwa 10.000
bis 15.000 Pfund. Diese Vereinbarung aber war rechtlich nicht bin-
dend. Vor dem Gesetz waren zunichst die Leihmutter French und ihr
Ehemann Eltern der nach einer kiinstlichen Befruchtung mit Em-
bryonen, die von Natalie Smith und ihrem Ehemann stammten, ge-
borenen Zwillinge; das gesetzliche Sorgerecht wurde auf Antrag
Wochen nach der Geburt an Natalie Smith und ihren Ehemann iiber-
tragen. Wihrend der Schwangerschaft, nach der Geburt und bis heute
stehen die Wunscheltern in engem Kontakt mit der Leihmutter und
ihrer Familie. French unterhilt eine enge Beziehung zu den beiden
Midchen, die sie ausgetragen hat, sie sind fiir sie wie Nichten. Alle
Beteiligten sind bis heute dankbar, wie alles gelaufen ist.

Diese drei unterschiedlich gelagerten Fallbeispiele verdeutlichen,
welche komplexen ethischen Fragen sich in Zusammenhang mit der
Leihmutterschaft stellen. Implizieren Leihmutterschaftsvereinbarun-
gen eine Herabsetzung oder gar eine Wiirdeverletzung der jeweiligen
Leihmutter — wie es im Richterspruch zum Fall Baby M anklang? Ist
dies auch bei altruistisch motivierten und entsprechend persénlich
eng gestalteten Leihmutterschaften (Fall 3) zu konstatieren? Werden
Leihmiitter prinzipiell von materiell besser Gestellten ausgebeutet?
Oder ist dies nur bei kommerziellen Leihmutterschaftsvertragen oder
bei bestimmten Ausgestaltungen dieser Vertrige der Fall? Ist durch
Fille von »gespaltener Mutterschaft« das Kindeswohl gefihrdet — wie
der deutsche Gesetzgeber in seinem Verbot der Leihmutterschaft
unterstellt —, oder wird das Kind selbst zu einer »Handelsware degra-
diert«?*, wie das OLG Hamm meint? Sollte Leihmutterschaft iiber-
haupt als Vertragsverhiltnis betrachtet und dementsprechend aus-
gestaltet werden? Oder wiirde aus gegensitzlicher Perspektive ein

2 In: NJW (1985), 2205f.

152

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Leihmutterschaft

Verbot der Leihmutterschaft die reproduktive Freiheit von Paaren
oder die Vertragsfreiheit der Leihmutter in ungerechtfertigter Weise
einschrinken?

3.3.2 Terminologische Vorklarungen

Es lassen sich vier Aspekte von Mutterschaft differenzieren, die bei
einer >traditionellen< Mutterschaft alle fiir dieselbe Frau gelten:?

1. Die genetische Mutter ist diejenige, von der das Kind genetisch
abstammt. Sie wird mit dem Sperma des Vaters befruchtet oder
spendet ihre Eizellen.

2. Die austragende Mutter ist mit dem Kind schwanger und bringt
es mit der Geburt zur Welt.

3. Die soziale Mutter lebt mit dem Kind zusammen und tragt Sorge
fiir seine Erziehung.

4. Die rechtliche Mutter hat das Sorgerecht fiir das Kind inne.

In der Leihmutterschaft dagegen werden diese vier Elemente der
Mutterschaft nicht mehr von einer Frau realisiert. Die Leihmutter
trigt zwar das Kind aus, sie wird aber nicht die soziale Mutter des
Kindes, das sie zur Welt gebracht hat. Dabei lassen sich zwei Typen
von Leihmutterschaft unterscheiden, je nachdem, ob die Leihmutter
neben der austragenden Mutterschaft auch die Rolle der genetischen
Mutter inne hat: Bei der »klassischen« Form der Leihmutterschaft
wird die Leihmutter kiinstlich mit dem Sperma des zukiinftigen so-
zialen Vaters befruchtet. Die Leihmutter ist so auch die genetische
Mutter des Kindes. Wie weit verbreitet diese Form der Leihmutter-
schaft ist, ldsst sich schwierig abschitzen; verléssliche Daten oder Er-
hebungen existieren nicht. Die zweite Form der Leihmutterschaft be-
steht darin, dass die Leihmutter nicht die genetische Mutter ist. In
diesem Fall wird ein per IvF gezeugter Embryo eingepflanzt. Dieser
Embryo kann jeweils mit Eizellen bzw. Sperma der zukiinftigen so-
zialen Mutter bzw. des zukiinftigen sozialen Vaters gezeugt worden
sein. Sowohl die Eizelle als auch das Sperma kénnen aber auch von
einer Spenderin bzw. einem Spender stammen, so dass neben der
klassischen Leihmutterschaft vier weitere Formen der Leihmutter-

% Zum Folgenden vgl. Bleisch (2012).

153

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Konfliktfille am Lebensanfang

schaft denkbar sind, bei der die Leihmutter nur austrigt, aber gene-
tisch nicht mit dem Kind verwandt ist.

1. Die sozialen Eltern sind auch die genetischen Eltern, die Leih-
mutter tragt nur aus.

2. Der soziale Vater ist zugleich auch der genetische Vater, die ge-
netische Mutter dagegen ist eine Eizellspenderin.

3. Die soziale Mutter ist auch die genetische Mutter, der soziale
Vater aber nicht der genetische Vater.

4. Weder die soziale Mutter noch der soziale Vater sind genetisch
mit dem Kind verwandt (sondern eine Eizellspenderin und ein
Samenspender).

Weiterhin zu differenzieren ist, ob einer Leihmutterschaft eine medi-
zinische Indikation unterliegt, d.h. ob es der intendierten sozialen
Mutter aus objektiven medizinischen Griinden physisch nicht mog-
lich ist, ein Kind selbst auszutragen, oder ob dies nicht der Fall ist.
Nach Berichten aus den USA steigt die Nachfrage nach Leihmutter-
schaften ohne medizinische Indikation (»social surrogacy«).?* Auch
der oben beschriebene Fall von Baby M stellt hinsichtlich der medizi-
nischen Indikation einen Grenzfall dar. Dort litt die spitere soziale
Mutter unter Multipler Sklerose (MS) und befiirchtete, durch eine
eigene Schwangerschaft konne sich ihr Gesundheitszustand ver-
schlechtern. Bis in die 50er Jahre rieten Mediziner an MS erkrankten
Frauen von einer Schwangerschaft ab. Allerdings war dies 1984 nicht
mehr Stand der Forschung.

Nicht nur ist umstritten, ob die Leihmutterschaft nur aufgrund
bestimmter Indikationen zuginglich sein sollte, sondern auch, wel-
chem Personenkreis sie, gesetzt sie sei grundsitzlich zulissig, offen-
stehen sollte. Wihrend sie fiir heterosexuelle Paare in Frage kommt,
wenn es ihnen auf »natiirlichem Wege« nicht méglich ist, ein Kind zu
zeugen, ist sie fiir homosexuelle minnliche Paare neben einer Adop-
tion die einzige Moglichkeit, ein Kind zu bekommen, und der einzige
Weg zu einem Kind, das zumindest von einem der beiden Viter auch
genetisch abstammt.

Auch Alleinstehende kénnen den Wunsch hegen und die Not-
wendigkeit sehen, eine Leihmutterschaft in Anspruch zu nehmen.
Wihrend es Stimmen gibt, die hier schnell mit dem Verweis auf das

2% Vgl. Lewin (2014).

154

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Leihmutterschaft

Kindeswohl ablehnen, muss gefragt werden, ob es nicht Alleinste-
hende gibt, die dies benachteiligen konnte. Wie die obigen Fallbeispie-
le zeigen, ist ein breites Spektrum an Fallkonstellationen moglich und
es ist schwierig, absolute Voraussagen iiber das vermeintliche Kindes-
wohl zu treffen, zumal das Vorhandensein eines »klassischen« Bezie-
hungsumfelds kein Garant dafiir ist, dass das Kind spiter gliicklich
wird.

3.3.3 Bewertung der Fallkonstellationen

Medizinethiken in religiéser und naturrechtlicher Tradition lehnen
alle Formen der Leihmutterschaft als unzuldssig ab, wenn die sozialen
Eltern nicht auch die genetischen Eltern sind. Auch wiirden manche
Vertreter dieser Tradition sogar grundsitzlich die Leihmutterschaft
als unnatiirlich ablehnen, beispielsweise das romisch-katholische
Lehramt, das bereits die Voraussetzung, namlich die IvE, als unnatiir-
lich verurteilt.?” Das Lehramt wiirde bestreiten, dass es ein Recht zur
Weitergabe eigener Gene gibt.

Dagegen lisst sich jedoch, selbst wenn man in diesem naturrecht-
lichen Paradigma verbleibt, argumentieren, dass der Wunsch nach
eigenen Kindern zutiefst in die menschliche Natur eingewoben ist.
Bereits fritheste Menschheitstiberlieferungen wie die Abrahams-
geschichte, aber ebenso eine Fiille von Mirchen thematisieren den
Whunsch nach eigenen Kindern. Allerdings stellt sich dann die Frage:
Inwiefern ist es berechtigt, nur denjenigen an einer Leihmutterschaft
beteiligten Personen, die eine genetische Verbindung mit dem kiinf-
tigen Kind haben, ein starkes Recht zu unterstellen, und andererseits
die auch vorhandene Intention zur Erziehung des zukiinftigen Kin-
des, die auch bei einer sWunschmutter« vorhanden ist, deren Eizellen
nicht »benutzt« werden, in den ethischen Uberlegungen unberiick-
sichtigt zu lassen? Es ist ja die ungewollte Kinderlosigkeit und ihr
Leiden daran, welches in der iiberwiegenden Zahl der Fille zu einer
Leihmutterschaft motiviert. Von daher kénnte man sagen, dass sich
selbst aus der Naturrechtsethik kein grundsitzliches Verbot einer
Leihmutterschaft ergeben muss, wenn man hier vermeidet, einen
biologischen mit einem anthropologischen Naturbegriff gleichzu-
setzen.

7 Vgl.3.2.1.

155

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Konfliktfille am Lebensanfang

Wenn man von mit der Menschenwiirde verbundenen Selbst-
bestimmungsrechten im Sinn der Integrativen Medizinethik ausgeht,
scheint es auf den ersten Blick nur Griinde zu geben, die Leihmutter-
schaft in allen Konstellationen zuzulassen, wenn die Freiheit der
Leihmutter gewihrleistet ist. Einerseits wird die reproduktive Frei-
heit der Eltern beriicksichtigt, andererseits wird auch das Selbst-
bestimmungsrecht der Leihmutter {iber den eigenen Korper respek-
tiert.

Was die sozialen Eltern angeht, so konnte man die technologische
Entwicklung im Bereich der Fortpflanzungsmedizin als eine stetige
Ausweitung reproduktiver Freiheit deuten. Sie erdffnet im Bereich
der Fortpflanzung neue Optionen und vergréflert so den Spielraum
mdglicher reproduktiver Entscheidungen.

Allerdings hat die Integrative Medizinethik in ihrer sozialethi-
schen Dimension immer auch ordnungsethische Fragen im Blick. Sie
versteht das Konzept der reproduktiven Autonomie nicht nur als rein
individuelles Abwehrrecht gegen staatliche Eingriffe, sondern be-
denkt auch psychische und soziale Folgen, die moglicherweise fiir
eine Einschrankung reproduktionsmedizinischer Verfahren sprechen
kénnten. Gerade im Bereich von Fortpflanzung, Paarbeziehungen,
Eltern-Kinder-Verhiltnissen und dhnlich gelagerten Bereichen wird
nimlich eine rein auf individuelle Rechte abstellende ethische Be-
wertung dem nicht gerecht, dass auch der Status der Elternschaft,
Fragen von Fiirsorge und Verantwortung, die korperliche Integritit
der Leihmiitter, aber auch grundsitzliche gesellschaftliche Fragen,
welche Familienformen Gesellschaften fiir zuléssig halten, von gro-
Ber Bedeutung sind.

So ldsst sich zusammenfassend sagen, dass das Konzept von re-
produktiver Autonomie erginzt werden muss. Die Perspektive des
zukiinftigen Kindes ist ebenso zu beriicksichtigen wie jegliche kultu-
rellen, sozialen und familiiren Kontexte. Unbestritten ist, dass ein
Kinderwunsch existentielle Bedeutung fiir die Betroffenen hat, wes-
wegen ohne schwerwiegende ethische Griinde der reproduktiven Au-
tonomie der beteiligten Personen Rechnung zu tragen ist. Allerdings
erschopft sich die reproduktive Autonomie nicht in einer indivi-
duellen Wahlfreiheit, sondern sie bezieht ihre Bedeutung auch aus
dem moralischen Stellenwert von interpersonalen Beziehungen und
Eltern-Kind-Verhiltnissen.

Aus der Perspektive der kiinftigen Kinder — so wird oftmals gel-
tend gemacht — sollte Leihmutterschaft aufgrund des Schutzes des

156

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Leihmutterschaft

Kindeswohls prinzipiell untersagt werden. So steht etwa hinter dem
gesetzlichen Verbot der Eizellspende und der Leihmutterschaft in
Deutschland die Vermutung, dass eine »gespaltene Mutterschaftc,
wie sie mit den beiden genannten Praktiken einhergeht, das Kindes-
wohl gefihrde.?® Befiirchtet werden eine (auch moglicherweise unbe-
wusste) negative Einstellung der Leihmutter, die die Entwicklung des
Embryos storen konnte, und Probleme zwischen der austragenden
und sozialen Mutter nach der Geburt, die sich negativ auf das Kind
auswirken kénnten. Zudem konnte die Identitdtsfindung des Kindes
durch die gespaltene Mutterschaft beeintrichtigt sein. Allerdings gibt
es fiir die Befiirchtungen, das Kindeswohl konne gefihrdet sein —und
das gilt fiir alle Kinder, die mithilfe kiinstlicher Reproduktionstech-
nologien gezeugt wurden —, keine stichhaltigen empirischen Belege.
Beziiglich der Leihmutterschaft zeigen die vorliegenden Studien kei-
nerlei Hinweise darauf, dass das Wohlergehen von Kindern, die im
Rahmen einer Leihmutterschaft zur Welt kamen, signifikant von
dem »natiirlich« gezeugter und geborener Kinder abweicht.? Ein
prinzipielles Verbot der Leihmutterschaft lasst sich aufgrund einer
Gefdhrdung des Kindeswohls also ethisch nicht rechtfertigen.

Als Argument gegen Leihmutterschaft wird zudem angefiihrt,
sie verletze das betroffene Kind in seiner Menschenwiirde. Dieser
Einwand bezieht sich in aller Regel auf den Umstand, dass im Rah-
men der Leihmutterschaft das Kind von der austragenden Mutter an
die sozialen Eltern iibergeben wird. Der Einwand lautet hier, dass das
Kind zu einer Ware gemacht und damit in seiner Wiirde verletzt wer-
de. Als Argument gegen Leihmutterschaft per se kann dies nicht
iiberzeugen, man denke etwa an das oben beschriebene dritte Fall-
beispiel einer altruistischen Leihmutterschaft. Aber selbst im Falle
einer kommerziellen Leihmutterschaft (die ersten beiden Fallbei-
spiele) ist die Rede von einer Menschenwiirdeverletzung des Kindes,
namlich dass das Kind zum blofSen Objekt eines Verkaufsgeschiftes
in Analogie zum Sklavenhandel degradiert werde, schlicht falsch. Die
Aussage: »Hier herrscht die kalte Logik des Warenhandels. Men-
schenhandel mit Kindern, die gegen Bezahlung an Bestell-Eltern
abgegeben werden, erinnern an Zustinde der Sklaverei wie vor
200 Jahren«®, enthilt zwei schwere systematische Fehler: Weder sind

2 Vgl. Hornle (2013). Vgl. auch Eberbach (2020).
2 Vgl. den systematischen Uberblick: Soderstrém-Anttila et al. (2016).
30 Kummer (2016).

157

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Konfliktfille am Lebensanfang

Kinder, egal wer sie austrigt, nach dem Rechtsstatus der entsprechen-
den Staaten jemals Sklaven, noch wird die Leihmutter fiir das Kind
bezahlt, sondern fiir ihre Dienstleistung, das Kind auszutragen. Zu-
dem wire es vollkommen verfehlt, Elternrechte mit Eigentumsrech-
ten zu verwechseln. Es lasst sich damit aus der ethischen Perspektive
des Kindes kein prinzipielles Verbot der Leihmutterschaft rechtfer-
tigen, auch wenn umgekehrt kein Anspruch auf eine derartige Zeu-
gung abgeleitet werden kann.

Wie aber steht es mit dem Vorwurf, die Leihmutterschaft verlet-
ze die Wiirde der Leihmutter? Wenn Frauen zur Leihmutterschaft
gezwungen werden, dann ist dieser Vorwurf korrekt. So hat es auch
unter Rekurs auf das Kantische Instrumentalisierungsverbot bereits
der Warnock Report festgehalten.

Doch das eigentliche ethische Problem ist nicht der klare Fall,
dass Frauen dazu gezwungen werden, sondern wenn sie dies freiwillig
tun. Warum darf eine Frau ihre Arbeitskraft als Raumpflegerin »ver-
kaufen«, nicht jedoch ihren Kérper fiir eine Leihmutterschaft zur
Verfiigung stellen? Nun kann man einwenden, die Tatigkeit einer
Raumpflegerin sei mit der einer Leihmutter nicht zu vergleichen, da
bei einer Schwangerschaft eine enge und intime Beziehung mit dem
auszutragenden Kind besteht. Die hier ungleich hohere Gefahr einer
Beeintriachtigung der korperlichen Integritit nahrt den Verdacht
einer unzuldssigen Instrumentalisierung der Leihmutter — dhnlich
wie im Falle von Prostitution oder Organspenden und damit ihrer
Wiirde.? Dagegen liefSe sich unter Voraussetzung ihrer Freiwilligkeit
jedoch einwenden, dass sie in allen genannten Fillen aus freien Stii-
cken das Risiko auf sich nimmt. Unter Beriicksichtigung der Bedeu-
tung korperlicher Integritit ist gemédfs dem Menschenwiirdeverstind-
nis der Integrativen Medizinethik nicht von einer Verletzung der
Wiirde der Leihmutter durch die Leihmutterschaft per se auszu-
gehen, sofern eine qualifizierte Zustimmung der Leihmutter vorliegt,
d.h. ihre Selbstbestimmung gewahrt bleibt.

Problematisch kénnen allerdings in diesem Zusammenhang Ver-
trige sein, die das Recht der Leihmutter, selbstbestimmt tiber Eingrif-
fe in ihren Kérper zu entscheiden, einschrinken (z. B. hinsichtlich von
Abtreibungen, Fruchtwasserpunktion usw.). Weiterhin problema-
tisch konnen Umstinde sein, die verhindern, dass die Voraussetzun-

3 Vgl. Warnock Report (1984), Nr. 8.17.
2 Vgl. Bleisch (2015), 329f.

158

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Leihmutterschaft

gen fiir eine qualifizierte Zustimmung der Leihmutter gegeben sind.
So muss die Leihmutter zuvor zutreffend und umfassend iiber die
medizinischen Behandlungen, damit verbundene Risiken und andere
Regelungen und Vereinbarungen unterrichtet und aufgeklirt wer-
den; ihre Zustimmung muss freiwillig unter Abwesenheit von dufle-
rem Druck oder Zwang erfolgen; und nicht zuletzt muss die Leih-
mutter auch zustimmungsfihig sein. Wihrend dies in der Praxis in
westlichen Industrieldndern wie den USA oder Grofsbritannien kein
strukturelles Problem sein mag, legen die wenigen empirischen Da-
ten iiber Leihmutterschaften in Entwicklungs- und Schwellenlindern
ein anderes Bild nahe. Zumindest in Indien scheinen Leihmiittern die
Vertrige, die ihre Rechte und Pflichten festlegen, zum Teil nur in
englischer Sprache vorgelegt zu werden. Viele Leihmiitter konnen
aber zu wenig Englisch. Zudem sind — je nach Region — annihernd
die Hilfte der indischen Leihmiitter Analphabeten, weswegen sie,
was die Vertragsinhalte angeht, auf miindliche Mitteilungen von
Arzten oder Leihmiitteragenturen angewiesen sind, was oft zu einem
inaddquaten Informationsstand der Leihmiitter zu fithren scheint.
Insofern scheint es zumindest in der internationalen Praxis der Leih-
mutterschaft eine nicht zu vernachlissigende Zahl von Fillen zu ge-
ben, in denen die Vorbedingungen fiir eine qualifizierte Zustimmung
der Leihmutter nicht gegeben sind und daher ihr Recht auf Selbst-
bestimmung nicht sinnvoll ausgeiibt werden kann.

Dazu kommt ein Argument aus dem Hippokratischen Ethos, das
in fast allen medizinethischen Ansitzen berticksichtigt wird, namlich
das Nichtschadensprinzip. Diirfen sich Arztinnen und Arzte an
Handlungen beteiligen, die fiir die betreffenden Personen, hier die
Leihmiitter, ein nicht unerhebliches Risiko bedeuten, aber diesen kei-
nen medizinischen Nutzen bringen? Jede Schwangerschaft birgt Risi-
ken. Das stellt kein ethisches Problem dar, wenn die werdenden Miit-
ter auch das Kind grofiziehen wollen. Auch diirfte es kein Problem
darstellen, wenn jemand aus altruistischen Motiven, beispielsweise
eine Frau fiir ihre Schwester das Kind austrigt. Im Fall der kommer-
ziellen Leihmutterschaft riskiert jedoch ein »fremder« Mensch seine
Gesundheit. Hier stellt sich einerseits die klassische ethische Frage
einer Giliterabwigung (Geld fiir personliche Entfaltungsmoglichkei-
ten versus Gesundheitsrisiken), andererseits die ordnungsethische
Frage: Verfestigen Leihmutterschaften Ausbeutungsverhiltnisse,
wenn arme Frauen ihren Korper fiir eine Leihmutterschaft verkau-
fen, um so die eigene Armut zu lindern? Dann wiirde die Zulassigkeit

159

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Konfliktfille am Lebensanfang

der Leihmutterschaft dazu fiihren, dass Notsituationen ausgeniitzt
werden, statt dass Rahmenbedingungen geschaffen werden, sodass
sich niemand aufgrund seiner Situation »gezwungen« fiihlen kénnte,
Leihmutter zu werden.

Sofern man zu dem Schluss kommt, dass in Fillen, in denen eine
Leihmutter unter existenziell bedrohender Armut leidet, dies (auch)
in Verletzungen ihrer Menschenwiirde und ihrer Grundrechte seinen
Ursprung hat, kann man zu dem Urteil kommen, dass hier die Vor-
bedingungen fiir eine qualifizierte Zustimmung nicht gegeben sind.
Von diesem Standpunkt aus wiirde diese Leihmutter zwar nicht durch
die Leihmutterschaft an sich in ihrer Wiirde verletzt, aber von den
betreffenden Agenturen und »Wunscheltern« zumindest ausgebeu-
tet, insofern sie die vulnerable Situation der Leihmutter zu ihrem
Vorteil ausnutzen.

Unter der Annahme einer qualifizierten Zustimmung der Leih-
mutter bleibt die Frage, unter welchen Umstinden das Nichtschaden-
sprinzip verletzt wird. Hiangt dies davon ab, wieviel Geld der Leih-
mutter bezahlt wird? Die Gefahr einer zu geringen Bezahlung der
Leihmiitter in finanzieller Hinsicht ist bei internationalen Leihmut-
terschaften, die in Lindern wie Indien, Thailand oder der Ukraine
stattfinden, relativ hoch. Es scheint plausibel, davon auszugehen, dass
unter Berufung auf die Menschenwiirde bestimmte Mindeststan-
dards einzuhalten sind und dartiber hinaus zumindest auch in an-
gemessener Weise »lokale« Standards beachtet werden. Ein solcher
Mindeststandard an angemessenen Arbeitsbedingungen scheint zu-
mindest in einigen Fallen in Indien nicht gegeben zu sein, wenn Leih-
miitter sich auch aus Angst vor sozialer Stigmatisierung eigens an-
gemietete Wohnungen teilen miissen, denen etwa eine annehmbare
sanitire Grundausstattung fehlt. Insofern scheint es bei internatio-
nalen Leihmutterschaftsvereinbarungen durchaus Fille zu geben, bei
denen man berechtigterweise von einer ethisch bedenklichen, zu ge-
ringen Entlohnung der Leihmiitter im hier angelegten Begriffs-
verstindnis sprechen kann.

Darum diirfte das sozialethische Argument zumindest gegen die
kommerzielle Leihmutterschaft am meisten Gewicht haben, das Mi-
chael Sandel,3® wenn auch nicht nur im Blick auf die Leihmutter-
schaft, ausgefiihrt hat und das auch von Medizinethikern religioser
und naturrechtlicher Provenienz formuliert wird: Sollte man wirklich

% Vgl. Sandel (2012).

160

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Leihmutterschaft

seinen Korper gegen Geld vermieten diirfen? Sollte es nicht Bereiche
geben, die dem Kommerz entzogen bleiben? Verdinglichen wir da-
durch nicht soziale Praxen, deren Fluchtpunkt in der Regel ein gelin-
gendes Selbst- und Weltverhiltnis sein sollte? Zerstéren wir dadurch
nicht zentrale Lebensvollziige und verhindern so das gute Leben in
einer Gemeinschaft, da so nach und nach alles kauflich wird und da-
mit alles der Logik des Markts unterworfen wird? Den Varianten
dieses vor allem in der angelsidchsischen Diskussion vorgetragenen
Arguments ist gemein, dass sich die Kritik hier darauf richtet, dass
Marktmechanismen — deren Legitimitit nicht grundsitzlich in Zwei-
fel gezogen wird — auf soziale Praxen iibergreifen, die urspriinglich an
anderen, den Marktmechanismen inkompatiblen Werten orientiert
waren; dadurch gerieten diese den sozialen Praxen inhirenten Werte
ins Hintertreffen, wodurch sich auch die Praxis selbst verindern und
»verarmen« wiirde.

Normen, die bisher die Sphire von Familie und Fortpflanzung
prigten, wiirden so durch unpersonliche, versachlichte, letztendlich
instrumentelle und lediglich das Eigeninteresse vermittelnde Markt-
beziehungen abgeldst. Das driicke eine unangemessene und entwer-
tende Beziehung zur Leihmutter aus, die dadurch wirklich auf ihre
buchstibliche Rolle als »Gebarmutter« reduziert werde.**

Die Integrative Medizinethik nimmt gerade aufgrund ihrer ord-
nungsethischen Dimension dieses Argument sehr ernst. Gerade die
ersten beiden Fallbeispiele zeigen die Problematik eines solchen
Marktverhaltens und deuten gesellschaftliche Verwerfungen an. Da-
rum sollten Leihmutterschaften nicht als Dienstleitungs- oder Ar-
beitsverhiltnis verstanden und dementsprechend geregelt werden,
sondern als personliches Beziehungsgeschehen. Unter einer solchen
personlichen Beziehung wird »eine nahe Beziehung zwischen Men-
schen« verstanden, »die sich nicht nur als Vertragspartner oder auf-
grund einer bestimmten Rolle, die sie fiireinander einzunehmen in
der Lage sind, sondern auch als Personen schitzen und achten und
denen an dieser Verbindung liegt«.? Damit soll die Vorstellung einer
geteilten Elternschaft, an der »Wunscheltern«, Kinder und auch die
Leihmiitter teilhaben und qua Elternschaft Verantwortung tiberneh-
men, auch in den praktischen Regelungen leitend werden. So soll ver-
hindert werden, dass die Leihmiitter auf ihre Funktion als Gebarmiit-

3 Vgl. Ebd,, 177,
3 Bleisch (2012), 17.

161

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Konfliktfille am Lebensanfang

ter reduziert und damit das Gesamtgeschehen einer Schwangerschaft
verdinglicht wird. Das hat auch zur Konsequenz, dass die Leihmutter
in ihrer Mutterrolle, die eine intime Beziehung mit dem Kind impli-
ziert, als Person wertgeschiitzt wird. Erst aus dieser Perspektive liefle
sich auch die Verantwortung der Leihmutter dem Kind gegeniiber
addquat erfassen, die nicht aus dem Vertrag mit den »Wunscheltern«
resultiere, sondern ihr durch ihre Rolle innerhalb der geteilten El-
ternschaft zukomme. Was die praktischen Konsequenzen dieser an
der Praxis der Elternschaft und den Beziehungen orientierten Sicht
auf Leihmutterschaft angeht, so kommt dies dem eingangs dargeleg-
ten dritten Fallbeispiel der Leihmutterschaft in Grof3britannien sehr
nah. Es wird betont, dass die Leihmutter, sofern sie das wiinscht, die
Maoglichkeit erhalten soll, eine andauernde Beziehung zu den
Waunscheltern und dem Kind einzugehen; eine anonyme Leihmutter-
schaft, bei der sich Leihmutter und »Wunscheltern« nicht einmal
kennenlernen, wird abgelehnt, ebenso ein Vertrag, der zur Abgabe
des Kindes nach der Geburt zwingt. Allerdings unterscheiden sich
die Einschitzungen, ob kommerzielle Leihmutterschaften unter
strengen Regelungen diese hohen Standards erfiillen konnen oder
ob allein altruistische Leihmutterschaften erlaubt sein sollten. Un-
abhingig von dieser Frage soll mithilfe der angedeuteten praktischen
Regelungen verhindert werden, dass durch die Konzipierung der
Leihmutterschaft als Dienstleistung die skizzierten verdinglichenden
Konsequenzen eintreten.

Zusammenfassend lisst sich aus der ethischen Perspektive der
Leihmiitter kein prinzipielles Verbot der Leihmutterschaft ableiten.
Eine pauschale Verletzung der Wiirde der Leihmiitter lief8 sich ebenso
wenig feststellen wie ihre prinzipielle Ausbeutung oder Verding-
lichung (wobei letzteres insbesondere auf die altruistische Form be-
zogen ist). Wenn man bereit ist, die philosophischen und normativen
Voraussetzungen der an der sozialen Praxis der Elternschaft anset-
zenden Verdinglichungskritik zu teilen, wird man zu dem Schluss
kommen, dass viele praktische Regelungen von Leihmutterschafts-
vereinbarungen zu einer Verdinglichung der Leihmiitter im Sinne
ihrer Reduktion auf ihre Funktion als »Gebiarmutter« fithren, und
darum ein Verbot der kommerziellen Leihmutterschaft fiir ange-
messen halten.

162

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Das Konfliktfeld Abtreibung
3.4 Das Konfliktfeld Abtreibung

In der Bundesrepublik Deutschland ist die Abtreibung mit jahrlich ca.
100.000 Fallen, also etwa der Anzahl der Bewohner der Stadt Jena, die
dritthiufigste Todesursache fiir menschliche Lebewesen. Abtreibung
ist dabei ein alltidgliches Phdnomen im Unterschied zur Nicht-Im-
plantation nach einer PGD, die nur einige wenige hundert Paare in
Deutschland nachsuchen.

Eine Abtreibung ist eine Totungshandlung an einem mensch-
lichen Embryo in vivo. Wie bei der Behandlung des moralischen Sta-
tus ungeborener menschlicher Lebewesen deutlich wurde, ist es
jedoch ethisch umstritten, ob diese Totungshandlung eine mensch-
liche Existenz um ihr Lebensrecht bringt oder ob ein menschliches
Lebewesen getotet wird, dem keine Menschenwiirde und kein damit
verbundenes Recht auf Leben zukommt. Wie eingangs kurz beschrie-
ben, wird dies juristisch von Staat zu Staat unterschiedlich bewertet.

Abtreibungen kénnen Arztinnen und Arzte entgegen dem Hip-
pokratischen Ethos unter bestimmten Bedingungen in vielen Staaten
straffrei vollziehen, in manchen Staaten wie beispielsweise Indien
miissen sie dies sogar, wenn betroffene Frauen darum bitten. Auch
die Frauen werden in diesem Fall nicht bestraft. In China besteht aus
populationsstrategischen Griinden ein staatlicher Druck auf schwan-
gere Frauen, spitestens ab dem dritten Kind eine Abtreibung vor-
nehmen zu lassen.

Eine Schwangerschaft stellt eine besondere Situation dar: Sie
nimmt zutiefst Einfluss auf die physische und psychische Integritit
der Frau, die in einer engen korperlichen Verbindung zu ihrem Kind
steht. Sie bilden in gewisser Weise eine Einheit. Umgekehrt ist das
Kind von der Mutter vollstindig abhiangig. Es empfangt beispiels-
weise von ihr die Nahrung, die es zum Leben braucht, ohne die es
sterben wiirde. Deshalb ist auch der Satz richtig, dass ein ungebore-
nes Kind nicht gegen den Willen der Mutter am Leben gehalten wer-
den kann, es sei denn, man wiirde Zwangsmafinahmen einleiten, z. B.
eine Einweisung in eine psychiatrische Klinik unter stindiger Be-
obachtung.

Aus der Richtigkeit des empirischen Satzes, dass ein ungeborenes
Kind nicht gegen den Willen der Mutter am Leben gehalten werden
kann, kann jedoch gerade nicht auf die Richtigkeit des normativen
Satzes geschlossen werden, dass ein ungeborenes Kind nicht gegen
den Willen der Mutter am Leben gehalten werden solle. Dies wiire

163

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Konfliktfille am Lebensanfang

ein klassischer naturalistischer Fehlschluss. Darum ist es sehr wohl
moglich, das ungeborene Kind durch gesetzliche Mafinahmen zu
schiitzen. Die Gesetzgeber in den meisten Staaten tragen dem da-
durch Rechnung, dass sie es fiir moglich halten, Fristenregelungen
fiir eine Abtreibung gesetzlich festzuschreiben. Danach ist es bis zu
einem gewissen Zeitpunkt erlaubt (oder wird zumindest nicht be-
straft), wenn eine Frau sich fiir eine Abtreibung entscheidet, wahrend
es nach diesem Zeitpunkt verboten ist und unter Strafe gestellt wird —
und dies, obwohl natiirlich auch nach diesem Zeitpunkt der empiri-
sche Satz gilt, dass ein ungeborenes Kind nicht gegen den Willen der
Mutter am Leben gehalten werden kann.

Ebenfalls von grofler Bedeutung ist, dass aus der empirischen
Feststellung, dass ein Schwangerschaftskonflikt ein Konflikt beson-
derer Art sei, eben aufgrund der besonderen korperlichen Einheit
von Frau und Kind, nicht normativ die Schlussfolgerung gezogen
werden kann, damit hitte die Frau eine Verfiigungsgewalt iiber das
Kind. Vielmehr sind gerade die unterschiedlichen Fallkonstellationen
zu berticksichtigen, bei denen Frauen eine Abtreibung verlangen.

1. Die Schwangerschaft gefahrdet das Leben der Mutter.

2. Die Schwangerschaft wurde durch eine Gewalttat (Vergewalti-
gung) bewirkt.

3. Die Schwangerschaft soll aus anderen Griinden, die die Frau gel-
tend macht, beendet werden.

Davon zu unterscheiden sind Fallkonstellationen, in denen nicht die
Frau, sondern eventuell eine Gesellschaft eine Abtreibung nahelegt,
z.B. dass die Schwangerschaft populationsstrategische Entscheidun-
gen der betreffenden Gesellschaft gefahrdet wie in China.

3.4.1 Abtreibung wegen Gefihrdung des miitterlichen Lebens

Die vitale Indikation, die man auch die strenge medizinische Indika-
tion nennen kann, ist dann gegeben, wenn das Leben der Mutter auf
dem Spiel steht oder ihre Gesundheit in einer sehr ernsten Weise
bedroht ist. In diesem Fall handelt es sich um einen klassischen Kon-
flikt zwischen dem Leben der Mutter und dem Leben des Kindes. Wie
ist dieser Konflikt zu l6sen?

Unter der Voraussetzung, dass dem Ungeborenen keine Men-

164

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Das Konfliktfeld Abtreibung

schenwiirde zukommt, hat die Mutter das Recht, seine Totung zu
verlangen, um ihr Leben zu retten. Unter dieser Voraussetzung ist
sogar zu fragen, ob nicht die aus der Menschenwiirde entspringende
Pflicht gegen sich selbst diese Tétung verlangt.

Ganz anders verhilt es sich, wenn dem Ungeborenen Menschen-
wiirde zukommt. Dann kann es diese Pflicht in keinem Fall mehr
geben. Hierbei ist freilich die wichtige Fallunterscheidung zu bertick-
sichtigen, die wir oben beim Lebensanfang aufgestellt hatten:

1. Dem Ungeborenen kommt Menschenwiirde zu, weil man iiber-
zeugt ist, dass das Ungeborene Mensch ist wie jeder geborene
Mensch auch.

2. Aus Vorsichtsgriinden wird davon ausgegangen, dass dem Unge-
borenen Menschenwiirde zukommt.

Wird aus Vorsichtsgriinden davon ausgegangen, dass dem Ungebore-
nen Menschenwiirde zukommt, dann kann man zur Lésung so argu-
mentieren:

1. Der Mutter kommt Menschenwiirde mit Gewissheit zu.

Dem Ungeborenen kommt Menschenwiirde nur tutioristisch zu.

3. »Tutioristischg, also den vorsichtigeren Weg wihlend, impliziert,
dass dem Ungeborenen Menschenwiirde nicht mit Gewissheit
zukommt.

4. Das Leben der Mutter kann nur durch die Tétung des Ungebore-
nen gerettet werden.

5. Die Mutter wiinscht ihre Lebensrettung.

6. Also ist das Leben der Mutter zu retten, selbst wenn dabei das
Ungeborene getotet werden muss.

N

Dieser Gedankengang ist in sich stimmig. In diesem Fall kann auch
eine erweiterte medizinische Indikation zulissig sein. Wenn nach
einer Prinataldiagnostik eine schwerwiegende Erkrankung des Unge-
borenen zu befiirchten ist und sich die Mutter nicht zutraut, ein sol-
ches Kind grofizuziehen, ohne dabei fiir sie unannehmbare eigene
gesundheitliche Schidden ertragen zu miissen, kann sie eine Abtrei-
bung verlangen. Allerdings wird dann zu differenzieren sein, bis
wann man das Ungeborene nur tutioristisch als menschliche Existenz
versteht und ab wann man das Ungeborene bereits mit Gewissheit fiir
einen Menschen hilt. Wer beispielsweise mit Habermas die Geburt

165

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Konfliktfille am Lebensanfang

als entscheidende Zisur versteht, wird aufgrund dieser Argumentati-
onslinie eine Abtreibung aus medizinischer Indikation in diesem weit
gefassten Sinn bis zur Geburt zustimmen konnen, so wie es auch das
bundesdeutsche Strafgesetz vorsieht. Wer dagegen die Grenze dort
ziehen wiirde, wo ein Kind auf3erhalb des Mutterleibs iiberleben wiir-
de, also nach ca. 22 Schwangerschaftswochen, wiirde fiir die erweiter-
te medizinische Indikation spitestens diesen Zeitraum festlegen. Wer
einen noch fritheren Zeitpunkt annimmt, wiirde dementsprechend
diesen Zeitpunkt festlegen, um stimmig zu bleiben.

Anders dagegen verhilt es sich, wenn man davon iiberzeugt ist,
dass dem Ungeborenen ebenfalls Menschenwiirde kategorisch zu-
kommt. In diesem Fall haben wir ein klassisches Dilemma. Es steht
Menschenwiirde gegen Menschenwiirde, Lebensrecht gegen Lebens-
recht. Wie ist dieser Konflikt unter der Voraussetzung zu lgsen, dass
die Mutter wiinscht, dass ihr Leben gerettet wird?

Wer den menschlichen Embryo als Bedrohung fiir das Leben der
Mutter mit einem Angreifer gleichsetzt, der, wenn auch ohne es zu
wissen, ein Leben bedroht, kann das Dilemma als Nothilfesituation
konstruieren. Es gilt dann:

1. Der Mutter kommt unbedingt Menschenwiirde zu.

Dem Ungeborenen kommt unbedingt Menschenwiirde zu.

3. Das Ungeborene bedroht durch seine Existenz das Leben der
Mutter.

4. Die Rettung des Lebens der Mutter vor dieser Bedrohung ist
einem Handeln aus sog. Nothilfe, also aufgrund eines rechtfer-
tigenden Notstands gleichzusetzen.

5. Also darf man das Leben der Mutter retten, selbst wenn dabei das
Ungeborene getotet werden muss.

N

Der Haupteinwand gegen diesen Gedankengang liegt darin, nicht zu
akzeptieren, dass es sich beim Embryo um einen Angreifer handeln
kann, also die Nothilfesituation zu bestreiten. Konsequent zu Ende
gedacht fiihrt dieser Gedankengang allerdings dazu, dass in seltenen
Féllen beide zum Tod verurteilt sind. Wenn namlich das Ungeborene
so schwer durch den Geburtsvorgang geschidigt ist, dass es kurz nach
der Geburt sterben wird, wiirde der Verzicht auf die Lebensrettung
der Mutter bedeuten, dass man Mutter und Kind verliert. Religiose
Ethiken wie die rémisch-katholische Naturrechtsethik haben lange
Zeit auch fiir diese Fille keine Kindstétung erlaubt. Mittlerweile ha-

166

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Das Konfliktfeld Abtreibung

ben jedoch die katholischen Bischéfe Deutschlands folgendes Zu-
gestindnis gemacht:

»In seltenen, aber nicht auszuschliefSenden Fillen stehen sowohl das Leben
der Mutter wie auch das Leben des Kindes auf dem Spiel (vitale Indikation).
Hier wird die Situation so dramatisch, dass alle Beteiligten vor einem
schweren personlichen Konflikt stehen; hier scheinen auch die ethischen
Kategorien iiber die Unantastbarkeit des Lebens kaum mehr zu greifen.
Die ethische Forderung, in einem solchen Fall der Natur ihren Lauf zu las-
sen und beide, Mutter und Kind, sterben zu lassen, wird allgemein als un-
menschlich empfunden. Man wird in diesem extremen Ausnahmefall aber
auch das Argument derer beachten, die es ethisch fiir vertretbar halten, dass
von zwei sonst unrettbaren Leben wenigstens eines gerettet werden diirfe,
zumal das Ziel der Handlung die Rettung von Leben ist.«%

Ohne dies explizit zu schreiben, rdiumen die Bischéfe damit sogar die
ethische Zulidssigkeit von Totungshandlungen ein, dann namlich,
wenn das Leben der Mutter nur dadurch gerettet werden kann, falls
wie bei einer Kraniotomie der Schidel des Kindes zertriimmert wer-
den muss, der im Geburtskanal feststeckt, wihrend die Mutter am
Verbluten ist.

3.4.2 Abtreibung nach Vergewaltigung

Eine Vergewaltigung stellt eine schwere Verletzung der Menschen-
wiirde der betroffenen vergewaltigten Frau dar. Ist in einem solchen
Fall die Tétung des aus dem Akt der Vergewaltigung entstandenen
Embryos zu rechtfertigen?

Die Frage ist leicht zu beantworten, wenn dem Ungeborenen kei-
ne Menschenwiirde zukommt. Dann geht das mit der Menschen-
wiirde verbundene Selbstbestimmungsrecht der Frau, das durch die
Vergewaltigung negiert wurde, vor. Sie hat ein Recht, selbst zu be-
stimmen, ob diese Schwangerschaft fortgesetzt wird oder nicht.

Schwieriger ist es, wenn dem Ungeborenen Menschenwiirde ka-
tegorisch, also unbedingt, zukommt. In diesem Zusammenhang ist
ein von Judith Thomson verfasster, konstruierter Vergleichsfall von
grofSer systematischer Relevanz: Angenommen man wird gekidnappt
und bewusstlos geschlagen. Am néchsten Morgen erwacht man und
ist mit einem bewusstlosen berithmten Violinisten in ein gemein-

% Deutsche Bischofskonferenz (Hg.) (1995), 292.

167

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Konfliktfille am Lebensanfang

sames Blutsystem zusammengeschlossen, so dass man mit dem eige-
nen Blut dafiir sorgt, dass der Violinist nicht stirbt. Der Klinikdirek-
tor erklart: »Die Gesellschaft der Liebhaber klassischer Musik hat
Thnen das angetan. Hatten wir gewusst, dass Sie nicht freiwillig zu-
gestimmt haben, hitten wir dem nie zugestimmt. Jetzt aber sind Sie
mit seinem Blutkreislauf verbunden. Doch machen Sie sich keine
Sorgen! In etwa neun Monaten wird der Violinist von seiner Krank-
heit soweit hergestellt sein, dass wir sie wieder voneinander trennen
konnen. «¥

Die entscheidende Frage lautet: Ist es erlaubt, in einem solchen
Fall zu verlangen, von dem Violinisten losgemacht zu werden und ihn
damit dem Tod preiszugeben, einem Menschen, dem unzweifelhaft
Menschenwiirde zukommt und der selbst, so soll die Geschichte wei-
ter gehen, nichts davon wusste, dass der mit seinem Blutkreislauf ver-
bundene Mensch zur Hilfeleistung gezwungen wurde? Wer diese
Frage mit einem »Ja« beantwortet, der kann auch einer Abtreibung
zustimmen, selbst unter der Voraussetzung, dass dem Embryo Men-
schenwiirde zukommt, zumal der Konflikt auf eine noch erniedrigen-
dere Weise zustande kam als in dem konstruierten Vergleichsfall.
Allerdings miisste in diesem Fall, um das Fremdtotungsgebot nicht
zu verletzen, die Abtreibung in einer Weise vorgenommen werden,
bei der der Embryo nicht direkt getétet wird, analog zur Entfernung
eines Eileiters aufgrund einer Eileiterschwangerschaft.

Wer dagegen diese Frage verneint, der steht vor einer weiteren
Entscheidung. Er kann den Vergewaltigungsfall als so einzigartigen
Konfliktfall verstehen, dass genau in diesem Fall eine Ausnahme
moglich ist.’® Die Frau hitte dann nicht die Pflicht, das Ungeborene
am Leben zu halten. Allerdings birgt diese Argumentation ein grofles
Problem. Sie postuliert, was zu beweisen wire: Warum rechtfertigt
diese einzigartige Konfliktsituation eine Ausnahme mit Totungs-
folgen fiir ein menschliches Lebewesen, dem Menschenwiirde zu-
kommt?

Vollig anders stellt sich die ethische Bewertung dar, wenn bei-
spielsweise dem frithen Embryo bis zur Implantation keine Men-

7 Thomson (1999 [1971], 26).

% So konnte er auf die unterschiedliche Intention eines Vergewaltigers im Fall einer
Vergewaltigung und im obigen konstruierten Fall, wo die Intention in der Lebens-
rettung eines Schwerkranken besteht, hinweisen. Er konnte auch andere unterschied-
liche situative Umstinde als fiir die Bewertung relevant herausheben.

168

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Das Konfliktfeld Abtreibung

schenwiirde zukommt, nach der Implantation aus Vorsichtsgriinden
jedoch angenommen wird, dass dem Embryo dann bereits Menschen-
wiirde zukommt. Dann bietet sich bei Vergewaltigung an, eine Friih-
abtreibung vor der Embryogenese vorzunehmen, wenn die Mutter
darum bittet. Thr Selbstbestimmungsrecht steht in diesem Konflikt-
fall tiber dem nicht mehr mit der Menschenwiirde verbundenen und
darum schwicheren Lebensschutz des menschlichen Keims.

Damit verbunden ist auch eine andere Grenzziehung. Da es die
Moglichkeit der Frithabtreibung gibt, kann man eine Abtreibung, die
die Tétung eines Menschen zur Folge hat, dem Menschenwiirde zu-
kommt, nicht mehr mit dem Selbstbestimmungsrecht der Frau recht-
fertigen, es sei denn die Frau wire in den Tagen nach der Vergewalti-
gung aufgrund der traumatischen Erfahrung zu keiner verantworte-
ten Entscheidung in der Lage.

3.4.3 Abtreibung aus anderen Griinden der Frau

In Deutschland wie auch weltweit werden die meisten Abtreibungen
aus anderen Griinden vorgenommen. Oft ist der Fall, dass eine Fami-
lie die Familienplanung abgeschlossen hat und den »Unfall« durch
eine Abtreibung »reparieren« will. So wird die Mehrzahl der Abtrei-
bungen in vielen Staaten von verheirateten Frauen, oft Frauen, die
bereits Kinder haben, gewiinscht. Dahinter steht in manchen Fallen
die Angst, durch ein weiteres Kind zu verarmen.

Erkennt man dem Embryo, sei es aus Vorsicht, sei es kategorisch,
Menschenwiirde zu, dann lautet das Argument fiir die Abtreibung
aus anderen Griinden in etwa folgendermaflen:

1. Der Mutter kommt kategorisch Menschenwiirde zu.

2. Dem Ungeborenen kommt tutioristisch oder kategorisch Men-
schenwiirde zu.

3. Wenn das Ungeborene durch seine Existenz Lebensziele der
Mutter bedroht, dann besteht ein Konfliktfall zwischen dem mit
der Menschenwiirde verbundenen Selbstbestimmungsrecht der
Mutter und dem mit der Menschenwiirde verbundenen Lebens-
recht des Ungeborenen.

4. Das Ungeborene kann nicht gegen den Willen der Mutter in sei-
ner Existenz bewahrt werden.

169

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Konfliktfille am Lebensanfang

5. In einem derartigen Konfliktfall hat die mit der Menschenwiirde
verbundene Selbstbestimmung der Mutter Vorrang vor dem mit
der Menschenwiirde verbundenen Lebensrecht des Ungeborenen.

6. Solange das Lebensrecht des Ungeborenen keinen Vorrang hat,
ist es erlaubt, das Ungeborene zu toten.

7. Also: Wenn das Ungeborene durch seine Existenz Lebensziele der
Mutter bedroht, dann ist es bis zu einer bestimmten Zeit erlaubrt,
das Ungeborene zu téten.

Dieser Argumentationsgang ist sehr problematisch. Akzeptiert man
die zweite Priamisse und versteht man die vierte Pramisse rein empi-
risch (normativ verstanden, wiirde sie gerade voraussetzen, was zu
beweisen ist), dann ist die fiinfte Pramisse der entscheidende Angel-
punkt: Wie kann es moglich sein, dass das Selbstbestimmungsrecht
der Frau Vorrang vor dem mit der Menschenwiirde verbundenen Le-
bensrecht des Embryos hat?

Wer diese fiinfte Primisse bestreitet, diirfte etwa in folgender
Weise argumentieren: Aufler im Fall der Vergewaltigung bzw. analog
zu interpretierenden Fillen wie dem Ausnutzen von Abhingigkeiten
hat jede Frau eine Mitverantwortung fiir die Schwangerschaft, es sei
denn sie wire so erzogen worden, dass sie nicht weif3, dass beim Ver-
kehr mit dem Partner ein Kind entstehen kann. Es besteht die Option,
auf Geschlechtsverkehr zu verzichten bzw. zu verhiiten. Unter dieser
Riicksicht lasst es sich nicht mehr halten, dass das Selbstbestim-
mungsrecht der Mutter Vorrang vor dem mit der Menschenwiirde
verbundenen Lebensrecht des Kindes hat. Im Unterschied zur medizi-
nischen und kriminologischen Indikation hat die Frau zuvor wissen
kénnen, worauf sie sich einldsst. Sie hat damit aufgrund der mit ihrer
Menschenwiirde verbundenen Pflichten gegeniiber anderen Men-
schen Verantwortung fiir ihr Tun. Die Tétungshandlung an einem
Wesen, dem Menschenwiirde zukommt, ist deshalb in diesem Fall
keine moralisch akzeptable Losung eines Schwangerschaftskonflikts.
Von daher ist es juristisch im Rahmen des deutschen Rechts konsis-
tent, eine derartige Losung des Schwangerschaftskonflikts rechtswid-
rig zu nennen, wie es der §218 und das Bundesverfassungsgericht
getan haben. Allerdings ist es dann — ethisch gesehen — inkonsistent
und in der Argumentation nicht nachvollziehbar, wenn das Bundes-
verfassungsgericht einerseits davon ausgeht, dass dem Embryo Men-
schenwiirde zukommt und er auch ein subjektives Recht auf Leben
hat, andererseits aber folgende fiir den Gesetzgeber verbindliche

170

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Das Konfliktfeld Abtreibung

Maf3gaben zur »rechtswidrig« genannten Abtreibung aufgestellt
hat:%

« Der Abtreibungsvertrag zwischen Arztin/Arzt und Schwange-
ren, also eine nach Aussagen des Bundesverfassungsgerichts
rechtswidrige Totungshandlung einer grundrechtsgeschiitzten
Person, ist entgegen den §§134, 138 BGB wirksam, wenn die
Frau einen Beratungsschein nachweist.

« Jede Nothilfe zugunsten des Ungeborenen, dessen subjektives
Recht auf Leben verletzt wird und dem nach dem Bundesverfas-
sungsgerichtsurteil Menschenwiirde zukommt, wird verboten.

« Die um eine Abtreibung nachsuchende Frau hat fiir die Zeit der
rechtswidrigen Tétungshandlung einen Anspruch auf Lohnfort-
zahlung.

o Der Staat wird dazu verpflichtet, »ein ausreichendes und flichen-
deckendes Angebot sowohl ambulanter als auch stationérer Ein-
richtungen zur Vornahme von Schwangerschaftsabbriichen si-
cherzustellen«.#

Allerdings liefSe sich der Konflikt zwischen Selbstbestimmungsrecht
der Schwangeren und Lebensrecht des Kindes auch in einer anderen
Weise deuten. Hierzu kann folgender Vergleichsfall eine intuitive
Hinfithrung geben.*!

Sie fahren eines Abends auf der Landstrafle nach Hause. Es ist ein
schoner Abend in der Stadt gewesen. Sie waren mit Freunden im
Theater. In der Pause haben Sie extra nur ein halbes Glas Wein ge-
trunken, um niichtern nach Hause fahren zu konnen. Auflerdem sind
Sie ein guter und besonnener Fahrer, Sie sind jetzt lediglich etwas
miide. Gerade haben Sie die Stadtgrenze hinter sich gelassen, da fangt
es an zu regnen. Trotz der schon recht abgefahrenen Reifenprofile
haben Sie den Wagen gut unter Kontrolle. Damit die Fahrt nicht so
langweilig ist, dreht Thr Beifahrer das Radio auf. Sie ertappen sich
recht schnell beim Mitsingen. Dann passiert es! In einer Kurve, die
durch den Regen doch etwas rutschiger ist, als sie annahmen, ver-

3 Vgl. Merkel (2002), 65.

4 BVerfGE 88, 328f.

41 Ich danke meiner Mitarbeiterin Tina Rudolph fiir die Ausarbeitung dieses »Falls,
den ich gekiirzt und etwas verandert habe.

171

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Konfliktfille am Lebensanfang

lieren Sie die Kontrolle iiber den Wagen und kollidieren mit einem
entgegenfahrenden Auto. Sie werden bewusstlos.

Sie wachen am niichsten Morgen im Krankenhaus auf. Es geht
Thnen soweit gut. Sie fiihlen sich noch etwas benommen. Neben Threm
Bett steht eine grofse Maschine, es sieht so aus, als strome durch sie
eine rote Fliissigkeit. Es ist Thr Blut! Und die Kabel verschwinden hin-
ter der Maschine und fithren zum ndchsten Bett. Was bedeutet das?

Die Krankenschwester erklart es Thnen. Der Fahrer des Wagens,
gegen den Sie gefahren sind, ein Schauspieler, hat schwere Verletzun-
gen erlitten. Er wird ein neues Herz brauchen. Allerdings gibt es
momentan keines im Spendenpool und aufgrund von anderen Ver-
letzungen wire eine Transplantation ohnehin zu gefahrlich. In der
Klinik wiirden sie ihn gern an eine ECMO anschlieflen, aber das
funktioniert nicht, weil durch die Folgen des Unfalls seine Blut-
bildung so sehr eingeschriinkt ist, dass er nur unterstiitzt durch einen
anderen Kreislauf stabilisiert werden kann. In der Nacht hat das Kli-
nikteam sehr schnell herausgefunden, dass Sie die gleiche Blutgruppe
haben wie »Ihr Opfer«, und man dachte sich, da Sie ja Schuld am
Unfall hatten, weil Sie die Kontrolle tiber ihren Wagen verloren,
wiirden Sie damit schon einverstanden sein.

In den folgenden Tagen wird durch die Diagnostik klarer, welche
Verletzungen der Fahrer des anderen Wagens hat und wie lange es
dauert, bis ihm eine Operation zuzumuten ist. Neun Monate lang
miissen Sie neben ihm im Bett liegen und Thren Blutkreislauf mit
ihm teilen. Sie kénnen sich ansonsten im Zimmer frei bewegen, da
die Schlduche sehr lang sind. Sie haben einen kleinen Balkon am
Zimmer und konnen in den ersten Monaten auch ganz gut im Home-
office arbeiten. Welche Auswirkungen das Ganze auf das weitere Le-
ben haben wird, ist ebenfalls unklar.

Die Grundfrage, die diese Fallgeschichte aufwirft, lautet: Kann
diese Handlung von Thnen verlangt werden? Ist Thre »Schuld« an
dem Unfall so grof3, dass sie dafiir neun Monate Thres Lebens und
damit verbundene gesundheitliche Risiken und Belastungen ertragen
miissen? Uberwiegt in diesem Fall das Selbstbestimmungsrecht oder
das Lebensrecht der anderen Person? Vermutlich wiirden die meisten
Rechtsgemeinschaften der betreffenden Person die Entscheidung
iiberlassen. Sie wiirden ihr moglicherweise ins Gewissen reden, den
Verletzten zu retten, aber letztlich wiirde das Selbstbestimmungs-
recht iiberwiegen. Vielleicht wiirde man ihr eine Zeit zum Uberlegen
geben, bis zu der sie ihr Ja oder Nein sagen muss.

172

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Das Konfliktfeld Abtreibung

Die Fallgeschichte verdeutlicht, warum die Frage der Abtreibung
selbst dann nicht trivial ist, wenn man dem Embryo Menschenwiirde
zuerkennt. Sie zeigt aber zugleich auch, dass eine Entscheidung gegen
das Austragen einen hohen Preis fordert, nimlich das Leben des Em-
bryos, eines menschlichen Wesens, in dem bereits ein Herz schligt
und das bereits ein menschliches Gesicht hat. Selbst wenn eine Ab-
treibung ohne direkte Tétung des Embryos vollzogen wiirde, also das
Fremdtdtungsgebot nicht verletzt wire, bleibt die grundlegende An-
frage, wie weitreichend das Lebensrecht in einem solchen Abhingig-
keitsverhiltnis reichen sollte. Diese Geschichte ldsst vielleicht aber
auch erahnen, warum das Bundesverfassungsgericht und der Gesetz-
geber zu einer Losung der Abtreibungsproblematik kamen, die so wi-
derspriichlich zu sein schien.®

Véllig anders stellt sich die Situation dagegen dar, wenn dem Em-
bryo keine Menschenwiirde zukommt. Dann lautet das Argument
namlich:

1. Der Mutter kommt kategorisch Menschenwiirde zu.

2. Dem Embryo kommt keine Menschenwiirde, aber ein gewisser
Lebensschutz zu.

3. Das Ungeborene bedroht durch seine Existenz Lebensziele der
Mutter.

4. Das Ungeborene kann nicht gegen den Willen der Mutter in sei-
ner Existenz bewahrt werden.

5. In einem derartigen Konfliktfall hat die Selbstbestimmung der
Mutter Vorrang vor dem fiir eine Giiterabwigung offenen Le-
bensschutz des Embryos.

6. Also darf der Embryo getdtet werden, wenn bestimmte Fristen
eingehalten werden und méglicherweise eine Beratung stattfand.

Dies ist eine mogliche Begriindung beispielsweise fiir die Fristenrege-
lung in Osterreich. Hitte das Bundesverfassungsgericht nicht anders
argumentiert, wiire dies auch eine nachvollziehbare Begriindung der
deutschen Praxis gewesen: Die Beratungsregelung wiirde dabei dem

# Es sei nur angemerkt, dass Jesus von Nazareth in seinen sittlichen Forderungen auf
die Abtreibung mit keinem Wort eingeht und die Abtreibungsproblematik im Neuen
Testament nicht thematisiert wird. Dabei gab es im romischen Reich zur jesuanischen
Zeit und in der Zeit der Abfassung der Schriften des Neuen Testaments neben Ab-
treibungen sogar Kindsaussetzungen und andere Formen einer postmortalen Kinds-
totung.

173

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Konfliktfille am Lebensanfang

Gut »Lebensschutz des betroffenen Embryos« Rechnung tragen. Zu-
gleich stellt die Beratungsregelung auch einen Schutz fiir die Mutter
selbst dar, weil manche betroffenen Frauen in einer solchen Konflikt-
situation unter einem hohen psychischen Druck stehen und in ihrer
Selbstbestimmung eingeschrinkt sein konnen, unter anderem auch
durch den Druck beispielsweise eines auf eine Abtreibung drangen-
den Partners.

3.4.4 Abtreibung aus gesellschaftlichen Griinden

Die chinesische Volksrepublik verfolgt seit Jahrzehnten eine Politik,
die Bevolkerung moglichst stabil zu halten und ein rasches An-
wachsen der Bevilkerung zu vermeiden. Diese Politik ist insofern
verantwortungsvoll, als ein nicht kontrolliertes Bevilkerungswachs-
tum oftmals katastrophale Folgen fiir das betroffene Volk hat. Hun-
gerkatastrophen drohen und damit verbunden die Gefahr, dass die
gesellschaftlichen Strukturen zerstort werden.

Im Rahmen dieser Zielvorgabe nimmt die Abtreibung eine popu-
lationsstrategisch wichtige Rolle ein. Lange Zeit wurden Frauen, die
bereits ein Kind haben, unter Druck gesetzt, einer Tétung des zwei-
ten, noch nicht geborenen Kindes zuzustimmen. Mittlerweile ist die-
se Regelung gelockert, aber spitestens nach zwei geborenen Kindern
wird Druck ausgetibt. Neben finanziellen Einbuflen kénnen noch an-
dere Nachteile auf die betreffenden Frauen und ihre Ménner warten.

Unter der Voraussetzung, dass dem Ungeborenen Menschenwiir-
de zukommyt, ist diese populationsstrategische Methode in keiner
Weise zu rechtfertigen. Selbst wenn im anderen Fall méglicherweise
Menschen des Hungers sterben konnten, so steht hier doch die Ge-
wissheit der Tétung eines Menschen gegen mogliche Gefahrdungen
seines Lebens, fiir die es auch andere Losungswege geben konnte.

Selbst unter der Voraussetzung, dass dem Ungeborenen keine
Menschenwiirde zukommt, ist durch ein derartiges staatliches Vor-
gehen das reproduktive Selbstbestimmungsrecht der betroffenen El-
tern verletzt. Allerdings lasst sich unter dieser Annahme fragen, ob
das mit der Menschenwiirde verbundene Selbstbestimmungsrecht in
diesem Fall gegen die mit der Menschenwiirde verbundenen Pflichten
abgewogen werden kann. Sicherlich handelt unverantwortlich, wer
Kinder in die Welt setzt, ohne zumindest eine gewisse Moglichkeit
zu haben, diese Kinder vor dem Hungertod zu bewahren. Rechtfertigt

174

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Das Konfliktfeld Abtreibung

dies jedoch bereits einen derart massiven Eingriff in das Reprodukti-
onsverhalten? Lieen sich nicht »mildere« Formen vorstellen, die
ohne den Druck auskommen, Schwangerschaftsabbriiche vorzuneh-
men? Zudem handeln viele Familien nicht verantwortungslos, da sie
fahig wiren, auch mehr als ein Kind zu ernihren. Sie erfahren darum
den Druck umso leidvoller.

Gerade unter der Voraussetzung, dass die Frage, ab wann
menschlichen Organismen Menschenwiirde zukommt, als nicht ge-
lost bezeichnet werden muss, und unter der Voraussetzung, dass es
zum Selbstbestimmungsrecht der Frau gehort, schwanger werden zu
diirfen und zu bleiben, kann darum ein staatliches Programm, das
unter bestimmten Bedingungen zur Abtreibung dréngt, nicht mit Be-
rufung auf das Prinzip der Menschenwiirde gerechtfertigt werden. Es
widerspricht diesem vielmehr und lasst sich héchstens utilitaristisch
oder kommunitaristisch, also aus Gemeinschaftsgriinden, rechtfer-
tigen.

3.4.5 Fazit

Auch beim Konfliktfall der Abtreibung spielt eine entscheidende Rol-
le, in welcher Weise man den Status des Embryos bestimmt. Wer
tiberzeugt ist, dass dem Embryo Menschenwiirde zukommt, kann
eine Abtreibung ethisch nur rechtfertigen, wenn das Leben der Mut-
ter ernstlich bedroht ist. Und selbst in diesem Fall handelt es sich um
eine dilemmatische Situation. Nur wenn Embryonen bis zu einem
bestimmten Zeitpunkt keine Menschenwiirde zukommt, kann eine
Fristenregelung bis zu diesem Zeitpunkt gerechtfertigt werden.
Nimmt man dabei ernst, dass Embryonen zumindest ein Lebens-
schutz zukommt, dann sind zusdtzlich Bedingungen zu setzen, bei-
spielsweise eine Beratungsregelung. Zugleich schiitzen derartige Be-
dingungen die Mutter vor einer vorschnellen Entscheidung und
setzen einem moglichen innerfamilidren Druck ein Gegengewicht
entgegen. Darum gilt unter beiden Voraussetzungen:

»Abbruch einer Schwangerschaft ist in jedem Fall ein tief reichender Kon-
flikt. Deswegen kann die ethische Erorterung in keinem Fall in die Richtung
gehen, den Schwangerschaftsabbruch in den Rang eines normalen oder der
Normalitit zuzufithrenden Handelns zu erheben. Es gibt in diesem Sinne
keine spositive« Lehre vom Schwangerschaftsabbruch zur Begriindung fiir
ein Zusammenleben von Frau und Mann mit dem erklirten Ziel, eine auf-

175

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Konfliktfille am Lebensanfang

tretende Schwangerschaft in jedem Fall abzubrechen. Geschlechtsverkehr
mit dem absichtlichen Kalkiil des Schwangerschaftsabbruchs ist nicht zu
rechtfertigen. Schwangerschaftsabbruch kann nicht als Inhalt einer frei ge-
wihlten und im Grundsatz bejahten Lebenspraxis gelten. Unter dieser Vo-
raussetzung gilt aber auch umgekehrt: Es wird dem Lebenskonflikt, der mit
dem >Schwangerschaftskonflikt< verbunden ist, nicht gerecht, wenn dieser
Konflikt einfach und ohne jede Differenzierung unter das Tétungsverbot
subsumiert und von dort aus normiert wird. Den Schwangerschaftsabbruch
schlicht als Mord zu klassifizieren, wird der gestellten ethischen Aufgabe
nicht gerecht.«*

Gesellschaften miissen zu rechtlichen Regelungen kommen, die die-
sen sich ausschlieenden Positionen moglichst gerecht werden. Die
bundesdeutsche Lésung kann als ein solcher Kompromiss verstanden
werden. Dieser Kompromiss bleibt freilich umstritten. Wir werden
normalerweise keinen Kompromiss dulden, der die Tétung von Men-
schen, denen Menschenwiirde zukommt, billigt, auch wenn wir an
dieser Totung nicht direkt beteiligt sind. Wir haben beispielsweise in
Deutschland sogar das Recht zur Nothilfe, wenn ein unschuldiger
Mensch getotet wird. Hier kann dann tatsichlich nur der Verweis
darauf helfen, dass sich die Schwangerschaftssituation normalen Be-
wertungsmafSstiben entzieht. Dies konnte die Fallgeschichte nur an-
deuten.

 Rendtorff (1991), 186.

176

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4 Konfliktfalle am Lebensende

Zwei Konfliktfille am Lebensende sind medizinethisch sehr brisant,
die Frage der postmortalen Organgabe und die Sterbehilfe, die zu-
gleich auch zu dem Thema der Behandlungsbeziehung iiberleitet.

4.1 Die postmortale Organgabe

Jahrlich sterben in Deutschland iiber 1000 Menschen, deren Leben
durch eine Organspende potenziell hitte gerettet werden konnen.
Bei weiterer Betrachtung der Statistiken hat unser Land ein deutlich
schlechteres Aufkommen an Spenderorganen als viele Lander Euro-
pas und der westlichen Welt. Zur Losung dieses Problems sind in
jiingster Zeit bereits Gesetze, beispielsweise zur logistischen Verbes-
serung der Organspende fiir die Krankenhauser, in Kraft gesetzt wor-
den. Als weitere Initiative schlug im September 2018 Gesundheits-
minister Spahn vor, auch in Deutschland die Widerspruchsregelung
bei der Organspende nach Feststellung des Hirntods einzufiihren.
Am 5. April 2019 titelte dann die FAZ Woche hierzu: »Spahn will
Dein Organ. Soll wirklich jeder Spender werden?« Letztendlich wur-
de die Widerspruchsregelung im Januar 2020 im Parlament abge-
lehnt, weil es den Gegnern der Regelung gelungen war, den Eindruck
zu vermitteln, als wire die Widerspruchsregelung faktisch eine Ent-
eignung des eigenen Korpers. Die Covid-19-Regelungen zeigen je-
doch, wie weit in Grundrechte Lebender eingegriffen werden kann,
ohne dass iiberhaupt ein Widerspruch méglich ist. Ganze Berufszwei-
ge waren faktisch iiber Monate von einer Art Berufsverbot betroffen.
Menschen in Altersheimen und betreuten Wohneinrichtungen durf-
ten lange Zeit nicht mehr besucht werden.! Selbst Familienfeiern wa-
ren iber Wochen praktisch nicht mehr méglich. Dies sind nur drei
der vielen einschneidenden Einschrinkungen und Zumutungen.

! Vgl. zu der verfassungsrechtlichen Problematik dieser MafSnahme Hufen (2020a).

177

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Konfliktfille am Lebensende
4.1.1 Aufriss der Problematik

Mehrere beispielhafte Situationen kénnen die Problematik dieser Or-
ganknappheit und ihrer Griinde aufzeigen. So warten Patienten nach
einem sehr schweren Herzinfarkt auf eine Herztransplantation.
Immer wieder wird auf Intensivstationen bei Menschen der Hirntod
festgestellt, die weder einer Transplantation widersprochen noch zu-
gestimmt haben. In diesem Fall werden gemif3 der in Deutschland
gliltigen erweiterten Zustimmungsregelung die Angehorigen zu Rate
gezogen. In einigen Fillen verweigern die Angehorigen die Einwil-
ligung, in anderen Fillen sind die Angehorigen nicht sofort antreff-
bar, sodass trotz Feststellung des Hirntods keine Explantation des
Herzens aufgrund der gesetzlichen Vorschriften in Landern mit gel-
tender Einwilligungsregelung moglich ist. Dies bedeutet fiir manche
Patienten, die hitten gerettet werden konnen, dass sie versterben.
Zu dieser Problematik der Einwilligungsregelung in vielen Lin-
dern kommt ein weiteres ethisches Problem, namlich der Umgang
mit grofhirntoten oder anenzephalen Kleinkindern. Dafiir gibt es
ein Beispiel aus dem Royal Children’s Hospital in Melbourne 1991.2
Dort lagen zeitgleich ein Kind, dessen Grof$hirn durch einen katastro-
phalen Kollaps abgestorben war, und ein Kind, dessen Herz nicht
mehr funktionierte, das aber ansonsten »gesund« war. Beide Kinder
hatten dieselbe Blutgruppe. Die Eltern des teilhirntoten Kindes waren
zu einer Transplantation bereit, doch verbot australisches Recht dies,
weil das teilhirntote Kind eben nicht als tot, sondern als sterbend ver-
standen wurde. Folglich verstarben beide Kinder binnen kurzer Zeit
und waren dann auch nach den Buchstaben des Gesetzes tot.
Ebenfalls ethisch kontrovers ist ein Beispiel aus den USA. Drei
Kindern werden Herzen von drei zuvor schwerstkranken Kindern
transplantiert, die zuvor fiir herztot erklirt worden waren. Die He-
rausgeber des New England Journal of Medicine kommentieren den
Vorgang mit den Worten: »Eine Folgerung ist klar. Drei Babys leben
jetzt. Wenn diese Transplantationen nicht durchgefiihrt worden wi-
ren, ist es praktisch sicher, dass alle sechs Kinder tot sein wiirden.«?
Doch sind diese Kinder, denen die Herzen explantiert wurden, wirk-
lich tot gewesen? Der Ethiker Veatch stellte in derselben Ausgabe des

2 Vgl. die Darstellung in Singer (1998).
3 Boucek et al. (2008).

178

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die postmortale Organgabe

New England Journal of Medicine den terminologischen Wider-
spruch heraus, wenn er schreibt:

»Man mag es letztlich fiir akzeptabel halten, entweder die Regel der post-
mortalen Spende oder die Hirntoddefinition zu verindern. Aber ob es zu
diesen Gesetzesinderungen kommt oder nicht, jedes erfolgreich transplan-
tierte Herz kann nicht von einer Person kommen, die aufgrund eines irre-
versiblen Herzstillstands fiir tot erklart wurde.«*

Die Kinder konnen jedenfalls keinen irreversiblen Herzstillstand ge-
habt haben.

Ebenfalls ethisch kontrovers ist es, dass weltweit Menschen, die
ein Organ bendtigen, in ihrer Verzweiflung hochst umstrittene Aus-
wege suchen. Bekannt geworden ist der Fall von Organtransplanta-
tionen in China, bei denen der Zeitpunkt der Hinrichtung in manchen
Fillen auf die entsprechenden Organsuchenden abgestimmt wurde,
die bereits vor Ort in speziellen »Transplantationskrankenhiusern«
auf die Organe warteten. Im Mai 2005 forderte die World Medical
Association bei ihrem 173. WMA-Treffen in Divonne-les-Bains in
Frankreich, dass China sofort die Praxis einzustellen habe, Organe
von Hingerichteten zu verwenden. Noch 2018 demonstrierten Mit-
glieder der in China verfolgten Falun Gong in Berlin vor dem Gebéu-
de, in dem die Deutsche Transplantationsgesellschaft ihre damalige
Sitzung abhielt, gegen eine derartige chinesische Praxis. Wenn in
hinreichender Zahl Organe durch eine postmortale Organgabe zur
Verfiigung stiinden, gibe es kaum mehr Anreize zu einer derartigen
Praxis.

Vier ethisch bedeutsame Fragestellungen bestimmen daher vor-
nehmlich die Diskussion um die postmortale Organgabe: die Fest-
legung des Todeszeitpunkts, die Form der Einwilligung und die Ver-
teilungskriterien fiir knappe Organe. Zudem stellt sich die Frage, ob
nicht die Alternative der Lebendspende zumindest fiir paarig ange-
legte Organe das Problem mildern konnte. Es soll deshalb diese Alter-
native im Folgenden ebenfalls diskutiert werden.

4 Veatch (2008).

179

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Konfliktfille am Lebensende
4.1.2 Das Problem der Todesbestimmung

Das Problem der Todesbestimmung war bereits im dritten Kapitel
ausfiihrlich thematisiert worden. Als Ergebnis war fiir alle drei be-
handelten Anthropologien festgehalten worden, dass der Ganzhirn-
tod als Tod des Menschen einer inneren Enthauptung entspricht und
deshalb trotz gegenteiliger Meinungen der Tod des Menschen als
»Ich« und damit als menschlicher Existenz ist. Gegner des Ganzhirn-
todkriteriums verwechseln schlicht einzelne Merkmale von Leben
mit dem Leben menschlicher Existenz. So stirbt menschliches Leben
(nicht das menschliche Lebewesen) beispielsweise in Form von Sa-
men- oder anderen Korperzellen erst nach Feststellung des Todes als
Folge eines irreversiblen Herz- und Kreislaufversagens verbunden
mit der Totenstarre und somit oftmals erst nach einer Erdbestattung
ab. Es verwundert darum nicht, dass es einen weltweiten Konsens auf
Gesetzesebene gibt, die Organentnahme bei Hirntoten als Organent-
nahme bei Toten anzuerkennen.

Deutlich umstrittener ist das Teilhirntod- und das Herztodkrite-
rium.® Wie oben angemerkt, leidet das Teilhirntodkriterium an diag-
nostischer Unsicherheit. Dennoch konnte die Anenzephalie im Rah-
men einer Integrativen Medizinethik als Todeskriterium anerkannt
werden, obwohl dies unserer menschlichen Intuition widerspricht,
da wir ein anenzephales Kind als lebendig erleben. Faktisch jedoch
ist dieses Kind ohne »Ich« und in diesem Sinn keine menschliche
Person, sondern ein Organismus mit einem menschlichen Genom.

Das Herztodkriterium leidet unter der Problematik, dass umstrit-
ten ist, wann das Gehirn nach Eintreten des Herztods vollstindig er-
loschen ist, zumindest aber der Teil des Gehirns irreversibel erloschen
ist, der die notwendige Bedingung fiir Bewusstseinsvollziige und da-
mit fiir das menschliche »Ich« ist. Die meisten Staaten, die das Herz-
todkriterium akzeptieren, halten eine Zeitspanne von zehn, manche
auch von fiinf Minuten fiir hinreichend. Doch ist eine letzte Klarheit
bis heute nicht gegeben, weshalb Vorsicht in dieser Frage verstindlich
ist. Allerdings lésst sich ethisch das Herztodkriterium rechtfertigen,
wenn hinreichend Zeit vergangen ist, sodass das »Ich« erloschen ist,
und die Einwilligung der Organspender vorliegt.

5 Vgl. Ave et al. (2016) und Veatch (2008).

180

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die postmortale Organgabe

4.1.3 Form der Einwilligung

Umstritten ist auch, in welcher Form die postmortale Organentnah-
me eine Einwilligung der Spenderin oder des Spenders voraussetzt.
Unproblematisch ist die Einwilligung mittels eines Organspendeaus-
weises, die interessanterweise auch kaum von Gegnerinnen oder Geg-
nern des Ganzhirntods bestritten wird, obwohl dann das Problem ak-
tiver Sterbehilfe aus altruistischen Griinden, nimlich zum Zweck
einer Organtransplantation zur Rettung des Lebens anderer Men-
schen, auftritt. Bei der erweiterten Einwilligungslosung werden bei
Verstorbenen ohne Organspendeausweis die Angehorigen oder Na-
hestehenden nach dessen mutmafilichen Willen befragt. Auch diese
Praxis findet normalerweise allgemeine Zustimmung. Bei der um-
strittenen Widerspruchsregelung werden Organe dagegen entnom-
men, sofern Verstorbene dem nicht zu Lebzeiten widersprochen ha-
ben. In der Praxis wird normalerweise auf eine Organentnahme auch
verzichtet, wenn die Angehorigen die Organentnahme ablehnen
(doppelte oder erweiterte Widerspruchsregelung). Dennoch ist diese
Regelung in Deutschland 2020 im Gesetzgebungsverfahren geschei-
tert.

Befiirworterinnen und Befiirworter der Widerspruchsregelung
gehen von der wesentlichen Primisse aus, dass diese Regelung zu
einer grofleren Anzahl verfiigbarer Organe fiihren und damit Men-
schenleben retten wiirde. Nur mit dieser Pramisse ist fiir eine der-
artige Regelung das Kriterium der Zumutbarkeit erfiillt. Hierzu ldsst
sich sagen:® In Deutschland wurde im Jahr 2018 in 498 Fillen vor
einer Hirntoddiagnostik die Zustimmung zur Organspende verwei-
gert. In 340 Fillen wurde eine Spende nach erfolgter Hirntoddiagnos-
tik abgelehnt. Bei insgesamt 955 postmortalen Spendern bedeutet
dies, dass daneben 838 potenzielle Spender meist durch Ablehnung,
in manchen Fillen trotz Einwilligung aufgrund medizinischer Kont-
raindikationen verloren gingen. In allen Staaten mit einer Wider-
spruchsregelung gibt es deutlich mehr realisierte Organspenden. Ge-
rade das Deutschland geographisch und kulturell so nahestehende
Osterreich zeigt dies (mit 24,5 Spenden pro eine Million Einwohner
mehr als doppelt so viele Spenden wie Deutschland mit 11,5 pro eine
Million im Jahr 2018). Es gibt also mehr als deutliche Anhaltspunkte,

¢ Vgl. zu den Zahlen die entsprechenden Seiten auf: https://www.dso.de, zuletzt ein-
gesehen: 26.08.2020.

181

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Konfliktfille am Lebensende

dass eine Widerspruchsregelung die Zahl der Organspenden anheben
wiirde.

Ein weiterer positiver Aspekt einer Widerspruchsregelung ist die
emotionale Entlastung der Angehérigen. Die Ausgangssituation wire
dann nidmlich, dass die Organspende die »normale« Vorgehensweise
wire, aufer die verstorbene Person oder die Angehdorigen an ihrer
statt hatten Widerspruch eingelegt. Die Angehorigen konnen so zu-
sdtzlich ihre eigenen Vorstellungen ergriinden, jedoch mit groBerer
Gewissheit, dem Willen des Verstorbenen nicht zuwiderzuhandeln.
Im Falle einer erweiterten Einwilligung dagegen fiihlen sich die An-
gehorigen oft mit grofler Verantwortung konfrontiert, wenn tiber die
Wiinsche und Vorstellungen hinsichtlich der Organspende nie ge-
sprochen wurde und sie allein die Entscheidung treffen miissen, ohne
den genauen Willen des Verstorbenen zu kennen. Die Drucksituation
ist in den meisten Fillen grofler, weil sich die Angehorigen verant-
wortlicher fiihlen.

Auch fiir Arzte erleichtert eine Widerspruchsregelung die schwie-
rige Situation des Angehorigengesprichs. Sie sind dann nicht Bitt-
steller, die in einer solch schweren Situation auch noch moglichst
schnell auf eine Entscheidung zur Organspende dringen miissen.
Die Zustimmungszahlen in den Angehorigengesprachen belegen
den Erfolg: Spanien verzeichnet die niedrigste Rate an Ablehnungen
in den Angehorigengesprichen, die dort namlich trotz der geltenden
Widerspruchsregel durchgefiihrt werden.”

Einer solchen Position wiirde nicht entgegenstehen, dass in
Deutschland das Transplantationsgesetz von der Wiirde des Leich-
nams spricht. Dass hier der Begriff »Wiirde« nicht die Menschenwiir-
de im strengen Sinn bezeichnen kann, sondern die mit der Wiirde
verbundenen postmortalen Personlichkeitsrechte, sollte allein schon
begriffslogisch klar sein. Ein Toter kann kein Subjekt und kein Glei-
cher mehr sein, was die zentralen Bestimmungen der Menschen-
wiirde ausmachen. »Wiirde des Leichnams« bezeichnet eine relative
Wiirde, den Nachhall der absoluten Menschenwiirde. Das ist ge-
meint, wenn das Bundesverfassungsgericht in seinem »Mephisto-
Urteil« davon spricht, dass die Menschenwiirde nicht mit dem Tod
endet. Ein einfaches Beispiel kann dies verdeutlichen. Wenn zwei
Boote auf dem Meer in Seenot geraten und in dem einen Boot ein
lebender Mensch ist, im anderen ein goldener Sarg mit einem Ver-

7 Vgl. Rodriguez-Arias et al. (2010).

182

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die postmortale Organgabe

storbenen, dann gebietet das Prinzip der Menschenwiirde immer und
ohne Ausnahme den Lebenden zu retten. Es besteht also ein katego-
rialer Unterschied zwischen der Wiirde der Lebenden im strengen
Sinn von Menschenwiirde und der Wiirde der Toten als einer kon-
tingenten sozialen Wiirde. Gerade die katholische Kirche, die auf-
grund ihres Glaubens an die Auferweckung des ganzen Menschen
lange Zeit die Anatomie verbot, hat andererseits einen anderen Um-
gang mit Leichenteilen fiir unproblematisch angesehen. Auch die ka-
tholische Tradition, Reliquien, also Korperteile verstorbener Heiliger
in Altire einzufiigen und mit den Gebeinen Verstorbener Kirchen
auszugestalten, beweist, dass Leichenteile dann verwendet werden
diirfen, wenn sie sinnvollen Zielen dienen. Wer beispielsweise in
Rom nahe der Piazza Barberini eine Kapuzinergruft besucht, stellt
fest, dass diese Krypta komplett mit Knochen einschlief3lich der Scha-
del verstorbener Moénche ausgestaltet ist. Damit soll an die Verging-
lichkeit menschlichen Lebens auf Erden erinnert werden.

Doch muss man diese katholische Tradition nicht teilen und kann
fragen, ob eine Organentnahme nicht als unzuléssige Instrumentali-
sierung eines Leichnams und so als Verletzung seiner Wiirde verstan-
den werden sollte, weil hier die Selbstbestimmungsrechte der verstor-
benen Person iiber den Tod hinaus missachtet und der Leichnam der
Betroffenen quasi vollstindig instrumentalisiert und so als reines
Mittel und nicht mehr als Zweck an sich angesehen wird.

Jedoch stellt auch nach kantischem Verstindnis und nach deut-
schem Recht nur die vollstindige Instrumentalisierung Lebender eine
Verletzung ihrer Menschenwiirde dar. Nur bei Lebenden ist eine sol-
che Instrumentalisierung verboten. Ein Beleg hierfiir ist die staats-
anwaltlich angeordnete Obduktion, bei der eine Instrumentalisierung
des Leichnams selbst gegen den Willen des Betroffenen zuléssig ist.
Dieser Anordnung Folge zu leisten ist wirklich eine Pflicht, denn hier
wird kein Widerspruch geduldet.

Vor diesem Hintergrund konnte man sogar eine Pflicht zur
Organgabe nach dem Tod einfordern, wenn man folgende Annahmen
teilt:

1. Der Hirntod ist ein hinreichendes Todeskriterium.

Nur Lebenden kommt Menschenwiirde im vollen Wortsinn zu.

3. Tote haben keine Menschenwiirde, auch wenn ihr Kérper nicht
einfach nur Gegenstand ist, sondern einen Verweisungscharakter
auf die einst lebende Person hat.

N

183

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Konfliktfille am Lebensende

4. Das Leben von Patienten, die ein Organ bendtigen, ist in hohem
Maf3 gefahrdet.

Zwischenkonklusion: Es ist legitim, Organe bei Toten zu ent-
nehmen, wenn dadurch Menschenleben gerettet werden kénnen.

5. Die Rettung bedrohten menschlichen Lebens ist mindestens so
wichtig wie die Aufkliarung von Verbrechen.

6. Die Autopsie einer Leiche ist bei jedem Verdacht auf ein Ver-
brechen zuléssig, auch gegen den ausdriicklichen Willen der Be-
troffenen.

7. Es besteht die Pflicht, Organe bei Toten zu entnehmen, wenn
dadurch Menschenleben gerettet werden kénnen.

Allerdings lehnten bereits sieben der 25 Mitglieder des Deutschen
Ethikrats in ihrer Stellungnahme von 2015 die fiir diesen Syllogis-
mus fundamentale erste Pramisse ab. Wenn aber Hirntote noch nicht
verstorben wiren, dann kime ihnen Menschenwiirde im vollen Sinn
zu und damit verbunden das elementare Recht auf den eigenen Kor-
per. Aus dem Grund, dass das Hirntodkriterium trotz seiner grofsen
Plausibilitdt gesellschaftlich nicht allgemein geteilt wird, ldsst sich
darum eine Pflicht zur Organgabe nach dem Tod nicht rechtfertigen.
Unser Todesverstindnis ist zu sehr durch unterschiedliche welt-
anschauliche und religiose Sichtweisen mitbestimmt, als dass sich
eine Organgabe nach Feststellung des Hirntods fiir alle verpflichtend
machen liefle. So ist beispielsweise in islamisch geprigten Gesell-
schaften die Bestattung eines moglichst »intakten« Korpers von gro-
Ber Wichtigkeit. Aufgrund des Organmangels hat deshalb der Iran
sogar eine staatlich organisierte kommerzialisierte Nierenlebend-
spende eingerichtet. Es ist im Iran weniger anstdfig, zu Lebzeiten
seine Niere zu verkaufen, als sich Nieren nach dem Tod entnehmen
zu lassen. Die muslimischen Rechtsschulen sind sich in der Bewer-
tung nicht einig. Wihrend einige die Organspende nach Feststellung
des Hirntods ablehnen, empfehlen andere den Glaubigen die Organ-
spende.

Wenn also eine Pflicht zur Organgabe nach Feststellung des
Ganzhirntod nicht gefordert werden kann, stellt eine Widerspruchs-
regelung einen guten Kompromiss dar. Sie kann auf folgende Weise
gerechtfertigt werden.

1. Der Hirntod ist nach herrschender Ansicht aller grofien Arzte-
organisationen ein hinreichendes Todeskriterium.

184

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die postmortale Organgabe

2. Das Leben von Patienten, die ein Organ bendtigen, ist in hohem
Maf gefihrdet.

3. Wer einer Organentnahme nicht widersprochen hat, von dem
darf Solidaritit® mit denjenigen angenommen werden, deren Le-
ben durch seine Organe gerettet werden konnten, zumal die
Alternative hierzu darin besteht, dass die Organe zersetzt werden
oder im Feuer verbrennen.

4. Also ist es zumutbar, von denjenigen, die eine Organentnahme
(aus welchen Griinden auch immer) ablehnen, einen expliziten
Widerspruch gegen die Organentnahme zu verlangen.

Eine solche Widerspruchsregelung ist einer Entscheidungslosung aus
mehreren Griinden vorzuziehen. Fiir nicht wenige Menschen ist es
namlich eine grofiere Zumutung, sich mit dem eigenen Tod beschif-
tigen zu miissen. Eine Widerspruchsregelung ist in diesem Sinn hu-
maner. Sie verlangt vom Einzelnen nicht, im Blick auf seinen Tod
Verfiigungen abzugeben. So wie der Einzelne nicht gezwungen wird,
ein Testament zu verfassen, so sollte er auch nicht gezwungen und
gedridngt werden, sich im Blick auf die Organtransplantation ent-
scheiden zu miissen. Vielmehr ist es eine zutiefst menschliche An-
nahme, dass jemand, der sich nicht geduflert hat, solidarisch mit den-
jenigen ist, deren Leben bedroht ist. Dies gilt umso mehr, je klarer es
vor dem Hintergrund einer Widerspruchsregelung wire, dass eine
Ablehnung der postmortalen Organspende nicht nur legitim ist, son-
dern ohne Nachteile fiir die Ablehnenden vollzogen werden kann.

Christen, die in der Bundesrepublik Deutschland immer noch die
Mehrheit der Bevilkerung ausmachen, haben einen weiteren guten
Grund, ihre Organe zu spenden, denn in der Nachfolge Jesu, der sein
Leben nach christlichem Verstandnis hingegeben hat, um die Mensch-
heit zu erlosen, muss die Organspende eigentlich als ein selbstver-
standliches Zeichen von Nichstenliebe verstanden werden.

Man sollte darum davon ausgehen kénnen, dass diejenigen, die
nicht ausdriicklich einer Organentnahme zu ihren Lebzeiten wider-
sprochen haben, solidarisch mit denjenigen sind, die Organe bediir-
fen, zumal die meisten Deutschen einer Organspende positiv gegen-
iiberstehen. Daran dndert auch die Tatsache nichts, dass sie deutlich

§ Diese Solidaritit ist »bezogen auf das Entscheidungssystem [...]. Wer fiir seine Per-
son eine Abneigung gegen die Leichenorganspende hegt, darf ja durchaus der Organ-
entnahme widersprechen« (Putzke/Scheinfeld (2020), 1582).

185

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Konfliktfille am Lebensende

seltener die organisatorische Hiirde nehmen, sich einen Organspen-
deausweis zuzulegen.’ Eine Widerspruchsregel trigt diesem Sachver-
halt Rechnung.

Allerdings stellt sich ein weiteres Problem im Hinblick auf die
Widerspruchsregel. In manchen Fillen kann bereits vor einer Fest-
stellung des Hirntods eine Therapiezielainderung vorgenommen wer-
den, um organprotektiv zu behandeln. In diesen Fillen greift eine
Widerspruchsregelung nicht mehr, sondern es wird eine Einwilligung
des Betroffenen benétigt, weil nur er selbst darauf verzichten kann,
dass die Therapie nicht mehr in erster Linie seinem Wohl dient, son-
dern dem Wohl derer, die seine Organe benétigen. Diese Problematik
gewinnt durch Patientenverfiigungen zusitzlich an Gewicht. Wenn
niamlich die Patientenverfiigung fiir eine praktisch aussichtslose Si-
tuation eine Einstellung intensivmedizinischer Mafinahmen erfor-
dert, andererseits aber organprotektive Mafinahmen intensivmedizi-
nischer Art sind, dann schliefSt die Patientenverfiigung praktisch eine
Organspende aus. Eine Widerspruchsregel kann hier nicht greifen.
Selbst fiir den Fall eines positiven Organspendeausweises ist rechtlich
umstritten, ob nicht die Patientenverfiigung sogar gewichtiger ist als
der Ausweis, sodass intensivmedizinische Mafinahmen einzustellen
sind."® Da die Zahl von Patientenverfiigungen zunimmt, die eine
Weiterfithrung intensivmedizinische MafSnahmen fiir den Fall ableh-
nen, dass praktisch keine Hoffnung auf Besserung besteht, lasst sich
fragen, ob dann iiberhaupt eine Widerspruchsregelung Menschen-
leben retten wiirde. Das aber ist zentrale Voraussetzung, um eine
solche Regelung den Einzelnen zumuten zu konnen, ohne das ele-
mentare Personlichkeitsrecht, iiber den eigenen Korper zu verfiigen,
zu verletzen.

° Bundeszentrale fiir gesundheitliche Aufkldrung: Wissen, Einstellung und Verhal-
ten der Allgemeinbevolkerung (14 bis 75 Jahre) zur Organ- und Gewebespende. Bun-
desweite Reprisentativbefragung 2018 (https://www.organspende-info.de/zahlen-
und-fakten/einstellungen-und-wissen.html, zuletzt eingesehen: 24.08.2020).

10 Vgl. zur Problematik die erschopfende Dissertation von Schlums (2015).

186

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die postmortale Organgabe
4.1.4 Verteilungskriterien

Wie Organe verteilt werden sollen, ist umstritten. Fiir Deutschland
hat die Bundesarztekammer unterschiedliche, organspezifische Ver-
teilungskriterien aufgestellt, die nach dem Stand medizinischer For-
schung laufend fortgeschrieben werden. Zentrales Kriterium zur
Aufnahme auf die Warteliste ist der voraussichtliche Erfolg. All-
gemein gelten als Erfolgskriterien:

1. Uberleben des Empfingers/der Empfingerin;
2. die langerfristig gesicherte Transplantatfunktion;
3. verbesserte Lebensqualitdt des Empfangers.

Ausschlussgriinde sind darum beispielsweise Alkoholabhiangigkeit
sowie eine mangelnde Fahigkeit zur »Compliance« (Mitwirkung des
Patienten am Gelingen). Im Zusammenhang mit der Alkoholabhin-
gigkeit ist dabei seit lingerem umstritten, ob die sechsmonatige
Karenzzeit bei einer Lebertransplantation, die wegen Alkoholmiss-
brauch nétig wurde, ethisch vertretbar ist. Wird doch der betroffenen
Person eine »wirksame und potentiell lebensrettende Ressource zu-
mindest temporir vorenthalten«.! Die beiden medizinischen Griinde
fiir die Karenzzeit, nimlich dass sich die Leber in dieser Karenzzeit
moglicherweise regeneriere oder diese Zeit helfe, eine bessere Prog-
nose fiir die Erfolgsaussichten zu ermdglichen, konnen freilich als
Rechtfertigung akzeptiert werden. Dazu kommt, dass eine erfolgrei-
che Alkoholabstinenz einen Indikator fiir die spitere Compliance der
Betroffenen abgibt.

Die umfangreichen Patientendaten liefern im Zusammenhang
mit den spezifischen Allokationsbestimmungen fiir die individuelle
Organallokation klare Algorithmen. Dennoch bleiben wesentliche
ethische Fragen offen, weil die Ergebnisse in manchen Fillen proble-
matisch sind: Es verstarben im letzten Jahrzehnt mehr als 2000 Men-
schen allein auf der Lebertransplantationswarteliste von Eurotrans-
plant, von denen mdglicherweise einige bei anderen Verteilungs-
schliisseln tiberlebt hitten. Es ldsst sich darum immer bestreiten, ob
die geltenden Bestimmungen und damit verbundenen klaren Algo-
rithmen ethisch gerechtfertigt sind.

1 Primc (2020), 240.

187

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Konfliktfille am Lebensende

Ethisch zu diskutieren ist auch der in Deutschland geltende
Grundsatz der Lebenswertindifferenz, wonach beispielsweise das
Leben der Mutter mit vier unmiindigen Kindern nicht tiber das
Leben des achtzigjihrigen Alkoholkranken gestellt wird, der seine
Compliance nachweisen kann. Zwar verbiirgt die Menschenwiirde
eine grundsitzliche Gleichheit aller Menschen. Es ist aber, wie be-
reits in der Untersuchung der Entscheidungsszenarien zur Triage
bei Covid-19 sichtbar wurde, eine unabgeschlossene Diskussion, ob
nicht dennoch das Hilfegebot von einer Bediirftigkeit abhingig sein
sollte, die neben dem »Lebenwollen« noch weitere nicht medizinisch
indizierte Kriterien berticksichtigt. Von daher ist es nur zu gut zu
verstehen, dass in den Allokationsregeln zur Organtransplantation
dieses Prinzip der Lebenswertindifferenz beispielsweise dadurch
nicht konsequent durchgehalten wird, dass Kinder bevorzugt be-
handelt werden.

Auch beziiglich der »Compliance« besteht Kldrungsbedarf.
Wenn beispielsweise in der Bundesrepublik lange Zeit in der Regel
alkoholkranken Menschen eine Organtransplantation verwehrt wur-
de, wenn sie nicht eine halbjahrige Abstinenz und Entzugsbehand-
lung nachweisen konnten, so nahm dies denjenigen Patienten ihre
letzte Chance auf Lebensrettung, die das Organ sofort (und eben
nicht erst nach sechs Monaten) benétigten. Ebenfalls als mit dem
Gleichheitsanspruch unvereinbar ist die Verzerrung der Organver-
teilung durch einen regionalen Faktor, wenn dieser nicht medizinisch
begriindet ist.

Dariiber hinaus lasst sich fragen, in welcher Form, falls iiber-
haupt, diejenigen bevorzugt werden sollten, die bereits vor ihrem
Tod ausdriicklich in die postmortale Organgabe einwilligen. Es spre-
chen gute Griinde hierfiir, eine derartige Solidaritit zu honorieren,
wie es die israelische Regelung vorsieht. Ein reines Klubmodell, bei
dem nur transplantiert wird, wer auch zuvor bereits selbst zur post-
mortalen Organspende bereit war, ist jedoch abzulehnen: So kénnte
es jemand beispielsweise aus religiosen Griinden ablehnen miissen,
dass ihm als Verstorbenem Organe entnommen werden, ohne dass
ihm dagegen seine Religion verbietet, Organe Andersgldubiger an-
zunehmen, die postmortal von Leichnamen gewonnen wurden. Ge-
rade im vom Islam geprigten Kulturraum ist eine solche Einstellung
sehr hiaufig anzutreffen. Darum erscheint hier die israelische Lésung
vorbildhaft zu sein. Sie schliefSt zwar diejenigen nicht aus, die selbst
keine Bereitschaft zu einer Organspende zeigen, aber diejenigen, die

188

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die postmortale Organgabe

bereit sind, erhalten Bonuspunkte, werden also im Entscheidungsfall
bevorzugt.

Auch ldsst sich fragen, ob derjenige, der bereit ist, ein Organ
postmortal zu geben, nicht testamentarisch verfiigen konnte, welche
Bevolkerungsgruppen er ein- bzw. ausschlieflen mochte. Eine solche
Verfiigung wiirde insbesondere dann diskussionswiirdig sein, wenn
die postmortale Organgabe als eine Spende verstanden wird, die der
Einwilligung des Spenders bedarf. Zwar kann man wie in Deutsch-
land rechtlich festlegen, dass derartige Bestimmungen nicht giiltig
sind. Die ethische Diskussion ist damit jedoch gerade nicht beendet.
Denn warum soll ein Spender nicht bei der Verteilung dessen, was er
spendet, mitwirken diirfen? Anders dagegen verhilt es sich, wenn die
postmortale Organgabe im Sinn einer solidarischen Widerspruchs-
regelung verstanden wird. Dann wird nidmlich nur der Einspruch ge-
gen die Organentnahme toleriert und die Organgabe eben nicht als
Spende, sondern eher als pflichtmifiger solidarischer Akt gedeutet.

Auch lasst sich dariiber diskutieren, ob die postmortale Organga-
be, wenn sie nicht als Akt der Solidaritit verstanden wird, beispiels-
weise durch ein Beerdigungsgeld in einer gewissen Hohe honoriert
werden sollte. Dieses sollte aber nur so hoch sein, dass der Verdacht
des Organverkaufs auszuschlieflen ist. Auf diese Weise konnte ein
hoherer Anreiz geschaffen werden, das Organaufkommen zu erho-
hen.

4.1.5 Alternativen zur postmortalen Organspende

Das unzureichende Aufkommen von postmortalen transplantier-
baren Organen verstdrkt seit Jahren in vielen Landern die Nachfrage
nach der Lebendspende, die fiir Nieren und Lebern in Frage kommt.
Bei der Lebendspende stellen sich unterschiedliche ethisch relevante
Fragen, u.a.:

o das Problem der Selbstschiadigung des Spenders einschliefilich
der Frage des Versicherungsschutzes,

o die mit der Lebendspende unter sich nahestehenden Personen
verbundene Frage nach der Freiwilligkeit,

« die Frage nach der Ausweitung des Spenderkreises (Cross-over-
Spende, kommerzialisierter Organverkauf).

189

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Konfliktfille am Lebensende

Seit Jahren steigt die Zahl der Lebendspenden bei Nieren und Leber
stindig an. Dabei besteht fiir die Spender ein betrachtliches Risiko,
das fiir den Leberspender noch deutlich hoher als fiir den Nieren-
spender ist.? Das Risiko fiir die Spender besteht in beiden Fillen da-
bei in den iiblichen Risiken eines grofleren operativen Eingriffs, bei
denen als Frithkomplikationen z.B. Blutungen, Wundinfektionen,
Thrombosen, Lungenembolien und Lungenentziindungen auftreten.
Operationsiibliche Spitkomplikationen sind Narbenprobleme. Ins-
gesamt besteht fiir Nierenspender ein etwa einprozentiges Risiko fiir
schwerwiegende Komplikationen, fiir Leberspender sogar von etwa
fiinfzehn Prozent. Das Mortalititsrisiko liegt fiir Nierenspender bei
ca. 0,05 Prozent. Bei Leberspendern ist es zehnfach héher. Da die Nie-
re paarig angelegt ist, erh6ht das Entfernen der einen Niere fiir Nie-
renspender zudem das Risiko, spiter selbst dialysepflichtig zu werden
und ein Organ zu benétigen, z. B. wenn die verbleibende Niere einen
Tumor entwickeln sollte oder schwer verletzt wiirde. Bei der Leber ist
durch ihre eigene Regenerationskraft kein zusitzliches Spitrisiko
mehr vorhanden, wenn die Operation und die anschlieflende postope-
rative Phase gut iiberstanden wurden. Darum widerspricht es dem
arztlichen Berufsethos, welches das Nichtschadensprinzip als ein we-
sentliches Prinzip beinhaltet, unter normalen Umstinden, einem
Menschen ein Organ ganz oder teilweise zu entnehmen, ohne dass
dieser selbst davon einen gesundheitlichen Nutzen hat. Vor diesem
Hintergrund ist es zudem gut verstindlich, dass beispielsweise in
Deutschland fiir die Lebendspende eine Subsidiarititsklausel gilt.
Das bedeutet: Solange geniigend postmortal entnommene Organe
verfiigbar sind und auch mit dem Organsuchenden kompatibel sind,
sollte keine Lebendspende in Anspruch genommen werden.

Freilich ist die Subsidiaritdtsklausel ethisch umstritten. Warum
kann ein Mensch nicht freiwillig in eine fiir ihn riskante »Unterneh-
mung« einwilligen, zumal dann, wenn diese einem anderen Men-
schen das Leben rettet oder zumindest dessen Leben deutlich ver-
bessert? Schliellich diirfen Menschen z.B. bei Extremsportarten wie
der Besteigung des Mount Everest ebenfalls hohe Risiken eingehen.
Allerdings besteht ein wichtiger Unterschied zwischen derartigen Ri-
siken und dem Risiko einer Operation darin, dass im letzteren Fall ein
direkter Eingriff in die gesundheitliche Verfasstheit vorgenommen
wird. Es gibt darum gerade vor dem Hintergrund des arztlichen Be-

2 Vgl. Oduncu (2005).

190

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die postmortale Organgabe

rufsethos die oben genannten guten Griinde fiir die (paternalistische)
Subsidiaritdtsklausel bei der Lebendspende. Dies entspricht auch dem
Nichtschadensprinzip in seiner Geltung beziiglich des Lebend-
spenders.

Zudem mildert die Subsidiarititsregel ein weiteres Problem ab.
Die altruistische Lebendspende zwischen sich nahestehenden Per-
sonen birgt namlich eine Schwierigkeit: Wie ist die Freiwilligkeit des
Organspenders zu gewihrleisten, da der Erwartungsdruck von Or-
gansuchenden, aber auch Verwandten- und Freundeskreis unter Um-
stinden sehr hoch sein kann? Durch die Fortschritte der Immunolo-
gie und die durch das Internet faktische Moglichkeit der Cross-over-
Spende® wird es zunehmend schwieriger aus medizinischen Griinden
die Organspende zu verweigern. Die Aufgabe einer Lebendspende-
Kommission ist darum nicht zu unterschitzen. Sie hat zu gewihrleis-
ten, dass diese Form der Lebendspende freiwillig ist und auch lang-
fristig gut verarbeitet wird. Darum ist dafiir zu sorgen, dass die psy-
chologische Nachbetreuung von Spendenden und Empfangenden in
hohem Umfang gewéhrleistet wird. Zudem ist zu beachten: Diese
Form der Lebendspende ldsst sich nur indirekt vor dem Hintergrund
des Nichtschadensprinzips im drztlichen Berufsethos rechtfertigen,
nimlich dadurch, dass die Spendenden ausdriicklich darum gebeten
haben, weil ihnen die betreffende Person, der sie spenden, wichtig ist.
Durch die Spende bekommen diese Personen eine neue Lebensper-
spektive, was den Spendenden zugutekommt.

Ebenso ist das direkte Verbot der anonymen altruistischen Or-
ganspende unter der grundsitzlichen Voraussetzung der ethischen
Zulissigkeit der Organlebendspende unmoralisch, wenn die Spen-
denden nachweislich freiwillig zur Spende bereit sind. Denn auch
dieses Verbot schriankt die Moglichkeit ein, einem Menschen das
Leben zu retten oder entscheidend zu verbessern. Es liefe sich nur
vom Nichtschadensprinzip des érztlichen Berufsethos gegen diese
Form der Lebendspende argumentieren.

Eine andere, freilich dufSerst umstrittene Form der Organgabe ist
der kommerzialisierte Lebendorganverkauf. Hierbei verkauft der Ge-
ber sein Organ an den bediirftigen Empfinger. Er erhalt also nicht nur
eine mogliche Aufwandsentschiddigung wie bei der altruistischen Le-

3 Hierbei spenden Menschen ihr Organ fiir einen fremden Menschen, wenn dessen
nahestehende Person dafiir ein Organ spendet, dass dem Verwandten oder Freund des
Spenders implantiert werden kann.

191

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Konfliktfille am Lebensende

bendspende. Diese Form der Lebendgabe ist in den meisten Landern
untersagt. Im Iran dagegen ist diese Form bereits seit Jahrzehnten
eine staatlich geférderte Praxis, die entstand, als aufgrund von Sank-
tionen keine funktionierenden Dialysegerite mehr zur Verfiigung
standen. Dariiber hinaus gibt es weltweit einen Schwarzmarkt fiir
Organe, weil in nicht wenigen Staaten Menschen eine finanzielle
Entschadigung dafiir angeboten wird, wenn sie ihre kérperliche Un-
versehrtheit preisgeben.

Die grundsitzliche ethische Entscheidung besteht darin, ob eine
kommerzialisierte Lebendspende iiberhaupt zuléssig sein kann. Hier
gibt es in den Argumenten gewisse Analogien zum Problemfeld der
kommerzialisierten Leihmutterschaft. Ein wichtiges Argument gegen
den Verkauf der eigenen Organe ist paternalistisch: Der Organ-
verkauf wird verboten, weil die gesundheitlichen Gefahren fiir den
Organgeber als nicht zulissig eingeschiitzt werden. Damit verbunden
ist die Vermutung, dass kein Mensch freiwillig seine Organe verkau-
fen wiirde, wenn er Alternativen hitte, um zu Geld zu kommen. Der
Organhandel niitzt damit sozusagen eine Notlage des Gebers aus.
Dariiber hinaus wird geltend gemacht, dass die kommerzialisierte Le-
bendorgangabe auch unabhingig davon gegen die Pflichten gegen
sich selbst und die guten Sitten verstofle. Zudem kommt erneut das
Argument des drztlichen Berufsethos ins Spiel, das das Nichtschadens-
prinzip beinhaltet.

Grundsitzlich ist der Paternalismus bestreitbar: Menschen soll-
ten ab einem gewissen Alter frei sein, fiir ihr Leben selbst zu ent-
scheiden, wie sie es fithren wollen, selbst dann, wenn sie sich dadurch
selbst schiddigen. Das paternalistische Argument gewinnt in dem Maf3
Uberzeugungskraft, in dem der Staat dafiir sorgt, dass sich das post-
mortale Organaufkommen erhéht. Wenn er jedoch einerseits auf-
grund der Risiken fiir gesundheitliche Schiden derjenigen, die ihre
Organe verkaufen wiirden, die kommerzialisierte Organgabe verhin-
dert, andererseits aber seiner Fiirsorgepflicht fiir ein hoheres post-
mortales Organaufkommen nicht nachkommt und so den Tod von
Menschen auf der Warteliste in Kauf nimmt, verliert das Argument
an Uberzeugungskraft. In gewisser Weise dhnlich verhilt sich das
Argument mit der Notlage: Wenn man unterstellt, dass Menschen
aus einer Notlage heraus zu Lebendorgangebern werden, dann muss
man sich fragen, inwieweit man der Verantwortung gerecht wird, an
dieser Notlage etwas zu d@ndern. Dem »Anbieter« nur eine Moglich-
keit zur Losung seines Problems zu verbieten, weil diese ihn schédi-

192

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die postmortale Organgabe

gen wiirde, ohne zugleich eine andere Losung anzubieten, erscheint
widerspriichlich, wenn der »Anbieter« ohne diese Losungsmoglich-
keit noch grofSeren Schaden erfihrt.

In der ethischen Diskussion der kommerzialisierten Lebend-
organgabe ist es darum zentral, ob man beispielsweise wie Kant davon
ausgeht, dass mit der Wiirde des Menschen auch Pflichten gegen sich
selbst verbunden sind. Eine wesentliche Pflicht ist dabei die Pflicht,
die eigene korperliche Unversehrtheit zu sichern. Auch religiose
Ethiken argumentieren in dieser Weise.

Dariiber hinaus spielt eine grofle Rolle, in welcher Weise das sehr
verbreitete Empfinden zu bewerten ist, dass es als unsittlich gilt, Or-
gane zu verkaufen, zu vertreiben oder zu kaufen. An diesem Punkt
geht es um tief verwurzelte moralische »Empfindungen«. Auch ge-
winnt Michael Sandels Anfrage wieder an Bedeutung: Soll alles kiuf-
lich sein, was man praktisch zur Ware machen kann?

Ein indirektes Argument gegen die kommerzialisierte Lebend-
organgabe ldsst sich dem arztlichen Berufsethos entnehmen. Wer sich
Organe entnehmen lassen will, zwingt die Person, die die Operation
vornimmt, eine ihrem Berufsethos widersprechende Handlung zu
vollziehen.

Grundsitzlich lasst sich sagen: Wer eine solidarische Wider-
spruchsregelung ablehnt und die Rahmenbedingungen der postmor-
talen Organgabe so gestaltet, dass das postmortale Organpotential
nicht ausgeschopft wird, arbeitet indirekt einer kommerzialisierten
Lebendorgangabe zu. Allen Verboten zum Trotz schaffen genau der-
artige Rahmenbedingungen Anreize, dass sich ein Organschwarz-
markt etabliert. Wie bei den meisten Schwarzmirkten profitieren da-
bei am meisten die »Zwischenhéndler«. Die Lebendorgangeber, die
eigentlich dadurch geschiitzt werden sollten, werden also auch noch
finanziell ausgebeutet und zugleich kriminalisiert.

Noch eine radikalere Frage stellt folgende Sondersituation dar,
die auch bereits mehrfach filmisch festgehalten wurde, beispielsweise
in dem Film »Sieben Leben«. Darf ein Mensch das Recht haben, sein
Herz zielgerichtet fiir einen anderen Menschen zu spenden, der das
Herz benétigt, um zu iiberleben? Der Spender wiirde dann sein Leben
opfern, um das Leben eines anderen Menschen zu retten. Eine solche
Maoglichkeit lasst beispielsweise das bundesdeutsche Recht nicht zu.

Diese Fille beriihren eine zentrale Fragestellung, namlich ob die
Zulissigkeit von Tétungshandlungen durch Fremde sozusagen die
Schwelle senkt, Tétungshandlungen iiberhaupt zu vollziehen. Darauf

193

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Konfliktfille am Lebensende

wird anschliefend bei der Frage der aktiven Sterbehilfe noch vertieft
einzugehen sein.

Dariiber hinaus stellt sich grundsitzlich die Frage: Hat das
menschliche Leben aus sich heraus eine Heiligkeit, die verbietet, dass
man es, aus welchem Grund auch immer, totet? Dann wire die Ein-
willigung eines Menschen in seine Tétung, um das Leben eines ande-
ren Menschen zu retten, moralisch nicht zu rechtfertigen, weil die
aktive Totung eines menschlichen Lebens, namlich des Vaters, nicht
auf einer Stufe mit der Rettung eines sozusagen »natiirlich« bedroh-
ten Lebens, namlich seines Kindes, steht. Religiose Medizinethiken
erlauben aufgrund dessen eine altruistische Lebendspende, die den
eigenen Tod bedingt, nicht. Andere Medizinethiken werden die Frage
nach den gesellschaftlichen Auswirkungen stellen, also ordnungs-
ethisch iiberlegen, ob eine derartige Offnung zu gesellschaftlichen
Verwerfungen fiihrt, die nicht gewiinscht sind.

Eine weitere Alternative zur postmortalen Organspende ist tiere-
thisch umstritten und derzeit noch immer — trotz CRISPR/Cas9 — in
den Kinderschuhen, namlich die Xenotransplantation. Grundsitzlich
gilt in praktisch allen Staaten: Wenn Forschungsvorhaben hochwertig
sind, diirfen Tierversuche durchgefiihrt werden, wenn der vor-
geschriebene Tierschutz eingehalten wird. Debatten entziinden sich
vor allem an der Frage, ob durch die Verinderung von Schweinen,
damit ihre Organe menschenihnlicher werden, auch die Schweine
selbst neue Eigenschaften erhalten, die sie vermenschlichen. Dies
war bereits im Zusammenhang mit der Frage nach der Chimarenbil-
dung thematisiert worden.

Andere Techniken, die weniger kontrovers sind, stecken ebenfalls
noch in den Kinderschuhen, beispielsweise das Ziichten von Organ-
ersatzgeweben mithilfe von Stammzellen, auch wenn erste Erfolge
zur Stirkung geschiadigter Herzen oder zum Aufbau von Nieren-
gewebe sowie mithilfe des Einsatzes von 3D-Technologie berichtet
werden.™

Diese ersten Uberlegungen kénnen nur andeuten, wie kompli-
ziert und schwierig das Feld der ethischen Bewertung bestimmter
Maoglichkeiten von Organtransplantationen geworden ist. Gleichzei-
tig sollten diese Schwierigkeiten nicht davon ablenken, dass es umge-
kehrt auch sehr eindeutige Handlungsanweisungen gibt, wenn man

1+ Vgl. Slack (2018), 59f.

194

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Sterbehilfe

das Prinzip der Menschenwiirde und eine grundlegende mitmensch-
liche Solidaritit annimmt.

4.2 Sterbehilfe

Die Debatte um die Sterbehilfe wird sowohl rechtlich wie ethisch
vielschichtig gefithrt. Durch das bahnbrechende Urteil des Bundes-
verfassungsgerichts im Februar 2020 haben wir in Deutschland mitt-
lerweile juristisch Klarheit, dass die Selbstbestimmung sich auch auf
den eigenen Tod erstreckt. Darum ist es wichtig, bei der Strukturie-
rung der Sterbehilfe nicht nur die klassischen Unterscheidungen ge-
mifl dem Handeln von Arztinnen und Arzten, Pflegekriften und
Angehorigen zu beriicksichtigen, sondern auch die alternative Struk-
turierung gemafy dem Patientenwillen. Geht man nédmlich vom Pa-
tientenwillen aus, dann ist entscheidend, ob die Sterbehilfe auf
Whunsch des Patienten bzw. auf dessen mutmaf3lichen Wunsch hin,
ohne Kenntnis des Patientenwillens oder sogar gegen dessen Willen
vorgenommen wird. Es wird also nicht nur die klassische Unterschei-
dung nach passiver Sterbehilfe bzw. angemessener dem Sterbenlas-
sen, nach indirekter Sterbehilfe, nach Beihilfe zum Suizid und nach
aktiver Sterbehilfe vorgenommen.

Inhaltlich bedeutet das: Wer vom Prinzip der Menschenwiirde
ausgeht, dem stehen zwei Interpretationsmoglichkeiten offen. Wer
Menschenwiirde in erster Linie mit Rechten verbunden denkt wie
das Bundesverfassungsgericht und die Integrative Medizinethik, fiir
den gilt, dass mit der Menschenwiirde der Betroffenen in erster Linie
ein Recht auf Leben und Selbstbestimmung verbunden ist, aber gera-
de keine Pflicht, das eigene Leben niemals selbst zu beenden. Es gibt
dann auch eine Selbstbestimmung iiber den eigenen Tod. Damit
wiren viele Formen der Sterbehilfe zuldssig. Wer dagegen die Men-
schenwiirde in der Weise deutet, dass sie auch zum Lebenserhalt ver-
pflichtet, was neben den monotheistischen Weltreligionen auch Phi-
losophen in kantischer Tradition betonen, wird méglicherweise sogar
das Befiillen einer Magensonde als verpflichtend ansehen.

195

- am 18.01.2026, 22:34:54.



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Konfliktfille am Lebensende
4.2.1 Die vielschichtige Debatte

Wir Menschen haben die Gewissheit, sterben zu miissen. Dabei ist
der Wunsch nach einem guten Tod (griechisch: Euthanasia) ein ganz
natiirlicher und verstidndlicher Wunsch. Bereits in der Antike wurde
dartiber debattiert, wie ein guter Tod herbeigefiihrt werden darf, und
damit, in welcher Form eine Sterbehilfe moralisch gerechtfertigt ist.
Wihrend Hippokrates es beispielsweise ablehnte, dass ein Arzt ein
Mittel zur Verfiigung stellt, mit dem sich der Patient téten kann,
forderte Platon etwa zur gleichen Zeit sogar in manchen Fillen eine
aktive Sterbehilfe.

Heutige Debatten kreisen um mehrere Problemfelder. So stellt
sich bereits die Frage, was unter passiver Sterbehilfe bzw. unter Ster-
benlassen zu verstehen ist. Wihrend der Verzicht auf bestimmte in-
tensivmedizinische Behandlungsméglichkeiten klar unter den Begriff
»passive Sterbehilfe« bzw., korrekter formuliert, »Sterbenlassen«
fallt, ist dies im Fall des Abstellens einer Herz-Lungen-Maschine oder
des Entfernens einer Magensonde umstritten: Ist dieses Entfernen
eine aktive Totungshandlung oder eine als passive Sterbehilfe/Ster-
benlassen zu deutende Handlung im Sinne der Anderung des Thera-
pieziels? So wurde der Wachkomapatientin Terri Schiavo im Friihjahr
2005 in Florida nach jahrelangem Rechtsstreit die Magensonde ent-
fernt. Sogar der damalige Prisident der USA hatte noch kurzfristig
ein Gesetz verabschiedet, um die Entfernung zu verhindern, war aber
damit gescheitert. Terri Schiavo starb einige Tage spéter. Ihr Ehe-
mann hatte geltend gemacht, dass die Entfernung der Sonde dem
mutmafSlichen Willen der Patientin entspriche. Thre Eltern dagegen
verstanden den Tod ihrer Tochter als Ermordung.

Auch in Deutschland wurde ein dhnlich gelagerter Fall letzt-
instanzlich durch den BGH 2010 entschieden. Worum ging es dabei?
Frau K. teilte ihrer Tochter 2002 mit, dass sie im Fall eines irrever-
siblen apallischen Syndroms keine Erndhrung wiinscht. 2002 fiel sie
in ein solches Koma. Am 20.12.2007 beendete die Tochter die Nah-
rungszufuhr, und nachdem die Geschiftsleitung des Pflegeheims von
Frau K. diese wieder einleitete, trennte sie aufgrund des anwaltlichen
Rats den Schlauch durch. Das Landgericht Fulda sprach zwar die
Tochter wegen eines Verbotsirrtums frei, d.h., die Tochter konnte
aufgrund des Einholens des anwaltlichen Rats nicht wissen, dass sie
eine unzulissige Handlung vollzog, verurteilte den Anwalt aber am
30.04.2009 zu einer neunmonatigen Freiheitsstrafe auf Bewihrung.

196

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Sterbehilfe

Der Anwalt legte Einspruch beim BGH ein. Der BGH sprach den An-
walt am 25.06.2010 frei, weil er das Durchtrennen des Schlauchs
nicht als aktives Téten, sondern als ein Sterbenlassen deutete.

Dieser Fall zeigt deutlich, wie kontrovers bis in die Beurteilung
durch Gerichte hinein das Beenden lebenserhaltender Mafinahmen
bei Wachkomapatienten beurteilt wurde. Auch wenn die Debatte in
Deutschland fiir derartige Fille zumindest auf politischer und recht-
licher Ebene beendet zu sein scheint, so ist das Ringen darum in an-
deren Staaten noch lange nicht abgeschlossen. In Israel wiirde man
das Beenden von lebenserhaltenden Mafinahmen bei Patienten im
Koma oder Wachkoma als aktive Sterbehilfe verbieten. Hier wiirde
man im Unterschied zum BGH das Entfernen der Sonde als eine
Handlung verstehen, die zwar im Einklang mit dem Willen des be-
troffenen Menschen geschihe, sei es, weil eine Patientenverfiigung
vorliegt, sei es, weil durch Aussagen von anderen Menschen der mut-
maf3liche Wille eruiert werden kann, die aber dennoch verboten wire,
weil die Handlung mafigeblich zum Tod des betreffenden Menschen
fihrt.

Die Debatte, die den Hintergrund des Urteils des Bundesverfas-
sungsgerichts vom Februar 2020 bildete, ging um die Erlaubtheit der
Beihilfe zur Selbsttétung am Lebensende. Wie die heftigen Debatten
im deutschen Bundestag gezeigt haben, handelt es sich auch hier um
ein vielschichtiges Problem. Die Beihilfe zum Suizid war, wenn der
Patient darum bittet, seit der Gesetzgebung vom Dezember 2015 in
Deutschland grundsitzlich nicht strafbewehrt. Allerdings verbot das
2020 fiir nichtig erklirte Gesetz die geschiftsmifSige Beihilfe, wobei
geschiftsmaflig entgegen der landlaufigen Bedeutung im Recht auch
eine auf Wiederholung angelegte Handlung meint, selbst wenn man
fiir diese kein Geld bekommt. Dadurch war faktisch die Beihilfe gera-
de fiir Arztinnen und Arzte sowie Pflegekrifte, aber auch Apotheke-
rinnen und Apotheker, also gerade die in diesem Fall kompetentesten
Personen unméglich gemacht worden. Die Niederlande dagegen ha-
ben das Problem so geldst, dass Beihilfe zum Suizid eine érztliche
Aufgabe ist. Dagegen gehort nach Schweizer Recht die Beihilfe zum
Suizid ausdriicklich nicht zum &rztlichen Aufgabengebiet, ist aber
ansonsten erlaubt. Andere Staaten wie Osterreich stellen die Beihilfe
zum Suizid unter Strafe. Ahnliches lasst sich auch in der Debatte um
die aktive Sterbehilfe feststellen. Sowohl ethisch als auch rechtlich
werden unterschiedliche Positionen eingenommen.

197

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Konfliktfille am Lebensende
4.2.2 Die Bedeutung des Patientenwillens

Von grofiter ethischer Bedeutung ist es, welchen Willen der betroffe-
ne Patient bzw. die betroffene Patientin gedufSert hat oder dufiert. So
spielt es fiir jede Form von Sterbehilfe eine grofSe Rolle, ob diese
Sterbehilfe mit Einverstindnis (freiwillige Sterbehilfe), mit mutmaf3-
lichem Einverstindnis (mutmafllich freiwillige Sterbehilfe), ohne
Kenntnis seines Willens (nicht-freiwillige Sterbehilfe) oder sogar ge-
gen den Willen der Betroffenen (unfreiwillige Sterbehilfe) ausgeiibt
wird.

Eine Sterbehilfe ist freiwillig, wenn derjenige Mensch, der Ster-
behilfe erfihrt, selbst um diese Form der Sterbehilfe, welcher Art
auch immer, in einer Atmosphire der Zwanglosigkeit und Offenheit
bittet. Sie ist mutmaflich freiwillig, wenn der Patient seinen Willen
zum Zeitpunkt der Sterbehilfe nicht mehr ausdriicken kann, aber sich
zuvor z. B. durch eine Patientenverfiigung klar gedufSert hat oder sein
mutmaflicher Wille auf andere Weise herausgefunden werden kann.
Sie ist nicht-freiwillig, wenn der betroffene Mensch nicht mehr im-
stande ist, seinen eigenen Willen zu dufsern und kein mutmaflicher
Wille zu eruieren ist. Dies gilt beispielsweise fiir komatose und geis-
tig hochgradig beeintrichtigte oder hochgradig demente Menschen,
die ihren Willen nicht mehr zu duflern vermégen, keine Patienten-
verfiigung hinterlassen haben und auch sonst nie zu derartigen Frage-
stellungen Stellung genommen haben. Im Fall von Terri Schiavo bei-
spielsweise bestand der eigentliche Streitpunkt darin, ob ihr Ehemann
ihren mutmaflichen Willen, namlich sterben zu wollen, korrekt wie-
dergegeben hatte, oder ob die Eltern mit ihrer Behauptung recht hat-
ten, namlich dass Terri Schiavo auch im Wachkoma noch hitte wei-
terleben wollen. In diesem Fall wire das Entfernen der Magensonde
als Sterbehilfe gegen den Willen des Betroffenen zu verstehen. In
vergleichbarer Weise wire es eine Sterbehilfe gegen den Willen des
Patienten, wenn eine 80-jihrige Covid-19-Patientin gegen ihren Wil-
len vom Atemgerit genommen wird, weil eine jiingere Patientin mit
besserer Prognose dieses letzte Gerit benétigt.

Allerdings verkompliziert sich der Sachverhalt der Sterbehilfe
dadurch weiter. So kann man die Frage stellen, ob nicht das Uber-
lebensinteresse als eine dem Menschen zentrale Steuerungsinstanz
jede Patientenverfiigung ungiiltig macht, die diesem Interesse nicht
nachkommt. AuSerdem besteht das Problem, ob eine Verfiigung noch
dem aktuellen Willen des Patienten entspricht, wenn dieser vor einer

198

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Sterbehilfe

relativ langen Zeit eine Verfiigung gemacht hat, aber in der konkre-
ten Situation diese nicht mehr zeitnahe Verfiigung Geltung finden
soll. Hier wird in den internationalen Debatten wie auch in Deutsch-
land die Frage aufgeworfen, ob diese »alte« Verfiigung dann noch
Geltung haben konne, ob beispielsweise im Fall von Terri Schiavo
eine mehr als 15 Jahre alte miindliche Auflerung zu ihrem Mann
noch als ihr jetziger mutmaflicher Wille ausgelegt werden kann.
Wenn ein Gesetzgeber die Erneuerung der Patientenverfiigung nach
spitestens fiinf Jahren als ein Kriterium festsetzt, ist sie nach mehr
als finf Jahren nicht mehr bindend. Der Patient, der sich ausdriick-
lich, solange er noch als einwilligungsfahig galt, mit seinem Sterbe-
prozess auseinandergesetzt hat, hat keine verbindliche Verfiigung
mehr, wenn er beispielsweise ins Koma féllt. Der aufgrund seiner
Erkrankung nicht mehr »miindige«, weil komatdse Mensch, dessen
Mund nicht sprechen kann, wird sozusagen nachtriglich ein zweites
Mal »ent-miindigt«, und zwar in Bezug auf die Willensidufserung zu
einer Zeit, in der er noch miindig war.

Noch komplizierter wird die Situation, wenn der Wille iiberhaupt
nicht festgestellt werden kann. Wie in den meisten anderen Landern,
so gilt auch in Deutschland:

»Bei Neugeborenen mit schwersten Beeintridchtigungen durch Fehlbildun-
gen oder Stoffwechselstorungen, bei denen keine Aussicht auf Heilung oder
Besserung besteht, kann nach hinreichender Diagnostik und im Einverneh-
men mit den Eltern eine lebenserhaltende Behandlung, die ausgefallene
oder ungeniigende Vitalfunktionen ersetzen soll, unterlassen oder nicht
weitergefiihrt werden. Gleiches gilt fiir extrem unreife Kinder, deren un-
ausweichliches Sterben abzusehen ist, und fiir Neugeborene, die schwerste
Zerstorungen des Gehirns erlitten haben.«!

Hier wird antizipativ Kindern unterstellt, dass sie, die Betroffenen,
wenn sie sich hatten dufleren konnen, diese Form passiver Sterbehilfe
wiinschen wiirden.

Eine aktive Sterbehilfe bei Neugeborenen im Sterbeprozess ist
ethisch dagegen auflerordentlich problematisch und beispielsweise in
Deutschland wie in fast allen Lindern verboten. Wer diese Form der
Sterbehilfe wie beispielsweise Harris in Betracht zieht, argumentiert
etwa beziiglich aktiver Sterbehilfe bei Neugeborenen folgender-
maflen:1¢ Ein schwerstbehindertes Kind, von dem man annehmen

15 BAK (2011), A348.
16 Vgl. Harris (1995), 67 f.

199

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Konfliktfille am Lebensende

muss, dass es in den niachsten Tagen, Wochen oder Monaten selbst bei
intensiver Betreuung wird sterben miissen, wird in vielen Féllen auf-
grund der Entscheidung, es sterben zu lassen, nur noch selektiv
behandelt. Es werden beispielsweise keine Antibiotika mehr ver-
abreicht. Warum sollten wir das Kind nicht rasch von seiner Krank-
heit erlésen und ihm eine todbringende Spritze geben, anstatt es auf-
grund einer unbehandelten Infektion langsam sterben zu lassen?
Sind nicht beide Fille, die passive Sterbehilfe bei Nicht-Freiwilligkeit
und die aktive Sterbehilfe bei Nicht-Freiwilligkeit letztlich identisch?
In beiden Fillen stirbt namlich das Kind. Doch darauf ist zu ant-
worten: Nein, die beiden Fille sind nicht identisch. Sie sind es aus
mehreren Griinden nicht, ganz unabhingig von der Frage der Nicht-
Freiwilligkeit, worauf im Rahmen der Behandlung der Frage aktiver
Sterbehilfe noch ausfithrlich einzugehen ist. Hier soll nur der ent-
scheidende Punkt im Blick auf die Nicht-Freiwilligkeit benannt wer-
den, der eine solche Identifikation ausschlie3t. Das Verbot der aktiven
Sterbehilfe bei Nicht-Freiwilligkeit in der Gesellschaft beseitigt ein
Angstpotential, selbst einmal aus »gesellschaftlich vereinbarten«
Griinden ohne Einwilligung getdtet zu werden.

4.2.3 Reichweite von »Passivitit« beim Sterbenlassen

Passive Sterbehilfe bzw. Sterbenlassen ist eine Form der Sterbehilfe,
bei der das Sterben selbst nicht aktiv ausgelost oder beschleunigt,
sondern nur begleitet wird. Es ist eine Sterbehilfe im Sinne einer
Hilfe beim Sterbeprozess, wenn bestimmte Handlungen unterlassen
werden, die den Sterbeprozess hitten verlingern konnen. Als eine
derartige Sterbehilfe sind namlich alle Formen der Sterbehilfe zu ver-
stehen, bei denen auf lebensverlingernde Mafinahmen verzichtet
wird (z.B. durch Verzicht der Gabe von Antibiotika, durch Verzicht
auf bestimmte intensivmedizinische Mafsnahmen usw.). Diese Form
der Sterbehilfe ist bei Freiwilligkeit bzw. mutmafilicher Freiwilligkeit
der Betroffenen nach praktisch allen ethischen Ansétzen unproble-
matisch.

Allerdings ist ethisch umstritten, ob das Abschalten von Maschi-
nen oder das Entfernen einer Magensonde bzw. der Nicht-mehr-Ge-
brauch der Sonde als Sterbenlassen und damit als passive Sterbehilfe
einzuordnen ist. Juristisch ist die Gesetzeslage zumindest fiir Deutsch-
land geklirt, wenn auf Wunsch der betroffenen Person abgeschaltet

200

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Sterbehilfe

oder eine Magensonde entfernt bzw. nicht mehr genutzt wird. Wenn
es dem (mutmafSlichen) Willen der betroffenen Person entspricht, so
miissen sie nicht nur nicht mehr ernihrt oder durch Maschinen am
Leben erhalten werden, sie diirfen es sogar nicht mehr. So urteilt der
BGH in seinem Urteil vom Juni 2010:

»Das Landgericht ist im Ergebnis zutreffend davon ausgegangen, dass die
durch den Kompromiss mit der Heimleitung getroffene Entscheidung zum
Unterlassen weiterer kiinstlicher Erndhrung rechtmiflig war und dass die
von der Heimleitung angekiindigte Wiederaufnahme als rechtswidriger
Angriff gegen das Selbstbestimmungsrecht der Patientin gewertet werden
konnte.«"

Dabei davon zu reden, dass die Patientin durch die Entfernung einer
Magensonde qualvoll verhungert sei, ist begrifflich falsch, da ohne
Bewusstseins- und Schmerzempfinden keine Qual méglich ist und
auch kein subjektives Hungergefiihl empfunden werden kann.'® Aus
arztlicher Sicht lasst sich ein derartiger Behandlungsabbruch zudem
auch anders verstehen: Es wird nicht die Behandlung abgebrochen,
sondern es dndert sich vielmehr das Therapieziel. So werden oftmals
Maschinen abgestellt, gleichzeitig aber palliative Mafsnahmen einge-
leitet oder verstirkt. Dies entspricht auch den Grundsitzen der Bun-
desdrztekammer zur érztlichen Sterbebegleitung:

»Unabhingig von anderen Zielen der medizinischen Behandlung hat der
Arzt in jedem Fall fiir eine Basisbetreuung zu sorgen. Dazu gehoren u.a.
menschenwiirdige Unterbringung, Zuwendung, Kérperpflege, Lindern von
Schmerzen, Atemnot und Ubelkeit sowie Stillen von Hunger und Durst«.

Bei aktuell einwilligungsunfihigen Personen ist die in einer Patien-
tenverfiigung zum Ausdruck gebrachte Ablehnung einer Behandlung
fiir die Arztin oder den Arzt bindend, sofern die konkrete Situation
derjenigen entspricht, die in der Verfiigung beschrieben wurde, und
keine Anhaltspunkte fiir eine nachtrigliche Willensinderung er-
kennbar sind. Dies hat der deutsche Gesetzgeber ausdriicklich in sei-
nem Dritten Betreuungsrechtsinderungsgesetz 2009 bestitigt. Dabei
definiert er eine Patientenverfiigung wie folgt:

»[Sie ist] eine schriftliche Festlegung eines einwilligungsfihigen Volljah-
rigen fiir den Fall seiner Einwilligungsunfihigkeit, ob er in bestimmte,

17 BGH: Urteil vom 25. Juni 2010 — 2 StR 454/09.
18 Vgl. Borasio 2005, 152.
19 BAK (2011), A346.

201

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Konfliktfille am Lebensende

zum Zeitpunkt der Festlegung noch nicht unmittelbar bevorstehende Un-
tersuchungen seines Gesundheitszustands, Heilbehandlungen oder &rzt-
liche Eingriffe einwilligt oder sie untersagt«.2

Im Unterschied zu Osterreich ist eine derartige Patientenverfiigung
auch ohne notarielle Bestitigung bindend. Sie ist selbst dann bindend,
wenn sie nur miindlich geduflert wurde. Als Folge hiervon hat die
Bundesirztekammer in ihren Grundsitzen zur drztlichen Sterbe-
begleitung die rechtlichen Vorgaben fiir die Arzteschaft konkretisiert:

»Liegt eine Patientenverfiigung im Sinne des §1901a Abs. 1 BGB vor (vgl.
VI1.2), hat der Arzt den Patientenwillen anhand der Patientenverfiigung
festzustellen. Er soll dabei Angehérige und sonstige Vertrauenspersonen
des Patienten einbeziehen, sofern dies ohne Verzogerung moglich ist. Trifft
die Patientenverfiigung auf die aktuelle Behandlungssituation zu, hat der
Arzt den Patienten entsprechend dessen Willen zu behandeln. Die Bestel-
lung eines Betreuers ist hierfiir nicht erforderlich.«?!

Dies bedeutet freilich nicht, dass die Arztin oder der Arzt beispiels-
weise dem Wunsch nach aktiver Sterbehilfe nachgeben miisste oder
diirfte, da eine Patientenverfiigung ungiiltig ist, die Handlungen ver-
langt, die gesetzlich untersagt sind.

Handlungstheoretisch erscheint die Zuordnung der Handlung
des Abstellens einer lebenserhaltenden Maschine bzw. des Entfernens
einer Magensonde als passive Sterbehilfe dennoch problematisch. Die
juristische Einordnung in Deutschland, das Durchschneiden des
Schlauchs der Magensonde als Unterlassen zu verstehen und unter
die passive Sterbehilfe zu subsumieren, kann aber dennoch einen sehr
guten Grund angeben:

»Eine nur an den Auferlichkeiten von Tun oder Unterlassen orientierte
Unterscheidung der straflosen Sterbehilfe vom strafbaren Téten des Patien-
ten wird dem sachlichen Unterschied zwischen der auf eine Lebensbeendi-
gung gerichteten Totung und Verhaltensweisen nicht gerecht, die dem
krankheitsbedingten Sterbenlassen mit Einwilligung des Betroffenen sei-
nen Lauf lassen.«?

Damit folgte der BGH einer bereits seit langem in Deutschland herr-
schenden juristischen Meinung. Die Bundesirztekammer hat auf die-

2 §1901a Abs. 1 Satz 1 BGB.
21 BAK (2011), A347.
2 BGH: Urteil vom 25. Juni 2010 — 2 StR 454/09.

202

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Sterbehilfe

ses Urteil rasch reagiert und im Februar 2011 in ihren Grundsitzen
ausdriicklich formuliert:

»Ein offensichtlicher Sterbevorgang soll nicht durch lebenserhaltende The-
rapien kiinstlich in die Linge gezogen werden. Dariiber hinaus darf das
Sterben durch Unterlassen, Begrenzen oder Beenden einer begonnenen me-
dizinischen Behandlung erméglicht werden, wenn dies dem Willen des Pa-
tienten entspricht. Dies gilt auch fiir die kiinstliche Nahrungs- und Flussig-
keitszufuhr.«?

Allerdings ist in Féllen des konkreten Beendens das aktive Element
nicht zu leugnen. Die Grenze zwischen Tun und Unterlassen ver-
schwimmt hier, weswegen die Gesetzgebungen mancher Lander der-
artige Handlungen auch der aktiven Sterbehilfe zurechnen. Aufgrund
der grofSen Ehrfurcht vor dem Leben im jiidischen Glauben zeigt die
israelische Gesetzgebung eine besonders grofie Sensibilitdt im Um-
gang mit dem Leben von Sterbenden und lehnt das Entfernen einer
Magensonde ab — dies zeigte sehr klar der Umgang mit dem ehemali-
gen Premier Ariel Scharon. Dies entspricht auch der halachischen
Tradition, nach der die notwendigen Bedingungen des menschlichen
Lebens (Sauerstoff, Nahrung und Fliissigkeit) keinem Sterbenden
vorenthalten werden diirfen. Allerdings besteht eine Diskussion da-
riiber, ob es eine Verpflichtung gibt, eine Magensonde einzusetzen.
Die meisten Staaten haben dies so geregelt, dass es diese Verpflich-
tung nicht gibt, wenn die Zielsetzung darin besteht, Leiden im Ster-
beprozess zu verringern, und der Sterbende selbst kein Interesse
mehr an diesem Hilfsmittel zeigt. Allerdings hat es beispielsweise
der BGH in seinem Urteil aus dem Jahr 20192* abgelehnt, es als Scha-
den anzusehen, wenn jemand mittels einer Magensonde am Leben
erhalten wird, obwohl die Person darunter sehr gelitten hatte und
Angehorige, in diesem Fall der Sohn, eine Beendigung der Maf3-
nahme, die eine Ubertherapie darstellte, forderte. Der Arzt wurde
vom Gericht mit der Begriindung von einer Schadensersatzklage frei-
gesprochen, dass es sich verbote, menschliches Leben, selbst leidens-
behaftetes Weiterleben, als Schaden anzusehen.

2 BAK 2011, A 346.

2 BGH, Urteil v. 02.04.2019. VI ZR 13/18. Vgl. dazu den kritischen Kommentar von
Hufen (2020b), wonach dieses Urteil nicht beriicksichtigt, dass der Arzt durch die
Ubertherapie das Grundrecht des Patienten auf kérperliche Unversehrtheit verletzte.
Stattdessen hitte der Arzt das Therapieziel dndern und den Patienten palliativ be-
handeln missen.

203

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Konfliktfille am Lebensende
4.2.4 Indirekte Sterbehilfe

Eine Schmerztherapie auf Wunsch des Patienten, die zu einer Verkiir-
zung der Lebenszeit fiihrt, stellt einen typischen Fall indirekter Ster-
behilfe dar. Diese Therapieform nimmt zwar eine Verkiirzung der
Lebenszeit in Kauf, sie wird aber nicht mit diesem Ziel eingesetzt.
Sie kann darum nach vielen ethischen Ansidtzen mit Berufung auf
das Selbstbestimmungsrecht des Patienten nicht nur gebilligt, son-
dern sogar gefordert werden. Die herrschende juristische Meinung
geht sogar davon aus, dass Arzte sich strafbar machen, wenn sie mo-
ribunden Patienten Schmerzmittel verweigern, obwohl diese aus-
driicklich darum bitten.

Auch die Bundesirztekammer akzeptiert unter bestimmten Um-
stinden die indirekte Sterbehilfe: »Bei Sterbenden kann die Linderung
des Leidens so im Vordergrund stehen, dass eine moglicherweise da-
durch bedingte unvermeidbare Lebensverkiirzung hingenommen
werden darf.«?

Freilich kommt die indirekte Sterbehilfe in einem viel geringeren
Maf3 vor, als lange Zeit angenommen. Erkenntnisse in der Palliativ-
medizin zeigen zudem, »dass Morphin die wirksamste und sicherste
Therapie fiir starke Schmerzen und Atemnot ist und dass es bei kor-
rekter Anwendung nur in weniger als 1% der Fille im Sinne einer
sog. »indirekten« Sterbehilfe wirkt (die nach der [bundesdeutschen]
Rechtsprechung zulissig ist), weil die Medikation in der Regel eher
zu einer Verlingerung als zu einer Verkiirzung des Lebens fithrt.«?
Durch die Covid-19-Pandemie 2020 ist die Frage der indirekten Ster-
behilfe an der Grenze zur aktiven Sterbehilfe mit neuer Schirfe sicht-
bar geworden. Als in Italien und Spanien die Intensivbetten fiir Pa-
tienten mit grofler Atemnot nicht ausreichten, durfte man diesen
Menschen, die Todesangst litten, Morphium geben, um ihnen ihre
Angste zu nehmen, wohl wissend, dass zugleich das Atemzentrum
weiter gedampft wird. Faktisch fiihrte die Morphiumgabe also in
einigen Fillen eventuell auch zum Tod der betreffenden Menschen.

% BAK (2011), A347.
26 Borasio (2005), 152.

204

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Sterbehilfe

4.2.5 Beihilfe zum Suizid

Wie verhalt es sich, wenn Menschen in freier Selbstbestimmung da-
rum bitten, ihnen bei einer Selbsttotung zu helfen? In dieser beson-
ders heftig gefiihrten Debatte geht es national wie international da-
rum, ob diese Formen der Sterbehilfe zulissig sein konnen.

In Deutschland und der Schweiz ist im Unterschied zu Osterreich
beispielsweise die Beihilfe zum Suizid straffrei, solange sie nicht aus
selbstsiichtigen Motiven oder geschiaftsmifSig geschieht. Nach hefti-
gen Debatten im deutschen Bundestag wurde im Herbst 2015 folgen-
des Gesetz verabschiedet:

»§217 Geschiftsmiflige Forderung der Selbsttotung

(1) Wer in der Absicht, die Selbsttétung eines anderen zu fordern, diesem
hierzu geschiftsmiflig die Gelegenheit gewihrt, verschafft oder vermittelt,
wird mit Freiheitsstrafe bis zu drei Jahren oder mit Geldstrafe bestraft.

(2) Als Teilnehmer bleibt straffrei, wer selbst nicht geschiftsmafig handelt
und entweder Angehoriger des in Absatz 1 genannten anderen ist oder die-
sem nahesteht.«

Damit hatte sich der Gesetzesvorschlag durchgesetzt, der in der Theo-
rie einen Mittelweg zwischen Strafbewehrtheit der Beihilfe einerseits
und Zulissigkeit der Beihilfe gerade auch im Blick auf Arzteschaft
und Sterbehilfeorganisationen andererseits befiirwortete. In der Pra-
xis jedoch bedeutete das Gesetz zwar weitgehende Rechtssicherheit
fiir Angehorige, dagegen blieb die Beihilfe fiir Arzteschaft, Pfle-
gekrifte sowie Apothekerinnen und Apotheker praktisch verboten.
Wie sollten sie auch nachweisen, dass ihre Beihilfe einmalig gewesen
ist. Damit konnte man ihnen faktisch immer unterstellen, ihre Hand-
lung wiire, wenn ein vergleichbarer Fall sich wiederholen wiirde, auf
Wiederholung angelegt. Man konnte ihnen also immer »Geschifts-
mifBigkeit« unterstellen, denn wie sollte eine Arztin oder ein Arzt,
der Beihilfe leistete auf eine Anzeige hin, einem »Staatsanwalt weis-
machen kénnen, dass er eine solche Hilfe nur einmal im Berufsleben
ausgerechnet nur bei einem speziellen Patienten«?” durchgefiihrt hat?

Das Bundesverfassungsgericht hat im Februar 2020 dieses Gesetz
fir nichtig erkldrt. Ausdriicklich heif$t es im 2. Satz des Urteils:
»§217 des Strafgesetzbuches in der Fassung des Gesetzes zur Straf-
barkeit der geschiftsmifligen Forderung der Selbsttétung vom 3. De-

27 Rosenau (2020), 120.

205

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Konfliktfille am Lebensende

zember 2015 (Bundesgesetzblatt 1 Seite 2177) [...] ist mit dem
Grundgesetz unvereinbar und nichtig.«*

Wie kam das Gericht zu diesem Urteil? Es kam dazu, weil nach
seiner Ansicht das Strafgesetz entgegen seinem Buchstaben faktisch
die Beihilfe unmdglich machte. Deshalb lautete der fiinfte Leitsatz des
Urteils:

»Das Verbot der geschiftsmifligen Forderung der Selbsttétung in §217
Abs. 1 StGB verengt die Moglichkeiten einer assistierten Selbsttétung in
einem solchen Umfang, dass dem Einzelnen faktisch kein Raum zur Wahr-
nehmung seiner verfassungsrechtlich geschiitzten Freiheit verbleibt.«

Das Gericht begriindete sein Urteil grundlegend bereits in seinem
ersten Leitsatz mit dem »Recht auf ein selbstbestimmtes Sterben«.
Dieses Recht ist »Ausdruck personlicher Autonomie« und »umfasst
auch die Freiheit, hierfiir bei Dritten Hilfe zu suchen und Hilfe, so-
weit sie angeboten wird, in Anspruch zu nehmen«. Die Bundesver-
fassungsrichter lassen keinen Zweifel dariiber, dass »das Leben die
vitale Basis der Menschenwiirde« ist. Dennoch beginnt das Urteil in
seinem ersten Leitsatz mit den Worten:

»1.a) Das allgemeine Personlichkeitsrecht (Art 2 Abs. 1i. V.m. Art. 1 Abs. 1
GG) umfasst als Ausdruck personlicher Autonomie ein Recht auf selbst-
bestimmtes Sterben. b) Das Recht auf selbstbestimmtes Sterben schlief3t
die Freiheit ein, sich das Leben zu nehmen.«

Dieses Urteil geht in seinen Konsequenzen weit iiber die Sterbehilfe-
debatte hinaus. Jedem Menschen, der in freier Entscheidung aus dem
Leben scheiden mochte, darf nach diesem Urteil nicht verwehrt wer-
den, Hilfe bei Dritten zu suchen. Freilich ist dafiir die Freiheit dieses
Entschlusses der Betroffenen abzusichern. Damit stellt sich das Bun-
desverfassungsgericht, wie es auch in seinem Urteil bestitigt, aus-
driicklich gegen religiose und weltanschauliche Positionen, die
Selbsttétung und damit auch die Beihilfe zur Selbsttétung als unmo-
ralische Akte verbieten wollen. So argumentiert Kant, dass das Leben
Bedingung der Moglichkeit fiir die Zuerkenntnis von Wiirde ist. Wer
also sein eigenes Leben ausloscht, verhilt sich selbstwiderspriichlich.
Deshalb habe man aufgrund der eigenen Wiirde die Verpflichtung,

2 BVerfG, Urteil des Zweiten Senats vom 26. Februar 2020, 6. Diese und auch die
folgenden Zitate des Bundesverfassungsgerichts finden sich unter: https://www.bun
desverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2020/02/rs20200226_
2bvr234715.html, zuletzt eingesehen: 26.08.2020.

206

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Sterbehilfe

sein Leben zu erhalten.? Dagegen halt das Gericht ausdriicklich fest:
»Das Recht, sich selbst zu toten, kann nicht mit der Begriindung ver-
neint werden, dass sich der Suizident seiner Wiirde begibt, weil er mit
seinem Leben zugleich die Voraussetzung seiner Selbstbestimmung
und damit seine Subjektstellung aufgibt«.

Religiose Ethiken lehnen ausdriicklich die Beihilfe zum Suizid ab,
weil bereits die Selbsttotung als schwere Verfehlung gegen den gott-
lichen Willen verstanden wird. Im Oktober 2019 unterschrieben Ver-
treter des Vatikans, das Grof3rabbinat von Jerusalem und eine indo-
nesische muslimische Organisation eine entsprechende Erklirung:
»Euthanasie und drztlich begleiteter Selbstmord sind von Natur aus
und als Folge moralisch und religios falsch und sollten ohne Ausnah-
me verboten werden.«*' In ihrem Brief Samaritanus Bonus hat die
Glaubenskongregation der katholischen Kirche 2020, auch als Re-
aktion auf die Entscheidung des Bundesverfassungsgerichts, aber
auch als Reaktion auf Entscheidungen in anderen Staaten, ausdriick-
lich betont, dass »diejenigen, die Gesetzen zustimmen, die [...] Bei-
hilfe zum Suizid erlauben, Komplizen einer schweren Siinde werden,
die andere ausfithren werden«.?2 Hintergrund ist die Uberzeugung,
wonach die Selbsttotung eine schwere Siinde ist.

»Jemand, der sich mit voller Freiheit sein eigenes Leben nimmt, bricht die
eigene Beziehung mit Gott und den andern und verleugnet sich als mora-
lisches Subjekt. Beihilfe zum Suizid verschlimmert die Schwere dieser
Handlung, weil sie einen anderen in die eigene Verzweiflung einbezieht.
Eine andere Person wird verleitet, seinen Willen vom gottlichen Geheimnis
verbunden mit der theologischen Tugend der Hoffnung wegzuwenden und
so den authentischen Wert des Lebens zu verschmihen und den Bund zu
brechen, der die menschliche Familie begriindet. Beihilfe zum Suizid ist
eine ungerechtfertigte Mitwirkung an einer illegitimen Handlung, die der
theologischen Beziehung mit Gott und der sittlichen Beziehung wider-
spricht, die uns alle miteinander verbindet, die wir das Geschenk des Lebens
und die Bedeutung der Existenz teilen.«%

» Vgl. Kant (1968 [1785]), 397 f. Dieses Argument wurde auch in der Debatte zum
Gesetz von 2015 gebraucht, aber auch von fritheren Bundesverfassungsrichtern wie
Bockenforde. Auf seinen Beitrag verweist sogar das Gericht, qualifiziert ihn jedoch
mit »aus ethisch-moralischer Sicht«.

30 BVerfG, Urteil des Zweiten Senats vom 26. Februar 2020, Nr. 211.

3 Hier zitiert nach: https://de.qantara.de/content/juden-christen-und-muslime-
gegen-euthanasie-und-suizid-beihilfe, zuletzt eingesehen: 22.09.2020.

32 SB, Nr. V.1. (eigene Ubersetzung).

3 Ebd., Nr. V.1. (eigene Ubersetzung).

207

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Konfliktfille am Lebensende

Allerdings ist diese religiése Sicht selbst unter Theologen nicht mehr
unumstritten. So verteidigt beispielsweise der Bischof der Hannover-
schen Landeskirche Meister, der freilich nicht rémisch-katholischer,
sondern evangelischer Bischof ist, das Urteil des Bundesverfassungs-
gerichts, wenn er sagt:

»Als Christ sage ich: Die Gabe Gottes, naimlich mein Leben, hat er in meine
Verantwortung gelegt. Diese Verantwortung wihrt bis zum letzten Atem-
zug. Und da ich an das ewige Leben glaube, habe ich auch die Recht-
fertigung, den Zeitpunkt und die Art und Weise, wie ich sterbe, mitzuge-
stalten.«*

Der evangelische Theologe Hartmut Kref33> verweist in diesem Zu-
sammenhang darauf, dass das Recht, den Zeitpunkt des eigenen Tods
selbst zu bestimmen, bereits in der Aufklarungsphilosophie begriin-
det ist. John Lockes Eigentumstheorie, wonach jeder Mensch ein
Recht auf Eigentum hat, wobei Locke allerdings die Uberzeugung
hatte, dass unser Leben Gott gehort, weswegen er dezidiert die Selbst-
totung ablehnte,? hatte zur Konsequenz, dass sich die Uberzeugung
durchsetzen konnte, der Staat diirfe nicht mehr iiber seine Unterta-
nen verfiigen, als wiren diese sein Eigentum. Friedrich II. hat 1751
unter Einfluss dieser aufkldrerischen Ideen in PreufSen die Strafbar-
keit von Selbsttétungsversuchen beseitigt und bereits vier Jahre zu-
vor erlaubt, Menschen, die sich selbst das Leben genommen hatten,
ehrenvoll zu bestatten. Auch im gesamten Deutschen Reich war ab
1871 die Selbsttotung bzw. der Versuch hierzu nicht mehr strafbar.
Eine Theologie, die sich in diesen Denkrahmen stellt, wird Argumen-
te entwickeln, »die das alte Dogma, Gott sei der Eigentiimer des Le-
bens, relativieren und auch aus binnenreligiésen Motiven die person-
liche Entscheidungsfreiheit des Menschen bejahen«.?”

Auch der katholische Moraltheologe Stephan Goertz scheint das
Urteil des Bundesverfassungsgerichts mit christlichen Grundiiber-
zeugungen als kompatibel anzusehen: »Ich bin in gewisser Weise
skeptisch, ob das Urteil des Bundesverfassungsgerichts im Kern sei-
nes Freiheitsverstindnisses wirklich so unchristlich ist«,%® da »die

3 https://www.landeskirche-hannovers.de/evlka-de/presse-und-medien/nachrichten/
2020/02/2020-02-26_3, zuletzt eingesehen: 18.08.2020.

% Vgl. KreR (2020), 126 f.

% Vgl. Dworkin (1993), 195.

7 KreR (2020), 130.

8 Goertz (2020), 27. Dort auch das folgende Zitat.

@

208

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Sterbehilfe

Debatte um die Gebote christlicher Ethik keine abgeschlossene« ist.
Es konnte also nach dieser theologischen Sicht moglicherweise in der
Fortentwicklung christlicher und moglicherweise auch jiidischer und
muslimischer Ethik selbst religios gerechtfertigt werden, was das Ge-
richt in juristischer Sprache auf den Punkt bringt:

»Mafsgeblich ist der Wille des Grundrechtstriigers, der sich einer Bewer-
tung anhand allgemeiner Wertvorstellungen, religioser Gebote, gesell-
schaftlicher Leitbilder fiir den Umgang mit Leben und Tod oder Uberlegun-
gen objektiver Verniinftigkeit entzieht [...]. Die Selbstbestimmung iiber
das eigene Lebensende gehort zum >ureigensten Bereich der Personalitit«
des Menschen, in dem er frei ist, seine Maf3stibe zu wihlen und nach ihnen
zu entscheiden [...].«%

Wie man dann die Handlung des betreffenden Menschen, in juristi-
scher Sprache: des Grundrechtstrigers, deutet, kann also offenblei-
ben. Vor dem Hintergrund, dass in manchen Fallen bei sterbenden
Krebspatienten eine Schmerztherapie nicht den gewiinschten Erfolg
hat, kann man darum in diesen Fillen eine Selbsttétung auch als eine
Tat der Eigenliebe deuten. Kommt hinzu, dass diese Tat auch fiir die
Nahestehenden eine Erleichterung bringen mag und Ressourcen
nicht beansprucht, deren bleibende Verfiigbarkeit anderen Menschen
zugutekommt, dann kann diese Tat auch als Tat der Nachstenliebe
gedeutet werden. Umgekehrt konnte es sein, dass Patienten sich aus
derartigen Erwigungen dazu gedringt fiihlen konnten, sich das Le-
ben zu nehmen. Genau dies hat das Gericht ebenfalls im Blick, weil es
eine schiitzende Rahmenordnung anmahnt.

Das Gericht verwirft jedenfalls eine Interpretation der Men-
schenwiirde, wonach diese eine Lebenspflicht enthalt, % und stdrkt
das Bewusstsein, dass die Wiirde Fundament von Grundrechten ist.
Dies entspricht dem Menschenwiirdeverstindnis der Integrativen
Medizinethik und lasst sich auch sehr gut mit dem Autonomieprinzip
von Beauchamp und Childress verbinden. Obwohl auch utilitaristi-
sche Medizinethiken die Beihilfe zur Selbsttotung fiir zuldssig halten,
wiire hier die Argumentationslinie eine andere. Es ginge dabei nicht

39 BVerfG, Urteil des Zweiten Senats vom 26. Februar 2020, Nr. 210.

# Philosophen wie Dietmar von der Pfordten (2020, 1042), die sich eingehend mit
dem Begriff der Menschenwiirde in ihrer Forschung befasst haben, halten fest: »Der
Schutz der Menschenwiirde kann in ihren typischen Konstellationen weder eine Be-
griindung noch eine Kritik der Totung auf Verlangen des Sterbenden oder der Beihilfe
zu Suizid rechtfertigen.«

209

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Konfliktfille am Lebensende

darum, dass damit das Selbstbestimmungsrecht gestirkt wird, son-
dern dadurch der Gesamtnutzen steigt.

Ordnungsethisch entscheidend ist dabei, die Rahmenbedingun-
gen so zu schaffen, dass niemand aus dem Leben gedringt wird, also
wirklich die Selbstbestimmung der betroffenen Person entscheidend
ist, da es ja um Leben und Tod geht. Dies ist gerade vor dem Hinter-
grund des Bundesverfassungsgerichtsurteils von grofler Bedeutung,
weil dieses Urteil nicht nur Schwerkranken, sondern allen Menschen
ein mit der Menschenwiirde verbundenes Recht auf den eigenen Tod
attestiert. Sollte dann eine Arztin oder ein Arzt auch einem jungen
Menschen, der an Liebeskummer leidet und deshalb sterben mochte,
Beihilfe zum Suizid leisten? Sollte sie bzw. er dem Wunsch nach Bei-
hilfe Folge leisten, wenn dieser reflektiert von einem 78-Jahrigen for-
muliert wird?#! Hier wére im Verstindnis der Integrativen Medizin-
ethik sehr sorgfiltig darauf zu achten, ob der Wille der Betroffenen
sich an ihren momentanen oder an ihren fundamentalen Interessen
orientiert, ob der Wille also der wirkliche Wille der betroffenen Per-
son ist oder nur einer momentanen Stimmung entspricht.# Ein Bei-
spiel, um zu verstehen, warum ein momentanes Interesse nicht
einem fundamentalen Interesse gleichzusetzen ist und warum eine
momentane Willensiuflerung nicht mit echter Selbstbestimmung
identisch sein muss, bietet die Erzdhlung von Odysseus am Mast-
baum. Odysseus lidsst sich von den Gefihrten fesseln, als sie mit
ihrem Schiff das Gebiet der Sirenen durchfahren. Die Gefihrten ha-
ben ihre Ohren mit Wachs verstopft und den Befehl erhalten, die
folgende Zeit keinen Befehl von Odysseus zu befolgen, sondern ein-
fach weiterzufahren. Odysseus lauscht dem verlockenden Gesang
dieser gefihrlichen Wesen, die jeden Menschen vernichten, der ihrem
Ruf nachkommt. Odysseus bittet eindringlich die Gefihrten, ihn los-
zubinden und anzuhalten, doch die Gefahrten folgen nicht diesem fiir
Odysseus tddlichen momentanen Wunsch, sondern respektieren sei-
nen fundamentalen Wunsch, den er vor Beginn dieser Etappe be-
nannt hat. Von hier aus wird auch verstindlich, warum in der Debatte
um die Sterbehilfe von Freiwilligkeit nur dann gesprochen werden
kann, wenn sie im fundamentalen Interesse des betroffenen Men-
schen ist, seinem eigentlichen, dauerhaften Willen entspricht. Frei-

# Von Schirach (2020) hat diese Problematik in seinem Theaterstiick Gott deutlich
angesprochen.
# Vgl. Dworkin (1993).

210

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Sterbehilfe

lich gibt es eine heftige Diskussion, wann dies der Fall ist, da hier die
Gefahr eines wohlmeinenden Paternalismus besteht.

In gewisser Weise hat der wegen seiner Treue zur romischen Kir-
che hingerichtete Humanist und spitere Lordkanzler Thomas Morus
(1473-1535), der 1935 heiliggesprochen wurde, in seinem Werk Uto-
pia bereits in Anlehnung an Platon Leitlinien entworfen, die eine
Richtung weisen konnten. In vorsichtiger Weise formuliert er dabei
seine Aussagen nicht als eigene Aussagen, sondern als Beschreibun-
gen eines Berichterstatters, der eine heidnische Insel besuchte, mo-
dern gesprochen, eine Insel, in der die Regelungen weltanschaulich
und religios neutral gehalten sind. Der Berichterstatter, Rafael (heb-
rdisch fiir Gott heilt), erzdhlt hierbei:

»Die Kranken pflegen sie, wie ich sagte, mit grofSer Hingebung, und sie tun
alles, um ihnen die Gesundheit zuriickzugeben [...]. Ist aber die Krankheit
nicht nur aussichtslos, sondern dazu noch dauernd schmerzhaft und qual-
voll, dann geben die Priester und die Behérden dem Patienten zu bedenken,
dass er zu allen Verrichtungen unfihig, den Mitmenschen beschwerlich,
sich selber ldstig, nachgerade ein lebender Leichnam sei, und ermahnen ihn,
nicht linger den Todeswurm in seinem Leibe zu fiittern. Da das Leben fiir
ihn eine Qual sei, solle er nicht zogern zu sterben [...]. Wer sich dazu tiber-
reden lésst, beendet sein Leben entweder durch freiwilligen Verzicht auf
Nahrung oder ldsst sich betduben und geht so von hinnen, ohne es zu mer-
ken. Gegen seinen Willen aber bringen die Utopier niemanden ums Leben;
auch lassen sie es keinem trotz seiner Weigerung, freiwillig aus dem Leben
zu scheiden, an irgendeinem Liebesdienst fehlen.«*

Der entscheidende Punkt in dieser Darstellung ist die Beschreibung
der Rahmenordnung, die verhindert, dass jemand gegen seinen Wil-
len aus dem Leben gedringt wird. Ob manche der Ideen von Morus
heute angemessen wiren, braucht nicht diskutiert zu werden. Viel-
mehr ldsst sich eine gute Rahmenordnung vorstellen, die eine Bei-
hilfe zum Suizid »dammbruchsicher« macht. Dazu kénnen folgende
Regeln hilfreich sein, die in Anlehnung an Beauchamp/Childress et-
wa so aussehen konnten:#

1. Freiwilligkeit eines einwilligungsfahigen Patienten;
2. eine linger vorhandene, vertrauensvolle Behandlungsbeziehung;

# Morus (1981 [1516]), 130f. (leicht korrigierte Ubersetzung).
# Vgl. Beauchamp/Childress (2019), 191.

211

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Konfliktfille am Lebensende

3. eine gemeinsam getroffene Entscheidung (»shared-decision-
making«) bei bestmdglicher Information (informed consent);

4. eine Uberpriifung des Patientenwillens durch Einbeziehung von
Freunden usw,;

5. Aufzeigen von Alternativen;

6. Riickversicherung durch eine interne Beratung mit anderen Kol-
legen (Zweitmeinung);

7. Uberpriifung der Dauerhaftigkeit des Todeswunsches;

8. Unumbkehrbares Leiden des Patienten, sei es psychisch oder phy-
sisch;

9. Einsatz eines Mittels der Beihilfe, das schmerzfrei und annehm-
bar ist.

In dhnlicher Weise hat sich auch in Deutschland eine Gruppe von
Fachleuten geduflert, die sogar einen Gesetzesvorschlag mit ethischer
Begriindung vorgelegt hat. Ziele des Vorschlags sind:

o »Respekt vor der Autonomie der Menschen

« Fiirsorge durch fachkundige arztliche Beratung und Begleitung
«  Privention nicht-freiverantwortlicher Suizide

o Vermeidung einer Freigabe der Totung auf Verlangen

o Rechtssicherheit fiir alle Beteiligten

o  Transparenz durch Dokumentation«.*

Es geht darum, dass Arztinnen und Arzte aufgrund ihrer Expertise
die Freiwilligkeit des Menschen, der sich das Leben nehmen méchte,
iiberpriifen, was durch zwei voneinander unabhingige Personen ge-
schehen muss. Sie werden auch Alternativen zur Selbsttotung auf-
zeigen. Sollte der Wunsch dennoch weiter bestehen, sind sie auch
fiir die Versorgung mit den entsprechenden Mitteln zustindig und
angemessen fiir ihren Aufwand zu vergiiten. In Analogie zur Abtrei-
bung darf niemand zu einer derartigen Beihilfe zur Selbstttung ver-
pflichtet werden. Dass Arztinnen und Arzte sehr geeignet hierfiir
sind, ohne deshalb dies als eine spezifische Aufgabe zu haben, hat
der Philosoph Carl Friedrich Gethmann, der zudem Mitglied im
Deutschen Ethikrat ist, auf den Punkt gebracht:

# Vgl. Borasio et al. (2020), 2.

212

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Sterbehilfe

»Die moralische Beurteilung der Beihilfe zur Selbsttotung ergibt sich aus
dem allgemeinen Hilfegebot, demgemif} der in Not befindliche Mensch
Anspruch auf Hilfe durch seine Mitmenschen hat. Dieser Hilfeanspruch
wird selbstverstindlich durch die Fahigkeiten und Fertigkeiten des Helfers
moderiert. Den Angehorigen der Heilberufe, insbesondere Arzten, stehen
allerdings in der Regel weitergehende Moglichkeiten zur Hilfe zur Ver-
fiigung als Angehorigen der Normalbevélkerung. D.h. jedoch nicht, dass
die Beihilfe zur Selbsttdtung eine spezifisch arztliche Tatigkeit ist. Aller-
dings kann niemand, auch nicht ein Arzt, zu einer entsprechenden Hilfe-
leistung verpflichtet werden, beispielsweise wenn er aus weltanschaulichen
Uberzeugungen eine tiefe Aversion gegen diese Hilfeleistung hat. Die Bei-
hilfe zur Selbsttétung kénne keine arztliche Leistung sein, lauft daher
leer.«#

Geht man davon aus, dass die mit der Menschenwiirde verbundene
Selbstbestimmung einschliefllich der Selbstbestimmung iiber den ei-
genen Tod zentral ist, so kdnnte man in Deutschland die Beihilfe zum
Suizid gemifl dem Gesetzesvorschlag von Borasio et al. regeln. Man
konnte eine Losung angehen, die dem Umgang mit der Abtreibung
dhnelt, wobei hier freilich keine rechtswidrige Handlung vorliegen
wiirde. Dann wire zur Absicherung der Freiwilligkeit die Beihilfe
der Arzteschaft vorbehalten und konnte als Leistung abgerechnet
werden. Freilich wire damit das hippokratische Ethos in dhnlicher
Weise verletzt wie bei der geltenden Abtreibungsregelung.

4.2.6 Aktive Sterbehilfe

Im Unterschied zur Beihilfe zum Suizid, bei dem die Tatherrschaft
beim Suizidenten liegt, der frei entscheidet, ob er sich mit dem bereit-
gestellten Mittel das Leben nehmen mdchte, vollzieht bei der aktiven
Sterbehilfe nicht die sterbewillige Person die Handlung die zum Tod
fithrt, sondern auf ihre Bitten hin eine andere Person. In Deutschland
wird aktive Sterbehilfe bei Freiwilligkeit als Tétung auf Verlangen

# Gethmann (2020), 1059. Vgl. dhnlich das langjihrige Mitglied des Deutschen
Ethikrats Schone-Seifert (2020a), 138: »Arzte, die ihren am Weiterleben verzweifel-
ten Patienten bei einem freiverantwortlichen Suizid helfen wollen, verraten damit
weder die Kernziele der Medizin noch ihre wohlverstandenen beruflichen Pflichten,
bei deren Festlegung die aus potentiellen Patienten bestehende Gesellschaft maf3geb-
lich mitreden sollte. Und dass die Méglichkeit, mit Arzten iiber Suizidwiinsche und
-hilfe offen zu reden, das Vertrauen zu ihnen stirkt statt schwicht, liegt ebenso auf
der Hand, wie es durch empirische Daten aus anderen Landern bestitigt wird.«

213

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Konfliktfille am Lebensende

beurteilt und ist grundsitzlich nach §216 StGB strafbar. Jedoch liegt
das Strafmaf} deutlich unter dem Strafmaf3 von Totschlag oder Mord,
niamlich zwischen sechs Monaten und fiinf Jahren. Die deutsche Ge-
setzespraxis entspricht damit einem weitreichenden internationalen
Konsens, aktive Sterbehilfe als strafbewehrte Handlung zu verstehen.
Dieser internationale Konsens beginnt aber zu brockeln, wie die Er-
laubnis aktiver Sterbehilfe unter bestimmten Sorgfaltskriterien (z. B.
Freiwilligkeit) in den Niederlanden, Belgien und Luxemburg zeigt.

Die wohl schirfste Kritik an dieser Form aktiver Sterbehilfe du-
Bert die Glaubenskongregation der katholischen Kirche in ihrem
Brief Samaritanus Bonus, wobei sie sich dabei weitgehend auf Evan-
gelium Vitae von Papst Johannes Paul II. beruft und diese auch oft-
mals zitiert. Danach ist »die aktive Sterbehilfe ein Verbrechen gegen
das menschliche Leben, weil jemand in dieser Handlung direkt wahlt,
ein unschuldiges menschliches Wesen zu téten. [...] Deshalb ist die
aktive Sterbehilfe eine intrinsisch schlechte Handlung in jeder Situa-
tion und unter allen Umstinden.«* Als Konsequenz betont die Glau-
benskongregation, dass »keine Autoritit legitimerweise solch eine
Handlung empfehlen oder erlauben kann, weil sie ein Beleidigung
der Menschenwiirde, ein Verbrechen gegen das Leben und einen An-
griff auf die Menschlichkeit darstellt«.*

Was ist dazu zu sagen? Theologisch ldsst sich fragen, ob es
wirklich der Willensrichtung Gottes entspricht, der Barmherzigkeit
will und nicht Opfer,* wenn Menschen, die sich in einem Sterbepro-
zess oder einem dauernden nach ihrer Uberzeugung unertriglichen
Leid befinden und die Tétung wiinschen, keinesfalls getotet werden
diirfen.

Allerdings erfordert die aktive Sterbehilfe eine Fremdtdtung.
Diese ist freilich in keiner Weise mit dem verbrecherischen national-
sozialistischen Totungsprogramm zu verwechseln. Hier ermichtigt
sich ein Staat, Menschen, deren Leben er nicht fiir lebenswert hilt,
gegen ihren Willen téten zu lassen. Ein solcher Staat verletzt damit
nicht nur das Lebensrecht der Betroffenen, fiigt deren Angehérigen

¥ SB, Nr. V.1. (eigene Ubersetzung).

# Ebd., ein eigenes Schreiben [ura et bona aus dem Jahr 1980 (AAS 72 (1980), 546)
zitierend. So auch EV, Nr. 72: »Die Gesetze, die [...] die aktive Sterbehilfe zulassen
und begiinstigen, stellen sich nicht nur radikal gegen das Gut des Einzelnen, sondern
auch gegen das Gemeinwohl und sind daher ganz und gar ohne glaubwiirdige Rechts-
giiltigkeit.«

9 Vgl Mt 12,7.

214

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Sterbehilfe

und Nahestehenden grofles Leid zu, sondern kehrt eine wesentliche
Aufgabe des Staates in ihr Gegenteil, denn diese staatliche Aufgabe
besteht gerade darin, Entwicklungen vorzubeugen, die die Hemm-
schwelle zu toten senken. Jeder Staat und jede Gesellschaft miissen
deshalb klug abwiigen, in welcher Form Sterbehilfe zulidssig sein
kann. In diesem Sinn argumentieren Beauchamp und Childress:

»Regeln in unserem moralischen Regelwerk gegen das aktive oder passive
Verursachen des Todes einer anderen Person sind nicht isolierte Fragmente.
Sie sind Faden in einem Regelwerk, das Achtung vor menschlichem Leben
unterstiitzt. Je mehr Fiden wir entfernen, umso schwiicher wird das Regel-
werk. Wenn wir auf Verhaltensinderungen unsere Aufmerksamkeit rich-
ten, nicht nur auf Regeln, konnten Verschiebungen in der 6ffentlichen
Handhabung die allgemeine Einstellung zur Achtung vor dem Leben auf-
weichen. Verbote sind oft sowohl instrumentell als auch symbolisch von
Bedeutung, und ihre Aufhebung kann eine Menge von Verhaltensweisen
andern [...].«%®

4.2.7 Fazit

Gesellschaftlich wird in den deutschsprachigen Landern die Selbst-
totung trotz gegenteiliger, meist religioser Uberzeugungen nicht
mehr als strafwiirdig angesehen. Dagegen genief3t das Verbot der
Fremdtdtung einen sehr hohen Wert. Vor diesem Hintergrund kénn-
te eine Losung, die auf dem Prinzip der Menschenwiirde und damit
verbunden der allgemein anerkannten Prinzipien von Recht auf Le-
ben und Recht auf Selbstbestimmung basiert, sich eng an den vor-
geschlagenen Gesetzentwurf von Taupitz et al. anlehnen: Die aktive
Sterbehilfe sollte weiterhin verboten sein. Die Beihilfe zum Suizid
aus nicht selbstsiichtigen Motiven sollte dagegen nicht unter Strafe
stehen. Arzten sollte es erlaubt sein, Beihilfe leisten zu diirfen, ohne
dadurch berufsrechtliche Konsequenzen erfahren zu miissen. Es wird
auf diese Weise vermieden, dass das Vertrauen in die drztliche Rolle
geschwicht wird, wenn zusitzlich bei einer solchen Regelung Rah-
menbedingungen gewahrt bleiben, die folgende Gefahren aus-
schlieflen:

% Beauchamp/Childress (2019), 187.

215

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Konfliktfille am Lebensende

1. die Gefahr, dass der Einzelne unter Druck gesetzt und damit in
seiner Selbstbestimmung beeinflusst wird;

2. die Gefahr, dass sich fiir bestimmte Krankheiten Automatismen
einspielen;

3. die Gefahr, dass die Moglichkeit im Gesundheitswesen Ressour-
cen einzusparen sozusagen »Druck von oben« hin zur Beihilfe
zum Suizid schleichend bewirken konnte.

Dariiber hinaus gebietet der Respekt vor ethischen Uberzeugungen,
die jede Selbsttotung und auch jede Beihilfe zur Selbsttotung ableh-

nen, dass jeder das Recht haben muss, die Beihilfe zur Selbsttétung
aus Gewissensgriinden zu verweigern.

216

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 Behandlungsbeziehungen

Die Beziehung zwischen érztlich und pflegerisch Tdtigen und ihren
Patienten bendtigt eine zentrale Grundlage, damit sie gelingen kann:
Vertrauen der Patienten.! Auch ist die Bedeutung des Vertrauens der
Angehdrigen von einer nicht zu unterschitzenden Bedeutung.

5.1 Grundlage »Vertrauen«

In Behandlungsbeziehungen wird gern das Ideal benannt, dass »Arzte
und Patienten als Partner«? verstanden werden. Als Voraussetzungen
einer selbstbestimmten Entscheidung des Patienten wird dabei u.a.
benannt: »Der Patient kann ohne Zwang frei entscheiden.«* Doch
leider beginnt bereits hier die erste Unklarheit: Was heifst »Partner-
schaft«? Arztinnen und Arzte sind Fachkrifte, Patienten dagegen nor-
malerweise medizinische Laien. Bereits hier haben wir die erste
Asymmetrie. Doch damit nicht genug: Arztin und Arzt sind in ihrer
Rolle »Gesunde«, der Patient kommt mit einer Beeintrachtigung sei-
ner Gesundheit. Damit aber steht er, je nach der Schwere der Be-
eintriachtigung, bereits unter einem gewissen Zwang: Der Wunsch
nach Wiederherstellung seiner Gesundheit kann auch aufgrund von
Schmerzen sehr grofi sein. Wie frei ist damit gerade bei sehr
schmerzhaften Beschwerden oder das Leben bedrohenden Krankhei-
ten ein Patient darin, sich zu weigern, eine Patientenaufklirung nicht
zu unterschreiben bzw. die vom Arzt oder der Arztin vorgeschlagene
Behandlung abzulehnen? Dazu kommt, dass viele Patientenaufkla-
rungen so umfangreich sind, dass der Patient sie kaum in seinem Zu-

I Vgl. O'Neill (2002) praktisch philosophisch, Rhodes (2020) medizinethisch und zu
praktischen pflegerischen Hintergriinden Gaertner et al. (Hg.) (2020).

2 Wiesemann/Biller-Andorno (2005), 19.

3 Ebd., 19.

217

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Behandlungsbeziehungen

stand wirklich begreifen kann. Mehr und mehr verstirkt sich so der
Eindruck, dass die Patientenaufklarung nicht in erster Linie dem in-
formed consent, einer informierten Einwilligung des Patienten, son-
dern dem rechtlichen Schutz von Arzteschaft, Pflegepersonal und
Krankenhausern dient.

Die Behandlungsbeziehung vollzieht sich zudem nicht in einem
unabhingigen »Raumc. Sie ist vielmehr in eine Fiille von weiteren
Beziigen eingebettet: vom existierenden Gesundheitswesen mit sei-
nen Limitierungen und strukturellen Anreizen bis zu den Moglich-
keiten und Grenzen vor Ort, der Verfiigbarkeit bestimmter medizin-
technischer Hilfsmittel, den rechtlichen Rahmenbedingungen, aber
auch von religiosen und kulturellen Bedingungen, sowohl was Arzte-
schaft und Pflegepersonal als auch was den Patienten angeht. In
Deutschland spiegelt sich die Riicksichtnahme darauf beispielsweise
darin wider, dass einerseits Arztinnen und Arzte nicht dazu gezwun-
gen werden diirfen, an Abtreibungen mitzuwirken, andererseits auch
einwilligungsfihige Patienten gegen ihren Willen zu tiberhaupt kei-
ner Behandlung gezwungen werden konnen, selbst wenn sie dadurch
ihr Leben aufs Spiel setzen.

Diese Beobachtungen fithren zum entscheidenden Punkt. Die Be-
handlungsbeziehung kann nur gelingen, wenn Patienten bei all die-
sen vielfiltigen Faktoren vor allem eines haben: Vertrauen in die sie
behandelnden Personen. Im Krankenhaus sind dies vornehmlich Arz-
tinnen und Arzte sowie Pflegekrifte, bei der ambulanten Behandlung
kommen neben diesen noch viele andere im Heilberuf Tdtige dazu.
Ohne das Vertrauen von Seiten der Patienten kann die Behandlungs-
beziehung nicht gelingen. Darum ist es so wichtig, dass dieses Ver-
trauen nicht enttduscht wird. Darum scheint bereits seit den Zeiten
des Hippokrates die Schweigepflicht des Arztes bzw. der Arztin eine
unkontroverse Forderung zu sein. Sie gilt weithin als wesentliche Be-
dingung fiir eine vertrauensvolle Behandlungsbeziehung.

Im Jahr 2018 haben Bundesirztekammer und Kassenirztliche
Bundesvereinigung der Digitalisierung im Gesundheitswesen Rech-
nung getragen und ihre Hinweise und Empfehlungen zur drztlichen
Schweigepflicht, Datenschutz und Datenverarbeitung in der Arzt-
praxis verdffentlicht. Darin wird die Wichtigkeit der Schweigever-
pflichtung betont:

»Die drztliche Schweigepflicht ist von grundlegender Bedeutung fiir das
besondere Vertrauensverhiltnis zwischen Arzt und Patient. Arzte haben

218

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Problemfille mit der »Schweigepflicht«

tiber das, was ihnen in ihrer Eigenschaft als Arzt anvertraut oder bekannt
geworden ist, zu schweigen. Die arztliche Schweigepflicht zahlt zum Kern-
bereich der érztlichen Berufsethik.«*

Es hat sogar straf- und berufsrechtliche Konsequenzen, wenn diese
Schweigeverpflichtung gebrochen wird:

»Mit der érztlichen Schweigeverpflichtung korrespondiert das durch §203
des Strafgesetzbuches (StGB) geschiitzte Patientengeheimnis, das entspre-
chende Verstofe des Arztes gegen die Verschwiegenheitspflicht strafrecht-
lich sanktioniert. Nach §203 Abs. 1 StGB wird mit Freiheitsstrafe bis zu
einem Jahr oder mit Geldstrafe bestraft, wer unbefugt ein fremdes Geheim-
nis, namentlich ein zum persénlichen Lebensbereich gehdrendes Geheim-
nis, offenbart, das ihm als Arzt anvertraut worden oder sonst bekannt-
geworden ist.«’

Ahnliche gesetzliche Bestimmungen finden sich in den meisten an-
deren Staaten. Auch ethisch gibt es, so scheint es, keine Kontroverse.
In Wirklichkeit gibt es jedoch eine Fiille von problematischen Situa-
tionen.

5.2 Problemfille mit der »Schweigepflicht«

Wie ist es ethisch zu bewerten (und sollten dementsprechend recht-
liche Losungen aussehen), wenn der Patient eine ansteckende und
gefahrdende Erkrankung hat, sich aber weigert, andere davor zu
schiitzen? Sind alle ansteckenden Krankheiten gleich zu bewerten?
Hier gibt es zumindest rechtlich kein einheitliches weltweites Regel-
werk. In Deutschland gibt es eine Fiille von Infektionserkrankungen,
die gemeldet werden miissen, beispielsweise Covid-19. Hier gilt eine
Meldepflicht. Sie hebelt die Schweigepflicht aus. Andere Erkrankun-
gen wie HIV oder Malaria sind nicht-namentlich zu melden. Die Arz-
teschaft bleibt also an die Schweigepflicht gebunden, aufSer wenn von
einer Bedrohung der Gesundheit anderer durch den Betroffenen aus-
zugehen ist, beispielsweise weil dieser trotz HIV-Infektion weiter un-
geschiitzt Geschlechtsverkehr ausiibt.

Die Schweigepflicht steht also immer dann auf dem Priifstand,
wenn die Gesundheit oder das Leben anderer Menschen aufgrund
der Erkrankung des Patienten in Gefahr sind. Hier kommt es zu einer

+ BAK/KV (2018), A2. Vgl. auch BAK (2019), A4 (§9 Schweigepflicht).
5 Ebd., A2.

219

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Behandlungsbeziehungen

sehr schwierigen Einschitzungsfrage: Darf, ja muss vielleicht die
Schweigepflicht gebrochen werden, wenn im Rahmen eines vertrau-
lichen Gesprichs herauskommt, dass der Patient iiberlegt, einen an-
deren Menschen zu verletzen? Geniigt es, dass der Patient dies tiber-
legt, oder miisste er bereits den festen Vorsatz haben? Geniigt der
feste Vorsatz oder miisste bereits die Einschitzung vorliegen, dass er
diesen Vorsatz auch durchfithren kann? Was aber bedeutet die Auf-
hebung der Schweigepflicht in diesen Fillen? Fithrt dies nicht zu der
nicht gewiinschten Folge, dass der Patient sich davor fiirchten muss,
sich der behandelnden Arztin bzw. dem behandelnden Arzt zu offen-
baren? Der ethische Konflikt besteht zwischen der Bewertung von
zwei grundlegenden Werten: Schweigepflicht und damit verbunden
dem Wert der unbedingten Vertraulichkeitswahrung auf der einen
Seite und dem Rechtsanspruch anderer Menschen auf korperliche
Unversehrtheit auf der anderen Seite. Beide Werte sind von sehr ho-
her Bedeutung. Eine einfache Losung ist also nicht méglich. Aus der
gegenwirtigen Praxis kennen wir darum zwei Konfliktlssungen: Die
Gesellschaft bestimmt in engen Grenzen, wann die Schweigepflicht
aufhebbar ist (Losung 1), die Schweigepflicht gilt absolut wie bei-
spielsweise in der katholischen Kirche im Blick auf das Beichtsakra-
ment (Losung 2). Die weltweite Praxis zeigt, dass die Losung 1 mit
der nicht gewiinschten Nebenfolge priferiert wird, die darin besteht,
dass Betroffene sich der Schweigepflicht ihres Arztes bzw. ihrer Arz-
tin nicht wirklich sicher sein konnen. Wer drztlichen Rat sucht, weil
er sich unwohl fiithlt, muss damit rechnen eine meldepflichtige Infek-
tionskrankheit zu haben. Wer dem Psychiater die Wahrheit sagt,
muss damit rechnen als gemeingefihrlich in die geschlossene Abtei-
lung weggesperrt zu werden. Doch auch Lésung 2 hitte unerwiinsch-
te Nebenfolgen: Die absolute Schweigepflicht kénnte zur Folge ha-
ben, dass sich eine Infektionskrankheit epidemisch ausweitet oder
jemand einen Amoklauf durchfiihrt.

Die Schweigepflicht birgt aber noch weitere Schwierigkeiten. In-
wieweit sind die Angehorigen miteinzubeziehen, wenn der Patient
dies nicht will, aber die Compliance, also die Bereitschaft, den drzt-
lichen Anweisungen auch nach der Entlassung Folge zu leisten, viel
besser abgesichert werden kénnte, wenn die fiir ihn sorgenden Per-
sonen davon wiissten? Wie sieht es mit der Erwartungshaltung von
Angehdrigen aus anderen Kulturkreisen aus? Wie ist damit umzuge-
hen, wenn man spiirt, dass der Patient es nicht méchte, dass die An-
gehorigen iiber die Krankheit informiert werden? Soll man sich dem

220

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Problemfille bei der »Patientenselbstbestimmung«

Druck der Angehdrigen beugen, wenn die Einwilligung des Patienten
sichtbar gezwungen erscheint? Auch hier stehen grundlegende Per-
sonlichkeitsrechte auf dem Spiel. Im Rahmen einer Integrativen Me-
dizinethik hat hier die Patientenselbstbestimmung Vorrang vor kul-
turellen Gewohnheiten.

Ein weiterer zu nennender Konfliktfall entsteht, wenn der Patient
wegen eines Behandlungsfehlers klagt. Dann entbindet beispielsweise
das deutsche Recht die Beklagten von ihrer Schweigepflicht. Auch
dies hat unerwiinschte Nebenfolgen, weil es die Beklagten mehr
schiitzt als die Privatsphire des Patienten. Doch konnte sich im ande-
ren Fall der Beklagte kaum aussichtsreich zur Wehr setzen.

Ebenfalls ist im Blick auf die drztliche Schweigepflicht ein spezi-
fischer Konfliktfall dadurch gegeben, dass beispielsweise private Ver-
sicherungen oftmals erwarten, dass die betreffenden Personen, die bei
ihnen Versicherungsschutz beantragen, ihre Arztinnen und Arzte
von der Schweigepflicht entbinden. Ahnliches gilt im Rahmen einer
Verbeamtung. Auch dies schrinkt das Vertrauen in die Schwei-
gepflicht in einem nicht unerheblichen Maf ein und hat den un-
erwiinschten Nebeneffekt, das Personen wichtige Therapien, bei-
spielsweise bei psychischen Erkrankungen, meiden, um nicht eine
giinstige Versicherungseinstufung oder ihre Verbeamtung zu ge-

fihrden.

5.3 Problemfille bei der »Patientenselbstbestimmung«

5.3.1 Grundlagen: Aufklirungspflicht und das Instrument der
Patientenverfiigung

Wie die Schweigepflicht scheinen die Patienteneinwilligung und die
drztliche Wahrheitspflicht, die mit der Patientenselbstbestimmung
verbunden sind, auf den ersten Blick unproblematisch zu sein. Heif3t
es doch in der (Muster)Berufsordnung der deutschen Arzteschaft un-
ter dem Titel Pflichten gegeniiber Patienten:

»§7 Behandlungsgrundsitze und Verhaltensregeln

1) Jede medizinische Behandlung hat unter Wahrung der Menschenwiirde
und unter Achtung der Personlichkeit, des Willens und der Rechte der Pa-
tienten, insbesondere des Selbstbestimmungsrechts, zu erfolgen. Das Recht
der Patienten, empfohlene Untersuchungs- und Behandlungsmafinahmen
abzulehnen, ist zu respektieren. |...]

221

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Behandlungsbeziehungen

§8 Aufklirungspflicht

Zur Behandlung bediirfen Arztinnen und Arzte der Einwilligung der Pa-
tientin oder des Patienten. Der Einwilligung hat grundsitzlich die erforder-
liche Aufklirung im personlichen Gesprich vorauszugehen.«é

Dazu kommt eine zumindest in Deutschland auf den ersten Blick ver-
besserte Klarheit im Blick auf die Patientenselbstbestimmung durch
die Regelung der Patientenverfiigung durch das Gesetz vom Juli
2009.

Die Patientenverfiigung ist ein sehr sinnvolles Instrument, um
die Patientenselbstbestimmung iiber die bewusste bzw. vollumfing-
lich kompetente Lebensphase hinaus zu gewéhrleisten. Sie erleichtert
es den Arzten und Angehorigen, die Frage zu beantworten, ob der
Patient Maximaltherapie mdchte oder ob er eher »passive« Sterbe-
begleitung, also eine Therapiezielinderung hin zu palliativen und
pflegerischen Maf3nahmen wiinscht, z.B. den Verzicht auf eine Ma-
gensonde, die Entnahme einer Magensonde usw.

Freilich verbinden sich mit Patientenverfiigungen auch gewichti-
ge Probleme: Kaum jemand kann die Phase seiner Erkrankung, fiir
die eigentlich die Verfiigung geschrieben ist, so antizipieren, dass die
Verfiigung genau seinen Fall trifft. Zudem fehlt es an Fachwissen,
weswegen manche Verfiigungen fiir das Krankheitsbild unzureichend
sind und deshalb oftmals auch nicht den wirklichen Willen des Pa-
tienten wiedergeben. Die Verfiigung ist also fiir die Behandelnden in
vielen Fallen deutungsoffen. Dazu stellt sich bei dementen Patienten
die Frage, ob sie ihre Verfiigung iiberhaupt noch in der Weise auf-
recht halten wollen, also beispielsweise wirklich keine Magensonde
eingesetzt bekommen mochten. Darum hat die Bundesirztekammer
empfohlen, Angehérige und sonstige Vertrauenspersonen mitein-
zubeziehen.”

5.3.2 Grenzen der Aufklirungspflicht?
Neben diesen Schwierigkeiten einer angemessenen Deutung der je-
weiligen Patientenverfiigung, kann es jedoch bereits dann zu ein-

schneidenden Konflikten kommen, wenn der Patient ansprechbar
und bei vollem Bewusstsein ist: Wie soll sich ein Arzt bzw. eine Arz-

6 BAK (2019), A3f.
7 Vgl. BAK (2011), A 347.

222

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Problemfille bei der »Patientenselbstbestimmung«

tin verhalten, der die Patienteneinwilligung zu einer Krebstherapie
sehr ernst nimmt, aber zugleich zu Recht befiirchtet, dass sich der
Patient bei Kenntnis der Diagnose das Leben nehmen wird? Wie soll
sich eine Arztin bzw. ein Arzt verhalten, wenn ein Patient nach einer
Krebsdiagnose aufgeklirt wurde, aber die notige Therapie verwei-
gert? Soll der Versuch gemacht werden, den Patienten fiir nicht-zu-
rechnungsfihig erkliaren zu lassen, weil es so scheint, dass dieser die
Tragweite seiner Entscheidung, ndmlich den sehr wahrscheinlichen
Tod, nicht zu erfassen vermag? Hier kommt es zum Konflikt zwi-
schen den Werten der Patientenselbstbestimmung und dem Fiir-
sorgeprinzip. Im Hintergrund steht eine entscheidende Weichenstel-
lung, ndmlich zwischen einer hippokratisch am objektiven Patienten-
wohl (salus) orientierten und damit eher paternalistischen und einem
am Selbstbestimmungsrecht (voluntas) orientierten arztlichen Ein-
stellung.

Paternalismus Aufklarung/Wahrhaftigkeit

Der Arzt bzw. die Arztin entscheidet, |Der Arzt, die Arztin entscheidet, wie
ob er dem Patienten die Wahrheit er dem Patienten die Wahrheit mitteilt
mitteilt (barmherzige Liige) (barmherzige Wahrheit)

Tabelle 2: Paternalismus versus Aufkldrung/Wahrhaftigkeit

Gerade vor dem Hintergrund, dass mit der Menschenwiirde das
Recht auf Selbstbestimmung eng verbunden ist, muss nach einem
ethischen Ansatz, der von der Menschenwiirde ausgeht, im Unter-
schied zu einem hippokratischen arztlichen Ethos oder einer utilita-
ristisch orientierten Medizinethik die Aufklirung vor einer paterna-
listischen Haltung Vorrang haben, es sei denn der Patient ist wirklich
physisch oder psychisch so krank, dass er noch nicht, z.B. als Klein-
kind, momentan oder nicht mehr (z.B. hochgradige Demenz) einwil-
ligen kann.

Wie aber ist dann der folgende Fall zu beurteilen?® Eine 35-jah-
rige Person kommt zum Routinecheck zu ihrer Hausérztin. Die Per-
son ist iibergewichtig, raucht tiglich zwei Packungen Zigaretten und
trinkt mehrere Bier. AufSerdem treibt sie keinen Sport. Die Hausirz-
tin hatte schon bei den letzten Untersuchungen immer wieder den
Ratschlag gegeben, den Lebensstil zu dndern, ohne Erfolg. Darf die
Arztin die Untersuchungsergebnisse, die keine Auffilligkeiten zei-

8 Vgl. Veatch/Guidry-Grimes (2020), 144-146.

223

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Behandlungsbeziehungen

gen, aufler dass die Blutwerte besser sein konnten, in der Weise er-
ldutern, als ob sie nahelegen wiirden, der Patient konne bald an Krebs
erkranken, wenn er seinen Lebensstil nicht umstellt? In der Sache
stimmt es, namlich dass ein solcher Lebensstil eine Krebserkrankung
wahrscheinlicher macht. Jedoch geben die Untersuchungsergebnisse
keinen wirklichen Hinweis. Handelt die Arztin damit im langfristigen
Interesse des Patienten oder liigt sie ihn eigentlich an und verletzt das
Gebot der Wahrhaftigkeit?

Auch hier gilt es, die Selbstbestimmung des Patienten ernst zu
nehmen. Es ist nichts dagegen einzuwenden, wenn die Arztin mit
Nachdruck darauf hinweist, welche Gefahren der Lebensstil birgt.
Sie verletzt aber das Gebot der Wahrhaftigkeit, wenn sie die Bluter-
gebnisse in der genannten Weise iiberinterpretiert und so eine Angst
vor einer schweren Erkrankung erzeugt, die von den Ergebnissen
nicht gedeckt ist. Sie spielt damit mit den Gefiihlen des Patienten.

5.3.3 Problemstellungen im Blick auf psychische Erkrankungen

Es gibt vielfaltige Problemstellungen bei psychischen Erkrankungen,
die jedoch eine eigene Untersuchung erfordern wiirden. In diesem
Zusammenhang soll nur thematisiert werden, dass in manchen Fallen
nicht einmal klar ist, was eine psychische Erkrankung ist. So wurde
zu bestimmten Zeiten ein Verhalten als psychische Erkrankung ver-
standen, das heute unstrittig als gesund und verniinftig einzuschat-
zen ist: So galten im Jahr 1851 entflohene Sklaven nach dem New
Orleans Medical and Surgical Journal als psychisch krank. Sie wiir-
den an Drapetomanie leiden, also an einem krankhaften Zwang, weg-
laufen zu miissen. In der Sowjetunion wurden manche Glaubige als
psychisch krank diagnostiziert. Sie wiirden an religiosen Wahnvor-
stellungen leiden, denn der Glaube an Gott sei laingst durch den his-
torisch-dialektischen Materialismus widerlegt. Homosexualitit war
bis 1973 von der American Psychiatric Association als psychische
Erkrankung klassifiziert. Selbst die Aufhebung gelang damals nur
mit duflerst knapper Mehrheit. Umgekehrt ist bis heute umstritten,
ob Menschen, die sich in ihrem Kérper unwohl fiihlen, weil sie ein
Bein stort, psychisch krank sind oder sogar eine Amputation einfor-
dern diirften. Das leitet zu einem weiteren Problem iiber, nimlich
Herausforderungen einer wunscherfiillenden Medizin.

224

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Problemfille bei der »Patientenselbstbestimmung«

5.3.4 Herausforderungen wunscherfiillender Medizin

Wie weit darf eine Patientenselbstbestimmung gehen, wenn fraglich
ist, ob der medizinische Eingriff iiberhaupt erforderlich ist? Der Hip-
pokratische Eid stirkt den Grundgedanken der heutigen Schulmedi-
zin, eine objektive, evidenzbasierte medizinische Versorgung zu ge-
wihrleisten. Bis heute bleiben alternative Therapieformen wie die
Homdoopathie einen Beweis ihrer Wirksamkeit schuldig. Dennoch
werden viele derartige Behandlungen bezahlt, weil dies die Patienten
wiinschen. Dabei ist nichts dagegen zu sagen, wenn Menschen alter-
native Behandlungsformen nachsuchen, solange sie durch diese nicht
gefihrdet werden. Derartige Behandlungsmethoden werden nur
dann zum Problem, wenn der Anspruch entsteht, sie miissten solida-
risch getragen werden. Zudem ist die Frage, ob derartige Behandlun-
gen nicht juristisch unter eine andere Kategorie fallen miissten, nim-
lich die eines Gewerbes. Letzteres sollte zumindest fiir Formen
wunscherfiillender Medizin gelten, die eindeutig nicht dazu dienen,
einen Gesundheitszustand wiederherzustellen, sondern dem Wunsch
nach »Verschonerung« folgen, beispielsweise wenn jemand seine
Briiste vergrofSern lassen mochte. Allerdings sind auch hier die Gren-
zen flieflend. Warum sollte eine Geschlechtsumwandlung solidarisch
getragen werden, weil eine Person sich im falschen Geschlecht be-
heimatet fiihlt, aber eine Nasenoperation nicht, obwohl die betref-
fende Person darunter leidet, wegen ihres »riesigen Zinkens« ge-
hénselt zu werden?

Man koénnte sich jedoch vorstellen, dass es moglich ist, Grenzen
zwischen medizinisch indizierten und wunscherfiillenden Behand-
lungen mithilfe von Katalogen festzulegen. Schonheitsoperationen,
Anti-Aging-Behandlungen, aber auch viele Formen der Lifestyle-
Medizin fielen dann unter den Begriff der wunscherfiillenden Medi-
zin. Auch der ganze Bereich leistungsfordernder Mittel, die bis zum
Doping und genetischen Enhancement reichen, fallen in diesen Be-
reich.

In diesem Fall wire die grundlegende Frage, ob es sich dann noch
um eine Behandlungsbeziehung im strengen medizinischen Sinn
handelt oder um eine Beziehung zwischen einem Verkiufer einer
Leistung und seinem Kunden. In einem solchen Fall miissten eigent-
lich ganz andere Regeln gelten. Anbieter wiiren verpflichtet, gesetzli-
che Garantieleistungen zu geben. Die Kunden hitten den Anspruch
auf Schadensersatz, wenn beispielsweise die Nase nicht dem Vertrag

225

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Behandlungsbeziehungen

entspricht. Mit dem Hippokratischen Ethos hat eine derartige
wunscherfiillende Medizin nichts mehr zu tun. Hier geschieht eine
wesentliche Verinderung in Bezug auf die érztliche Rolle: Aus dem
Arzt als »Kiimmerer« um die Gesundheit des Patienten wird der Arzt
als Dienstleister. Insofern wire es nur konsequent zu fordern, den
Arzt bei Leistungen, die nicht therapeutisch sind, sondern der
Waunscherfiillung dienen, »dem Dienstleistungsrecht nach §§611ff.
BGB zuzuordnen,® also seine Entlohnung an den Erfolg der Behand-
lung zu koppeln. Die Integrative Medizinethik rechnet aufgrund
ihres Gerechtigkeitsprinzips und vor dem Hintergrund des Nicht-
schadens- und des Fiirsorgeprinzips derartige Eingriffe nicht mehr
zum medizinischen, sondern zum gewerblichen Bereich. Ordnungs-
ethisch stellt sich die Frage, wie streng der Staat diesen Markt zu
regulieren hat, worauf noch grundsitzlich im Zusammenhang des
genetischen Enhancements einzugehen ist.!

5.4 Chancen und Risiken der Digitalisierung und
genetischen Diagnostik

Auch aufgrund der zunehmenden Digitalisierung und den immer
besseren gendiagnostischen Maoglichkeiten ergeben sich neue He-
rausforderungen fiir die Behandlungsbeziehung.

Mittlerweile sind Datenschutzregelungen so komplex geworden,
dass selbst BAK/KV wegen der Regelungslage im Datenschutzrecht
sagen, dass es »hilfreich sein kann, (rechtliche) Beratung in Anspruch
zu nehmen«.’ Gesundheitsdaten waren schon immer besonders
schutzbediirftig, wie die hippokratische Schweigeverpflichtung zeigt.
Im Zeitalter der Digitalisierung und vor dem Hintergrund immer
weiter verbesserter diagnostischer Moglichkeiten sind jedoch zusitz-
liche Schutzmafinahmen nétig, die weit tiber die Einwilligung der
Patienten zur Datenspeicherung hinaus gehen. Gerade bei dem Mo-
nitoring élterer Personen besteht die Gefahr, dass diese nicht wissen,
in welch hohem Maf personlichste Details ihres Lebens von anderen
wahrgenommen werden konnen.

° Eberbach (2009), 240.
10 Vgl. dazu das Kapitel Herausforderungen im Zeitalter des Genome Editing.
1 Ebd., A6.

226

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Chancen und Risiken der Digitalisierung und genetischen Diagnostik

Auf der anderen Seite geht es auch hier um eine Giiterabwigung.
So sind viele neue Erkenntnisse nur dadurch zu gewinnen, dass man
viele Daten miteinander vergleicht.

»In der Medizin kann z.B. in einem Gewebeschnitt der >Fingerabdruck«
von Krebszellen unter normalen Lymphknoten durch maschinelles Lernen
erkannt werden. Auch in der Arzneimittelentwicklung kommt maschinel-
les Lernen mittlerweile zum Einsatz, um die Entwicklungszeit und damit
verbundene Kosten drastisch zu senken. IBM Watson for Drug Discovery
liest Millionen von Seiten (Big Data mining), um ihre Bedeutung fiir For-
schungsziele (target identification and validation) zu erkennen. In wenigen
Monaten wurden so fiinf RNA-bindende Proteine RBPs entdeckt, die zu-
vor nie mit amyotropher Lateralsklerose (ALS) in Verbindung gebracht
wurden. «'?

Wenn also das Schutzniveau zu hoch liegt, wird diese Vorsicht damit
bezahlt, dass beispielsweise Krankheitsmuster nicht entdeckt werden
konnen, die Patientengruppen helfen konnten, bessere Therapien zu
bekommen. Denn es gibt grofle Chancen, die mit der Digitalisierung
einhergehen:

o Vernetzung von Daten fiir gruppen- und individualspezifische
Therapien;

o Verbesserung von Anamnese und Diagnostik mittels computer-
gesteuerter Systeme nicht-invasiver Diagnostik und Computer-
Modellierung fiir personalisierte Didtinterventionen zur Verbes-
serung der Gesundheit;

«  Globalisierung bester technischer Moglichkeiten (Telemedizin);

«  Unterstiitzung eines selbstbestimmten Lebens, insbesondere fiir
Altere und fiir Menschen mit Beeintrichtigungen.

Der Einsatz von Kiinstlicher Intelligenz (KI) und genetischer Diag-
nostik kann zudem, z.B. bei Krebserkrankungen, folgende wichtige
diagnostische und therapeutische Vorteile ermdoglichen:

o Fritherkennung;

« eine passgenaue Therapie, da mithilfe von KI-Ansitzen Voraus-
sagen dariiber getroffen werden, wie ein Patient voraussichtlich
auf eine medikamentdse Krebstherapie (Chemotherapie, Immun-
therapie, u.a.) anspricht;

12 Mainzer (2020), 41.

227

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Behandlungsbeziehungen

« Reduktion von Operationen und Verminderung des Rezidivrisi-
kos, wenn Proben »live« untersucht werden konnen und noch
wihrend der OP Feedback kommt, ob Tumorrinder krebsfrei

sind;

« Vermeidung von unwirksamen oder sogar schidigenden Thera-
pien;

« Vermeidung von unnétigen Behandlungs- und vermeidbaren
Nachsorgekosten.

Altere Menschen kénnen zudem wesentliche Hilfen erhalten, die sie
darin unterstiitzen, ein moglichst gutes Leben zu fiihren:

o Dberiihrungslose, nano-optische Echtzeit-Abbildung von Vital-
parametern;

« Dbildgebende 5D-Sensorik fiir die Analyse des Befindens und Ver-
haltens dlterer Personen;

« Analyse der Dynamik des Gesichts zur Fritherkennung, Diagno-
se und Therapie von Erkrankungen im Alter;

o optimierte Kommunikation und emotionales Erleben in Ab-
hingigkeit kognitiver Ressourcen;

o Mikrobiomanalyse zur Friihdiagnose alternskorrelierter Er-
krankungen;

o priasymptomatische Fritherkennung von Parkinson mittels De-
tektion volatiler Biomarker aus den Talgdriisen der Haut und
der Atemluft.

In einer Giiterabwigung sind diese neuen positiven Moglichkeiten
gegen die benannte Datenschutzproblematik und weitere Risiken der
Digitalisierung und genetischen Diagnostik abzuwigen. So »be-
droht« insbesondere die genetische Diagnostik in bestimmten Fillen
das Recht auf Nichtwissen, weil aufgrund grofler Datenmengen auf
gesundheitliche Risiken geschlossen werden kann, die manche Pa-
tienten nicht wissen mochten. Bei der genetischen Diagnostik gibt es
zudem Situationen, in denen ein Nichtwissen praktisch nicht mehr
moglich ist. Wenn beispielsweise beim eigenen Kind eine Verinde-
rung des BRCA-Gens, das fiir Brustkrebs disponiert, festgestellt wird,
weifs man, dass auch die Mutter von dieser Verdnderung betroffen ist.
Selbst Diagnosen unter Geschwistern verringern faktisch den Raum
des Nichtwissens. Andererseits kann dieses Recht auch missbraucht
werden, denn wer rechtzeitig iiber bestimmte Risiken informiert ist,

228

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Chancen und Risiken der Digitalisierung und genetischen Diagnostik

die auch seine Nachkommen treffen konnen, hat die Méglichkeit,
diese davon in Kenntnis zu setzen, damit sie priventiv titig werden
konnen. Wer sich dieser Moglichkeit verweigert, bleibt Angehorigen
dies unter Umsténden schuldig.

Zudem bleibt immer das Risiko einer unvollkommenen Technik,
also sogenannte Safety- und Security-Issues. Bei bildgebenden Ver-
fahren kénnen Bilder von Systemen falsch interpretiert und darum
filschlich als krebsrelevant oder auch umgekehrt als nicht krebs-
relevant missdeutet werden. Kein Computersystem ist absolut sicher,
Datenhacking ist immer méglich.

Dazu kommen klassische Probleme jeder Anwendung von KI:

+ »blindes Vertrauen« in die KI, weil sie Entscheidungen scheinbar
viel besser trifft als man selbst;

o Verlust des Bewusstseins dafiir, dass Algorithmen menschlich
programmiert sind und interpretiert werden miissen;

o Zunahme des Gewichts »unsichtbarer« statistischer Entschei-
dungen (z.B. Gefahr der Vermischung von Korrelation vs. Kau-
salitdt).

Der Einsatz der Digitalisierung kann zugleich, dhnlich wie heute
schon der Einsatz von Fitnesstrackern, dazu fiithren, dass Menschen
sozusagen in einer Dauerdiagnoseschleife sind und so iiberfordert
werden. Das Gefiihl, jeden Moment auf die eigene Gesundheit achten
zu konnen, verstirkt den Eindruck dauernder Verantwortung. Ob
dies bessere Rahmenbedingungen fiir ein gutes Leben schafft, ob dies
dazu fiihrt, selbstbestimmt die eigene Lebensgeschichte zu schreiben,
oder nicht eher dazu fiihrt, fremdbestimmt zu sein, wird die Zukunft
zeigen miissen.

229

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6 Medizinische Forschung

Nicht nur die schrecklichen Verbrechen forschender nationalsozialis-
tischer Arztinnen und Arzte, sondern auch Vergehen in anderen Lin-
dern haben die Arzteschaft dazu gebracht, sich in feierlicher Weise zu
verpflichten, wichtige moralische Normen bei Forschungsvorhaben
einzuhalten. Nicht alle Probanden sind Patienten. Darum fillt die
medizinische Forschung nicht unter die Behandlungsbeziehung, son-
dern verdient gerade vor dem Hintergrund heutiger Revolutionen im
gentechnischen Bereich ein eigenes Kapitel, und die Vorschriften gu-
ter medizinischer Forschungspraxis sollten fiir alle Beteiligten, nicht
nur fiir forschende Arztinnen und Arzte gelten.!

6.1 Der Nirnberger Kodex und die Deklaration von Helsinki
6.1.1 Der Niirnberger Kodex

Bei den Prozessen gegen die Verbrecher des Nazi-Regimes, die ab
dem 20. November 1945 in Niirnberg, der Stadt der grofien Reichs-
parteitage, abgehalten wurden, standen auch Arztinnen und Arzte
vor Gericht, die schwer schidigende, sogar »verbrauchende« For-
schung mit Menschen durchgefiihrt hatten, die das Nazi-Regime als
Untermenschen klassifiziert hatte. Manche von ihnen verteidigten
sich mit der Aussage, dass einige dieser Experimente nicht aus-
driicklich verboten gewesen seien, auch nicht auflerhalb des national-
sozialistischen Deutschlands. Dies war der Anlass fiir die mit der Un-
tersuchung befassten Arzte Andrew Ivy und Leo Alexander ein
Memorandum zu erstellen, unter welchen Bedingungen eine legitime
medizinische Forschung erlaubt sein sollte. Dieses Memorandum

1 Aufgrund der anthropologischen Vorentscheidung, frithe Embryonen noch nicht
als menschliche Existenzen zu verstehen, wurde die embryonale Stammzellforschung
bereits bei Konfliktfillen am Lebensanfang behandelt.

230

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Der Niirnberger Kodex und die Deklaration von Helsinki

wurde 1947 zum Niirnberger Kodex weiterentwickelt. Ausdriicklich
wurden hier die Freiwilligkeit der Probanden und eine angemessene
Risikoabschitzung gefordert. Bis heute gilt fiir jedes Experiment, was
bereits der Kodex ausdriicklich einforderte, nimlich dass Probanden
ohne Angabe von Griinden und ohne dass ihnen dadurch ein Schaden
entsteht, das Experiment abbrechen kinnen.

Allerdings wurde der Niirnberger Kodex nirgends gesetzlich oder
durch Arztegesellschaften offiziell rezipiert. Er entfaltete dennoch
eine gewaltige Wirkungsgeschichte, namlich dadurch, dass seine we-
sentlichen Forderungen vom Weltirztebund 1964 in die Deklaration
von Helsinki aufgenommen und auf diese Weise fiir Arztinnen und
Arzte verbindlich geworden sind.

6.1.2 Die Deklaration von Helsinki

Die Deklaration von Helsinki des Weltiarztebundes, die seit 1964
fortgeschrieben wird, ist fiir Forschungsvorhaben im Bereich der
Medizin von sehr grofier Bedeutung. In Deutschland beispielsweise
ist sie in die Berufsordnung fiir Arztinnen und Arzte eingegangen.
Die Deklaration ist aber nicht nur fiir gesetzliche Vorhaben von Be-
deutung, sondern auch medizinethisch von hoher Relevanz. Dies
wird bereits dadurch deutlich, dass in ihrem Untertitel als Thema
formuliert wird: »Ethische Grundsitze fiir die medizinische For-
schung am Menschen«.?

Bereits in der Einfiihrung findet sich eine zentrale Rahmenvor-
gabe, die die gesamte Deklaration kennzeichnet: Es wird die Pflicht
der Arztinnen und Arzte benannt, die Gesundheit von Patienten ein-
schliefllich der Probanden zu férdern und zu erhalten. Diese Rahmen-
vorgabe wird dadurch vervollstindigt, dass Arztinnen und Arzte da-
rauf verpflichtet werden, »die ethischen, rechtlichen und behérdlichen
Normen und Standards fiir Forschung am Menschen ihrer eigenen
Linder sowie die mafsgeblichen internationalen Normen und Stan-
dards [zu] beriicksichtigen« (Nr. 10). Dabei gilt, dass keine dieser
nationalen und internationalen Normen und Standards die in der » De-
klaration niedergelegten Bestimmungen zum Schutz von Versuchs-

2 Die Deklaration von Helsinki ist ebenso wie der Niirnberger Kodex im Anhang
vollstindig abgedruckt. Dort finden sich die hier zitierten Stellen in ihrem Zusam-
menhang.

231

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Medizinische Forschung

personen abschwichen und aufheben« darf. Die Deklaration von Hel-
sinki ist also der ethische Mindeststandard fiir jedwede medizinische
Forschung. Darum ist es sinnvoll und erforderlich, dass auch alle an-
deren an der medizinischen Forschung Beteiligten, man denke hier
beispielsweise an Molekularbiologen, aber auch verantwortliche Ma-
nager in Pharmaunternehmen, diese Standards tibernehmen sollten.

Bereits in der Einfiihrung fallt etwas sehr Wesentliches auf: Mit
keinem Wort erwihnt die Deklaration von Helsinki die Forschungs-
freiheit. Die Freiheit der Forschung ist nimlich ein mit der Selbst-
bestimmung verbundenes Recht jedes Menschen. Dariiber besteht
weltweit Konsens. Diese ethische Norm ist in der Bundesrepublik
Deutschland sogar im Art. 5 Abs. 3 GG als Grundrecht normiert wor-
den, das keinen Gesetzesvorbehalt enthilt. Es steht zudem in enger
Verbindung mit dem Grundrecht auf personliche Selbstbestimmung
nach Art. 2 Abs. 1 GG. Das bedeutet auch: Wer die Forschungsfreiheit
begrenzt, hat dafiir gewichtige Rechtfertigungsgriinde anzugeben.
Doch diese Forschungsfreiheit ist nicht Thema der Deklaration. Viel-
mehr wird die Forschung von vornherein funktionalisiert: Sie steht
im Dienst der Patienten, ihrer Interessen, ihrer Gesundheit. Sie ver-
liert damit etwas Entscheidendes, was gerade akademische Forschung
immer auch ausgezeichnet hat, eine gewisse Zweckfreiheit. Dies hat
eine wichtige Konsequenz. Medizinische Forschungsvorhaben wer-
den dadurch rechenschaftspflichtig, nicht umgekehrt die Begrenzung
der Forschungsfreiheit. Im Prinzip ist eine Forschung, selbst wenn sie
nur mit sehr geringem Risiko behaftet ist, ausgeschlossen, wenn sie
nicht die in der Deklaration genannte Funktionalitit enthélt. For-
schung um der Forschung willen, zweckfrei, aus reiner Neugier,
scheint so nicht mehr méglich zu sein. Dies ist eine Einschrinkung,
die eine Wertsetzung bedeutet und von weitreichender Bedeutung ist.
Es scheint eine medizinische Forschung am Menschen nicht mehr
zuldssig zu sein, wenn damit ausschliefllich Grundlagenforschung be-
trieben wird, die nicht im Dienst der Patienten stehen muss, sondern
einfach bestimmte Wirkmechanismen von Substanzen im mensch-
lichen Organismus untersuchen méchte. Dagegen liefe sich entgeg-
nen, dass eine derartige Grundlagenforschung letztlich doch auch
dem Menschen dient; denn sie findet statt, um darauf konkretere Vor-
haben aufzubauen mit dem Ziel, schlussendlich in eine therapeuti-
sche Anwendung zu miinden. Allerdings geht bei dieser Verteidigung
verloren, dass eine vollkommen zweckfreie Grundlagenforschung da-
mit ausgeschlossen bleibt.

232

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Der Niirnberger Kodex und die Deklaration von Helsinki

Andererseits bringt diese Einschrinkung auch einen grofsen Zu-
gewinn. Ein Forschungsvorhaben, das nicht den Patientenanliegen
und der Gesundheit dient, bleibt Arztinnen und Arzten, die sich
dem Wohl ihrer Patienten verpflichtet haben, verschlossen. Auf-
grund dieser eindeutigen Vorgabe konnen sich Patienten und Proban-
den darauf verlassen, dass ihre Gesundheit weiterhin oberstes Gebot
des drztlichen Handelns bleibt.

Eine zweite, mit dem Fehlen des Rechts auf Forschungsfreiheit
eng verbundene Grenze der Einfithrung der Deklaration wird eben-
falls sichtbar. Mit keinem Wort kommt in ihr explizit das Selbst-
bestimmungsrecht der Patienten und der Versuchsteilnehmer in den
Blick. Zwar heifst es in der Praambel ausdriicklich: »Die Deklaration
ist als Ganzes zu lesen« — und das Selbstbestimmungsrecht und die
Patienteneinwilligung kommen an spéteren Stellen vor, aber es fillt
dennoch auf, dass von der Selbstbestimmung in diesen ersten Ab-
schnitten nicht die Rede ist. Die Ausrichtung der Deklaration bezieht
sich namlich im Wesentlichen doch auf das forschende Handeln, the-
matisiert also die Handlungsdimension.

Im mit »Allgemeine Grundsétze« tberschriebenen Hauptteil
weist die Deklaration in ihrer derzeitigen Fassung ihre ethischen
Grundsitze auf. Dabei hat der erste Grundsatz eine zentrale Bedeu-
tung, in dem die klassische hippokratische Forderung, die auch das
Genfer Gelobnis aufnimmt, das hier zitiert wird, zur Geltung kommt:
Die Gesundheit des Patienten ist oberstes Gebot. Im zehnten Grund-
satz, der in der Fassung von Seoul 2008 noch den Anfang des Ab-
schnitts B ausmachte, wird sehr umgreifend gefordert: »Es ist die
Pflicht des Arztes, der sich an medizinischer Forschung beteiligt, das
Leben, die Gesundheit, die Wiirde, die Integritit, das Selbstbestim-
mungsrecht, die Privatsphire und die Vertraulichkeit persénlicher
Informationen der Versuchsteilnehmer zu schiitzen.«

Dieser Grundsatz der Deklaration reiht wesentliche Giiter und
Werte bzw. Rechte aneinander, Leben und Gesundheit als Grundgiiter
menschlichen Daseins einerseits, Integritit, Selbstbestimmungsrecht,
Achtung der Privatsphire und Vertraulichkeit andererseits. Zwischen
diesen Giitern und Werten bzw. Rechten steht die Wiirde, mit der
sowohl die Giiter als auch die Werte verbunden sind. Dabei lassen
sich die Giiter und Werte in gewisser Weise aufeinander beziehen.
So expliziert das Gut »Gesundheit« den Lebensschutz, und der
Schutz der Privatsphire und der Vertraulichkeit die Wahrung des
Selbstbestimmungsrechts. Allerdings kionnen diese Rechte miteinan-

233

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Medizinische Forschung

der in Konflikt geraten. Darf jemand selbstbestimmt ein tddliches
Experiment eingehen?

Aus dem Grundsatz lasst sich jedoch die Grundposition der De-
klaration erkennen, die eine zweifache Stofirichtung hat und noch
einmal deutlich iiber das in der Einfiihrung Gesagte hinausgeht: Es
geht nicht nur um das Fordern und Erhalten der Gesundheit der Pa-
tienten und aller Versuchsteilnehmer, sondern auch um die Wahrung
ihres Selbstbestimmungsrechts.

Man kann daran erkennen, wie sehr das mit der Wiirde des Men-
schen verbundene Selbstbestimmungsrecht der Patienten (nicht der
Forschenden interessanterweise) Eingang in die heutige medizinethi-
sche Sichtweise gefunden hat und das paternalistisch orientierte hip-
pokratische Berufsethos aufbricht, das den Nutzen des Patienten vom
drztlichen Vermogen und Kenntnisstand abhéngig machte. So lautet
der §3 des Eids: »Meine Verordnungen werde ich zum Nutzen des
Patienten treffen, nach meinem Vermégen und Urteil.« Dagegen hat
jetzt dieses Selbstbestimmungsrecht und mit ihm verbunden die in-
formierte Einwilligung des Patienten, im Fachbegriff der »informed
consent, eine entscheidende Funktion.

Das Wiirdekonzept der Deklaration fungiert insofern eher als ein
Regulativ zwischen den Grundgiitern und zentralen Rechten/Wer-
ten. Damit zeigt sich, wie sehr die Integrative Medizinethik an die
Helsinkideklaration anschlussfihig ist und sich mit diesem weltwei-
ten arztlichen Konsenspapier verbinden ldsst, aber zugleich dariiber
hinausgeht.

Im Anschluss an diesen fundamentalen Grundsatz des Schutzes
von Probanden werden einzelne Grundsitze benannt. Diese reichen
von eigentlich unumstrittenen und nicht kontroversen Vorgaben bis
hin zu deutungsoffenen Bestimmungen. Nicht kontrovers sind die
Forderungen

« nach einer allgemeinen guten wissenschaftlichen Praxis, die fiir
jedes Forschungsvorhaben einschliefllich des entsprechenden
Tierschutzes gilt;

« einer Riicksicht auf Umweltbelange;

« der Einhaltung der iiblichen Vorschriften fiir Studienprotokolle
und ihrer Vorlage bei entsprechenden Kommissionen bzw. der
Registrierung in 6ffentlichen Datenbanken;

234

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Der Niirnberger Kodex und die Deklaration von Helsinki

o der Auswahl der verantwortlichen Personen fiir die Durchfiih-
rung des Forschungsvorhaben, deren Kompetenz aufler Zweifel
stehen muss und die gute wissenschaftliche Standards befolgen.

Dagegen ist im Blick auf die am Versuch teilnehmenden Personen
nicht eindeutig,

« was Einwilligung in den Fallen bedeutet, in denen die betroffenen
Probanden selbst nicht, noch nicht oder nicht mehr einwil-
ligungsfahig sind,

« und was genau ein zulissiges Risiko ausmacht.

Die Grundsitze beziiglich Einwilligung und Risiko, die letztlich den
Schutz der Versuchsteilnehmer konkretisieren, sind in besonderer
Weise in ethischer Hinsicht interessant und verlangen nach einer
ausfiihrlicheren Diskussion.

Von besonderer Bedeutung ist dabei die Forderung der Deklara-
tion in Nr. 20, die sich dem Schutz benachteiligter oder vulnerabler
Gruppen widmet:

»Medizinische Forschung mit einer benachteiligten oder vulnerablen Grup-
pe ist nur gerechtfertigt, wenn das Forschungsvorhaben auf die gesundheit-
lichen Bediirfnisse und Priorititen dieser Gruppe reagiert und das For-
schungsvorhaben nicht an einer nicht-vulnerablen Gruppe durchgefiihrt
werden kann. Zusitzlich sollte diese Gruppe in der Lage sein, aus dem Wis-
sen, den Anwendungen oder Mafinahmen Nutzen zu ziehen, die aus dem
Forschungsvorhaben hervorgehen.«

Dieser Grundsatz, fiir sich allein genommen, wiirde folgendes his-
torisches Experiment nicht zulassen: Edward Jenner infizierte im Jahr
1796 — nach einer iiber zwanzigjihrigen Beobachtungsperiode —
einen achtjahrigen Jungen zundchst mit Kuhpockenviren und sechs
Wochen spiter mit Erregern menschlicher Pocken. Jenners medizi-
nische Forschungsarbeiten fiihrten nicht nur zur Entwicklung der Po-
ckenschutzimpfung. Er legte mit seinen Experimenten iiberhaupt erst
den Grundstein fiir die Methodik der Impfungen. Bis heute weist der
Fachbegriff »Vakzin« (lateinisch: vacca = Kuh) darauf hin, dass der
erste Impfstoff, eben der Pockenschutzimpfstoff, einer Fliissigkeit
entstammte, die Jenner einer Kuhpockenpustel entnahm, die fiir den
Menschen harmlose Kuhpockenviren enthielt. Dieses Forschungsvor-
haben reagierte also auf die gesundheitlichen Bediirfnisse und Priori-

235

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Medizinische Forschung

titen einer Bevolkerungsgruppe, die einem hohen Risiko einer Po-
ckeninfektion ausgesetzt war, denn Jenner war der Uberzeugung ge-
wesen, dass der Junge in einer sehr pockengefihrdeten Gegend lebte
und sich frither oder spiter infiziert hitte. Auflerdem hatte Jenner
aufgrund der langjihrigen Beobachtungszeit eine begriindete hohe
Wahrscheinlichkeit auf Erfolg, was sich auch bewahrheiten sollte.
Aber er hitte seine Versuche, wenn sie tiberhaupt aufgrund des Risi-
kos legitim waren, an erwachsenen Probanden durchfithren miissen.

Jenner war davon iiberzeugt, die mit dem Versuch verbunden
Risiken angemessen eingeschitzt zu haben. Ob er allerdings auch da-
von iiberzeugt war, die mit dem Experiment verbundenen Risiken
beherrschen zu konnen, was ebenfalls gefordert wird, ist sehr zwei-
felhaft.

Dieses historische Beispiel verdeutlicht damit in sehr klarer Wei-
se, wie deutungsoffen gerade die Grundsitze der Deklaration sind, die
sich mit der Nutzen-Risiken-Balance befassen. So formuliert die De-
klaration in Nr. 17 explizit:

»Jedem medizinischen Forschungsvorhaben am Menschen muss eine sorg-
filtige Abschitzung der voraussehbaren Risiken und Belastungen fiir die an
der Forschung beteiligten Einzelpersonen und Gruppen im Vergleich zu
dem voraussichtlichen Nutzen fiir sie und andere Einzelpersonen oder
Gruppen, die von dem untersuchten Zustand betroffen sind, vorangehen.«

Dieser Grundsatz ldsst im Prinzip ein Experiment zu, wie Jenner es
vollzogen hat, denn unbestreitbar hat er wohl dem Probanden eine
gefihrliche Pockenerkrankung erspart (individueller Nutzen) sowie
den Grundstein fiir eine Methode gelegt, die nicht nur Hunderte
von Millionen von Menschen vor einer Pockenerkrankung bewahrt
hat, sondern zudem den Grundstein fiir alle anderen Impfungen leg-
te. Trotz dieser immens positiven Nutzen-Risiken-Balance wiirde ein
derartiges Experiment heute sicher so nicht mehr durchgefiihrt wer-
den diirfen, obwohl die Aussagen der Deklaration letztlich interpre-
tationsoffen sind. Es wiirde namlich das hohe Risiko vermutlich von
keiner heutigen Ethikkommission gebilligt werden. Dennoch miisste
aber nicht die Nutzen-Risiko-Balance der eigentliche Grund fiir die
heutige Ablehnung eines derartigen Experiments sein, denn die De-
klaration verlangt explizit nur im Falle von nicht einwilligungsfahi-
gen Versuchspersonen, denen ein Vorhaben nicht personlich niitzt,
dass sie nur »minimalen Risiken und minimalen Belastungen« aus-
gesetzt sind.

236

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Der Niirnberger Kodex und die Deklaration von Helsinki

Fiir die Deutungsoffenheit der Deklaration in dem Zusammen-
hang der Bewertung von Nutzen und Risiken ist noch ein weiterer
Grundsatz in Nr. 33 ein Beleg, der Forschungsvorhaben davon ab-
hingig macht, dass sie mit den »besten gegenwiirtig erwiesenen Maf3-
nahmen verglichen werden« oder aber selbst bei der Existenz einer
Standardtherapie Placebos einsetzen diirfen, »wenn die Verwendung
eines Placebos aus zwingenden und wissenschaftlich fundierten me-
thodischen Griinden notwendig ist« und die »Patienten, die eine
weniger wirksame Mafinahme als die nachweislich beste, ein Placebo
oder keine Mafinahme erhalten, keinem zusitzlichen Risiko eines
ernsten oder irreversiblen Schadens ausgesetzt werden, welches sich
daraus ergibt, dass sie nicht die nachweislich beste MafSnahme er-
halten haben«. Die Deutungsoffenheit ist hier auf drei Ebenen ge-
geben:

1. auf der Ebene der Abschitzung der Risiken: Was sind ernste und
irreversible Schaden?

2. auf der Ebene der Methodik: Was sind zwingende und wissen-
schaftlich fundierte methodische Griinde?

3. auf der Ebene der praktischen Realisierung: Wo kann unter der
Bedingung »bester gegenwiirtig erwiesener Mafsnahmen« noch
geforscht werden?

Zu Letztgenanntem ein medizinethisch klassisches Beispiel:? In vielen
Landern der Dritten Welt war die Behandlung schwangerer, HIV-infi-
zierter Frauen mit dem ACTG-076-Regime zur Verhinderung der In-
fektion des Ungeborenen — wie sie in den reichen westlichen Lindern
tiblich ist — nicht finanzierbar und auch logistisch nicht umsetzbar.
Entsprechend wurde in einer Studie eine preiswertere Behandlungs-
mafSnahme erprobt und ihre Wirksamkeit im Vergleich zu einem Pla-
cebo getestet. Das preiswerte Regime erwies sich gegeniiber dem Pla-
cebo, also gegeniiber iiberhaupt keiner Behandlung, als wirksamer.
Doch eigentlich verstof3t dieser Versuch gegen die Forderung der De-
klaration nach besten gegenwiirtig erwiesenen Mafinahmen. Anderer-
seits wire es aber wiinschenswert, zumindest dann, wenn das Geld fiir
die beste Mafinahme fehlt, die zweitbeste durchzufiihren.

Kehren wir aber noch einmal zum Beispiel der Entwicklung der
Pockenschutzimpfung zuriick. Warum wiirde ein Forschungsvor-

3 Vgl. Hope (2004), 104-112.

237

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Medizinische Forschung

haben wie dasjenige Jenners heute mit Sicherheit so nicht durch-
gefiihrt werden diirfen? Dafiir spielt ein anderer Grundsatz eine ent-
scheidende Rolle, der von Jenner damals noch nicht in den Blick ge-
nommen wurde: der Grundsatz der informierten Einwilligung.
Jenner hat bei seinem Forschungsvorhaben zwar im besten arztlichen
Anliegen gehandelt. Er wollte ein Mittel gegen die schreckliche Po-
ckenseuche finden. Er fand es aber nicht fiir nétig, den betroffenen
Jungen oder dessen Erziehungsberechtigte um die Einwilligung zu
fragen. Fiir den Weltirztebund ist diese Einwilligung in Forschungs-
vorhaben konstitutiv und von so grofSer Bedeutung, dass ein Drittel
der Deklaration mit der Frage der Einwilligung direkt oder indirekt
befasst ist. Den Grundgedanken biindelt die Deklaration in dem
Grundsatz Nr. 25:

»Die Teilnahme von einwilligungsfihigen Personen an der medizinischen
Forschung muss freiwillig sein. Auch wenn es angemessen sein kann, An-
gehorige oder fiihrende Personlichkeiten der jeweiligen Gemeinschaft hin-
zuziehen, darf keine einwilligungsfihige Person in ein Forschungsvorhaben
aufgenommen werden, wenn sie nicht aus freien Stiicken einwilligt.«

Dieser Grundsatz wird in den weiteren Bestimmungen der Deklara-
tion ausgefiihrt und genauer bestimmt. Auch wird dabei auf die Frage
eingegangen, wie mit Probanden umzugehen ist, die nicht oder nur
beschrinkt einwilligungsfihig sind. Diese Uberlegungen stellen eine
wesentliche Neuerung insofern dar, als hier die Selbstbestimmung
des Patienten in den Vordergrund riickt, die im klassischen érztlichen,
an Hippokrates ausgerichteten Ethos noch keine entscheidende Rolle
spielte.

6.1.3 Konkretion fiir Forschungsvorhaben

Ein Beispiel, bei dem es nicht ohne Probanden moglich ist, medizi-
nische Forschung voranzubringen, stellt die Entwicklung neuer Impf-
stoffe und Medikamente dar. Gerade die Covid-19-Krise hat dafiir ein
weltweites Bewusstsein geschaffen, weil erstmals praktisch alle gro-
8en Medien der Bevélkerung klar machten, wie aufwendig die Her-
stellung eines nach medizinischen Maf3stiben sicheren Impfstoffs ist.
Oftmals belaufen sich die Kosten zur Entwicklung eines Impfstoffs
oder Medikaments auf einen zehnstelligen Betrag, tiberschreiten also
die Milliardengrenze.

238

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Der Niirnberger Kodex und die Deklaration von Helsinki

Phase | Anzahl Dauer |Ziel Methode
0 10-15 Wochen |Pharmakokinetik (Gesamtheit der Ver- | Tests mit sub-
gesunde stoffwechselung im Kérper), Pharmako- | therapeutischen
Probanden dynamik (Wirkung auf den Kérper) zur |Dosen
Vertriglichkeit und Sicherheit
I 20-80 Wochen— | Pharmakokinetik, Pharmakodynamik Test mit
Probanden |Monate |zur Vertriglichkeit und Sicherheit therapeutischen
(kranke oder gesunde Probanden) Dosen
I 50-200 Monate |Proof of Concept der Therapie (Ila) und | Test mit
ausgewihlte Dose Finding (IIb) mit Hoffnung auf therapeutischen
Patienten positive Wirkungen, Nebenwirkungen | Dosen
111 200-10000 |Monate— | Pivotal Study vor (Illa) und nach (IIb) | Test
ausgewihlte |Jahre Marktzulassung (signifikanter, evidenz- |randomisiert
Patienten basierter Wirkungsnachweis: Patienten | kontrolliert
mit definierten Ein- und Ausschlusskri-
terien)
v Millionen  |Jahre Studien nach Zulassung (Nebenwirkun- | Uberpriifen im
Patienten gen) Sinn der Versor-
gungsforschung

Tabelle 3: Phasen der klinischen Priifung eines Impfstoffs/ Medikaments*

Derartige Forschungsvorhaben sind so angelegt, dass die Risiken fiir
Probanden und Patienten (im Heilversuch) moglichst gering sind.
Auch wenn die Risiken im Normalfall fiir gesunde Probanden mini-
mal sein sollen, weshalb eine Vorklarung im Tierversuch erfolgt, gibt
es immer wieder auch Versuche mit tédlichem Ausgang. Das erklart
auch, warum Impfstoffe nicht iibereilt zur Verfiigung gestellt werden
diirfen, denn dann wiren nicht nur die iiberschaubare Anzahl von
Probanden gefihrdet, sondern grofle Bevolkerungsgruppen, die sich
impfen lassen. Gerade die Covid-19-Pandemie hat gezeigt, wie wich-
tig eine hinreichende Klarung der Gefahren durch einen neuen Impf-
stoff ist.

Was die Probanden angeht, so ist die Frage, welche Risiken diese
eingehen diirfen, bis heute nicht abschlieSend geklart. Ebenso wird
immer wieder thematisiert, wie es sich mit Vergiitungen fiir die Teil-
nahme von Forschungsvorhaben verhilt, die einerseits die Forschung
und damit die Gesundheit aller Menschen potenziell voranbringen,
auf der anderen Seite aber die Gefahr bergen, dass gerade finanziell

* Vgl. Strametz (2019), 61.

239

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Medizinische Forschung

schlecht Gestellte sich aufgrund des finanziellen Drucks einem Risiko
aussetzen.

Um diese Risiken moglichst gering zu halten, miissen alle medi-
zinischen Forschungsvorhaben durch klinische Ethikkommissionen
tiberpriift werden. So sind in Deutschland Arztinnen und Arzte ver-
pflichtet, Forschungsvorhaben, bei denen Menschen oder mensch-
liches Material verwendet wird, einer Ethikkommission vorzulegen,
die nach entsprechendem Landesrecht eingerichtet ist.

Dabei ist allerdings die Verwendung des Begriffs »Ethik« in
»Ethikkommission« in gewisser Weise ein Etikettenschwindel. So
muss in einer klinischen Ethikkommission keine Person Mitglied
sein, die ethische Fachexpertise besitzt. Beispielsweise besteht die kli-
nische Ethikkommission des Universititsklinikums Jena im Jahr 2020
aus neunzehn Arztinnen und Arzten sowie je zwei Personen, die in
der Medizintechnik, den Rechtswissenschaften, den Geistes- und So-
zialwissenschaften und der Pflege ausgewiesen sind. Sinnvollerweise
ist es darum auch nicht eine Aufgabe der Kommission, ethische
Fragestellungen zu bearbeiten oder Empfehlungen fiir ethische Kon-
flikte zu geben. Es handelt sich vielmehr um eine Kommission, die
gemifs Medizinproduktegesetz, Arzneimittelgesetz, aufgrund der Be-
rufsordnung der Arzteschaft und aufgrund hochschulrechtlicher Vor-
gaben zu entscheiden hat, ob ein Forschungsvorhaben zulissig ist.
Zentral geht es um den Schutz der Grundrechte auf Leben, kérper-
liche Unversehrtheit und der Selbstbestimmung einschliellich des
Schutzes der Privatsphire. Die zentrale Frage lautet, ob der erwartete
Nutzen des Vorhabens deutlich hoher einzuschitzen ist als das mog-
liche Risiko fiir die teilnehmenden Probanden, das normalerweise
minimal sein sollte. Auch geht es darum zu iiberpriifen, ob Daten-
schutzbestimmungen beziiglich personenbezogener Daten und Mate-
rialien eingehalten werden oder die verwendeten medizinischen Ge-
rite und Mittel gemifs Medizinprodukte- und Arzneimittelgesetz
zulissig sind. Vereinfacht gesprochen handelt es sich um eine Kom-
mission, die grundlegende Rechte und das Wohlergehen von Proban-
den zu schiitzen hat. Sie kann Forschungsvorhaben billigen, ablehnen
oder Anderungen einfordern. International spricht man deshalb zu
Recht nicht von einer Ethikkommission, sondern nennt das Gremium
ein Institutional Review Board (IRB). Mittlerweile gibt es auch Ethik-
kommissionen fiir andere Wissenschaftszweige. So werden beispiels-
weise psychologische Forschungsvorhaben gepriift, wenn Versuchs-
personen involviert sind.

240

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Der Niirnberger Kodex und die Deklaration von Helsinki

Exkurs: Vielfalt ethischer Kommissionen im Bereich der Medizin

Von derartigen Kommissionen sind weitere Gremien zu unterschei-
den, die in ihrem Namen den Begriff »Ethik« fiihren. So haben kli-
nische Ethik-Komitees die Aufgabe, Konfliktfille zu bearbeiten, die
ethische Fragen aufwerfen, beispielsweise die Frage, ob in einer Zwil-
lingsschwangerschaft ein intrauterinen Fetozid eines der beiden Zwil-
linge durchgefiihrt werden darf, wenn sich dadurch die Wahrschein-
lichkeit erhoht, dass der andere Fotus die Schwangerschaft iibersteht.
Andernfalls diirften wohl beide Féten tot zur Welt kommen. Auch in
diesen Komitees sind die Mitglieder meist keine ausgebildeten Ethi-
ker, aber viele haben Fortbildungen durchlaufen, in denen ihnen Ent-
scheidungsgrundlagen vermittelt werden. So hat beispielsweise die
Akademie fiir Ethik in der Medizin ein Curriculum »Ethikberatung
im Krankenhaus«® veroffentlicht, in dem sie Grundlinien einer ethi-
schen Ausbildung fiir Mitglieder derartiger Komitees ausfiihrt. Diese
sollen befihigt werden,

« »ein ethisches Problem zu erkennen,

o den Prozess der ethischen Entscheidungsfindung zu moderieren
und

« praktische Hilfestellung bei der Lésung eines ethischen Problems
zu leisten. «®

Aber nicht nur klinische Ethikkommissionen befassen sich mit kon-
kreten Forschungsvorhaben und klinische Ethik-Komitees mit »ver-
zwickten« klinischen Fillen, sondern auch iiberregionale Ethikkom-
missionen haben die Aufgabe, konkrete Fille zu bewerten. Auch diese
Kommissionen sind allerdings dabei eigentlich keine Ethik-Kommis-
sionen im Wortsinn, sondern ebenfalls Institutional Review Boards,
nur diesmal sind sie tiberregional eingerichtet worden, damit be-
stimmte gesetzliche Bestimmungen erfiillt werden. So hat beispiels-
weise die Zentrale Ethik-Kommission fiir Stammzellforschung, die
aufgrund des Stammezellgesetzes im Jahr 2002 zum ersten Mal be-
rufen wurde, zu priifen, ob Antrige auf die Einfuhr embryonaler
Stammzellen gesetzeskonform sind, sodass ihnen stattzugeben ist.
Es handelt sich also um eine im eigentlichen Sinn juristische Aufgabe

5 Vgl. Simon et al. (2005).
¢ Ebd., 322.

241

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Medizinische Forschung

nach den Buchstaben des Stammzellgesetzes (StZG), auch wenn die
Kommission offiziell die ethische Vertretbarkeit tiberpriifen soll.
Diese ist jedoch rechtlich determiniert. Die Mitglieder der am Ro-
bert-Koch-Institut angesiedelten Kommission, die von der Bundes-
regierung auf gemeinsamen Vorschlag des Bundesministeriums fiir
Gesundheit und des Bundesministeriums fiir Bildung und Forschung
berufen werden, bestehen aus fiinf Personen der Fachrichtungen Bio-
logie und Medizin sowie vier Personen der Fachrichtungen Ethik und
Theologie. Dazu kommen ebenso viele stellvertretende Mitglieder.
Auch hier haben also die Nichtfachleute fiir Ethik die Mehrheit.
Allerdings geht es darum, naturwissenschaftlich-medizinisch zu
tiberpriifen, ob die vorgeschlagenen Forschungsvorhaben mit em-
bryonalen Stammzellen

1. hochrangig genug fiir den wissenschaftlichen Erkenntnisgewinn
sind (§5 Nr. 1 StZG),

2. die wissenschaftlichen Ziele vorgeklirt wurden (§5 Nr. 2a StZG)
und

3. der angestrebte Erkenntnisgewinn nur mithilfe embryonaler
Stammzellen moglich ist (§5 Nr. 2b StZG).

Sind diese drei Bedingungen erfiillt, ist der Import embryonaler
Stammzellen, die vor einem bestimmten Stichtag gewonnen wurden,
rechtmiflig, was dabei als »ethisch vertretbar« bezeichnet wird.

Analog zur Differenz von klinischen Forschungsvorhaben und
konkreten klinischen Konfliktfillen gibt es auch iiberregionale
Ethik-Kommissionen, die Einzelfille zu iiberpriifen haben. So ent-
scheidet beispielsweise die gemeinsame Ethikkommission fiir Praim-
plantationsdiagnostik bei der Landesirztekammer Baden-Wiirttem-
berg der Linder Baden-Wiirttemberg, Hessen, Rheinland-Pfalz,
Saarland, Sachsen und Thiiringen dariiber, ob Antrige auf Durchfiih-
rung einer Praimplantationsdiagnostik zugelassen werden konnen.
Auch diese Aufgabe ist im Prinzip eine juristische, denn die Zu-
lassung ist gemifd den Vorgaben des Embryonenschutzgesetzes (§3a
ESchG) durch die Kommissionsmitglieder zu erteilen,

1. wenn aufgrund der genetischen Disposition eines oder beider
Elternteile das hohe Risiko einer schwerwiegenden Erbkrankheit
besteht oder

242

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Der Niirnberger Kodex und die Deklaration von Helsinki

2. wenn der Embryo so schwer geschidigt ist, dass eine hohe Wahr-
scheinlichkeit fiir eine Tod- oder Fehlgeburt besteht.

Dariiber hinaus ist der informed consent der Frau und die Durchfiih-
rung der PGD in einem dafiir zugelassenen Zentrum durch einen
hierfiir qualifizierten Arzt notwendige Bedingung. Auch in diesem
Fall geht es nicht eigentlich um fachethische Kompetenz, weswegen
die acht Mitglieder der Kommission (jedes Mitglied hat zwei Stell-
vertreter) zur Hilfte aus medizinischen Fachrichtungen stammen,
die eine Nihe zur Humangenetik aufweisen, zwei Mitglieder kom-
men aus den Fachrichtungen Ethik und Recht, ein Mitglied vertritt
eine Organisation, die Patienteninteressen wahrnimmt, und ein Mit-
glied reprisentiert eine Organisation, die Interessen von Menschen
mit Beeintrdchtigungen unterstiitzt. Berufen werden sie auf Vor-
schlag der einzelnen Lander durch den Vorstand der Landesérztekam-
mer Baden-Wiirttemberg.

Von derartigen Kommissionen ist beispielsweise der Deutsche
Ethikrat zu unterscheiden, dessen Aufgabe darin besteht, den gesell-
schaftlichen Diskurs zu aktuellen ethischen Herausforderungen und
Fragestellungen, insbesondere im Bereich der Lebenswissenschaften/
Medizin, zu unterstiitzen und damit auch fiir den Gesetzgeber wich-
tige Impulse zu geben, wenn dieser beispielsweise zu entscheiden hat,
ob die Impfpflicht bei Masern eingefiihrt werden soll, wie die Trans-
plantationsgesetzgebung verbessert werden kann und in welcher
Weise der assistierte Suizid geregelt werden kénnte. Die bis zu
26 Mitglieder (2020 bei der Neubestellung waren es 24) werden je
zur Hilfte von der Bundesregierung und vom Bundestag vorgeschla-
gen und durch den Bundestagsprisidenten berufen. Auch dieses
Fachgremium, das um Antworten auf dringende ethische Fragestel-
lungen ringt, ist aus den Bereichen der Medizin, Naturwissenschaf-
ten, den Rechtswissenschaften, der Philosophie und Theologie be-
setzt. Die Stellungnahmen dieses Gremiums zeichnen sich
normalerweise durch eine hohe Fachkompetenz aus, sodass sie fiir
die medizinethische Arbeit wertvolle Anregungen bieten. Auch ein-
zelne Bundeslinder hatten iiber Jahre Ethikkommissionen in Ana-
logie zum Deutschen Ethikrat eingerichtet, so beispielsweise Bayern
von 2001-2018 die Bayerische Bioethik-Kommission, die u.a. Stel-
lungnahmen zur Praimplantationsdiagnostik, zur Sterbehilfe und
zur zukiinftigen Finanzierung eines solidarischen Gesundheitssys-
tems publizierte.

243

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Medizinische Forschung

Daneben gibt es eine Vielzahl von Ethikkommissionen genannte
Kommissionen, beispielsweise die Zentrale Ethikkommission bei der
Bundesirztekammer, Ethikkommissionen bei Landesidrztekammern,
Ethikkommissionen zur Lebendspende usw., in denen ebenfalls Fach-
ethiker in der Minderheit sind, weswegen auch hier die Bezeichnung
»Ethik« nicht im Sinn einer akademischen Ethikdisziplin missver-
standen werden sollte.

Dariiber hinaus sind fiir die medizinische Forschung Tierschutz-
ausschiisse von Bedeutung, da gerade im Bereich der medizinischen
Forschung Tierversuche eine wichtige Rolle spielen. Hierzu haben
Beauchamp/DeGrazia’ sechs Prinzipien aufgestellt, die erfiillt sein
miissen, damit Tierexperimente gerechtfertigt werden konnen. Dabei
unterscheiden sie drei Prinzipien, die aus anthropologischer Sicht der-
artige Forschung rechtfertigen (Prinzipien 1-3), und drei Prinzipien,
die direkt das Tierwohl (Prinzipien 4—6) betreffen:

das Prinzip der Alternativlosigkeit,

das Prinzip des erwarteten Nettonutzens,

das Prinzip hinreichenden Werts, um Schaden zu rechtfertigen,
das Prinzip der Vermeidung unnétigen tierischen Leids,

das Prinzip der Beriicksichtigung tierischer Grundbediirfnisse
und

6. das Prinzip von Obergrenzen fiir tierisches Leid.

SARLaER R

Grundsitzlich gelten zudem die drei »R«:

1. replace, beispielsweise Tierversuche durch Zellkulturen zu er-
setzen,

2. reduce, beispielsweise Tierversuche durch Vorklirungen mit
Bakterienkulturen zu reduzieren,

3. refine, beispielsweise Tierversuche so zu verbessern, dass Tiere
weniger leiden.

In Thiiringen leitet der bzw. die Tierschutzbeauftragte den entspre-
chenden Tierschutzausschuss. Auch hier geht es um die Umsetzung

des entsprechenden Tierschutzgesetzes. Es handelt sich also auch in
diesem Fall in erster Linie um eine juristische Aufgabe. Auch in die-

7 Vgl. Beauchamp/DeGrazia (2019).

244

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Konfliktfille

sem Fall miissen weder Tierschutzbeauftragte noch Tierschutzaus-
schussmitglieder ausgewiesene Fachethiker sein.

Das Bundesministerium fiir Erndhrung und Landwirtschaft hat
seit 1987 eine Tierschutzkommission als Beratungsgremium nach
§16b des Tierschutzgesetzes. Auch hier sind die Mitglieder meist kei-
ne akademisch ausgewiesenen Tierethiker, sondern Vertreter von
Verbinden, die sich fiir den Tierschutz engagieren oder aber auch
Interessen derer vertreten, die mit Tieren arbeiten. So ist beispiels-
weise ein Vertreter des Deutschen Bauernverbands Mitglied in die-
sem Gremium.

6.2 Konfliktfalle

Gerade durch die Covid-19-Krise hat das Thema klinische Forschung
und ihre Sicherheit eine neue Aktualitit erhalten. Nicht wenige
Menschen sind bereit, sich betrichtlichen gesundheitlichen Risiken
auszusetzen, um neue Impfstoffe daraufhin zu iiberpriifen, ob diese
schidliche Nebenwirkungen haben (Phase I Trial).

6.2.1 Der Konfliktfall »Pflicht« auf kérperliche Unversehrtheit

Der Konfliktfall, Bereitschaft zum Risiko versus Nichtschadensprin-
zip im Zusammenhang mit fremdniitziger Forschung, entsteht aus
einer Spannung, die sich aus zwei Werten ergibt: Auf der einen Seite
das Recht auf Selbstbestimmung und der Wunsch der Forschung,
beim Beispiel Covid-19 moglichst rasch einen Impfstoff bereitzustel-
len, und auf der anderen Seite die objektiv-medizinische Verpflich-
tung des Nichtschadensprinzips. Darf ein gefdhrliches Forschungs-
vorhaben zugelassen werden, bei dem der Einwilligende oder dieses
Vorhaben sogar wiinschende Proband hohe Risiken eingeht? Wie
hoch diirfte ein solches Risiko sein? Einig jedenfalls ist man sich welt-
weit, dass niemand selbst bei Einwilligung getdtet werden darf, damit
man an ihm Experimente durchfiihren kann, die méglicherweise
einen sehr hohen Nutzen fiir viele Menschen haben wiirden. Hier
priorisiert die Weltgemeinschaft den Schutz des Lebens und der kor-
perlichen Unversehrtheit gegeniiber dem mit der Menschenwiirde
verbundenen Recht auf Selbstbestimmung iiber den eigenen Tod.
Dies ist insofern problematisch, als aus einem Abwehrrecht auf Leben

245

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Medizinische Forschung

und kérperliche Unversehrtheit eine Pflicht zum Lebenserhalt bzw.
zum Erhalt korperlicher Unversehrtheit wird. Dies entspricht zwar
einer christlichen und kantischen Interpretation der Menschenwiirde,
da hier diese auch mit Pflichten gegen sich selbst verbunden ist, nicht
jedoch der Zielsetzung der Menschenrechtserklarung, die mit Rech-
ten verkniipft ist, oder dem deutschen Recht. Das StGB sieht es
durchaus vor, dass in Eingriffe gegen die korperliche Unversehrtheit
eingewilligt werden kann (vgl. §228 StGB) und schlieSt nur be-
stimmte Eingriffe als »sittenwidrig« aus. Eine rechtliche Pflicht zur
korperlichen Unversehrtheit lisst sich dem folgend grundsitzlich
nicht herleiten.

Andererseits schiitzt dieses weltweite Verbot einer Forschung
mit Todesfolgen fiir Einwilligungsbereite davor, dass in totalitiren
oder autoritiren Staaten Menschen sich dazu gedringt fithlen konn-
ten, sich als Probanden fiir derartige Versuche zur Verfiigung zu stel-
len, beispielsweise um ihre Familien vor politischer Verfolgung zu
bewahren.

6.2.2 Fremdniitzige Forschung an nicht-einwilligungsfihigen
Probanden

Der Grundsatz der Einwilligung wird durch die Deklaration von Hel-
sinki dahingehend relativiert, dass auch eine fremdniitzige Forschung
an vulnerablen nicht-einwilligungsfahigen Probanden in bestimmten
Fillen zuldssig ist, wenn das Risiko minimal ist und eine gewisse
Wahrscheinlichkeit besteht, dass diese Forschung zumindest Mitglie-
dern der betroffenen Gruppe zugutekommt. Gerade in Deutschland
ist dies sehr umstritten. Erstmals trat diese Problematik im Zusam-
menhang mit der Debatte um das Menschenrechtsiibereinkommen
zur Biomedizin des Europarats in den Neunzigerjahren ins allgemei-
ne Bewusstsein: die Frage der fremdniitzigen Forschung an nicht-ein-
willigungsfahigen Personen, die in der Deklaration unter B 27 zuge-
lassen ist, wenn beabsichtigt wird, »mit der Studie die Gesundheit der
Bevdlkerungsgruppe zu verbessern, der die potentielle Versuchsper-
son angehort«. In der Debatte finden sich viele Argumente wieder, die
bereits in der klassisch zu nennenden Diskussion dieses Konfliktfalls
zwischen dem evangelischen Medizinethiker Paul Ramsey und dem

246

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Konfliktfille

Jesuiten Richard McCormick Mitte des letzten Jahrhunderts aus-
getauscht wurden.?

Fiir Ramsey stellt die ausschliellich fremdniitzige Forschung an
Kindern und nicht-einwilligungsfihigen Erwachsenen selbst unter
der Annahme eines minimalen Risikos eine Missachtung ihrer
Wiirde dar, da sie damit zu einem Objekt medizinischer Forschung
gemacht werden. Dieser an Kant angelehnten deontologischen Argu-
mentation widerspricht McCormick: Man kénne bei einem minima-
len Risiko eine hypothetische Zustimmung der nicht-einwilligungs-
fahigen Probanden unterstellen. Es darf namlich davon ausgegangen
werden, dass sie, wiren sie imstande, eine wohl informierende Auf-
klarung zu verstehen, an den Versuchen teilnehmen wiirden, um das
Wohlergehen anderer Menschen zu beférdern. Wihrend also Ram-
sey davon ausgeht, dass jede fremdniitzige Forschung nicht-ein-
willigungsfahige Probanden ausschliefilich als Versuchsobjekte ver-
zweckt, unterstellt McCormick diesen die Bereitschaft zu einer
Solidaritit, sodass sie im eigentlichen Sinn gerade auch moralische
Versuchssubjekte wiren. Sie wiirden also in den Versuch einwilligen,
wenn sie dazu fihig wiren, weil man ihnen Moralitdt im Sinne einer
Bereitschaft zur Solidaritit unterstellen kann.

Fiir McCormicks Argumentation und damit auch fiir die im
Menschenrechtsiibereinkommen zur Biomedizin eingenommene Po-
sition sprechen Erfahrungen aus der Praxis. Dies soll anhand eines
Fallbeispiels aufgezeigt werden: Zu Zwecken der medizinischen
Grundlagenforschung wurde Probanden mit geistiger Behinderung
in einem Forschungsprojekt in den 90er Jahren Blut abgenommen
und dieses naher analysiert. Das urspriingliche Ziel dieser Blutent-
nahmen war rein fremdniitzig. Jedoch fand sich bei der Analyse der
Blutproben bei einigen Probanden ein stark erniedrigter Cholesterin-
spiegel. Es stellt sich heraus, dass diese an einer relativ seltenen an-
geborenen Stoffwechselstorung litten, die als Smith-Lemli-Opitz-
Syndrom (SLO-Syndrom) bezeichnet wird. Ursache dieser Stérung
sind Mutationen im sog. SLO-Gen. Der Nachweis einer gestorten
Cholesterinsynthese bei SLO-Patienten machte erstmals ein gezieltes
Eingreifen in den defekten Stoffwechselweg mithilfe einer Didt mog-
lich. Diese kommt heute von der Krankheit betroffenen Kindern und
Erwachsenen (auch den ehemaligen Probanden) zugute. Nach Beginn
der Behandlung machen viele Kinder deutliche Entwicklungsfort-

§ Vgl. McCormick (1974, 1976) und Ramsey (1976, 1977).

247

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Medizinische Forschung

schritte und nehmen an Gewicht zu. Oft bessern sich auch die Ver-
haltensauffalligkeiten. Allerdings kann die Erkrankung durch die Di-
t nicht geheilt werden. Wire man der Argumentationslogik von
Ramsey gefolgt, gibe es wahrscheinlich bis heute fiir Menschen, die
am SLO-Syndrom leiden, keine therapeutische Hilfe. Insofern ist der
entsprechende Grundsatz der Deklaration sinnvoll und nachvollzieh-
bar. Nach dem hier vertretenen medizinethischen Ansatz lassen sich
damit zusammenfassend folgende grundlegenden Normen und Wer-
te einer medizinischen Forschung aufstellen:

« die Einwilligung der Probanden, den sogenannten informed con-
sent;

o der besondere Schutz vulnerabler Probanden;

« die sorgfiltige Abschitzung der korperlichen und geistigen Risi-
ken und Belastungen fiir den Probanden im Vergleich zum vo-
raussichtlichen Nutzen fiir ihn und Andere, wobei als Mafistab
die Pflicht des Arztes bzw. der Arztin gilt, das Leben, die Gesund-
heit, die Privatsphire und die Wiirde der Versuchsperson zu
schiitzen;

« die Einhaltung der gesetzlichen Vorschriften der jeweiligen Léan-
der als Mindeststandard;

o die Durchfiihrung der Forschung gemif den allgemein an-
erkannten wissenschaftlichen Grundsétzen.

6.2.3 Forschungsdefizite

Gerade vulnerable Gruppen wie Kinder und schwangere Frauen sind
dennoch praktisch weitgehend als Probanden ausgeschlossen. Auch
andere Bevolkerungsgruppen sind in Forschungsvorhaben nicht hin-
reichend reprisentiert. So sind nicht wenige Medikamente nicht oder
nur unzureichend an Frauen getestet, aber dennoch fiir sie zugelas-
sen. Bei Kindern reduziert man die Erwachsenendosis. In einem ers-
ten Schritt wire es ein grofSes Desiderat, zumindest die Phase V so
anzupassen, dass man die verfiigbaren Daten zu diesen Gruppen sam-
melt, die ansonsten bei den jeweiligen Arztinnen und Arzten in den
Akten ungenutzt schlummern.

Auch wird immer noch zu wenig beriicksichtigt, wie viele Medi-
kamente nie zugelassen wurden, weil die Testgruppen zu unter-
schiedlich waren. So wirken bestimmte Medikamente bei Ostasiaten,

248

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Konfliktfille

nicht jedoch bei Kaukasiern. Noch immer sind Forschungsvorhaben
moglicherweise zu breit angelegt.

Auch fiir seltene Erkrankungen gibt es zu wenig Forschungs-
anreize. Diese »Orphan Diseases« finden deshalb nicht die nétige
Aufmerksamkeit. Moglicherweise miisste hier gezielte staatliche For-
derung einspringen, da béorsennotierte Pharmaunternehmen allein
schon aus Geschaftsinteresse die teure Medikamentenentwicklung
nur dann auf sich nehmen konnen, wenn die Wahrscheinlichkeit
hoch genug ist, damit auch Geld (oder zumindest geldwerte Reputa-
tion) zu erhalten.

249

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

7 Herausforderungen im
Zeitalter des Genome Editing

Die Transformation eines bakteriellen Abwehrsystems in ein wirk-
michtiges Werkzeug, um gentechnische Eingriffe zu vollziehen, die
sog. CRISPR/Cas9-Methode?, revolutioniert gerade die Molekular-
genetik. Gentherapien am Menschen werden dadurch realistisch.
Selbst das genetische Enhancement, also die Steigerung menschlicher
Fihigkeiten, seien diese physisch, psychisch oder kognitiv, liegt im
Bereich des Moglichen.?

7.1 Grundlagen

Die Entdeckung der CRISPR/Cas9-Methode 2012 vereinfachte und
verbilligte gentechnische Eingriffe nicht nur bei Pflanzen und Tieren
in einem nicht fiir moglich gehaltenen Ausmafi, sondern ldsst auch
Verinderungen des menschlichen Genoms, das Editieren des mensch-
lichen Genoms, in greifbare Nihe riicken. Dabei versteht man unter
dem Genom die Gene als kodierende DNA, die nicht-kodierende
DNA sowie die mitochondriale DNA. Da die Gene die Informations-
einheiten »fiir die Bau- und Betriebsanleitung der Zellen«? darstellen,
sind sie »von zentraler Bedeutung fiir die Entwicklung, das Wachs-
tum, die Funktion und das Zusammenwirken der verschiedenen Zell-
typen«. Alle menschlichen Gene zusammen umfassen ca. 3 x 10°
Basenpaare. Das komplette Genom wird iiber Ei- und Samenzelle

1 CRISPR ist die Abkiirzung fiir Clustered Regularly Interspaced Palindromic Repe-
ats; Cas fiir CRISPR-associated protein. Meist ist dabei das Cas9 von Bedeutung. Doch
die Entwicklung schreitet rasch voran, sodass sich die Methode bald nicht mehr nur
auf das Cas9-Protein beschriinken diirfte.

? Zu den naturwissenschaftlichen und humangenetischen Grundlagen vgl. Hiibner
(2018) und Miiller/Strack (2018). Zur Einschdtzung des Genome Editing aus juristi-
scher Sicht vgl. Eberbach (2016). Zur ordnungsethischen Dimension vgl. Ranisch et
al. (2020).

3> Miiller/Strack (2018), 12. Dort auch die folgenden Zitate.

250

- am 18.01.2026, 22:34:54.



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Grundlagen

weitergegeben. Freilich spielen auch epigenetische Effekte eine nicht
zu unterschitzende Rolle, was die Unterschiedlichkeit eineiiger Zwil-
linge verstehbar macht. Allerdings zeigen solche Zwillinge auch frap-
pierende Ahnlichkeiten, was die Bedeutung des Genoms unter-
streicht.

Prinzipiell ldsst sich das Verfahren so erkldren: Bakterien erken-
nen Vireninfektionen dadurch, dass sie sich die DNA des entspre-
chenden Virus merken. Sie speichern die Viren-DNA-Abfolge ab.
»Diesen Speicherort mit einem einzigartigen DNA-Muster nennt
man CRISPR.«* Das Cas-Protein dient als Genschere. Es zerschneidet
die Viren-DNA und macht das Virus so replikationsunfihig und da-
mit ungefahrlich. Durch CRISPR/Cas9 ist es moglich, gezielt be-
stimmte Stellen im Genom zu finden, so wie die Suchfunktion eines
Textverarbeitungsprogramms bestimmte Textstellen finden kann,
um dort Genabschnitte zu entfernen oder Gene aus anderen Quellen
einzufiihren, so wie es moglich ist, mit dem Ersetzen-Befehl einzelne
Buchstaben, aber auch Worter oder Textstellen zu loschen, zu er-
setzen oder zu erginzen.

Da die Methode einfach und billig sowie bei allen Lebewesen ein-
setzbar ist, sind den Anwendungsmoglichkeiten von CRISPR/Cas9 in
diesem Feld theoretisch keine Grenzen gesetzt.> In der Medizin kann
die Methode dazu dienen, mithilfe gentechnischer Eingriffe Krank-
heiten zu heilen, oder aber auch, um praventiv das Erbgut so zu
verandern, dass es vor Krankheiten schiitzt. Auch kann die Technik
Verwendung finden, um Normabweichungen wie Kleinwuchs zu
korrigieren oder um gewiinschte Eigenschaften zu erméglichen. Im
letztgenannten Fall handelt es sich um genetisches Enhancement.
Derartige genetische Verdnderungen bezeichnet man auch als
»Resultatsicht«,® weil hier tatsichlich die genetische Verinderung
realisiert wird.

+ Anhiuser (2020), 67.

5 Auf Anwendungen in der Pflanzenziichtung und auch bei Tieren mit Ausnahme der
Xenotransplantation ist hier nicht einzugehen, auch wenn davon auszugehen ist, dass
CRISPR/Cas9 dazu beitragen wird, Pflanzen so gentechnisch zu verdndern, dass diese
pharmakologisch besser nutzbar sein werden.

¢ Schleidgen/Sgodda (2020), 11. Zu Recht kritisieren die Autoren eine prozessuale
Auffassung genetischer Verinderung, weil in diesem Fall eine Entitit als genetisch
verdndert gilt, bei der ein » CRISPR-Cas mediierter Eingriff in einer biologischen En-
titdt vollzogen wird, aus dem aber kein Wechsel gensequentieller Eigenschaften der
Entitat resultiert« (ebd., 11). Dieser Eingriff lasst sich dann auch nicht nachweisen.

251

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Herausforderungen im Zeitalter des Genome Editing

Dariiber hinaus spielt es eine entscheidende Rolle, ob der Eingriff
somatisch vorgenommen wird und damit auf das einzelne Indivi-
duum beschrinkt bleibt, sofern nicht die Spermien bzw. Eizellen mit-
betroffen sind, oder ob der Eingriff auf die Keimbahn zielt, also bei-
spielsweise der friithe Embryo oder Ei- bzw. Samenzellen verandert
werden. Im Fall eines Keimbahneingriffs hat dies moglicherweise
Auswirkungen auf die Folgegenerationen, da dann die genetische
Verdnderung nicht auf das betroffene Individuum beschrankt bleiben
muss, abhingig davon, ob die Verdnderung dominant oder rezessiv
ist, ob sie die Geschlechtschromosomen betrifft oder autosomal ist.

mit therapeutischer
Zielsetzung

zur Priavention

zur Korrektur von
Normabweichungen

zum Zweck des

- Enhancements
Gentechnische

Eingriffe

mit therapeutischer
Zielsetzung

zur Pravention

zur Korrektur von
Normabweichungen

in die
Keimbahn

zum Zweck des
Enhancements

Abbildung 12: Anwendungsmaglichkeiten von CRISPR/Cas9
(eigene Darstellung)

Dabei sind somatische gentechnische Eingriffe zu therapeutischen
Zwecken, die in vitro durchgefiihrt werden, fiir sich allein genommen
ethisch unbedenklich, solange Nichtschadens- und Fiirsorgeprinzip
hinreichend berticksichtigt werden und die Therapie dem Patienten-
willen entspricht. Beispielsweise werden bei der Therapie einer Si-
chelzellenanidmie, einer Bluterkrankung, die schwere Folgen fiir die

252

- am 18.01.2026, 22:34:54.



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die reale Gefahr des Bioterrorismus mittels CRISPR/Cas9

Betroffenen hat, Patienten eigene Blutstammzellen entnommen.
Mithilfe von CRISPR/Cas9 wird das die Krankheit verursachende
Gen in diesen Zellen repariert. Dem Patienten werden die reparierten
Stammzellen injiziert, sodass er idealerweise normale rote Blutzellen
ausbildet.

Wihrend ein solches Verfahren im Prinzip, also wenn es funk-
tioniert, wiinschenswert ist und ein Verfahren mit dhnlicher Zielset-
zung in vivo, wenn das Risiko minimal ist, ebenfalls ethisch unkon-
trovers ist, stellen sich bei den anderen Formen der Intervention, so
bei allen Eingriffen in die Keimbahn und bei allen Eingriffen, die
einem Enhancement dienen, zentrale ethische Fragen. Bevor jedoch
auf diese Fragen einzugehen ist, soll noch ein Problemfeld benannt
werden, das ebenfalls durch die CRISPR/Cas9-Methode eine ganz
neue Dimension erfahren und in Zeiten von Covid-19 eine dringliche
Relevanz bekommen hat. Es handelt sich um die Méglichkeit,
CRISPR/Cas9 zu verwenden, um fiir den Menschen todliche Viren
kiinstlich herzustellen. Dieses Problem des Bioterrorismus zu thema-
tisieren ist deshalb von grofler Bedeutung, weil Gentechnikgegner die
CRISPR/Cas9-Methode als Einfallstor zur Vernichtung der Mensch-
heit interpretieren konnen.

7.2 Die reale Gefahr des Bioterrorismus mittels CRISPR/Cas9

356 v. Chr. ziindete Herostratos den Artemistempel in Ephesos an, um
seinen Namen unsterblich zu machen. Die Covid-19-Pandemie konn-
te der Ausloser fiir Bioterroristen, aber auch eine ebenso geltungs-
stichtige Person wie Herostratos sein, durch die Entwicklung eines
Supervirus in die Geschichte einzugehen.

Diese Pandemie wirkt wie eine Steilvorlage fiir all diejenigen Ter-
roristen, denen es darum geht, Angst und Schrecken in einem Maf zu
verbreiten, das alles bisher Dagewesene bei weitem iibersteigt.
Warum ist diese Gefahr real?

Bereits in den Jahren 2012 und 2013 publizierten drei unabhin-
gige Forschergruppen aus den USA, den Niederlanden und China”
brisante und zugleich bahnbrechende Experimente mit dem Vogel-
grippevirus H5N1. Sie konnten zeigen, dass dieses Virus gezielt fiir

7 Vgl. Herfst, S. et al. (2012), 1534-1541; Imai, M. et al. (2012), 420-428; Zhang, Y. et
al. (2013), 1459-1463.

253

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Herausforderungen im Zeitalter des Genome Editing

Frettchen und Meerschweinchen, also Saugetiere, infektigs gemacht
werden konnte. Hintergrund des Experiments war, dass in seltenen
Fillen dieses Virus auch Menschen infizieren kann. Diese Infektion
verlduft dabei meist tédlich. Die Forscher beabsichtigten im Vorgriff
auf in der Natur mogliche Mutationen des Virus den Worst-Case vor-
wegzunehmen. Sie veranderten deshalb das Virus so, dass es fiir Sdu-
getiere infektios wurde. Damit lieferten sie den Nachweis, wie wichtig
es ist, sich auf derartige Pandemien vorzubereiten. Durch SARS-
CoV-2 ist fiir das Coronavirus weltweite Realitit geworden, was im
Labor fiir das Vogelgrippevirus experimentell angedacht worden war.

Dabei hatten diese Experimente eine Schattenseite.® Sie wurden
als so gefihrlich eingeschitzt, dass die Herausgeber von Science und
Nature sich die Frage stellten, ob es tiberhaupt ethisch vertretbar sei,
derartige Forschungen zu publizieren und damit Terroristen Bau-
pléne fiir eine Terrorwaffe zu liefern. Als jedoch den Herausgebern
klargemacht wurde, dass bereits jeder digitale Einreichungsprozess
unsicher, also moglicherweise die entsprechenden Artikel bereits di-
gital abgegriffen worden waren, gab es keinen Grund mehr, ihn der
Wissenschaftscommunity vorzuenthalten. Kanadische Forscher ha-
ben aufgrund dieser Erfahrungen 2017 damit gezogert, ihr Experi-
ment zur Publikation einzureichen. Sie hatten mithilfe der syntheti-
schen Biologie das Pferdepockenvirus, das in der Natur ausgestorben
ist, nachgebaut. Die dazu nétigen Abschnitte des Virusgenoms hatten
sie bei einer Regensburger Firma bestellt. Die Herstellung eines sol-
chen Virus ist im Prinzip so einfach, dass dafiir die Kenntnisse eines
Masters in Biologie reichen, auch wenn freilich gerade bei Viren be-
stimmte Labormoglichkeiten vorliegen miissen.” Warum ist diese
Herstellung grundsitzlich so leicht moglich?

Unter anderem die Entdeckung der CRISPR/Cas9-Methode 2012
vereinfachte und verbilligte gentechnische Eingriffe in einem nicht
fiir moglich gehaltenen Ausmafl. Die Methode erlaubt es, Genome
aller Lebewesen einschliefllich der Genome von Viren zu verindern
und damit superpotente Viren als biologische Waffen zu schaffen.
Aufgrund dessen und weil die Biobausteine, sogenannte Biobrics,
leicht zugénglich sind, kann praktisch jeder in ihren Besitz kommen.

8 Vgl. im Folgenden die Stellungnahmen des Deutschen Ethikrats (2014) und der
National Academies of Sciences, Engineering and Medicine (2018).
% Vgl. Zylka-Menhornd, V. (2017), A2406-2410.

254

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die reale Gefahr des Bioterrorismus mittels CRISPR/Cas9

Die Methode ist verhiltnismafig leicht zu lernen; wie gesagt, ein
Master in Biowissenschaften diirfte reichen.

Man stelle sich vor, jemand mit hinreichenden biologischen
Kenntnissen hat die Uberzeugung, die Menschheit sei das Krebs-
geschwiir des Planeten und gehore ausgeloscht. Dieser Terrorist
konnte eine Pandemie ungekannten Ausmafes auslgsen. Er hitte
mit der CRISPR/Cas9 Methode und der synthetischen Biologie
Werkzeuge an der Hand, mit denen er noch gefahrlichere Viren als
das SARS-CoV-2 herstellen konnte. Man stelle sich nur vor, das Virus
lieSe sich so transformieren, dass es unser Immunsystem genauso
wie das HI-Virus austricksen konnte. Das Virus wire dann todlich
fir jeden, weil unser Immunsystem diese Lungenkrankheit nicht
wiirde stoppen konnen. Dann wiirden nicht nur einige, sondern alle
Menschen, die an Covid-19 erkranken, sterben. Der Menschheit wiir-
de ihr Ende drohen. Der Terrorist hitte sein Ziel erreicht.

In gewisser Weise ist die derzeitige Pandemie trotz ihrer furcht-
baren Schiden und Belastungen damit auch eine Generalprobe fiir
diesen Katastrophenfall. Allerdings lassen sich sogar zusitzliche
Schreckensszenarien vorstellen, z.B. das Einleiten von derartigen
Viren iiber die Wasserkanalisation.

Das eigentliche Problem fiir den Terroristen bestiinde darin, fiir
sich selbst sichere Herstellungsbedingungen zu garantieren, da an-
sonsten die Gefahr der Selbstansteckung bei der Herstellung sehr
hoch wire. Aber selbst sichere Herstellungsbedingungen wiirden
nicht garantieren, bei Freisetzung des Virus selbst geschiitzt zu
bleiben.

Mehrere Szenarien lassen sich vorstellen, die meist bereits fil-
misch oder im Roman angedacht worden sind. Wenn dem Terroristen
sein eigenes Leben egal ist, besteht die einzige Chance, die Ausbrei-
tung eines Supervirus zu verhindern darin, strengste Hygienemaf3-
nahmen zu ergreifen und einen noch viel extremeren »Lockdown«
durchzusetzen. Viele Staaten, die in der Covid-19-Pandemie mit
hohen Infektions- und Todeszahlen zu kimpfen hatten, waren
schlicht »zu spit dran«. Sie hatten nicht rechtzeitig reagiert. Selbst
im Mai 2020 verfiigten viele Staaten iiber keine hinreichende Anzahl
von Tests. Zudem waren bestimmte angebotene Tests nicht serios.

Es lisst sich aber auch ein Terrorist vorstellen, der einen Virus
schafft, das keine sichtbare rasche Wirkung zeigt, sondern langfristig
zu Schiden fiihrt, sozusagen ein HI-Virus 2.0. Wenn ein solcher Vi-
rus unerkannt in die Welt gesetzt wird und diese durchseucht, besteht

255

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Herausforderungen im Zeitalter des Genome Editing

keine Chance mehr, seine Wirkung zu verhindern. Dan Browns Ro-
man Inferno spricht in gewisser Weise diese Bedrohung an. Der Ter-
rorist setzt ein Virus aus, das ein Drittel aller Menschen unfruchtbar
macht. Sein Ziel: Verhinderung der Uberbevélkerung. Teilt der be-
treffende Terrorist niemandem seinen Plan mit, erreicht er mit hoher
Wahrscheinlichkeit sein Ziel.

Die dritte Variante der Moglichkeiten findet sich im Hollywood-
film Mission Impossible II. In diesem Film geht es einer Pharmafirma
darum, ein Virus und zeitgleich das Gegenmittel herzustellen. Ziel ist
es, das Virus freizusetzen und anschlielend mit dem Gegenmittel ein
gigantisches Geschift zu machen. Allerdings gerit das Virus im Film
in die falschen Hiande, wodurch die Firma erpressbar wir.

Als vierte Variante lie3e sich ein Virus vorstellen, das nur be-
stimmte Bevolkerungsgruppen eliminiert. Yuval Harari hat in Homo
Deus beschrieben, wie das Grippevirus und andere Infektionen, die
nur fiir wenige Europier todlich waren, die einheimischen Bevélke-
rungen Lateinamerikas und Hawaiis dramatisch reduzierten. Rassis-
tische Terroristen konnten mit derartiger Zielsetzung ein fiir be-
stimmte Gruppen todliches Virus schaffen, aber auch politische
Machthaber konnten derartige Biowaffen gegen Minderheiten im ei-
genen Land einsetzen, die genetisch im Unterschied zur herrschenden
Gruppe fiir ein solches Virus »empfinglich« wiren. Auch zwischen
Staaten liefe sich ein solches Virus als Waffe vorstellen, wenn die-
jenigen, die die Waffe einsetzen, sich sicher wiren, das Virus wiirde
nur Menschen befallen, die zum Feind gehéren.

Aus ethischer Sicht ist vor dem Hintergrund dieser vielfdltigen
Bedrohungen aus der jetzigen Pandemie zu lernen, dass alle mog-
lichen SicherheitsmafSnahmen, im Fachbegriff: Biosecurity-Maf3-
nahmen, ergriffen werden sollten, um jede Form des Bioterrorismus
zu vermeiden. Einige wichtige seien hier beispielhaft aufgefiihrt:

1. Sobald ein derartiges Virus entdeckt ist, muss extrem schnell rea-
giert werden. Darum sind bessere Frithwarnsysteme bereit-
zustellen. Sollte es stimmen, dass die ersten Fille von Covid-19
bereits wihrend der Militarweltspiele im Oktober 2019 in Wu-
han auftraten und bereits von hier aus Athleten, ihre Betreuer
und Angehorige das Virus in die Welt getragen haben, wire dies
ein Beispiel dafiir, wie spit iiberhaupt die Entdeckung begann.

2. Die bereits bestehenden Regeln zum Dual Use Research of Con-
cern, also dass zivile Forschungsvorhaben wie die eingangs zitier-

256

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ethische Konfliktfelder bei gentechnischen Eingriffen

ten Virusforschungen auch von Dritten fiir Zwecke missbraucht
werden konnen, die Rechtsgiiter wie Gesundheit und Leben ver-
letzen, sind konsequent durchzusetzen. Insbesondere sind ris-
kante Vorhaben so zu dokumentieren, dass das Gefihrdungs-
potential richtig eingeschitzt und verhindert werden kann, dass
sich die »Falschen« dieser Forschung bedienen.

3. Ein begleitender, langfristiger, transdisziplinirer Diskurs zwi-
schen Institutionen fiir Risikokommunikation, Ethikkommissio-
nen, Stakeholdern, Industrie, Medien und Politik ist zu institu-
tionalisieren.

4. Vorhaltungsbestimmungen fiir medizinische Giiter wie Schutz-
masken, Schutzkleidung, Antibiotika usw. sowie eine Dezentrali-
sierung der Produktion wichtiger Arzneimittel ist notig, um Ab-
hingigkeiten bei lebenswichtigen Giitern zu verringern, und
dariiber hinaus, um im Ernstfall einen globalen Uberbietungs-
wettbewerb zu vermeiden.

Der Schutz vor Bioterrorismus ist von grofler Bedeutung. Wahrend
die Mafinahmen zum sicheren Umgang mit hochriskanten Techno-
logien in Laboren, die Biosafety, gut geregelt ist, fehlt fiir die Bio-
security immer noch eine politische Rahmenordnung, die einerseits
die Gefahren eines Bioterrorismus eindimmt und andererseits eine
weltweite Uberwachung vermeidet.

7.3 Ethische Konfliktfelder bei gentechnischen Eingriffen
Wihrend bioterroristische Anschlige mithilfe von CRISPR/Cas9 der-
zeit hypothetischer Natur sind, haben Keimbahnexperimente am
Menschen mithilfe dieser Methode gezeigt, dass andere Herausforde-
rungen fiir die Menschheit bereits Realitit geworden sind.

7.3.1 Keimbahneingriffe zur Verhinderung schwerer Krankheiten
CRISPR/Cas9-Keimbahninterventionen bei Embryonen, selbst zur
Korrektur genetischer Verdnderungen, die zu schweren Erbkrankhei-

ten fithren, lassen sich zum jetzigen Zeitpunkt nicht rechtfertigen.

10 Vgl. Dickmann, P. (2017), A2408.

257

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Herausforderungen im Zeitalter des Genome Editing

Die Debatten um die Experimente von He Jiankui, der freilich keine
Erbkrankheiten ausschalten wollte, haben gezeigt, dass es einen weit-
gehenden Konsens unter den Wissenschaftlern gibt. Derartige Expe-
rimente sind viel zu riskant. Zudem steht in den meisten Fillen eine
deutlich sicherere Methode zur Verfiigung, naimlich die Praimplanta-
tionsdiagnostik (PGD). Allerdings wird hier nicht der Embryo mit der
genetischen Veranlagung fiir die Krankheit implantiert, sondern ein
anderer Embryo, der diese Disposition nicht hat. Wie bei der Behand-
lung ethischer Fragen der PGD bereits klar wurde, kann es zwei gute
Griinde geben, auf die PGD zuriickzugreifen. Erstens ist es anthro-
pologisch sehr sinnvoll, den frithen Embryo nicht als menschliche
Existenz zu verstehen. Zweitens wire in dem Fall einer Disposition
fiir eine schwere Erbkrankheit die Nicht-Implantation selbst dann
gerechtfertigt, wenn der Embryo ein Lebensrecht hitte. Diese Nicht-
Implantation wire nimlich strukturell einem Sterbenlassen ver-
gleichbar, entspriche einem Sterbenlassen nach der Geburt mit Ein-
willigung der Eltern. Der implantierte Embryo wire in keiner Weise
»technisch« verdndert worden. Es hitte einfach bessere Startchancen
als sein nicht identisches Geschwisterkind mit dem Handikap einer
schweren Erkrankung bzw. der Veranlagung fiir eine schwere Er-
krankung.

Was wiire jedoch der Fall, wenn Keimbahninterventionen medizi-
nisch sicher wiren und sogar ein Embryonenverbrauch ausgeschlos-
sen werden konnte? Wer friihe Embryonen bereits fiir menschliche
Existenzen hilt, denen Menschenwiirde zukommt, miisste in der
Theorie™ eine derartige genetische Intervention jeder Form der PGD
vorziehen, wenn hierbei nur der betreffende Embryo verindert wiir-
de. In diesem Fall wire es im Prinzip namlich nicht nétig, einen Em-
bryo zu verwerfen, wenn er genetisch auffillig ist. Vielmehr konnte,
vorausgesetzt dies wire in dem konkreten Fall moglich und sicher zu
bewerkstelligen, beispielsweise die Genmutation eines Embryos kor-
rigiert werden, die ansonsten zu seinem Absterben fithren oder das
Leben des mit dieser Mutation geborenen Menschen sehr einschrin-
ken wiirde.

1 In der Praxis ist freilich davon auszugehen, dass die Genomeditierung nicht hun-
dertprozentig funktioniert, weswegen man die PGD benétigen wiirde, um das Resul-
tat zu iiberpriifen. Es ist also auch in diesem Fall ein Embryonenverbrauch wahr-
scheinlich. Die Experimente des chinesischen Forschers He Jiankui, die Ende 2018
veroffentlicht wurden, haben verdeutlicht, in welch hohem Maf3 zum Zweck einer
keimbahntherapeutischen Anwendung Embryonen verbraucht werden mussten.

258

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ethische Konfliktfelder bei gentechnischen Eingriffen

Allerdings gibt es fiir diese Fille einen weiteren Einwand gegen
die Erlaubnis einer Keimbahntherapie. Danach miisse diese Technik,
die in derartigen Fillen moralisch eigentlich zulissig wire, dennoch
rechtlich verboten werden. Die Begriindung hierfiir ist das Damm-
bruchargument. Vertreter dieser Position wollen durch ein solches
Verbot einen Dammbruch hin zu den Zielen verhindern, bei denen
die Anwendung von CRISPR/Cas9 zu therapeutischen Zwecken das
Einfallstor zum genetischen Enhancement bildet.

Das Dammbruchargument nimmt dabei folgende Form an:

1. Grundsitzlich ist eine Keimbahntherapie zuldssig, wenn sie ein-
gesetzt wird, um bei Embryonen Erbveridnderungen, die sehr
schwerwiegend sind, zu korrigieren.

2. Die Anwendung der Techniken wird sich jedoch nicht auf der-
artige Fille einschrinken lassen.

3. CRISPR/Cas9 wird dann auch fiir weniger schwerwiegende ge-
netische Veranderungen zur Anwendung kommen.

4. Schlief8lich werden die Techniken genutzt werden, sei es, um Em-
bryonen aufzufinden, die besondere Eigenschaften haben, sei es,
um Embryonen so zu verindern, dass sie besondere Eigen-
schaften bekommen.

5. Damit wird einer eugenischen und diskriminierenden Mentalitit
Vorschub geleistet.

6. Esist aber unzulissig, eine derartige Mentalitdt zu befordern.
Konklusion: Also ist der Einsatz dieser Techniken am Menschen
zu verbieten.

Doch ist dieses Dammbruchargument stimmig? Sind also diese euge-
nische Ausweitung und eine diskriminierende Mentalitit zu erwar-
ten? Vor allem aber: Ist der Preis eines solchen Verbots einer Keim-
bahnintervention mit therapeutischer Zielsetzung angemessen? Man
muss namlich Eltern die Méglichkeit von CRISPR/Cas9 verwehren,
die trotz der nach Primisse 1 und Pramisse 2 des Dammbruchargu-
ments aufgrund ihrer genetischen Veranlagung ein moralisches Er-
laubnisrecht auf eine Anwendung von CRISPR/Cas9 hitten. Das
Recht dieser Eltern wird damit zugunsten zweifelhafter Gemein-
wohliiberlegungen preisgegeben. Auch der Deutsche Ethikrat hat
das Dammbruchargument explizit zuriickgewiesen.

259

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Herausforderungen im Zeitalter des Genome Editing

»In allen ihren Varianten zeigt sich jedoch, dass Dammbruchargumente von
starken Unterstellungen leben, die sich in der unterstellten Allgemeinheit
nicht einlgsen lassen. Dammbruchargumente sind somit in Bezug auf die
Intervention in die Keimbahn nicht triftig, um eine moralische Verwerflich-
keit der Keimbahnintervention zu rechtfertigen. Thre argumentative Kraft
hingt wesentlich von der Interpretation des Folgeverhaltnisses der zur De-
batte stehenden Handlungen ab.«2

Eine Ablehnung des Dammbrucharguments bedeutet allerdings
nicht, dass damit auch die Frage, welche Formen von genetischen Ein-
griffen verboten sein sollten, aufzugeben wire. Das berechtigte An-
liegen, das im Dammbruchargument »ungliicklich« zur Sprache
kommt, gilt es zu beriicksichtigen: Wo sollten die Grenzen fiir gen-
technische Eingriffe gezogen werden?

7.3.2 Eingriffe zur Privention von Krankheiten und bei
Normabweichungen

Im November 2018 iiberraschte der chinesische Forscher He Jiankui
die Wissenschaftscommunity kurz vor ihrem zweiten Internationa-
len Treffen zum »Human Genome Editing« in Hong Kong mit der
Nachricht einer erfolgreichen Keimbahnintervention bei Zwillingen.
Er sorgte dabei fiir einen weltweiten Aufschrei in den Medien. Mitt-
lerweile wurde He Jiankui offiziell wegen Missachtung der in China
geltenden Forschungsregeln zu einer mehrjihrigen Haftstrafe ver-
urteilt.

Welchen gentechnischen Eingriff hatte He Jiankui vorgenom-
men? Er hatte zweieiige Zwillinge im friihen Embryonalstadium mit-
hilfe von CRISPR/Cas9 gentechnisch so verindert, dass sie sich nicht
mit dem HI-Virus anstecken konnten. Da ihr leiblicher Vater HIV-
positiv war, gab es fiir seine Kinder ein gewisses Risiko fiir eine An-
steckung. Die Eltern hatten dem Experiment zugestimmt. Warum
also dieser Aufschrei? Die Scientific Community kritisierte zu Recht
das nicht kalkulierbare Risiko fiir die betroffenen Midchen. Zum
Zeitpunkt des Experiments war die Methode nicht ausgereift genug,
um nicht erwiinschte Folgen auszuschliefen. So schneidet die Gen-
schere nicht immer nur an den gewiinschten Stellen, sondern auch an
anderen Stellen, mit nicht vorhersehbaren Folgen. Zudem kann die

12 Deutscher Ethikrat (2019a), 143f.

260

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ethische Konfliktfelder bei gentechnischen Eingriffen

Anderung eines Genabschnitts im gesamten Genom Folgen haben,
die nicht erwartet, nicht beabsichtigt und nicht erwiinscht sind. So
geht die vorgenommene A32-Mutation des CCR5-Gens beispiels-
weise mit einer zusitzlichen Anfilligkeit fiir Influenza-Viren ein-
her.® Auch sind weitere Off-Target-Effekte dieser Mutation zu er-
warten. Dazu kommt: Aus der publizierten Dokumentation der
Experimente geht zudem hervor, dass nicht wirklich sicher ist, ob die
Experimente das gewtiinschte Ergebnis gebracht haben. Zumindest
fiir einen Zwilling ist dies fast ausgeschlossen.

Wie bereits die PGD vor der Implantation der Embryonen zeigte,
traten unterschiedliche Gen-Editierungen ein, die bei beiden Mad-
chen noch dazu heterozygot vorlagen. Bei einem der zwei Madchen
wurden beide Allele editiert. Auf einem Allel ergab sich die Ein-
fiigung eines Nukleotids, auf dem anderen Allel die Deletion von vier
Nukleotiden.' Beide Editierungen diirften zu einer Verschiebung des
Leserasters und zur Ausbildung eines dysfunktionalen Proteins fiih-
ren. Bei dem anderen Madchen wurde nur ein Allel editiert. Bei die-
sem Allel ergab sich eine Deletion von 15 Nukleotiden,'> womit nur
fiinf aufeinanderfolgende Aminosduren im CCR5-Protein nicht ex-
primiert wiirden. Zudem sind Lulu und Nana vermutlich genetische
Mosaike mit Blick auf das CCR5-Gen. Bei einem der beiden Embryo-
nen lag auflerdem eine Off-Target-Verinderung vor, die in eine inter-
gene Region fiel. Sie wurde von He und Kollegen nicht als schadlich
erachtet, was aber erst die weitere Entwicklung der Zwillinge zeigen
wird.

Da He Jiankui die Ethikkommission getiuscht und sich weiterer
Vergehen gegen die gute wissenschaftliche Praxis schuldig gemacht
hatte, ist sein Forschungsvorhaben nach praktisch allen medizin-
ethischen Ansitzen nicht vertretbar. Dies gilt gerade auch medizi-
nisch-technisch vor dem Hintergrund tdglich neuer Erkenntnisse
dariiber, wie sehr sich die Gene im Genom gegenseitig beeinflussen,
sodass deutsche Fachakademien und die Deutsche Forschungs-
gemeinschaft sogar von einem »Konzert der Gene«'¢ sprechen, lassen

13 Vgl. Falcon et al. (2015). In der Fachwissenschaft wird dafiir der Begriff der antago-
nistischen Pleiotropie (griechisch: pleion = mehr, tropé = Wendung) eines Gens ge-
braucht. Der Begriff stammt urspriinglich aus der Pharmakologie und bezeichnet dort
die Mehrfachwirkung von Medikamenten.

14 Vgl. Ryder (2018), 355-357.

15 Vgl. ebd.

16 Nationale Akademie der Wissenschaften Leopoldina et al. (2015), 11.

261

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Herausforderungen im Zeitalter des Genome Editing

erkennen, wie voreilig und damit wie unverantwortbar seine Experi-
mente waren.

Dariiber hinaus ist der Zweck der Experimente umstritten. Be-
reits die Primisse, eine derartige Prdvention sei ein hochrangiges
Ziel, kann in Frage gestellt werden. Wenn némlich das Risiko, sich
mit HIV zu infizieren, selbst in der betreffenden Familienkonstellati-
on sehr gering ist und selbst im schlechtesten Fall einer Ansteckung
ein gutes Behandlungsregime maglich ist, kann ein derartig aufwen-
diges Verfahren nicht gerechtfertigt werden. Zudem ldsst sich der
Zweck des Experiments, anders als von He Jiankui behauptet, dahin-
gehend kritisieren, dass die Bedeutung eines (partiellen) CCR5-
Knockouts noch nicht genug verstanden sei, um ein solches Experi-
ment zu verantworten.'” Auch ist das Verfahren so wenig erprobt,
dass eine klinische Keimbahnintervention zu diesem Zeitpunkt nach
dem Konsens der wichtigsten Wissenschaftsgesellschaften nicht
durchgefiihrt werden sollte.

Zudem gibt es groflen Zweifel am Handlungserfolg des Eingriffs,
da das Ausmaf einer moglichen Resistenz gegeniiber HIV-1 durch die
editierten Allele kaum prognostizierbar ist, wie oben gezeigt wurde.
Dariiber hinaus ist nicht auszuschlieflen, dass das Verfahren als Ne-
benwirkung so das Gedichtnis enhancen konnte, was weitere ethische
Debatten nach sich zieht.'8

Wie aber wiire ein solcher Eingriff zu bewerten, wenn die Metho-
de ausgereift und ein hinreichendes Verstindnis der gegenseitigen
Abhiangigkeit der Gene und ihre Effekte erreicht wire? Sollte dann
die Moglichkeit bestehen, CRISPR/Cas9 zur Priavention gegen be-
stimmte Infektionen einzusetzen? Fiir die somatische Genprivention
sprechen viele gute Griinde. Angenommen, es gibe mithilfe von
CRISPR/Cas9 eine Maoglichkeit, sich genetisch gegen Covid-19 zu
immunisieren, und das Risiko eines solchen somatischen Eingriffs
wiire gering, so liefSe sich sogar vorstellen, dass ein derartiger Eingriff
von Staats wegen vorgeschrieben, also diese Form der genetischen
»Impfpflicht« eingefordert wiirde.

Ethisch problematischer ist eine solche »Impfung« bereits im
Keimbahnstadium. Selbst wenn die Methode an sich ungefihrlich
wire, bliebe die Frage, ob diese Genverinderung nicht im Gesamt-

17 Vgl. Tshii (2017), 49.
18 Vgl. Zhou et al. (2016). Auf die Zuldssigkeit des Enhancements als eigene Fra-
gestellung ist im folgenden Abschnitt einzugehen.

262

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ethische Konfliktfelder bei gentechnischen Eingriffen

genom Folgen hat, die sich erst zu einem spiteren Zeitpunkt zeigen
wiirden. Im Unterschied zur somatischen Pravention ist die Keim-
bahnprivention nicht in gleicher Weise reversibel und sie betrifft
auch die Folgegenerationen. Wire sie allerdings risikoarm und rever-
sibel, dann gébe es keinen Grund, derartige Eingriffe zu verbieten.'

Bei Normabweichungen wie Kleinwuchs verschirft sich die Pro-
blematik dadurch, dass sich die Frage stellen lasst, wer die Normen
vorgibt. Menschen in Siidindien sind im Durchschnitt deutlich klei-
ner als der durchschnittliche Deutsche. Wenn ein deutsches Kind
kleinwiichsig ist, kann es mithilfe der Krankenkasse eine Hormon-
therapie finanziert bekommen, um so dem Wachstum nachzuhelfen.
Kleinwiichsigkeit wird hier als Krankheit verstanden, selbst wenn die
betreffende Person ohne diese Therapie 1,50 m an GrofSe erreicht hit-
te, was in manchen Teilen der Erde ganz normal ist. Ab wann ist
Kleinwiichsigkeit als eine Krankheit oder Behinderung zu behandeln?
Ab wann gilt ein kleinwiichsiger Mensch also als nicht mehr ganz
gesund? Wieder wird hier das Dammerlicht der Begrifflichkeit deut-
lich, das unser Verstindnis von Gesundheit in manchen Fillen be-
leuchtet. Padiatrisch gibt es zwar Tabellen mit Perzentilen im Lin-
genwachstum. Hier wird eine Abweichung tiber oder unterhalb der
Perzentilenkurven als Gesundheitsstorung definiert, doch dies sind
eben Setzungen. Abzugrenzen ist dies von der Erkrankung der Klein-
wiichsigkeit, die auch mit Knochendeformititen einhergeht.

Es bleibt also die Frage: Wer darf hier die Norm bestimmen? Die-
se Problematik leitet bereits zum viel diskutierten Konfliktfall iiber,
namlich ob genetisches Enhancement zuldssig sein sollte.

7.3.3 Eingriffe mit dem Ziel des genetischen Enhancements

Unter dem Begriff »genetisches Enhancement« ist jede physiologi-
sche, kognitive und verhaltensmifSige Verbesserung des Menschen
mithilfe gentechnischer Methoden zu verstehen, die eindeutig iiber
therapeutische Mafinahmen einschliefSlich von Eingriffen zur Pra-
vention von Krankheiten oder zum Verhindern von Normabwei-
chungen hinausgeht. Allerdings stellt sich bereits hier ein erstes Pro-
blem, das eng mit der Problematik der Normabweichung verbunden
ist. Das englische Wort »enhancement« ist rein lexikalisch synonym

19 Vgl. Eberbach (2017), 93 ff.

263

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Herausforderungen im Zeitalter des Genome Editing

mit »improvement«, bedeutet also eine wie auch immer geartete Ver-
besserung. Rein praktisch wire eine derartige Verbesserung beispiels-
weise die Steigerung der Gedichtnisleistung. Bereits 1999 ist dies bei
Miusen mittels eines gentechnischen Eingriffs gelungen.?

Das Enhancement lésst sich differenzieren, je nachdem, ob es so-
matisch ist und von der betreffenden Person fiir sich selbst gewiinscht
wird oder ob es ein Enhancement der Keimbahn oder der noch nicht-
einwilligungsfahigen Kinder ist, sodass diese nach elterlichen Pldnen
oder gar gesellschaftlichen Vorstellungen »umgemodelt« werden. Ein
Entscheidungsbaum, allein in Bezug auf diese verschiedenen Weisen
der Einwilligung, miisste also die folgenden grundlegenden Differen-
zierungen berticksichtigen.

Genetischer
Eingriff

|
durch Gruppe,

durch Entscheidung durch durch
des einzelnen elterliche z.B. religiose staatliche
Betroffenen Entscheidung Gemeinschaft Entscheidung
ﬁ.lr smh und ub?r fiir das fiir das
H die Keimbahn fiir Individ Individ
die Nachkommen ndividuum ndividuum
| | somatlschfpu}rlfur auch fiir seine auch fiir die
e speziiisches Nachkommen Nachkommen
Kind
T o)
tiber die Keimbahn
— fiir das Kind und
seine Nachkommen

Abbildung 13: Genetisches Enhancement und Freiwilligkeit

In ersten Fall handelt es sich um Entscheidungen, die nur das Indivi-
duum betreffen. Im zweiten Fall betreffen die Entscheidungen entwe-
der bei einem Keimbahneingriff nicht nur das Individuum selbst,
sondern auch seine Nachkommen. Entscheiden die Eltern fiir ihr
Kind, so handelt es sich bei einem somatischen Geneingriff nur um

% Tang et al. (1999).

264

- am 18.01.2026, 22:34:54.



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ethische Konfliktfelder bei gentechnischen Eingriffen

ein Enhancement des spezifischen Kindes, bei einem Keimbahnein-
griff sind dagegen auch die Nachkommen betroffen. Entscheiden
Gruppen, beispielsweise Familienverbinde oder religiose Gemein-
schaften, fiir ihre Mitglieder, so wird die Freiheit weiter einge-
schrinkt. Es liefe sich aber im Sinn von Platons Eugenikprogramm
oder in Analogie zur staatlichen chinesischen Reproduktionspolitik
auch vorstellen, dass ein Staat bestimmte Vorgaben macht, um seine
Bevolkerung zu enhancen.

Wenn das mit der Menschenwiirde verbundene Selbstbestim-
mungsrecht des Einzelnen ernst genommen wird, so ist es unzulissig,
wenn ein Staat oder eine Gruppe Mitgliedern der Gruppe oder Staats-
angehorigen vorschreiben diirfte, ihr Erbgut im Sinne der von der
Gruppe oder vom Staat gewiinschten Weise zu verbessern.

Dagegen scheint es auf den ersten Blick keine Griinde zu geben,
warum ein somatisches genetisches Enhancement verboten werden
sollte. Wer das Risiko einer solchen Behandlung eingehen mochte,
sollte selbst abschitzen diirfen, ob ihm die genetische Verinderung
ein derartiges Risiko wert ist. Allerdings kennen wir aus anderen Be-
reichen auch Freiheitsbeschrinkungen: So sind bestimmte Drogen
wegen ihrer Risiken verboten. Auch das Autofahren ohne Anlegen
des Sicherheitsgurts wird bestraft.

seine physischen Fahigkeiten
zu verbessern

Entscheidung seine kognitiven Fahigkeiten
des Einzelnen, zu verbessern

sein Verhalten
zu verbessern

dessen physische Fahigkeiten
zu verbessern

Entscheidung der dessen kognitive Fihigkeiten
Eltern fiir ihr Kind, zu verbessern

dessen Verhalten
zu verbessern

Abbildung 14: Vergleich mit Bildung

265

- am 18.01.2026, 22:34:54.



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Herausforderungen im Zeitalter des Genome Editing

Angenommen jedoch, das Risiko wire akzeptabel, so konnte als Ver-
botsgrund angefiihrt werden: Das Enhancement verandert die Wett-
bewerbssituation und fithrt dazu, dass diejenigen, die sich enhancen,
gegeniiber den Ubrigen im Vorteil sein konnten. Im Sport ist aus
diesem Grund Doping verboten. Allerdings gibt es auch eine andere
mogliche Sichtweise, wenn man genetisches Enhancement mit Bil-
dungsmaoglichkeiten vergleicht.

Man konnte fragen, ob Gerechtigkeitsiiberlegungen wirklich da-
zu fithren diirfen, dass wir Menschen ein somatisches Enhancement
verbieten, aber andererseits zulassen, dass sie sich fiir teures Geld
beispielsweise ein MBA-Studium kaufen konnen. Allerdings liefle
sich hier im Unterschied zum Studium anfiihren, dass ein derartiger
Eingriff nochmals eine neue Eingriffstiefe einnimmt und aufgrund
der Wettbewerbssituation moglicherweise dazu fiihrt, dass Menschen
sich zu derartigen Eingriffen gezwungen fiihlen, weil die Angst vor-
handen ist, sonst nicht die gleichen Chancen zu haben. Hier scheinen
Ahnlichkeiten zur Debatte um das Dopen im Sport nicht von der
Hand zu weisen zu sein. Analog liefle sich auch vorstellen, dass nur
bestimmte Formen somatischen Enhancements erlaubt sein diirften.
Andererseits gibt es ein weiteres Beispiel, das noch besser mit einer
somatischen Genbehandlung vergleichbar zu sein scheint, namlich
Schénheitsoperationen. Diese lielen sich dann auch mit Gerechtig-
keitsiiberlegungen einerseits und Gefdhrdungsgriinden fiir andere
»Stakeholder< andererseits verbinden, wenn man das somatische Gen-
enhancement verbieten wollte. Eine Schauspielerin kénnte mit guten
Griinden sagen, dass die Schonheitsoperation ihrer Konkurrentin
einen Wettbewerbsvorteil um eine Rolle ergeben wiirde, es sei denn,
sie unterziehe sich auch einer solchen Operation.

Letztlich ist es eine anthropologische Frage, wie wir uns als Men-
schen verstehen, und damit verbunden, ob und wenn ja, in welchem
Umfang wir derartige somatische Genbehandlungen ohne therapeu-
tischen Nutzen zulassen wollen. Ein »leveling down, also eine Ge-
rechtigkeitsvorstellung, dass man nur dann etwas bekommen darf,
wenn es alle bekommen konnen, verletzt das grundlegende, mit der
Menschenwiirde verbundene Selbstbestimmungsrecht, sich entfalten
zu diirfen.

Diese Problematik stellt sich noch radikaler, wenn es nicht nur
darum geht, ein Individuum genetisch zu verindern, sondern in die
Keimbahn einzugreifen, sodass der Eingriff auch auf die Folgegenera-
tionen vererbt werden kann.

266

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ethische Konfliktfelder bei gentechnischen Eingriffen

Das theologische Argument, wonach es menschlicher Hochmut,
menschliche Hybris wire, derartiges zu tun, weil man dann Gott spie-
len wiirde, setzt voraus, bereits zu wissen, wann wir Gottes Rolle
einnehmen. Zudem unterstellt es ein Wissen, was im Rahmen der
gottlichen Schopfung zuldssig und was unzulissig ist. Darum ist die-
ses Argument wenig iiberzeugend.

Was die Risikofolgenabschidtzung im Blick auf die Sicherheit des
Verfahrens angeht, so war darauf bereits in der Behandlung des Falles
von He Jiankui eingegangen worden. Wenn man davon ausginge, der
Eingriff wire hinreichend risikoarm, so lassen sich zwei zentrale Fra-
gen der Debatte in folgender Weise zusammenfassen:

1. Wird der Mensch durch derartige Verfahren nicht zu einem tech-
nisch konstruierten Objekt, also zu einer Art Produktionsgut,
iiber das verfiigt wurde und dem so seine natiirliche Selbst-
bestimmung genommen wurde?

2. Wird durch genetisches Enhancement die menschliche Klassen-
gesellschaft nicht noch einmal radikal vertieft, da jetzt nicht mehr
nur Begabungen, Berufe, Herkunft unseren Platz in der Gesell-
schaft wesentlich bestimmen, sondern méglicherweise bestimm-
te neue genetisch eingebrachte Eigenschaften zu einem Unter-
schied fiihren: hier die nicht verinderten, dort die genetisch
enhancten und damit besseren Menschen?

Im ersten Fall hidngt die Antwort entscheidend davon ab, wie man
folgende Frage beantwortet: Ist es moralisch verfehlt, den Menschen
genetisch zu veridndern, unabhingig davon, ob dies seine Freiheits-
spielrdiume erweitert oder nicht? Anders formuliert: Gibt es eine
Grenze im Blick auf menschliches Reproduktionsverhalten, deren
Uberschreiten intrinsisch schlecht ist, selbst wenn die Folgen gut
wiren? Habermas hat die Problematik in folgender Weise auf den
Punkt gebracht:

»Je riicksichtsloser nun die Intervention durch die Zusammensetzung des
menschlichen Genoms hindurchgreift, umso mehr gleicht sich der klinische
Stil des Umgangs an den biotechnischen Stil des Eingriffs an und verwirrt
die intuitive Unterscheidung zwischen Gewachsenem und Gemachtem,
Subjektivem und Objektivem — bis hinein in den Selbstbezug der Person
zu ihrer leiblichen Existenz. [...] Mit den humangenetischen Eingriffen
schldgt Naturbeherrschung in einen Akt der Selbstbemichtigung um, der
unser gattungsethisches Selbstverstdndnis verandert — und notwendige Be-

267

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Herausforderungen im Zeitalter des Genome Editing

dingungen fiir autonome Lebensfiihrung und ein universalistisches Ver-
stindnis von Moral beriihren kénnte.«*

Dies gilt insbesondere dann, wenn durch die Anderung der Keimbahn
die Kinder sozusagen von den Eltern programmiert werden.

»Die Eltern haben ohne Konsensunterstellung allein nach eigenen Prife-
renzen entschieden, als verfiigten sie tiber eine Sache. Da sich aber die Sache
zur Person entwickelt, nimmt der egozentrische Eingriff den Sinn einer
kommunikativen Handlung an, die fiir den Heranwachsenden existentielle
Folgen haben konnte.«?

Wenn dieses Enhancement eine wirkliche Verbesserung darstellt,
dann erscheint die Kritik verfehlt zu sein, hier werde ein Mensch in
seiner Autonomie eingeschrankt oder gar versklavt, wie es Habermas
nahelegt, denn wirkliche Verbesserungen erweitern den Freiheits-
und Handlungsspielraum von Menschen. Gerade eine derartige Er-
weiterung entspricht aber den Menschenrechten, die wesentlich Frei-
heitsrechte sind.

Natiirlich ist immer vorstellbar, dass ein Mensch sich iiber erwei-
terte Handlungsmoglichkeiten beschwert, und natiirlich weif3 nie-
mand, ob das Leben fiir einen Menschen ohne diese »objektive« Ver-
besserung in der konkreten Situation nicht hitte »subjektiv« besser
verlaufen kénnen. Doch dies ist ein sogenanntes Totschlagsargument,
da dann kein Mensch mehr geboren werden diirfte. Es gibt namlich
immer Menschen, die mit den ihnen durch das Leben gegebenen Frei-
heitsspielraumen nicht fertig werden und sich wiinschen, lieber nie
geboren worden zu sein.

Die zweite Frage beriihrt die Dimension des Vorsichtsarguments,
niamlich einer Folgeneinschitzung einer prospektiv neuen techno-
logischen Moglichkeit, die iiber eine Risikofolgenabschitzung des
Verfahrens und seiner Sicherheit fiir die Anwender hinausgeht. In
diesem Fall entscheidet sich sehr viel daran, ob man der Uberzeugung
ist, ob ein mogliches Zukunftsszenario, das der israelische Historiker
Yuval Noah Harari in Homo Deus? thematisiert hat, Wirklichkeit
werden darf, namlich die Schaffung einer transhumanen Rasse. Diese
wiirde mit uns heutigen Menschen vielleicht weniger gemeinsam
haben, als wir mit Bonobos oder Gorillas.

21 Habermas (2002), 85.
22 Ebd., 90.
» Harari (2018).

268

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ethische Konfliktfelder bei gentechnischen Eingriffen

Die entscheidende Frage lautet darum: Wollen und sollen wir uns
als Weltgemeinschaft auf diesen Weg machen? Wer utilitaristisch ar-
gumentiert und in einer Nutzenrechnung davon ausgeht, dass En-
hancement und das Schaffen transhumaner Personen insgesamt die
Gliickssumme der groitmoglichen Zahl steigern, muss konsequen-
terweise einen solchen Schritt einfordern. Aber auch wer von einer
Ethik des guten Lebens ausgeht, konnte zu einem &hnlichen Ergebnis
kommen, sofern er das Enhancement umfassend denkt, also davon
ausgeht, dass die enhancten Personen, diese transhumanen Wesen,
gegeniiber uns Heutigen nicht physisch, sondern auch psychisch
und im Blick auf die Intelligenz besser sein werden. Wer so argumen-
tiert, konnte sich beispielsweise auf Platon als einen Vertreter der
griechischen Philosophie, die das gute Leben zum Ziel hat, berufen.
Platon selbst hat nimlich bereits im 4. Jahrhundert v.C. ein Staats-
programm zu Verbesserung des Menschen, also ein klassisches Euge-
nikprogramm in seinem Hauptwerk Politeia entwickelt, in dem er die
Ziichtung von besonderen Menschen als Ideal formuliert.?

Wer weder im Sinne des Utilitarismus Enhancement fiir ethisch
geboten hilt? noch umgekehrt kategorisch ablehnt, wird Grenzen
bestimmen miissen, welche Eingriffe wiinschenswert, welche zulissig
und welche abzulehnen sind. Drei Fallbetrachtungen konnen dies
exemplarisch verdeutlichen. Fiir die folgenden fiktiven Fallbetrach-
tungen wird dabei zur Vereinfachung der Bewertung unterstellt, dass
die Verfahren eine wirkliche Verbesserung fiir die betroffenen Men-
schen mit sich bringen und zugleich praktisch sicher sein werden.

Zu diesem Zweck mdochte ich drei fiktive Fallbeispiele eines gene-
tischen Enhancements des Menschen, die heute und soweit ich sehe
auch in der ndheren Zukunft keineswegs vorgenommen werden,
ethisch bewerten. Das erste Fallbeispiel betrifft das physiologische,
das zweite das kognitive und das dritte das verhaltensbezogene gene-
tische Enhancement. Dazu kommt ein Fallbeispiel aus dem Bereich
des Sports, das schon viel niher an der Realitit ist.

Angenommen, es wire ohne Nebenwirkungen méoglich, die ge-
netische Konstitution unserer Augen in einer Weise zu verbessern,
dass wir wie Katzen im Dunkeln sehen kénnten und zugleich den
Scharfblick des Adlers hitten. Wir wiirden gleichzeitig jedoch keiner-
lei Einbuflen erleben, was das normale Sehen angeht, so dass wir bei-

2 Vgl. Politeia 458d-460c.
% Vgl. Harris (2007), 191f.

269

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Herausforderungen im Zeitalter des Genome Editing

spielsweises lesen und schreiben konnten wie bisher. Gibt es dann
Griinde gegen eine solche Anderung der menschlichen genetischen
Konstitution?

Beginnen wir mit dem ersten Fall, in dem die Anderung der ge-
netischen Konstitution nur den Einzelnen betrifft, also die Verbes-
serung der Sehkraft durch ein somatisches genetisches Enhancement
erreicht wird. Ein Einwand konnte lauten, dass dies die Unterschei-
dung zwischen »Gewachsenem« und »Gemachtem« aufhebe. Doch
hatte Habermas dies mit der Anfrage nach der Selbstbestimmung ver-
bunden. Die Anderung unserer Sehkraft wiirde aber Freiheits- und
Handlungsspielriume erweitern, nicht einengen. Wie Rastermikro-
skope und Fernrohre unsere Moglichkeiten, etwas zu sehen, verbes-
sern, wie der Einsatz von Spezialbrillen in bestimmten Bereichen,
z.B. um gegen die Sonne und ihre UV-Strahlen zu schiitzen, neue
Spielrdaume schafft, so wiirde eine derartige Verbesserung auch den
Einzelnen besser stellen. Man kénnte nun freilich fragen, ob diese
Verbesserung nicht die Nebenwirkung hat, Dinge zu sehen, die man
eigentlich nicht hat sehen wollen. In einem solchen Fall muss der
Einzelne fiir sich entscheiden, ob eine derartige »objektive« Verbes-
serung fiir ihn »subjektiv« wirklich eine Verbesserung darstellt.
Wenn nicht, sollte er logischerweise auf ein derartiges Enhancement
verzichten.

Wird freilich ganz allgemein damit argumentiert, dies sei un-
natiirlich, so muss gefragt werden, was der Bewertungsmaf3stab dafiir
ist, denn »Natiirlichkeit« ist ein sehr deutungsoffener Begriff. Wie
snatiirlich« ist der Gebrauch einer Sonnenbrille, die zugleich gegen
UV-Strahlen schiitzt? Wie »natiirlich« ist das heutige kulturell
durchformte Leben? Selbst wenn man einen klaren Begriff von Na-
tiirlichkeit hatte, warum sollte diese nicht {iberboten werden diirfen?
GemidB dem vorausgesetzten ethischen Bezugsrahmen jedenfalls
wire eine solche genetische Verbesserung zulissig, da der Mensch
neue Freiheits- und Handlungsspielraume gewinnt und keinen Scha-
den nimmt.

Aber, so konnte man fragen: Wird hier nicht die Gerechtigkeits-
frage beriihrt, da offen ist, ob sich alle Menschen eine solche geneti-
sche Verbesserung werden leisten konnen? Auch ist zu iiberdenken,
ob ein Mensch Schaden nimmt, wenn ein anderer Mensch besser
sicht. Was bedeutet es konkret, wenn ein genetisch verbesserter
Mensch Aufgaben iibernehmen kann, fiir die man zuvor mechanische
Hilfsmittel, z. B. ein Nachtsichtgerit benétigte? Sicherlich hitte er bei

270

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ethische Konfliktfelder bei gentechnischen Eingriffen

einer Bewerbung um einen Nachtwachdienst Vorteile gegeniiber dem
nicht genetisch verinderten Menschen. Eine Losung dieser Proble-
matik — hier freilich nur im Sinne einer ersten Andeutung — kénnte
iiber eine allgemeine solidarisch bezahlte genetische Verbesserungs-
moglichkeit laufen, die dhnlich wie im Bereich des Bildungswesens
allen gleiche Zugangschancen gibt.

Was aber ist mit denjenigen, die eine genetische Verbesserung
ablehnen? Sie haben dazu ein gutes Recht im Sinne ihrer Selbst-
bestimmung, aber sie miissen analog zu denen, die nicht bereit sind,
bestimmte Bildungsmaglichkeiten in Anspruch zu nehmen, auf ent-
sprechende Gestaltungsspielrdume verzichten, die dieses genetische
Enhancement gegeben hitte. Sogar der vielleicht bedeutendste Ge-
rechtigkeitstheoretiker des 20. Jahrhunderts, John Rawls, behauptet:
»[...] es liegt im Interesse jedes Finzelnen, bessere natiirliche Gaben
mitzubekommen. Das hilft ihm bei der Verfolgung seines bevorzug-
ten Lebensplanes. Im Urzustand also mochten die Menschen ihren
Nachkommen die besten Erbeigenschaften mitgeben.«? Freilich
kénnte man einwenden, dass Rawls von besseren natiirlichen Gaben
spricht, also gerade nicht von einem genetischen Enhancement. Doch
liefle sich dieser bereits 1971 formulierte Satz auch in der Weise in-
terpretieren, dass wir, sofern wir imstande sind, unseren Nachkom-
men bessere Eigenschaften mitzugeben, dies auch tun kénnen, denn
es entspricht unserem Wunsch.

Herausfordernder stellt sich dagegen die Frage einer genetischen
Verbesserung der Sehkraft, wenn es um die Maglichkeit der Keim-
bahnbehandlung geht. Doch warum sollte hier nicht die mutmafliche
Einwilligung des Kindes vorausgesetzt werden, da doch diese Ande-
rung neue Chancen der Selbstbestimmung ermdglicht? Es liefe sich
auch denken, dass die Gentechnik in der Weise vorangekommen wa-
re, dass die Kinder spiter die Moglichkeit hitten, die genetische Ver-
besserung riickgingig zu machen, wenn sie dies denn wollten. Aber
angenommen, dies wiire nicht der Fall, so bleibt entscheidend: Wenn
die Verbesserung der Sehkraft als eine nicht schadende Verbesserung
verstanden werden kann, so erweitert dies die Selbstbestimmungs-
moglichkeiten des Menschen. Dies darf als sein Interesse unterstellt
werden und darum wire auch eine Keimbahnbehandlung in einem
solchen Fall unter den gemachten Voraussetzungen wiinschenswert.

Aus dem Wiinschenswerten ergibt sich dabei keine moralische

2 Rawls (2002 [1971]), 129.

271

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Herausforderungen im Zeitalter des Genome Editing

Verpflichtung zu einem derartigen genetischen Enhancement im
Blick auf die Kinder. Zudem kann jemand, der fiir sich das genetische
Enhancement ablehnt, auch annehmen, dass auch seine Nachkom-
men ein derartiges Enhancement ablehnen wiirden. AufSerdem steht
den Nachkommen die Moglichkeit einer somatischen Genbehand-
lung offen.

Was aber konnte ein Grund fiir die Ablehnung eines risikofreien
genetischen Enhancements sein? Eine Uberlegung, die hierzu fithren
kénnte, konnte lauten: Das eigentliche Ziel des Menschen ist keine
physiologische Perfektion, sondern spirituelle Erfiillung, Annahme
des Lebens mit all seinen schonen Seiten, aber auch seinen Widrig-
keiten. Darum darf es gerade vor dem Hintergrund eines mit dem
Prinzip der Menschenwiirde verbundenen Rechts auf Selbstbestim-
mung niemals zur Verpflichtung werden, sich oder die eigenen Kin-
der genetisch verbessern zu miissen.

Neben physiologischen sind auch kognitive Verbesserungen mit-
tels der Gentechnik vorstellbar, beispielsweise zur Verbesserung der
Gedachtnisleistung. Im Unterschied zur Verbesserung der Sehkraft
gibt es in diesem Bereich bereits sehr interessante Tierexperimente,
das Kurzzeitgedichtnis genetisch zu verbessern. Da auch hier unter-
stellt wird, dass diese Verbesserung positive Auswirkungen hat, so
kann auch gegen eine derartige genetische Verbesserung, sei es soma-
tisch oder sei es iber die Keimbahn, kein Argument gefunden werden.
Denn auch hier darf unterstellt werden, dass die Kinder mutmafllich
diese Erweiterung ihrer Geddchtnismoglichkeiten befiirworten wiir-
den. Wer derartige Eingriffe ablehnt, konnte fiir ein derartiges Verbot
in folgender Weise argumentieren. Auch wenn eine Verbesserung des
Kurzzeitgedichtnisses direkt vorteilhaft ist, weil man sich eben vieles
besser merken kann, so dndert es doch zugleich in einem noch um-
fassenderen Maf3 als eine physiologische Veridnderung die Personlich-
keit der betreffenden Person. Dies ist ein so weitreichender Eingriff,
dass Eltern dies nicht fiir ihre Kinder entscheiden sollten. Freilich
ldsst sich auf diesen Einwand erwidern: Aus welchen Griinden sollte
die kognitive Verbesserung der Kurzzeitgedichtnisleistung negative
Folgen fiir den Betroffenen haben? Ist es nicht viel eher zu vermuten,
dass der betreffende Mensch auch mit seiner Personlichkeit davon
profitiert? Reicht bereits der Gedanke einer mdglichen Personlich-
keitsainderung aus, um einen solchen Keimbahneingriff, der, wie
mehrfach gesagt, derzeit kontrafaktisch als sicher angenommen wird,
zu verbieten? Unter der Annahme, dass das genetische Enhancement

272

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ethische Konfliktfelder bei gentechnischen Eingriffen

des Kurzzeitgeddchtnisses eine Verbesserung darstellt, die dem Ein-
zelnen groflere Freiheits- und Handlungsspielrdume eroffnet, kann
die Integrative Medizinethik ein Verbot nicht rechtfertigen. Aller-
dings konnte es sein, dass dann auch gréflere Anforderungen an einen
solchen enhancten Menschen gestellt werden. Die hoheren Erwar-
tungen konnten dann die Verbesserung nicht nur egalisieren, son-
dern sogar zu einer zusitzlichen Belastung werden. Mit diesem
Gegenargument liefSe sich freilich auch das Medizinstudium hinter-
fragen, da es ebenfalls dazu fiihren kann, dass an die angehenden
Arztinnen und Arzte héhere Erwartungen gestellt werden, als wenn
sie sich fiir den Beruf des Facility-Managers entschieden hatten.

Viel schwieriger zu bewerten sind mittels Gentechnik erméglich-
te Verhaltensianderungen. Denn es stellt sich grundsitzlich die Frage,
ob bei Verhaltensianderungen, die nicht therapeutisch zu verstehen
sind, tatsichlich Verbesserungen moglich sind. So hat bereits Ende
des letzten Jahrhunderts eine Arbeitsgruppe unter Federfithrung des
damaligen Prisidenten der Deutschen Forschungsgemeinschaft ge-
urteilt:

»Diese Anthropotechnik, diese gentechnische Verfeinerung und Herstel-
lung des Menschen, wire ein maflloses Unterfangen, denn wo sollten wir
in unserer pluralistischen Welt die Mafistibe gewinnen, wann ein derarti-
ger Eingriff zuldssig sein konnte und wann nicht. Im geltenden Recht gibt
es die Kategorie der mutmaflichen Einwilligung. Wie lieSe sich jedoch bei
derartigen Eingriffen sicherstellen, dass sie auch von den kommenden Ge-
nerationen gewollt wiren? Es steht in keiner Weise fest, welche Form von
Intelligenz oder sozialen Verhaltensmustern in Zukunft vorteilhaft wire. Es
gibe fiir solche Eingriffe keine allgemein und wissenschaftlich ausweisba-
ren Griinde und Kriterien. Eine Wissenschaft, die sich derartigen Zielen
widmen wiirde, machte den Wissenschaftler tendenziell zum iibermensch-
lichen Konstrukteur des Menschen.«?

Doch ldsst sich entgegen diesem Urteil feststellen: Es gibt Verhaltens-
weisen wie beispielsweise padophiles Verhalten, die allgemein abge-
lehnt werden, weil sie Kindern grofSes Leid zufiigen und sie in ihrer
weiteren Entwicklung schidigen. Ein genetisches Enhancement, das
eine solche Verhaltensweise so verdndern wiirde, dass keine padophi-
len Vergehen mehr begangen wiirden, stellt eine eindeutige Verbes-
serung dar. Zwar ist zum jetzigen Zeitpunkt in keiner Weise klar, ob
und wenn ja, in welchem Umfang pidophiles Verhalten genetisch be-

¥ Winnacker et al. (2002), 62f.

273

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Herausforderungen im Zeitalter des Genome Editing

dingt ist. Auflerdem ist davon auszugehen, dass gerade Verhaltens-
weisen nicht genetisch monokausal verursacht werden. Aber es geht
hier nicht um die naturwissenschaftlichen Fragen, sondern um die
prinzipielle ethische Frage: Angenommen man konnte mittels eines
gentechnischen Keimbahneingriffs eine padophile Verhaltensweise so
veriandern, dass die betroffenen Menschen, aber auch ihre Nachkom-
men sich sozial besser in die Gesellschaft einfiigen kénnen und nie-
mals (mehr) padophiles Verhalten zeigen und damit Kindern in dieser
Hinsicht schaden werden, ist dann ein derartiges genetisches Enhan-
cement vor dem Hintergrund des Prinzips der Menschenwiirde nicht
zumindest dringend nahegelegt, wenn nicht sogar geboten? Es wire
also ein »Codex der Anthropotechniken«?® zu formulieren.

Dies ist freilich eine sehr miithsame Aufgabe, viel schwieriger als
ein einfaches »Neing, aber auch ein einfaches verantwortungsloses
»Laissez-faire«. Es ist namlich ein Codex der zuldssigen und der
nicht-zuldssigen Anthropotechniken in miihsamer und sorgfaltiger
Kleinarbeit zu erarbeiten und gesellschaftlich zu implementieren.
Dieser Codex hat dabei Maf3 am Prinzip der Menschenwiirde und
den damit verbundenen Menschenrechten zu nehmen. Entscheidend
wird dabei sein, ob der Mensch durch die Moglichkeiten, die ein ge-
netischer Eingriff zur Verdnderung von Physiologie, Kognition oder
Verhalten im Einzelfall bieten konnte, Handlungs- und Freiheits-
spielriume gewinnt oder nicht. Nur wenn er Handlungs- und Frei-
heitsspielriume gewinnt, sind derartige genetische Eingriffe wirk-
liche Verbesserungen, also genetisches Enhancement. Dieses sollte
weder geboten noch verboten sein, sondern dem Einzelnen zur eige-
nen Entscheidung fiir sich, aber auch fiir seine Nachkommen iiber-
lassen werden.

Theoretisch lasst sich also die Kontroverse noch vertiefen und
eine noch viel weitergehendere Kontroverse vorstellen, deren Haupt-
positionen dann in folgender Weise aufschliisselbar wiren (vgl.
Abb. 15, S. 275).

Bioliberale verstehen die Menschenwiirde als Entwurfsver-
mogen. Der Einzelne darf seine eigene Lebensgeschichte schreiben,
darf selbst den Plan seines Lebens entwerfen und verfolgen. Aus die-
sem Grund ist ein Enhancement in bestimmten Grenzen zuldssig.

% Sloterdijk (1999), 44£.

274

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ethische Konfliktfelder bei gentechnischen Eingriffen

Grundpositionen

Biooptimierer:

Bioliberale: Biokonservative: Verbesserungs-
Menschenwiirde Menschenwiirde verpflichtung aufgrund

als Entwurfsvermégen als Mitgift utilitaristischer

Uberlegungen

Abbildung 15: Grundpositionen

Biokonservative dagegen verstehen die Menschenwiirde als eine Mit-
gift, eine Gabe, die sich an bestimmte MafSgaben einer »natiirlichen«
Ordnung zu halten hat. Das Enhancement wird dabei als Uberschrei-
ten einer »natiirlichen« Grenze verstanden, die die Differenz von
»Gewordenem« und »Gemachten« nicht beriicksichtigt.

Biooptimierer sind nochmals radikaler als Bioliberale, da wir auf-
grund ihrer Uberzeugung, dass das Enhancement das Gliick der
grofitmoglichen Zahl beférdert, sogar die Pflicht haben, die Gentech-
nik zu diesem Zweck einzusetzen.

275

- am 18.01.2026, 22:34:54.



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

8 Gerechtigkeit im Gesundheitswesen

Nicht nur die Méglichkeiten gentechnischer Eingriffe, die sich nicht
alle werden leisten konnen, wirft wesentliche Gerechtigkeitsfragen
fir ein Gesundheitswesen auf. Dies ist bereits heute der Fall. So
brachte Novartis 2019 ein mithilfe der Gentechnik hergestelltes, neu-
es Priparat unter dem Namen Zolgensma zur Therapie Spinaler
Muskelatrophie bei Kleinkindern auf dem Markt. Es ist so teuer, dass
eine Injektion, die allerdings nicht wiederholt werden muss, rund
zwei Millionen Dollar kostet, ein Betrag, den — weltweit gesehen —
nicht viele staatliche und private Versicherungen iibernehmen kon-
nen und iibernehmen wollen.

8.1 Forderungen der Weltgesundheitsorganisation (WHO)
und ihre Grenzen

1945 formulierten die Vereinten Nationen ihre Charta, in der das
Prinzip der Menschenwiirde zentrale Bedeutung einnimmt. Daran
anschliefend hat sich die WHO eine Verfassung mit sehr weitrei-
chenden Forderungen gegeben: »Der Besitz des hochstmoglichen Ge-
sundheitsstandards bildet eines der fundamentalen Rechte jedes
Menschen ohne Unterschied der Rasse, der Religion, der politischer
Anschauung und der wirtschaftlichen oder sozialen Stellung.«! Dabei
wird Gesundheit definiert als »ein Zustand des vollstindigen korper-
lichen, geistigen und sozialen Wohlergehens und nicht nur das Feh-
len von Krankheit oder Gebrechen.

! Hier zitiert nach: https://www.admin.ch/opc/de/classified-compilation/19460131/
201405080000/0.810.1.pdf, zuletzt eingesehen: 11.10.2020.

276

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Forderungen der Weltgesundheitsorganisation (WHO) und ihre Grenzen

8.1.1 Der umstrittene Gesundheitsbegriff

Gesundheit als Zustand vollstindigen korperlichen, geistigen und so-
zialen Wohlergehens zu verstehen, hat eine sehr weitreichende Kon-
sequenz: Kein Mensch auf dieser Erde ist danach wirklich gesund,
denn wer konnte von sich behaupten, ein vollstindiges korperliches,
geistiges und soziales Wohlergehen zu realisieren. Bereits der Begriff
der Vollstindigkeit legt ein Ideal nahe, das von vornherein nicht er-
reichbar zu sein scheint. Dass dies in der Verfassung der Weltgesund-
heitsorganisation den Ausgangspunkt bildet, macht es praktisch un-
moglich, damit verbundene Rechtsanspriiche festlegen zu konnen.
Was namlich nicht realisierbar ist, kann auch nicht eingefordert wer-
den. Der alte moralphilosophische Grundsatz »ultra posse, nemo te-
netur« (Jenseits des Moglichen gibt es keine moralische Verpflich-
tung) sei hier deshalb in Erinnerung gebracht.

Dariiber hinaus ist die Gleichsetzung von Gesundheit mit Wohl-
befinden problematisch. Wohlbefinden ist zumeist subjektiv kon-
notiert. Das hat zur Folge, dass damit Gesundheit, subjektiv verstan-
den, jeweils im individuellen Rahmen interpretiert werden muss. Ein
solches subjektives Verstindnis aber ist als Grundlage fiir ein Ge-
sundheitssystem nicht geeignet, weil dadurch Anreize gegeben wer-
den, sich moglichst viele, subjektiv fiir das Wohlbefinden sinnvolle
Behandlungen bezahlen zu lassen. Zugleich wichst die Versuchung,
auch selbst immer hohere subjektive Anspriiche zu stellen, wenn an-
dere sich zusitzliche Leistungen bezahlen lassen. Dieses Problem lief3
sich in der Bundesrepublik der 70er Jahre konkret erfahren. Zu dieser
Zeit kam in Mode, sich eine Kur zu goénnen. Je mehr Personen eine
Kur in Anspruch nahmen, umso mehr wuchs die Nachfrage. Ebenso
problematisch ist die starke Einbindung des Sozialen: Auch wenn be-
stimmte Krankheiten durch soziale Umstinde konkret beeinflusst
sind, besteht hier die Gefahr, soziale Probleme zu medikalisieren.
Die weite Gesundheitsdefinition der WHO birgt damit die Gefahr,
dass soziale Ungleichheiten entpolitisiert und zu »Krankheiten« um-
definiert werden. Sie konnte auch als Einladung zu einem weitrei-
chenden gentechnischen Enhancement verstanden werden.

Darum ist es sinnvoller, einen derart umfassenden und zugleich
utopischen, weil von niemandem zu erreichenden, Gesundheits-
begriff aufzugeben und sich vom Gegenteil der Gesundheit, namlich
der Krankheit, der Frage zu niahern, worin eine gute und gerechte
medizinische Versorgung bestehen kann. Doch auch der Krankheits-

277

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Gerechtigkeit im Gesundheitswesen

begriff ist nicht eindeutig. Um diese Problematik besser zu verstehen,
hilft ein Blick auf englischsprachige Unterscheidungen. Hier diffe-
renziert man zwischen

« disease im Sinn einer objektiven funktionalen Stérung, z.B. In-
fektionskrankheiten, bzw. einer funktionellen Stérung wie einem
Herzinfarkt;

o illness als subjektives Empfinden von Kranksein (auch Empfin-
den von Lethargie);

o sickness im Sinn von Ubelkeit;

o disorder als objektive funktionale Abnormalitit, z.B. Taub-
stummesein;

o impairment, verstanden als Beeintrachtigungen durch eine gene-
tische Verdnderung wie im Fall einer Trisomie 21, wobei hier die
Zuordnung zusitzlich umstritten ist.

Dariiber hinaus hat sich durchgesetzt, mit dem Begriff »medical con-
dition« einen Uberbegriff fiir alle betreffenden Begriffe zu finden.

Bereits die physische Krankheit ist noch weiter zu bestimmen. Ist
jemand bereits krank, wenn er selbst Ubertriger von Krankheiten ist,
jedoch selbst keine Symptome zeigt, z.B. Covid-19-Ubertriger ist,
ohne Krankheitssymptome zu zeigen? Gilt jemand als physisch
krank, wenn bestimmte Werte objektiv-medizinisch abnormal sind,
sich die betreffende Person aber gesund fiihlt?

Noch schwieriger verhilt es sich im Hinblick auf den Begriff
psychischer Erkrankungen. Ein Beispiel mag dies erldutern. In An-
lehnung an Victor Frankl? lassen sich Eigenschaften identifizieren,
die fiir eine Person nachteilig sind und nicht nur das psychische
Wobhlergehen der betreffenden Person beeintrichtigen, sondern auch
andere Menschen, Unternehmen und Institutionen, die von Entschei-
dungen einer solchen Person betroffen sind, schidigen konnen: Angst
(Gegenpol: Souverinitit), Aufgeregtheit (Gegenpol: Ausgeglichen-
heit), Maf3losigkeit (Gegenpol: Augenmaf3), Engstirnigkeit (Gegen-
pol: Offenheit), Eifersucht/Neid (Gegenpol: Gonnen kénnen), Arg-
wohn (Gegenpol: Vertrauen), Theatralik/Eitelkeit (Gegenpol:
Authentizitdt) und zentral Sinndissonanz (Gegenpol: Sinnerfiillt-
heit). Dies ist freilich nur eine Moglichkeit, bestimmte psychische
bzw. charakterliche Schwichen auszumachen, die zur vollstindigen

2 Vgl. Frankl (2014).

278

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Forderungen der Weltgesundheitsorganisation (WHO) und ihre Grenzen

psychischen Gesundheit fehlen, ohne bereits manifest als psychische
Erkrankungen wie eine Depression oder Neurose erkennbar zu sein.

Auch hier wird man nach der WHO-Definition wohl schlieflen
miissen: Ein Mensch, der zu Angstlichkeit oder Aufgeregtheit oder
einer anderen der gerade aufgelisteten Eigenschaften neigt, kann
nicht als psychisch vollstindig gesund gelten. Wenn er selbst darun-
ter leidet, ist er dann subjektiv gesehen psychisch krank? Ist er damit
vielleicht sogar bereits evidenzbasiert psychisch krank?

Wenn nach der WHO zum Gesundsein das vollstindige soziale
Wohlergehen zihlt, liefle sich fragen, ob dann bereits als krank zu
gelten hat, wer kein vollstindiges soziales Wohlergehen erfihrt. Ein
Beispiel gentigt, um die Problematik zu verdeutlichen: Angenommen,
die meisten Biirger dieser Welt hitten so viel Vermogen, dass sie sich
leisten konnten, was man sich heute in Deutschland leisten kann,
wenn man 500.000 Euro im Jahr verdient. Allerdings gibt es auch eine
Gruppe von Menschen, denen »nur« 400.000 Euro im Jahr zur Ver-
fiigung stehen. Ist dann deren soziales Wohlergehen vollstindig? Um
diese Frage zu beantworten, hingt so viel vom jeweiligen Vorver-
standnis des Antwortenden ab, dass eine allgemein giiltige Antwort
mit Sicherheit nicht méglich sein wird. Intuitiv wiirden zwar die
meisten davon ausgehen, dass auch 400.000 Euro zum vollstindigen
sozialen Wohlergehen reichen wiirden, aber eben nicht alle. Auch
konnte man sich fragen, ob nicht bereits das soziale Wohlergehen
beeintrichtigt ist, wenn beispielsweise zu Hause ein stindig norgeln-
der Partner das Leben erschwert.

8.1.2 Die Forderung eines hochstmoglichen Gesundheitsstandards
als Utopie

In der Formulierung des subjektiven Rechts auf einen Gesundheits-
standard geniigt der WHO nicht ein angemessener oder ein hoher
Gesundheitsstandard. Vielmehr muss es der hchstmégliche Gesund-
heitsstandard fiir alle sein. Doch ist das »hdchstméglich« nicht das
Problem, da es auch nicht-utopisch darum geht, dass alle Menschen
die bestmogliche Behandlung erfahren sollten. Das eigentliche Pro-
blem entsteht vielmehr dadurch, dass es nach der WHO-Sprechweise
um den hochstmoglichen Standard im Hinblick auf vollstandiges
physisches, psychisches und soziales Wohlergehen geht. Gerade neue
technische Moglichkeiten wie die Praimplantationsdiagnostik miiss-

279

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Gerechtigkeit im Gesundheitswesen

ten genutzt werden, sofern sie an einem derartigen Wohlergehen
mitwirken kénnen. Medizinethiker wie Julian Savulescu haben vor
diesem Hintergrund einen perfektionistischen Imperativ aufgestellt:
Wir haben die Pflicht, mithilfe gendiagnostischer Techniken wie der
Praimplantationsdiagnostik dafiir zu sorgen, dass unsere Nachkom-
men moglichst gute, dem vollstindigen Wohlergehen (vollstindiger
Gesundheit im Sinne der WHO) forderliche Anlagen bekommen.
Wir sollten deshalb mithilfe der Diagnostik genau diese Nachkom-
men auswahlen. Doch Savulescu und mit ihm andere Ethiker gehen
noch einen Schritt weiter. Sie fordern dariiber hinaus das Enhance-
ment, also die Verbesserung der menschlichen Genanlagen mithilfe
neuer gentechnischer Moglichkeiten genau mit den Griinden, dass
dadurch unser Wohlergehen wesentlich beférdert wiirde,* eine Forde-
rung, die, wie im vorigen Kapitel gezeigt, hchst umstritten ist. Ein
solcher ethischer Perfektionismus entspricht darum nicht einer Inte-
grativen Medizinethik. Er setzt den Einzelnen unter Druck, da er sei-
ne Handlungen an einem Maf$stab messen miisste, der oftmals als
tiberfordernd empfunden wiirde. Wenn subjektives Wohlbefinden
von der sozialen Situation abhdngt und genetische Veranderungen
vorgenommen werden, um gesellschaftliches Wohlbefinden eines In-
dividuums zu erzeugen, dann werden auch auf diese Weise soziale
Probleme entpolitisiert und »medikalisiert«, also Medizinern iiberge-
ben. Vielmehr geht die Integrative Medizinethik davon aus, dass auch
ein ungliicklicher Mensch gesund sein kann. Zudem lasst sich Voll-
kommenbheit in einer Welt in stetigem Wandel mit immer wechseln-
den sozialen Erwartungen mithilfe genetischer Verbesserung nicht
erreichen und bleibt ebenfalls eine utopische Zielsetzung. Es gibt kei-
ne Vollkommenbheit in einer unvollkommenen Welt, weil ihr das Maf3
fir Vollkommenbheit fehlt.

Es soll darum im Folgenden nicht um Utopien des perfekten
Menschen gehen. Vielmehr zeigt die Realitit, dass sechzig Jahre nach
der Erstellung der WHO-Verfassung immer noch in vielen Staaten
der Erde nicht einmal eine Grundversorgung fiir die Krankheiten vor-
handen ist, die lebensbedrohlich sind. Vor diesem Hintergrund ist die
Zielsetzung der WHO, den hochstméglichen Gesundheitszustand zu
verwirklichen, wobei Gesundheit vollstindiges korperliches, see-
lisches und soziales Wohlergehen bedeutet, sozusagen als Horizont
menschlicher Sehnsucht sinnvoll, in der Realitdt aber eine Utopie.

3 Vgl. Savulescu/Bostrom (Hg.) (2013).

280

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Gesundheit, medizinische Versorgung und Gerechtigkeit

Aber das bedeutet nicht, dass diese Utopie nicht anregen kann, sich
weitreichende Ziele zu setzen.

Auch wenn der Gesundheitsbegriff also interpretationsoffen ist,
hindert dies nicht daran zu versuchen, diesen Begriff genauer zu be-
stimmen und sich damit verbunden zu fragen, wie eine gerechte men-
schendienliche medizinische Versorgung aussehen sollte.

8.2 Gesundheit, medizinische Versorgung und Gerechtigkeit
8.2.1 Ein realistischerer Gesundheitsbegriff

Was ist eigentlich mit »gesund« gemeint? Im Rahmen medizinischer
Sachkenntnis sind dies empirisch erhebbare und beschreibbare Para-
meter, die eine physische und psychische Funktionalitit erkennen
lassen. In vielen Fillen ist damit die Frage bereits entschieden, ob
jemand als gesund zu verstehen ist oder nicht, beispielsweise bei
einem schweren Herzinfarkt. In anderen Fillen jedoch ist diese Frage
gerade nicht entschieden, wie etwa die Auseinandersetzung um eine
Beurteilung der Veranlagung zur Homosexualitit zeigt, die beispiels-
weise erst 1973 aus dem Krankheitsregister des »Diagnostic and
Statistical Manual of Mental Disorders« der »American Psychiatric
Association« gestrichen wurde. Nach katholischer, jiidischer und
muslimischer Lehrmeinung handelt es sich aber immer noch um eine
Veranlagung, der nachzugeben als eine schwere Siinde verstanden
wird. Mehr als siebzig Staaten stellen noch 2020 homosexuelle Be-
ziehungen unter konsentierenden Erwachsenen unter Strafe. Hier
zeigt sich, in welch hohem Maf3 eine gruppenspezifische, aber auch
die individuell-subjektive Konstruktionstitigkeit mitbestimmt, was
als Funktionalitit bzw. Nicht-Funktionalitit gelten soll oder was so-
gar eine moglicherweise krankhafte und zugleich kriminelle Ver-
anlagung ist.

Dennoch bedeutet diese Konstruktionstitigkeit eben gerade
nicht, dass »gesund« einer reinen Konstruktion entspringt. Wie wir
imstande sind, Tag und Nacht auseinanderzuhalten, so kénnen wir
auch recht gut unterscheiden, was wir unter Gesundheit und unter
Krankheit verstehen. Jeder, der beispielsweise schon einmal einen
schweren Bandscheibenvorfall hatte, kann dies bestitigen. Er ist
krank. Allerdings sollte man auch hier das Prinzip der sich selbst ska-
lierenden Analogskala beachten, d.h.: Wer nie krank war und jetzt

281

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Gerechtigkeit im Gesundheitswesen

eine Erkdltung hat, fiihlt sich selbst moglicherweise schwer krank,
gemessen an den eigenen Erfahrungen. Wer ein schweres chronisches
Leiden (z.B. eine dialysepflichtige Niereninsuffizienz) hat, wird eine
Erkiltung als leichte Abweichung zum Normalzustand empfinden.
Krank sein scheint darum meistens mit subjektiver Wahrnehmung
verbunden zu sein. Nur schwere Erkrankungen und offensichtliche
Funktionseinschrankungen (etwa ein gebrochener Arm) sind auch
objektiv einer Erkrankungsschwere zuzuordnen.

Darum gibt es, im iibertragenen Sinn, Zeiten der Ddmmerung,
von denen es nicht einfach ist zu sagen, ob betreffende Menschen als
gesund oder krank anzusehen sind, beispielsweise eine leichte Erkil-
tung. Selbst ein betroffener Mensch weifs manchmal nicht, ob er noch
gesund oder schon krank ist. Ist eine leichte Erkiltung schon so etwas
wie »Krankheit« oder bin ich eigentlich doch noch gesund genug,
sodass ich zur Arbeit gehen sollte?

Die neuen Moglichkeiten der Gendiagnostik lassen zudem mehr
und mehr erkennen, wie sehr jeder Einzelne von uns fiir bestimmte
Krankheiten veranlagt ist. Dennoch gilt ein Mensch so lange als ge-
sund, solange diese genetische Grundlage noch nicht die betreffende
Krankheit hat ausbrechen lassen. Hierfiir ist der klassische Unter-
schied zwischen einem bereits eingetretenen Ereignis, also einer Er-
krankung, dem Ausbruch einer Krankheit und einem Ereignis, das
mit einer bestimmten Wahrscheinlichkeit oder sogar mit Sicherheit
eintreffen wird, aber eben noch nicht eingetroffen ist, wofiir also ein
Mensch genetisch disponiert ist, von zentraler Bedeutung. Wie aber
ist dann diese genetische Disposition einzuordnen?

Wie steht es dariiber hinaus mit genetisch bedingten Dysfunk-
tionalititen, die den meisten Menschen als Beeintrichtigungen er-
scheinen, bei denen sich aber manche Betroffene als gesund be-
zeichnen wiirden? Man denke an den Fall in den USA, bei dem ein
lesbisches Taubstummenpaar die Praimplantationsdiagnostik (PGD)
mit der Zielsetzung verwenden liefi, ein taubstummes Kind zu be-
kommen, und damit 2001 auch erfolgreich war. Hier zeigen sich er-
neut die Grenzen dessen, wie unterschiedlich »Gesundheit« verstan-
den wird. Die Begriindung des Paares lautete namlich, dass sie dem
Kind die Moglichkeit geben wollen, die wertvollen Erfahrungen der
Gemeinschaft taubstummer Menschen zu teilen und so zu einem be-
sonderen Lebensstil befahigt zu werden. Hier wird eine iiblicherweise
als Behinderung verstandene Einschriankung, namlich nicht in »nor-
maler« Weise horen und sprechen zu kénnen, als eine Chance aus-

282

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Gesundheit, medizinische Versorgung und Gerechtigkeit

gelegt. Im Fall des Taubstummseins diirfte dennoch fiir die meisten
Menschen der Begriff einer »Beeintrachtigung« angemessen sein,
weil mit dem Nichthéren- und Nichtsprechenkénnen zusitzliche
Gefihrdungen und Schwierigkeiten einhergehen. Wie aber ist ein
Mensch einzuschitzen, der in einem Bereich eine phantastische Be-
gabung zeigt, beispielsweise ein grofartiger Schachspieler ist, aber im
normalen Leben ohne fremde Hilfe nicht »funktionieren« kann, weil
er autistisch ist?

Auch ein philosophisches und theologisches Verstindnis von Ge-
sundheit, das mit dem Namen von Séren Kierkegaard assoziiert wer-
den kann, hilft fiir einen realistischen Gesundheitsbegriff nicht wei-
ter. Kierkegaard spricht davon, dass jeder Mensch die »Krankheit zum
Tode« hat. Die theologische Antwort des Christentums auf diese phi-
losophische Frage, dass wir alle in der Weise an einem Mangel an
Gesundheit leiden, dass wir einmal auf dieser Erde werden sterben
miissen, besteht darin, uns Jesus Christus als den Heiland zu verkiin-
den, der das Heilmittel der Unsterblichkeit (griechisch: pharmakon
athanasias) in der Einsetzung des Abendmahls gegeben hat. Mithilfe
dieser Medizin kann dann sogar die Krankheit zum Tode iiberwunden
und die gemif3 dieser Deutung eigentliche und wahre Gesundheit er-
langt werden.

Diese Deutung, die tatsichlich auf theologischer Ebene die Ideal-
norm von Gesundheit als vollstindiges physisches, psychisches und
soziales Wohlergehen einholt, zeigt erneut den utopischen Charakter
bestimmter Definitionen von Krankheit und Gesundheit.

Sinnvoller scheint es darum zu sein, sich auf ein sehr einfaches
und hilfreiches Kriterium fiir die Bestimmung von Gesundheit und
ihrem Gegenbegriff »Krankheit« zu besinnen, namlich Krankheit im
Sinn von Dysfunktionalitit zu verstehen. Hierbei geht es darum, dass
Krankheiten messbar sind, dass sie mit dem Ausfall von Funktionen
verbunden sind, die fiir ein »normales« Leben verlangt werden. Die-
ser auch als »pathogenetisch« verstandene Krankheitsbegriff macht
Krankheit messbar, insofern man sich auf Normalititsbedingungen
einigt. Folgt man dieser Zuordnung, dann gilt als gesund, wer im
Rahmen bester heutiger medizinischer Wissenschaft keine Behand-
lung einer Erkrankung benétigt, weil er im definierten Sinn »normal
funktioniert«.* Was als Dysfunktionalitit anerkannt wird, wird durch

+ Allerdings bergen derartige Festlegungen trotz der Moglichkeit, sie bestindig an-
zupassen, bleibende Probleme. Normalitit kann leicht im Sinne eines sozial er-

283

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Gerechtigkeit im Gesundheitswesen

die medizinische Wissenschaft festgelegt. Als gesund in diesem Sinn
gilt dann andersherum, wer keine Dysfunktionalitit hat, die nach
dem besten Stand der medizinischen Wissenschaft als solche an-
erkannt ist. Anders gesagt: International sollte die Arzteschaft eine
Liste von Krankheiten aufstellen, die nach Ansicht der Fachleute
einen Anspruch auf Behandlung erfordern. Diese Liste sollte der
Mindeststandard sein. National konnte sich die jeweilige Arzteschaft
auf eine Liste einigen, die iiber den Mindeststandard hinausgehen
kann, aber nicht hinausgehen muss. Eine derartige Losung sollte jahr-
lich iiberpriift und dem jeweilig besten und neuesten Forschungs-
stand angepasst werden. Diese Losung entspricht zudem weitgehend
dem Vorgehen in vielen Staaten. Definitorisch haben wir es dann mit
einer extensionalen, realititsbezogenen Definition zu tun: Eine
Krankheit ist dann gegeben, wenn sie auf einer von Fachleuten fest-
gelegten Liste aufgefiihrt wird. Diese Liste ist nicht willkiirlich, son-
dern vom jeweiligen medizinischen Kenntnisstand abhingig.®

Dieses extensionale und immer neu zu tiberdenkende Verstind-
nis von Krankheit ist dabei mit einer Sicht auf Gesundheit verbun-
den, die man am besten dadurch gewéhrleistet, dass man begreift, wie
Krankheiten entstehen (Pathogenese) und wie man die entstandenen
Krankheiten »reparieren« bzw. im Sinn klassischer Priventionsmaf3-
nahmen vermeiden kann, beispielsweise indem man Siifligkeiten
meidet, wenn man zu Diabetes Typ II neigt. Dieses pathogenetische
Verstindnis konnte durch eine salutogenetische Sicht erginzt wer-
den, worunter die Forderung der Gesundheitskompetenzen zu ver-
stehen ist. Der Fokus wird auf Mafinahmen gelegt, die der Gesund-

wiinschten Verhaltens bestimmt werden, sodass beispielsweise unerwiinschte Formen
medikamentos behandelt werden. Wie ist beispielsweise das Ruhigstellen von alteren
Menschen mit Sedativa einzuschitzen? Auch bestimmte Formen der Privention sind
an dieses Normalitdtsverstindnis gebunden und nicht unproblematisch. Es bleibt
grundsitzlich die Herausforderung, wie mit bestimmten Einschrankungen umzuge-
hen ist, die nur in bestimmten gesellschaftlichen Kontexten problematisch sind. Eine
Lese-Rechtschreib-Schwiiche ist in einer Jiger-und-Sammler-Gesellschaft keine Dys-
funktionalitdt, heutzutage schon. Der bereits angesprochene Kleinwuchs, der im
Grenzbereich bei z.B. 1,45 m liegt, wire in manchen Gesellschaften nicht dysfunk-
tional.

5 In Deutschland gibt es, neben der ICD fiir Krankheiten, auch fiir Behandlungen eine
derartige Liste, den Katalog der Kassenirztlichen Vereinigung EBM (Einheitlicher
Bewertungsmafistab: http://www.kbv.de/html/online-ebm.php, zuletzt eingesehen:
28.08.2020).

284

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Gesundheit, medizinische Versorgung und Gerechtigkeit

heit dienlich sind, beispielsweise mithilfe von »Achtsamkeit«® Er-
krankungen vorzubeugen.

8.2.2 »Bestmdogliche« medizinische Versorgung

Die Forderung der WHO: »Den héchstmoglichen Gesundheitsstan-
dard zu geniefSen, ist eines der fundamentalen Rechte jedes Men-
schen unabhingig von Rasse, Religion, politischer Einstellung, 6ko-
nomischem oder sozialem Rang, sollte also in dem Sinn verstanden
werden, dass es um die unter den geltenden Bedingungen angemes-
sene gesundheitliche Versorgung geht.

Akzeptiert man diese Forderung, so stellt sich die Frage, wie eine
bestmogliche Versorgung mit den entsprechenden medizinischen
Leistungen zu gewihrleisten ist. Diese Frage lasst sich nur beantwor-
ten, wenn eine Entscheidung gefillt ist, welche Anspriiche auf der-
artige Leistungen bestehen. Die Antwort kann man rein faktisch mit
Bezug auf das jeweilig geltende Recht der einzelnen Staaten geben.
Doch damit verliert man die eigentliche Herausforderung aus dem
Blick: Welche gesetzlichen Regelungen sind ethisch angemessen, sei
es international, sei es national?

Wie bereits bei der Darstellung der Integrativen Medizinethik
deutlich wurde, hat jeder aufgrund seiner Wiirde ein subjektives
Recht auf bestmdgliche medizinische Versorgung. Dieses Recht lief3
sich mithilfe einer Gerechtigkeitsvorstellung verteidigen, die in An-
lehnung an Hoffe als transzendentaler Tausch bezeichnet wurde. Der
Tausch ist transzendental, weil fiir jeden eine angemessene medizi-
nische Versorgung notwendige Handlungsbedingung ist, weil jeder
von Krankheiten bedroht ist und darum medizinische Hilfe benotigt.
Es ist ein Tausch, weil selbst gesunde Menschen profitieren. Sie miis-
sen nicht in Sorge sein, dass Kranke in ihrer Not Eigentumsrechte
verletzten, um ihre medizinische Versorgung bezahlen zu kénnen.
Andererseits konnen Gesunde Krankheit antizipieren und deshalb
beruhigt sein, dass auch sie solidarisch mitgetragen werden, wenn
dieser Fall eintritt.

¢ Vgl. Albrecht (2015).

285

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Gerechtigkeit im Gesundheitswesen

8.2.3 Gerechtigkeit als Recht auf subsididre Solidaritdt im Gemein-
schaftsbezug

Bereits im Zusammenhang mit der Darstellung des Ansatzes der In-
tegrativen Medizinethik hatte sich erwiesen, dass, was die Abwehr-
rechte auf Leben, korperliche Unversehrtheit und Selbstbestimmung
angeht, Gerechtigkeit im Gesundheitswesen strikt egalitir zu denken
ist, freilich im Sinn der Ceteris-paribus-Klausel (also unter sonst glei-
chen Bedingungen).

Auch war mit Bezug auf die Gerechtigkeitsgrundsitze von Rawls
deutlich geworden, dass jeder die subjektiven Rechte darauf hat, dass

1. Risiken, die die Existenz bedrohen, solidarisch getragen werden,
seien diese Risiken lebensbedrohlich im eigentlichen Sinn oder
lebensbedrohlich in finanzieller Hinsicht;

2. dem Einzelnen moglichst viel Entscheidungsfreiheit in der Wahl
der iibrigen Absicherung von Gesundheitsleistungen zugestan-
den wird, was Transparenz im Blick auf die Behandlungsoptionen
impliziert.

Diese Konzeption einer Gerechtigkeit im Gesundheitswesen ist nicht
mit anderen Gerechtigkeitskonzeptionen zu verwechseln, die jede fiir
sich eine gewisse Attraktivitit hat.

8.2.3.1 Das egalitire Konzept bestmdglicher medizinischer Versorgung
Wer davon ausgeht, dass im Blick auf das subjektive Recht auf an-
gemessene medizinische Versorgung das Gleichheitsprinzip gelten
soll, wird verlangen: Jeder Mensch sollte unter sonst gleichen Bedin-
gungen (ceteris paribus) die gleichen Anspriiche auf medizinische
Versorgungsleistungen haben, und zwar weltweit. Unsere Regelun-
gen und Institutionen sollten in der Weise gestaltet sein, dass dies
ermoglicht wird.

Auf den ersten Blick scheint dieses Gerechtigkeitsverstindnis das
einzig faire zu sein. Jeder Mensch sollte die gleichen Zugangsmog-
lichkeiten zur medizinischen Versorgung erhalten, idealerweise zur
bestmoglichen Versorgung. So jedenfalls liefe sich die WHO inter-
pretieren, ohne dabei ihren zu weitgehenden Gesundheitsbegriff im
Sinne vollstindigen Wohlbefindens zu iibernehmen. Philosophisch
begriinden liefSe sich dieses Verstindnis mit folgendem Gedanken-
experiment: Wenn wir, sozusagen noch bevor wir iiberhaupt je krank

286

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Gesundheit, medizinische Versorgung und Gerechtigkeit

wiren, in einem Zustand wiren, in dem wir nicht wiissten, welche
Krankheiten uns treffen, wiirden wir Institutionen wihlen, die ge-
wihrleisten, dass wir, was die medizinische Versorgung angeht, allen
anderen Menschen gleichgestellt sind oder doch zumindest, wenn wir
am schlechtesten gestellt sind, eine fiir uns bestméogliche gesundheit-
liche Versorgung bekdamen.”

Allerdings wire dieses Verstindnis von Egalitdt wohl tiberstrapa-
ziert, wenn man alle gesundheitlichen Praventionsmafsnahmen ein-
schlieflen wiirde. Jeder weif3, dass ein grofler Gelandewagen bei einem
Unfall fiir die Passagiere sicherer ist als ein Kleinwagen.

Schon schwieriger zu entscheiden ist die Frage, ob die Erreichbar-
keit von medizinischen Leistungen unter das egalitire Konzept fallen
muss. Bricht sich doch eine derartige Forderung an der Realitit. Wer
in einer Groflstadt wohnt, kann das nichstgelegene Krankenhaus
leichter erreichen als derjenige, der in einer Almhiitte wohnt. Bei
einem Herzinfarkt kann das entscheidend sein. Wer ein egalitires
subjektives Recht auf Erreichbarkeit fordert, miisste entweder un-
geheure Mittel in die medizinische Infrastruktur investieren oder
die Freiheit des Einzelnen beschrianken, also verbieten, sich beispiels-
weise vom nichstliegenden Krankenhaus um eine bestimmte Distanz
zu entfernen, oder umgekehrt demjenigen, der sich einen eigenen
Leibarzt leisten kann, eine solche Maglichkeit verwehren. Selbst
dann ist derjenige besser gestellt, der im Krankenhaus auf Station
einen Herzinfarkt bekommt, als derjenige, der dieses Schicksal da-
heim erleidet. Ein egalitires subjektives Recht auf Erreichbarkeit
kann es nicht geben. Hier gilt »ultra posse, nemo tenetur«: Eine un-
erfiillbare Forderung kann nicht moralisch oder rechtlich verbindlich
sein.

Andererseits wiirden die Gerechtigkeitsgrundsitze im Prinzip fiir
existenzbedrohende Erkrankungen fordern: Jeder hat Anspruch da-
rauf, in einem internationalen Rettungsnetzplan beriicksichtigt zu
werden, der Versorgung binnen einer bestimmten Zeit (Hilfsfrist)
sicherstellt. Auf der Almbhiitte gelingt dies mithilfe von Rettungshub-
schraubern, in der Grof3stadt mithilfe des Notarztes und Rettungs-
wagens, bei der Kiistenwache evtl. mithilfe von Schnellbooten usw.

7 Diese Uberlegung ist Rawls’ Konstruktion nachempfunden, auch wenn Rawls selbst
fiir seine Theorie der Gerechtigkeit gerade das Gesundheitswesen explizit nicht auf-
genommen hat und auch nicht Institutionen fordern wiirde, bei denen alle gleichbe-
handelt wiirden.

287

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Gerechtigkeit im Gesundheitswesen

In diesem Sinn kann der bestmogliche Standard flichendeckender
Rettungspline gefordert werden. Dieser Standard ist egalitir, da alle
in ihrem Anspruch gleich beriicksichtigt werden — nicht in ihrer fak-
tischen Form der Versorgung.

Was aber ist von einem egalitiren Gerechtigkeitsverstindnis zu
halten, das sich nur auf die medizinischen Leistungen im engeren
Sinn bezieht? Jeder hat die gleichen Chancen, einen Termin zu be-
kommen. Jeder hat die gleichen Chancen bei gleicher Krankheit,
wenn das Ubrige gleich ist, die gleiche Behandlung zu bekommen.
Hier gilt dann: Wer zuerst den Termin ausgemacht hat, sollte Vor-
rang haben, weil jeder die gleiche Moglichkeit gehabt hitte, als Erster
den betreffenden Termin auszumachen. Auch kénnte man meinen,
dass jeder im Wartezimmer warten muss, was bei eingeschobenen
Notfillen in manchen Fillen auch Stunden dauern kann. Aber selbst
dies ist auf den zweiten Blick ungerecht. Die Kanzlerin der Bundes-
republik hat normalerweise eine ganz andere Fiille an Verpflichtun-
gen als jemand, der in Rente gegangen ist. Soll sie dann auch stun-
denlang auf die Behandlung warten miissen?

Doch zu diesem egalitiren Verstdndnis gibt es dariiber hinaus
mehrere grundsitzliche Anfragen. Die erste Anfrage geht auf die
Reichweite der Egalitit: Angenommen wir wiirden weltweit ein
transnationales egalitires Gesundheitssystem einfiihren, dann wiirde
sich zwar fiir viele Menschen die gesundheitliche Versorgung drama-
tisch verbessern, fiir einige Menschen jedoch wegen der begrenzten
Mittel im System verringern, vermutlich insbesondere in den Staaten
mit hoch entwickelten Gesundheitssystemen. Wenn wir weltweit
nicht einmal absolute Armut fiir knapp eine Milliarde Menschen
verhindern konnen, erscheint es utopisch, eine gesundheitliche Ver-
sorgung weltweit zu gewihrleisten, die bundesdeutschen Standards
entspricht. Dieses Ziel entspricht aber auch nicht den beiden Gerech-
tigkeitsgrundsitzen, weil der Anspruch auf bestmdogliche medizi-
nische Versorgung einerseits eine Sicherung vor existenzbedrohen-
den Risiken solidarisch erfordert, aber andererseits gerade moglichst
grofSe Freiraume fiir eigene Entscheidungen zu einer dariiber hinaus-
gehenden medizinischen Versorgung eréffnen soll.

Egalitdt im Gesundheitswesen hat aber noch eine weitere weit-
reichende Konsequenz, wenn man diese ernst nimmt. Manche Men-
schen konnen sich die renommiertesten Arzte leisten, um die nach
objektiv-medizinischem Stand bestmggliche Behandlung zu bekom-
men. Dies ist der Masse selbst in den hoch entwickelten Staaten ver-

288

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Gesundheit, medizinische Versorgung und Gerechtigkeit

wehrt. Gerade die begehrtesten Krankenhduser und die begehrtesten
Arztinnen und Arzte konnen sich nur wenige leisten. In Deutschland
gilt beispielsweise bei Krebserkrankungen das Universitdtsklinikum
Heidelberg als eine hervorragende Adresse. Dennoch kénnen dort
nicht alle Krebspatienten eine Behandlung einfordern. Aber selbst
unter der Annahme, dass jeder das gleiche Recht auf Behandlung in
Heidelberg hitte, weil die Behandlung solidarisch finanziert wird, so
wiren die betreffenden Krankenhduser und Arzte in Kiirze fiir eine
lange Zeit ausgebucht. Man konnte sich hier freilich eine Lotterie
vorstellen, die der Gerechtigkeit Geniige tut. Damit allerdings ent-
zieht man umgekehrt den Krankenhdusern und der Arzteschaft die
Maoglichkeit, selbst mitzubestimmen, wen man behandeln will. Ge-
rechtigkeit wird gegen Freiheitsspielraume ausgespielt. Umgekehrt
scheint es aber ebenfalls keine faire Losung zu sein, wenn in elitiren
Gesundheitsversorgungssystemen nur besonders Begiiterte Zugang
zu den Behandlungszentren haben, die als die besten gelten.

Dariiber hinaus wiirde dieses egalitire Verstindnis bestmoglicher
medizinischer Versorgung auch Zuteilungslgsungen erfordern, wenn
bestimmte Medikamente nicht hinreichend verfiigbar sind, z.B. weil
sie — unter Annahme eines gedeckelten Systems — zu teuer sind. Er-
neut konnte damit verbunden sein, Freiheitsspielriume, diesmal von
Pharmakonzernen einzuschrinken. Allerdings lisst sich dann abse-
hen, dass die Unternehmen aus der Forschung fiir bestimmte Medi-
kamente aussteigen werden, weil sie damit ein Minusgeschift ma-
chen wiirden. Zum Konflikt »Gerechtigkeit versus Freiheit« kommt
damit das Problem, dass »Experimentierspielrdume« verloren gehen.
Da medizinisches Wissen und Formen der Weiterentwicklung von
Gesundheitssystemen diese Raume benétigen, konnte es sogar gebo-
ten sein, fiir derartige Félle auf strikte Egalitit zu verzichten, zumal es
durchaus sinnvoll ist, gewisse Verfahren noch nicht flichenmifig an-
zubieten, wenn etwa die Risikoprognose noch nicht niedrig genug ist.

Die Beschrinkung von Freiheitsspielraumen betrifft aber nicht
nur Unternehmen, Krankenhiuser und die Arzteschaft, sondern ge-
rade die Patienten selbst. Wer radikal Egalitit im Sinn substanzieller
Gleichheit von Verteilungsergebnissen verlangt, wird nicht zulassen
diirfen, dass sich Patienten zusitzlich bestimmte medizinische Leis-
tungen kaufen, die nicht in gleicher Weise allen zur Verfiigung ge-
stellt werden konnen oder durch Los bei Knappheit zukommen. Es
wire also nicht erlaubt, sich ein sehr teures Medikament selbst zu
kaufen, wenn man bei der Lotterie Pech gehabt hat. Auch diirfte

289

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Gerechtigkeit im Gesundheitswesen

man sich nicht eine Arztin bzw. Arzt aussuchen, wenn diese im ega-
litiren System bereits per Lotterie andere Patienten zugelost be-
kamen.

Zusammenfassend lisst sich festhalten: Wer bestmogliche medi-
zinische Versorgung in diesem Sinn egalitir versteht und im umfas-
senden Sinn fiir alle Menschen fordert, muss Freiheitsspielraume
einschrinken. Allein das Verbot bestimmter Leistungen im eigenen
Staat ist nicht gleichbedeutend damit, dass man diese Leistungen
nicht auf anderen Wegen bekommen kann, solange beispielsweise
ein Grundrecht auf Freiziigigkeit eingerdumt wird. Damit kann jeder,
der mochte, diese Leistungen weltweit nachfragen. AufSerdem miisste
notwendigerweise eine derartige Losung zu einer Absenkung von
medizinischen Leistungen in Landern mit sehr guten Gesundheits-
systemen fiihren, wenn die Egalitiit weltweit in Geltung wire. Dieses
Problem wirft zugleich die Frage auf, ob ein derartiges Verstindnis
medizinischer Versorgung iiberhaupt durchsetzbar ist, also eine rea-
listische Moglichkeit ist.

8.2.3.2 Das bediirfnisorientierte Konzept bestmoglicher
medizinischer Versorgung

Ein bediirfnisorientiertes Konzept bestmoglicher medizinischer Ver-
sorgung entgeht der Problematik des egalitiren Verstindnisses, dass
alle die gleiche medizinische Versorgung bekommen miissen. Viel-
mehr sind nur die konkreten subjektiven Bediirfnisse auf eine medi-
zinische Versorgung zu erfiillen. Nicht jeder hat das Bediirfnis, die
objektiv beste medizinische Versorgung zu bekommen, wenn die Er-
krankung einfach zu behandeln ist oder wenn er dafiir eine grofle
Reise auf sich nehmen miisste. Vermutlich méchte jedoch wohl jeder
Mensch die subjektiv bestmdgliche Behandlung. Aber diese kann
auch in alternativen Methoden bestehen und nicht darin, beispiels-
weise die evidenzbasiert wirkmachtigsten Medikamente zu erhalten.
Ein derartiges Verstindnis einer gerechten medizinischen Versor-
gung kime bald an ihre Grenzen; und in absehbarer Zeit konnte die
Solidargemeinschaft wohl auch nicht fiir die Bediirfnisse aller auf-
kommen. Damit bietet auch dieses alternative Verstindnis, fiir sich
allein genommen, keine derzeit realisierbare Losung an.

Dazu kommt noch ein weiterer entscheidender Nachteil. Subjek-
tive Bediirfnisse konnen problematisch sein: Warum soll die Solidar-
gemeinschaft Behandlungen bezahlen, die nicht evidenzbasiert sind,
also z. B. homgopathische Behandlungen? Noch drastischer stellt sich

290

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Gesundheit, medizinische Versorgung und Gerechtigkeit

das Problem, wenn jemand verlangt, ihm solle das Bein amputiert
werden, weil es ihn stort. Sollte eine solche Operation solidarisch
finanziert werden? Sollte die Solidargemeinschaft zahlen, wenn ein
lesbisches Paar, bei denen beide Frauen taubstumm sind, eine Praim-
plantationsdiagnostik verlangen, damit ihr Kind auch taubstumm
sein wird? Dariiber hinaus konnen subjektive Bediirfnisse sehr
schwierig eingrenzbar sein: Kann jemand in einer depressiven Ver-
stimmung verlangen, zur Aufhellung seiner Gemditslage vier Wo-
chen auf Hawaii finanziert zu bekommen?

Diese Beispiele mogen geniigen, um zu verstehen, warum ein
rein bediirfnisorientiertes Konzept bestmdglicher medizinischer Ver-
sorgung keine Losung bietet.

8.2.3.3 Das meritokratische Konzept bestméglicher
medizinischer Versorgung

Mancher mag Verstindnis dafiir haben, dass es einen Anspruch auf
medizinische Leistungen nach der besonderen Bedeutung bzw. den
Leistungen einer entsprechenden Person geben sollte, beispielsweise
die Bundeskanzlerin einen Anspruch auf eine umfassendere medizi-
nische Versorgung hitte als eine einfache Arbeiterin, diese einen wei-
tergehenden Anspruch als eine arbeitslose Frau, diese einen weiterge-
henden als ein Auslidnder, der sich zufillig im Land aufhilt. Dieses
meritokratische (lateinisch: meritus = Verdienst, griechisch: kra-
tein = herrschen) Verstindnis, bei dem in diesem konkreten Beispiel
beruflicher Verdienst und Staatsangehorigkeit der betreffenden Per-
son von zentraler Bedeutung sind, widerspricht jedoch fundamental
dem mit der Menschenwiirde verbundenen subjektiven Recht auf an-
gemessene gesundheitliche Versorgung fiir alle Menschen.

Auch nicht anders verhilt es sich, wenn man »meritokratisch« in
der Weise bestimmt, dass sich jemand die bestmdgliche Behandlung
dadurch verdient, dass er eine bestimmte Versicherung auf eine
Leistung abschliefit. Wer dies tut, hat ein Anrecht auf die versicher-
ten Leistungen, wer nicht, eben nicht. Gerade die amerikanische Tea-
Party-Bewegung speiste ihren Widerstand gegen Obamas Gesund-
heitsreform aus der Uberzeugung, dass jeder selbst fiir seine Gesund-
heitsvorsorge verantwortlich ist. Darum halten viele aus ihrer
Anhiangerschaft es auch fiir gerechtfertigt, wenn Personen je nach
ihrem individuellen Risiko versichert werden. Das bedeutet freilich,
dass jemand, der bereits von Geburt an eine schlechte gesundheitliche
Prognose hat, in einem solchen meritokratischen Markt eine sehr

291

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Gerechtigkeit im Gesundheitswesen

hohe Versicherungspramie zahlen muss. Damit aber verletzt eine
solche Forderung das Prinzip der Solidaritit gerade mit den Schwi-
cheren.

Allerdings lief3e sich dann zumindest fragen, ob nicht diejenigen,
die finanziell gut genug dastehen, sodass sie sich die hohen Pramien
leisten konnen, dies auch tun sollten, um dem Subsidiaritdtsprinzip
zu geniigen. In dhnlicher Richtung wird Eigenverantwortung einge-
fordert, wenn selbstverschuldete Schidigungen der Gesundheit den
Versicherungsbeitrag erhdhen oder umgekehrt Gesundheitspriven-
tion und ein gesunder Lebensstil diesen Betrag senken sollten. Hier
stellt sich die Frage, wie man Abgrenzungen vornehmen kann. So
kann jemand, der ein zu hohes oder zu niedriges Gewicht hat, leicht
identifiziert werden, aber was als zu hohes oder zu niedriges Gewicht
eingeschétzt wird, hiangt von der jeweiligen Forschungslage ab. Ver-
bindliche medizinische Vorgaben sind in nicht wenigen Fillen zeit-
abhingig und moglicherweise nicht einmal gesundheitsdienlich.
Auch wird die Freiheit der Einzelnen, ihr Leben nach eigenen Vor-
stellungen zu gestalten, durch derartige Vorgaben erheblich einge-
schrinkt. Dariiber hinaus lassen sich bestimmte riskante Lebensstile
(Fettleibigkeit, Rauchen, erhohter Alkoholkonsum, Skifahren) leich-
ter identifizieren als andere (nichtelange Computerspiele).

Zudem ist damit ein fundamentales Problem verbunden. Wer
keine oder nur in begrenztem Maf Beitrige zahlen kann, behilt nach
dem Verstindnis des mit der Menschenwiirde verbundenen subjekti-
ven Rechts auf angemessene medizinische Versorgung den Anspruch
auf eine derartige Versorgung. Damit aber werden diejenigen be-
straft, die einerseits durch hohere Beitridge die schlechter Gestellten
solidarisch mittragen, andererseits aber selbst nochmals eine Er-
hohung der Beitrige bekommen, wenn sie sich bestimmten gesund-
heitlichen Risiken aussetzen.

8.2.3.4 Das Fairnesskonzept angemessener
medizinischer Versorgung

Wihrend im Sinne von Gerechtigkeit als Egalitit eine medizinische
Versorgung allen in gleicher Weise zur Verfiigung stehen sollte,
wenn keine medizinischen Griinde anderes verlangen, fordert ein
bediirfnisorientiertes Verstindnis von Gerechtigkeit medizinische
Leistungen gemify dem Patientenwillen, ein bedarfsorientiertes ge-
mifs medizinischer Expertise ein. Dagegen steht ein meritokrati-
sches Konzept von Gerechtigkeit, wonach gemif3 eigenen Verdiens-

292

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Gesundheit, medizinische Versorgung und Gerechtigkeit

ten, wie auch immer diese verstanden werden, Gesundheitsleistun-
gen zuzuteilen sind.

Ein Fairnesskonzept angemessener medizinischer Versorgung
hat im Vergleich zu den genannten Konzepten ein bescheideneres
Ziel. Wie bereits bei der Darstellung des Ansatzes der Integrativen
Medizinethik ausfiihrlich begriindet, sollen diejenigen, die leistungs-
stirker sind, diejenigen Menschen unterstiitzen, die sich ansonsten
keine oder keine hinreichende medizinische Versorgung leisten
konnten, aber nur soweit diese Versorgung neben dem Prinzip der
Solidaritit auch dem Prinzip der Subsidiaritdt Rechnung trigt.

Was heif3t das konkret? Leistungsstirke besagt, dass jemand nicht
nur aus eigener Kraft fiir seine medizinische Versorgung Sorge tra-
gen kann, sondern auch durch seine Beitrige weniger leistungsstarke
Personen solidarisch zu unterstiitzen vermag. Diese erhalten dadurch
selbst dann eine solidarische medizinische Versorgung, wenn sie da-
fiir nicht selbst Versicherungsbeitriige zahlen konnten bzw. weniger
einzahlen als andere. Sinnvollerweise konnte man jedoch indirekt ein
meritokratisches Element einbauen. Analog zur Tabak- und Alkohol-
steuer liefSe sich vorstellen, dass auch andere Produkte, die in grofSe-
ren Mengen der Gesundheit schaden wie Zucker bzw. Softdrinks,
oder Produkte, deren Gebrauch mit Unfillen verbunden sein kann
wie Skier, mit einem hoheren Steuersatz versehen werden. Auch die-
jenigen, die wenig oder gar nichts in eine Krankenversicherung ein-
zahlen, wiirden so auf indirekte Weise an der Solidaritit beteiligt
werden, sei es durch den Verzicht auf bestimmte Produkte, sei es
durch die mit dem Kauf verbundene Steuerabgabe. Andererseits ist
auch hier zu fragen, ob diese indirekte Beschrankung individueller
Freiheit, die insbesondere die finanziell &rmeren Menschen trifft,
sinnvoll ist oder ob nicht erneut die Frage nach derzeitigen Gesund-
heitsvorstellungen, die moglicherweise auch wieder tiberholt sein
konnen, zur Vorsicht mahnen sollte, Menschen in ihrer Freiheit indi-
rekt zu beschneiden.

Hintergrund dafiir sind folgende Uberlegungen: Ein Gesund-
heitssystem ist so verwoben mit dkonomischen Zusammenhingen,
dass es unsinnig wire zu meinen, man konne dieses System von wirt-
schaftlichen Uberlegungen fernhalten. Vielmehr geht es darum zu
begreifen, dass auch das Gesundheitswesen wie auch die Wirtschaft
nur Subsysteme des politischen Gesamtsystems sind. Alle Beteiligten
an dem Regelfindungsdiskurs zur Ausgestaltung eines Gesundheits-
systems haben dafiir zu sorgen, dass darin das moralische Ideal von

293

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Gerechtigkeit im Gesundheitswesen

Gerechtigkeit als Fairness realisiert wird. Ein derartiges Konzept
schliefit ganz wesentlich das Recht auf Selbstbestimmung der Patien-
ten ein.®

Das Verstindnis einer angemessenen medizinischen Versorgung
verzichtet jedoch auf die nicht realisierbare Forderung, alle miissten
die gleiche medizinische Versorgung bekommen, wenn sie eine glei-
che Erkrankung haben. Es versucht aber, den eigentlichen Zielpunkt
des egalitiren Gerechtigkeitsverstandnisses im Blick zu behalten: den
Anspruch auf eine faire Chance zu haben, die bestmégliche medizi-
nische Versorgung zu bekommen, um das eigene Leben moglichst gut
gestalten zu konnen.

Alle Menschen haben also den gleichen Anspruch, angemessen
gesundheitlich versorgt zu werden. Gerechtigkeit im Gesundheits-
wesen wird dabei nur dann realisiert werden kénnen, wenn man sie
als ein Mitgetragensein des Einzelnen durch die Gemeinschaft ver-
steht, das auf der Regelebene implementiert ist, und zwar in dem
Sinn, dass jeder in bestmaglicher Weise Gesundheitsleistungen emp-
fangt. »In bestmoglicher Weise« soll dabei heiflen, dass das System so
ausgestaltet wird, dass die Regeln des Systems transparent sind und
Risiken, die die Existenz bedrohen, solidarisch getragen werden — sei-
en diese Risiken lebensbedrohlich im eigentlichen Sinn oder lebens-
bedrohlich in finanzieller Hinsicht. Allerdings heifst »angemessen«
hier nicht, dass alle das Gleiche bekommen. Vielmehr kann der Ein-
zelne durch Zusatzversicherungen zusitzliche Leistungen kaufen.
Nicht jeder kann den bedeutendsten Krebsspezialisten aufsuchen,
aber jeder kann einen Krebsspezialisten zurate ziehen, wenn er diesen
benétigt. Gerade damit wird dem mit der Menschenwiirde verbunde-
nen Recht auf gesundheitliche Versorgung und auf Selbstbestim-
mung Rechnung getragen. Dieses Verstindnis von Gerechtigkeit in-
tegriert also das Recht auf gesundheitliche Versorgung und das Recht
auf Selbstbestimmung: Ich entscheide, was ich tiber die Grundsiche-
rung hinaus versichern mochte, also Chefarztbehandlung oder die
Behandlung in bestimmten Spezialkliniken. Dariiber hinaus ist dieses
Verstindnis ordnungsethisch, weil es eine Losung fiir das Problem

8 Vgl. Daniels (2008), der Rawls in iiberzeugender Weise fiir Gerechtigkeitsfragen im
Gesundheitswesen fruchtbar gemacht und dessen Uberlegungen die hier dargelegte
Gerechtigkeitsvorstellung inspiriert hat.

294

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Rahmenbedingungen einer weltweiten medizinischen Versorgung

von Eigeninteresse und gesellschaftlichen Interessen mithilfe der Re-
gelebene, also der Rahmenordnung bietet.’

Auf der Regelebene integriert es Eigeninteresse und gesellschaft-
liche Interessen, sodass Arzteschaft, Pflegekrifte, Patienten usw. ihr
eigenes Interesse verfolgen konnen und zugleich damit gesellschaft-
liche Interessen befordern. Es wird also nicht auf der Handlungsebene
der Heroismus verlangt, gegen eigene Interessen zu verstoflen, weil
auf der Regelebene dafiir Sorge getragen ist, dass alle eine faire Chan-
ce haben, bestmogliche gesundheitliche Leistungen zu bekommen,
und dass die im Gesundheitswesen titigen Personen fair entlohnt
werden und faire Arbeitsbedingungen haben.

8.3 Rahmenbedingungen einer weltweiten medizinischen
Versorgung

Die derzeitige Situation auf unserem Planeten ist weit von einer Rea-
lisierung einer so verstandenen Gerechtigkeit im Gesundheitswesen
entfernt.

8.3.1 Herausforderungen einer globalen Gerechtigkeit
medizinischer Versorqung

Trotz anders lautender internationaler Konventionen, der Grund-
iiberzeugungen der groflen Weltreligionen und den Beteuerungen
vieler Entscheidungstriger sind mehrere Milliarden Menschen auf
dieser Erde von einer grundlegenden Absicherung gegen die exis-
tenzbedrohenden gesundheitlichen Risiken ausgeschlossen. Der Um-
gang mit der Malaria ist ein konkretes Beispiel hierfiir. Wihrend bei-
spielsweise ein deutscher Tourist, der sich mit der Malaria infiziert
hat, nach der Riickkehr alle erdenklichen medizinischen Leistungen
im Rahmen der Krankenversicherung beanspruchen kann, hat die
einheimische Bevolkerung, die sich nur um den Verlust der Heimat
und meist auch der eingetibten Lebensweisen aus Malariagebieten
zuriickziehen konnte, oftmals eine schlechte medizinische Versor-
gung. Dementsprechend hoch ist die Todesrate. Manche Universitats-

9 Vgl. dazu die Uberlegungen im Abschnitt Das Gerechtigkeitsprinzip und seine ord-
nungsethische Dimension (1.5.3).

295

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Gerechtigkeit im Gesundheitswesen

klinik in westlichen Lindern verfiigt tiber ein hoheres Budget, als
bestimmten subsaharischen Staaten insgesamt an Geld fiir das natio-
nale Gesundheitswesen zur Verfiigung steht. Anders gesprochen:
Bisher gilt ein nationales Solidarprinzip fiir gesetzliche Kassen. Die
Solidaritit endet an unseren Staatsgrenzen. Grenziiberschreitend be-
steht dagegen ein Anreiz, Fachkrifte aus wirtschaftlich schwicheren
Landern in Kliniken und Praxen reicherer Lander zu beschiftigen,
obwohl sie in ihren eigenen Lindern dringend gebraucht wiirden.
Sie verlassen aber ihre Heimat, weil sie in den reicheren Lindern fiir
sich bessere personliche Chancen sehen. Das Grundproblem besteht
auf der Makroebene also darin, dass die Solidaritit nationalisiert wird
und der einzelne Mensch nicht im Sinne Kants als Weltbiirger und
Weltbiirgerin verstanden wird, der aus Gerechtigkeitsiiberlegungen
einen Anspruch auf eine Sicherung seiner existenzbedrohenden Risi-
ken hat. Spieltheoretisch gesprochen besteht ein Anreiz, nationale
vor iibernationale Interessen zu stellen. Es ist immer die dominante
Strategie im Sinne ckonomischer Rationalitit, ins nationale Gesund-
heitssystem Leistungen einzubringen, nicht aber tibernational titig
zu sein. Zwar gibt es Programme im Rahmen der Entwicklungshilfe
und auch private Hilfen, vornehmlich durch NGOs wie »Arzte ohne
Grenzen« und private Stiftungen, dennoch sind wir international
weit von der Realisierung der beiden Gerechtigkeitsgrundsitze ent-
fernt. Sehr tiberzeugend lasst sich dies an folgender Graphik ablesen,
die zeigt, wie sehr sich die Lebenserwartung auf unserem Planeten in
ausgewidhlten Staaten unterscheidet, auch wenn dafiir nicht nur die
Unterschiede in der gesundheitlichen Versorgung, sondern auch viele
weitere soziodkonomische Faktoren eine Rolle spielen.

Staat Lebens- Lebens- Lebens- Lebens-
erwartung erwartung erwartung erwartung
bei der derzeit fiir derzeit fiir bei der
Geburt der- | neugeborene | neugeborene | Geburtim
zeit Jungen Maidchen Jahr 2000
Japan 84,2 81,1 87,1 81,3
Schweiz 83,9 81,2 85,2 79,8
Australien 82,9 81,0 84,8 79,6
Italien 82,8 80,5 84,9 79,6
Israel 82,3 80,3 84,2 78,3
Osterreich 81,9 79,4 84,2 78,4

296

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Rahmenbedingungen einer weltweiten medizinischen Versorgung

Staat Lebens- Lebens- Lebens- Lebens-
erwartung erwartung erwartung erwartung
bei der derzeit fiir derzeit fiir bei der
Geburt der- | neugeborene | neugeborene | Geburtim
zeit Jungen Maidchen Jahr 2000
UK 81,4 79,7 83,2 77,9
Deutschland 81,0 78,7 83,3 78,1
Kuba 79,0 76,8 81,3 76,6
USA 78,5 76,0 81,0 76,9
China 76,4 75,0 77,9 72,1
Brasilien 751 71,4 78,9 69,9
Russland 71,9 66,4 77,2 65,0
Indien 68,6 67,4 70,3 62,5
Afghanistan 62,7 61,0 64,5 55,9
Sierra Leone 53,1 52,5 53,8 39,8

Tabelle 4: Lebenserwartung in ausgewdihlten Staaten'®

8.3.2 Ein Losungsangebot

Im Sinne eines mit der Menschenwiirde verbundenen »Weltbiirger-
rechts«!! auf eine gesundheitliche Versorgung sind jedoch die notigen
Minimalstandards zu realisieren, auf die alle weltweit ein subjektives
Recht haben sollten. Der Grundgedanke der WHO nach bestmogli-
cher medizinischer Versorgung wird in der Integrativen Medizin-
ethik aufgenommen, ohne dabei von dem utopischen Gesundheits-
begriff der WHO auszugehen. Es geht nicht um die Sicherung eines
vollstindigen physischen, psychischen und sozialen Wohlergehens.
Vielmehr wiirde dies konkret bedeuten, dass wir eine internationale
Absicherung, zumindest eine Grundversorgung, fiir die existenz-
bedrohenden Risiken benétigen. Dies wire eine realistische Umset-
zung bestmdglicher medizinischer Versorgung zum jetzigen Zeit-

10 Vgl. https://www.who.int/data/gho/data/countries, zuletzt eingesehen: 28.08.
2020.

' Diesen Begriff hat Benhabib (2006) in die internationale gesundheitliche Debatte
eingefiihrt.

297

- am 18.01.2026, 22:34:54.



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Gerechtigkeit im Gesundheitswesen

punkt. Dabei gilt: Existenzbedrohend sind Krankheiten, die entweder
das Leben der Person bedrohen oder aber deren Behandlung so kost-
spielig ist, dass sie die betreffende Person finanziell ruinieren wiirde,
wenn sie diese Behandlung selbst bezahlen miisste. Im Rahmen einer
Gerechtigkeitskonzeption, die Rawls’ Gerechtigkeitsgrundsitze mo-
difiziert, lasst sich gut beschreiben, wie ein solches globales Gesund-
heitssystem auszusehen hitte.
Der erste Grundsatz lautet:

1. Ungleichheiten im Gesundheitswesen sind so zu gestalten, dass
(a) die die Existenz bedrohenden (gesundheitlichen und finan-
ziellen) Risiken solidarisch-global getragen werden, sofern natio-
nale Gesundheitswesen damit tiberfordert sind, (b) eine relative
Chancengleichheit bei der Versicherung von Gesundheitsgefah-
ren besteht und (c) verniinftigerweise zu erwarten ist, dass
Ungleichheiten zwischen den verschiedenen nationalen Gesund-
heitssystemen, aber auch im Rahmen nationaler Gesundheits-
systeme diese Minimalstandards nicht gefdhrden.

Dieser Grundsatz verdient einige erlduternde Bemerkungen. Der
Rechtsanspruch auf gesundheitliche Versorgung wird als Recht zur
Absicherung existenzbedrohender Krankheiten und Beeintrachtigun-
gen in einem egalitaristischen Sinn (a) verstanden. Jede Weltbiirgerin
und jeder Weltbiirger hat im Rahmen einer solidarischen Absiche-
rung das gleiche Recht auf die Leistungen, die bendtigt werden, um
entsprechenden Krankheiten vorzubeugen bzw. diese zu behandeln.
In diesem Sinne kann allgemein auch von einem subjektiven Recht
auf Solidaritit gesprochen werden.

Diese Solidaritit sichert zwei gefdhrdete Giiter: Sie sichert die
Betroffenen davor, durch die Kosten in der eigenen Existenz bedroht
zu werden, und sie bietet solidarisch Leistungen, damit die existen-
ziell bedrohte physische oder psychische Existenz moglichst ge-
schiitzt wird, auch wenn natiirlich ein Behandlungserfolg nicht ga-
rantiert werden kann. Ein wesentliches Charakteristikum einer
solchen Grundabsicherung ist ihre Unbedingtheit, d. h., sie wird un-
abhingig von Geschlecht, Gruppenzugehdorigkeit, Religion, politi-
scher Einstellung usw. gewihrt.

Dariiber hinaus sollte gemif3 (b) gewihrleistet werden, dass Be-
troffene prinzipiell Zugang zu bestimmten Versicherungsleistungen
haben, die fiir weniger bedrohliche Erkrankungen und Beeintrichti-

298

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Rahmenbedingungen einer weltweiten medizinischen Versorgung

gungen notwendig sind. Wie dies ausgestaltet werden kann, hingt
freilich von den jeweiligen nationalen Moglichkeiten ab, ist also rela-
tiv zu diesen. Ob hier eine globale Ordnung sinnvoll ist, bedarf wei-
terer Erdrterung. In diesem Zusammenhang ist der zweite Grundsatz
von grofer Bedeutung:

2. Das Gesundheitssystem sollte moglichst viel Entscheidungs-
freiheit in der Wahl der Leistungen zulassen.

Dieser Grundsatz ist von der Uberzeugung getragen, dass wir Men-
schen aufgrund dem mit der Menschenwiirde verbundenen Selbst-
bestimmungsrecht im Blick auf unsere Gesundheitsvorsorge und im
Blick auf die Behandlung unserer Erkrankungen moglichst viel Frei-
heit haben sollten. Er ist ebenfalls von der Uberzeugung getragen,
dass auch die einzelnen Staaten moglichst viel Freiheit in der Aus-
gestaltung ihrer Gesundheitsvorsorge und Krankenversorgung ha-
ben sollten. Hier gilt ganz wesentlich das Prinzip der Subsidiaritit.
Es wire ein falsch verstandener Paternalismus, die Freiheit des Ein-
zelnen und auch die Freiheit von Staaten in ein allgemeines Korsett
zwingen zu wollen. Die Bedeutung der Freiheit gerade im sensiblen
und personlichen Bereich des Umgangs mit Gesundheit und Krank-
heit sollte immer neu betont werden. Das mit der Menschenwiirde
verbundene Recht auf Selbstbestimmung impliziert auch das Recht
auf Lebensentwiirfe, die objektiv gesehen nicht ideal sind und wohl
kaum dem vollstindigen physischen, psychischen oder sozialen
Wohlergehen dienen, beispielsweise ein Lebensentwurf, den Rau-
chen, durchzechte oder auch durcharbeitete Nichte und andere For-
men nichtidealer Gesundheitsfiirsorge wesentlich prigen.

Dieses Freiheitsverstandnis erlaubt, was einen selbst angeht, aber
auch was die eigene Familie, die eigene Region, das eigene Land an-
geht, jeweils Abstufungen vorzunehmen. Konkret auf die Herausfor-
derung eines gerechten Gesundheitswesens angewendet, heifst dies,
dass die Solidaritit abgestuft sein darf, aufler es handelt sich um Er-
krankungen und Beeintrichtigungen, die die Existenz bedrohen. Ich
darf fiir mich und meine Familie groflere Anstrengungen unterneh-
men, damit wir im Notfall versorgt werden, als fiir Biirgerinnen und
Biirger in meinem Staat. Fiir diese gelten wiederum grofsere Solida-
rititspflichten als im Blick auf diejenigen Menschen, die in anderen
Staaten leben, da man mit Hobbes den eigenen Staat im Sinn einer

299

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Gerechtigkeit im Gesundheitswesen

Grofifamilie auffassen kann.'? Ein derartiges Verstindnis von Ge-
rechtigkeit im Gesundheitswesen und bestmdoglicher medizinischer
Versorgung nimmt die beiden Gerechtigkeitsgrundsitze und die da-
mit verbundenen Prinzipien von Solidaritit und Subsidiaritit ernst.

Eine globale Losung im Sinne der Integrativen Medizinethik liefSe
sich moglicherweise dergestalt umsetzen: Einzelne Staaten iiberneh-
men Patenschaften fiir andere Staaten im Bereich gesundheitlicher
Versorgung. So wire es denkbar, dass der deutsche Steuerzahler eine
medizinische Entwicklungshilfe finanziert, die praktisch in einer Art
Patenschaft einem oder mehreren Staaten zugutekommt, die sich da-
durch ein besseres und leistungsfihigeres Gesundheitssystem auf-
bauen konnen. Diese Patenschaft ist nicht paternalistisch zu denken,
sondern wird vertraglich mit dem bzw. den Partnerstaaten in einer
Weise ausgehandelt, dass die Partner bei der Ausgestaltung gleichbe-
rechtigt verhandeln. Dabei tragen die Vertragspartner sowohl dem
Prinzip der Solidaritit (Unterstiitzung durch das leistungsstirkere
Deutschland) als auch dem Prinzip der Subsidiaritit (Eigenanstren-
gung des betreffenden Partnerstaats) Rechnung.

8.3.3 Konkretion am Beispiel einer gerechten Verteilung eines

Impfstoffs

In Zeiten der Covid-19-Pandemie miisste sich eine derartige Losung
des globalen Gerechtigkeitsproblems beziiglich medizinischer Versor-
gung dadurch bewidhren, dass ein Impfstoff, sofern er verfiigbar ist,
global gerecht verteilt wird.

Ausgehend von dem Grundsatz, nach dem die Existenz bedro-
henden Risiken global solidarisch getragen werden sollten, wire es
eindeutig verfehlt, wenn einzelne Staaten ihren Biirgerinnen und
Biirgern absolute Prioritdt einrdumen wiirden. Gerade wenn Per-
sonen in bestimmten Staaten aufgrund fehlender medizinischer In-
frastruktur (kaum Intensivbetten, kaum Atemgerite) besonders
schlecht gestellt sind, ist eine Solidaritit mit diesen von hochster
Prioritdt und entspricht auch der Gerechtigkeitsvorstellung, wie sie
die Integrative Medizinethik vertritt. In sehr groSer Nahe zu dieser
Medizinethik haben Emanuel et al. im September 2020 in der Fach-

12 Vgl. Hobbes (1999 [1651]), 118.

300

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Rahmenbedingungen einer weltweiten medizinischen Versorgung

zeitschrift Science ein »Fair Priority Model«'* vorgeschlagen. Dabei
unterscheiden sie drei Dimensionen von Schaden:

1. Schadensreversibilitit,
2. Schadenshohe,
3. Schadensausgleich.

Der Tod von Personen stellt den hochsten Schaden da, denn er ist
zugleich irreversibel und nicht ausgleichbar. Aber auch Folgeschiden
einer iiberstandenen Erkrankung sowie die Schiden durch Bildungs-
defizite und wirtschaftliche Schaden sind oft sehr hoch und kaum
auszugleichen.

Aus diesen Griinden empfehlen Emanuel et al. folgende Maf3-
nahmen einer Priorisierung, also keine Rationierung oder Rationali-
sierung. Geht man nimlich, dhnlich wie die Integrative Medizinethik,
vom Prinzip der Menschenwiirde und dem damit verbundenen Ver-
stindnis von Gerechtigkeit als Fairness und den beiden Gerechtig-
keitsgrundsitzen als ethischem Bezugsrahmen aus, so darf es fiir le-
bensbedrohliche Krankheiten keine Rationierung, sehr wohl jedoch
eine Priorisierung geben. Was heif3t dies und wie sind diese beiden
Begriffe von der Rationalisierung zu unterscheiden?'+

»Rationalisierung« ist eine ethisch gebotene und sinnvolle Form,
vor dem Hintergrund einer Knappheitssituation eine moglichst effi-
ziente und effektive Therapie zu wihlen und so kostbare Ressourcen
zu sparen, ohne dass sich dadurch fiir die Betroffenen ein Verzicht auf
notwendige bzw. evidenzbasiert niitzliche Leistungen ergibt. Aller-
dings ist die Rationalisierung in dieser Knappheitssituation nicht an-
wendbar.

»Rationierung« bezeichnet im Unterschied zur Rationalisierung
gerade medizinisch notwendige oder zumindest evidenzbasiert niitz-
liche Leistungen, die aus Knappheitsgriinden nicht allen zugeteilt
werden, obwohl die Betroffenen im Prinzip den gleichen Anspruch
auf die Leistung hatten. Dieser Rationierungsbegriff ist nicht mit
einem klassisch-skonomischen Rationierungsbegriff zu verwechseln,
wonach jeder Einzelne entscheidet, wofiir er seine begrenzten Res-
sourcen einsetzt, oder in einer anderen Fassung, wonach der Staat
entscheidet, wofiir er seine begrenzten Ressourcen einsetzt.

3 Die folgenden Uberlegungen sind wesentlich von Emanuel et al. (2020) beeinflusst.
4 Vgl. Deutscher Ethikrat (2011).

301

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Gerechtigkeit im Gesundheitswesen

»Priorisierung« bedeutet im Unterschied zur Rationierung, dass
bestimmte Behandlungsregimes nach bewusst gewihlten Kriterien
hierarchisiert, also in eine bestimmte Reihenfolge gebracht werden,
d.h., bestimmte Behandlungsregimes werden anderen Behandlungs-
regimes vorgezogen. Hier wird nicht ein Behandlungsregime ratio-
niert, also nur manchen zugeteilt, obwohl auch andere den gleichen
Anspruch hitten, sondern die Priorisierung behandelt alle vergleich-
baren Betroffenen gleich, d.h., die Behandlungsmafsnahmen sind fiir
alle »gleichen« Falle gleich. Es ist dieses Konzept von Priorisierung,
das auch Emanuel et al. zugrunde legen.

Sie schlagen deshalb vor, in folgender Weise zu priorisieren. In
der ersten Phase sind diejenigen zu priorisieren, also zu impfen, die
noch viele Lebensjahre vor sich haben, wovon gerade die drmeren
Linder, die einen hohen Anteil junger Menschen haben, profitieren
wiirden. Dafiir legen sie die Matrix der »Standard Expected Years of
Life Lost (SEYLL)«, also den Standard der zu erwartenden verlorenen
Jahre, an. Dieser Vorzug der Jungen vor den Alten, diese Form der
Altersdiskriminierung, ist nur zu rechtfertigen, wenn man, wie in
den Covid-19-Szenarien im ersten Kapitel des Buchs, ihn gerade nicht
in der Weise versteht, dass Alteren ihre Wiirde abgesprochen wird,
sondern dass bei knappen Mitteln diejenigen als Erste in den Genuss
dieser Mittel kommen sollten, die ceteris paribus davon den grofiten
Nutzen, hier Lebensjahre, haben diirften. In der zweiten Verteilungs-
phase sollten die Impfstoffe so genutzt werden, dass davon auszu-
gehen ist, dass die geimpften Kohorten dafiir sorgen, dass das Brutto-
sozialprodukt ihres Landes steigt. Es geht Emanuel et al. dabei vor
allem darum, dass dabei gerade die Armsten der Armen profitieren.
Erst in der dritten Phase sollten diejenigen Staaten priorisiert werden,
die hohere Ubertragungsraten haben.

Im Unterschied zu diesem Vorschlag erlaubt die Gerechtigkeits-
vorstellung der Integrativen Medizinethik jedoch, dass die einzelnen
Staaten aufgrund der Verantwortung fiir ihre Biirgerinnen und Biir-
ger dennoch versuchen, moglichst allen, die den Impfstoff benétigen,
diesen zur Verfiigung zu stellen. Allerdings sollten reichere Staaten
unter Knappheitsbedingungen eine so weitgehende Solidaritit mit
drmeren Staaten zeigen, dass auch diese hinreichend Impfstoff fiir
diejenigen bekommen, deren Existenz bedroht ist. So konnten gerade
reichere Staaten moglicherweise auf alternative Mafnahmen zur
Impfung ausweichen, um Ansteckungen zu vermeiden, die in drme-
ren Staaten entweder nicht durchsetzbar oder fiir die Betroffenen,

302

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Angemessene medizinische Versorgung im deutschen Gesundheitssystem?

z.B. Tagel6hner, katastrophale wirtschaftliche und damit existenzielle

Folgen haben.
Phasen der |Hauptziel Kriterien Vorrang Priorisierung
Verteilung
Phase 1 Reduktion von | Verhinderung | Vorrang fiir die, Prioritit der
vorzeitigem Tod |SEYLL die am meisten Le- | Staaten, die mehr

benszeit verlieren
wiirden, Gleichheit
aller Menschen in
dieser Hinsicht

SEYLL je Impf-
stoffdosis retten
wiirden

Phase 2 Reduktion von | Reduktion abso- | Vorrang fiir die Prioritit der Staa-
ernsten wirt- luter Armut Armsten der Ar- ten, die mehr Ar-
schaftlichen und | Verhinderung |men mut, Verluste beim
sozialen Schéden | eines fallenden BIP und Verluste

BIP von SEYLL ohne
den Impfstoff er-
leiden wiirden

Phase 3 Beendigung der |Ranking der Vorrang fiir die am | Prioritit fiir die
Ubertragung Ubertragungs- |schlechtesten Ge- | Staaten, die die
von Covid-19  |raten stellten hochsten Uber-

tragungsraten
haben

Tabelle 5: Gerechte Verteilung eines Impfstoffs (nach Emanuel et al. (2020))

8.4 Angemessene medizinische Versorgung im deutschen

Gesundheitssystem?

Das bundesdeutsche Gesundheitssystem ist dafiir bekannt, »im inter-
nationalen Vergleich iiber einen der umfangreichsten Leistungskata-
loge und eines der quantitativ hochsten Versorgungsniveaus«'® zu
verfiigen. Fiir dieses System sollten nach den Prinzipien der Integra-
tiven Medizinethik ebenfalls die beiden Gerechtigkeitsgrundsatze fiir
eine bestmdogliche medizinische Versorgung gelten. Als solidarisches
Minimum sind die existenzbedrohenden Risiken gemeinsam zu tra-
gen. Die Entscheidungsfreiheit in der Wahl der Leistungen, die wie-
derum Transparenz voraussetzt, sollte moglichst weitreichend sein.

15 Busse et al. (2013), VIL Vgl. auch Steinhauser et al. (2015), 33-71.

- am 18.01.2026, 22:34:54,

303



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Gerechtigkeit im Gesundheitswesen
8.4.1 Aktuelle Versorgungssituation in Deutschland

Beginnen wir mit den formalen Gegebenheiten. Gesetze im Blick auf
das Gesundheitswesen werden in Deutschland in der Regel auf Bun-
desebene im Rahmen der Gewaltenteilung zwischen Bund und Lin-
dern durch ihre Gesetzgebungskompetenz getroffen und im Sozial-
gesetzbuch (SGB) V festgesetzt. Dabei wird zwischen privaten
Krankenkassen (PKV), die ihre eigene Selbstverwaltung haben, und
den gesetzlichen Kassen (GKV) unterschieden. Fiir letztgenannte gilt:

»Detaillierte Regulierungen und konkrete Umsetzungen obliegen meist
den Selbstverwaltungspartnern der Ausgabentriger und Leistungserbrin-
ger, deren wichtigstes gemeinsames Beschlussgremium der Gemeinsame
Bundesausschuss (G-BA) ist. In der gemeinsamen Selbstverwaltung haben
Krankenkassen und GKV-Spitzenverband sowie die Kassenirztlichen Ver-
einigungen (KVen) und Kassenzahnirztlichen Vereinigungen den Status
von Korperschaften offentlichen Rechts. Sie bilden die Selbstverwaltungs-
strukturen, die fiir die Finanzierung und Erbringung von GKV-Leistungen
innerhalb des gesetzlichen Rahmens verantwortlich sind.«'¢

Die Vergiitung der Leistungsbringer ist dabei komplex. Was die am-
bulante Krankenversorgung angeht, haben GKV-Patienten zwar freie
Arztwahl, aber nur dann ein Anrecht auf Kostenerstattung, wenn sie
zu Arztinnen und Arzten gehen, die eine kassenirztliche Zulassung
haben, und wenn sie Leistungen in Anspruch nehmen, die von der
Kasse tibernommen werden. Privatpatienten dagegen konnen auch
Arztinnen und Arzte aufsuchen, die nur privat liquidieren. Der
GKV-Patient darf individuelle Gesundheitsleistungen (IGeL) zusitz-
lich zur Kassenbehandlung nachfragen. Die Kasse iibernimmt in die-
sem Fall die Kosten fiir die Regelbehandlung und der Patient muss
lediglich die IGeL bezahlen. Im Bereich des Zahnersatzes sind
Hochstbetrage festgelegt, die durch die Kasse getragen werden.
Wiinscht der Patient eine Versorgung, die iiber dem zu zahlenden
Hochstbetrag der Kassen liegt, muss er nur die Kostendifferenz be-
zahlen. Je nach Kasse kann es aber auch geschehen, dass bestimmte
Behandlungen nicht als Kassenleistung anerkannt werden. In diesem
Fall wird privat liquidiert und der Patient muss die Rechnung voll-
stindig tibernehmen, z.B. gemdfs KZV in Thiiringen bei einer Wur-
zelbehandlungen der an den Zahn 35 angrenzenden Ziahne nach dis-
tal, also 36, 37, 38, denn es gilt: »Die Wurzelbehandlung ist keine

16 Ebd., VIIf.

304

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Angemessene medizinische Versorgung im deutschen Gesundheitssystem?

Vertragsleistung, da die Zahnreihe bereits durch den fehlenden Zahn
35 unterbrochen wurde. Somit kein Erhalt einer geschlossenen Zahn-
reihe.«'” Der Privatpatient hat ebenfalls abhéngig von den Versiche-
rungsleistungen die Méglichkeit, derartige Leistungen nachzufragen
und muss entsprechend seiner Versicherung moglicherweise Eigen-
leistungen aufbringen.

Im stationdren Bereich (Krankenhiuser) gilt eine duale Finanzie-
rung, wonach die Investitionskosten mit Steuermitteln, die laufenden
Kosten, ndmlich Personal und Sachmittel, tiber die Beitrige der Kas-
sen bzw. (Zu-)Zahlungen der Patienten bezahlt werden. »Die Finan-
zierung der laufenden Ausgaben ist Gegenstand der Verhandlungen
zwischen einzelnen Krankenhdusern und den Krankenkassen und er-
folgt seit 2004 iiberwiegend iiber Fallpauschalen«$, wobei diese in-
nerhalb eines Bundeslandes einen einheitlichen Basisfallwert haben.
Die Behandlung von Privatpatienten wird dagegen privat liquidiert.

Anders als bei der GKV ist bei Erstattung innovativer Leistungen
bei der PKV keine explizite Genehmigung durch den G-BA nétig. Der
Versicherungsumfang wird vertraglich zwischen dem Versicherten
und seiner PKV vereinbart und kann nachtraglich weder vom Gesetz-
geber noch durch das Versicherungsunternehmen selbst reduziert
werden. Ausschlaggebend fiir den Versicherungsumfang ist damit
das vom Versicherten gewihlte Leistungsvolumen.

Die Vergiitung stationirer Leistungen erfolgt in der Regel eben-
falls tiber das Kostenerstattungsprinzip, wobei auch eine Direkt-
abrechnung der Krankenhéduser mit der PKV mdglich ist. Es wird
ebenfalls das DRG-System verwendet, sodass die obigen Ausfiihrun-
gen hier genauso zutreffen.

Warum aber gibt es iiberhaupt diese Differenzierung in GKV und
PKV? Das bundesdeutsche Gesundheitswesen ist bis heute von der
bismarckschen Sozialversicherungsgesetzgebung des ausgehenden
19. Jahrhunderts gepriigt. Insbesondere geht darauf zuriick, dass bis
heute die Beamten weitgehend nicht in den gesetzlichen Kassen ver-
sichert sind, sondern aufgrund der staatlichen Beihilfe veranlasst wer-
den, sich privat zu versichern. Urspriinglich ging es dabei darum, die
Arbeiter solidarisch durch entsprechende Kassen und die Beamten
durch eine staatliche Beihilfe abzusichern. Die Absicherung der Ar-

7 Hier zitiert nach www.spitta.de/fileadmin/tt_news/spitta/praxisbriefe/ PB0605.pdf,
zum Datum 28.09.2020 in Geltung.
18 Busse et al. 2013, IX.

305

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Gerechtigkeit im Gesundheitswesen

beiterschaft hat sich hin zu den heutigen gesetzlichen Krankenkassen
entwickelt: mit Sachleistungsprinzip, kostenfreier Familienmitver-
sicherung, Beitragsbemessung als Prozentsatz des Arbeitseinkom-
mens, Freiheit in der Wahl der Kasse, Begrenzung der Versicherungs-
pflicht durch die Jahreseinkommensentgeltgrenze, Finanzierung der
Leistungen durch das Umlageverfahren und Ankniipfung des Ver-
sicherungsstatus an ein Beschiftigungsverhiltnis, sofern ein solches
besteht.

Die Unterstiitzung der Beamten folgt bis heute dem Alimenta-
tionsprinzip. Das Beamtenverhiltnis ist ein besonderes Treueverhiilt-
nis. Der Beamte ist eng an seinen Dienstherrn gebunden (z.B. kein
Streikrecht). Dafiir ist der Dienstherr zur angemessenen Alimenta-
tion verpflichtet, die dem Beamten ermdglicht, sich ganz seinem
Dienst zu widmen, ohne Angst, finanziell bediirftig zu werden. Des-
halb ist auch die Versorgung im Krankheitsfall Teil dieser Alimenta-
tion, also ohne eigene Beitragsleistung bis zu einem gewissen Grad
(zwischen 50-80 %) und auch nur in einem festgelegten Rahmen,
sodass sie ihre dariiber hinausgehenden Risiken durch eine private
Versicherung abzudecken haben. Allerdings fiihrt diese Regelung da-
zu, dass Beamtinnen und Beamte mit ihren Angehorigen die Halfte
aller privat versicherten Patienten ausmachen, weil sie sich faktisch
deutlich schlechter stellen, wenn sie sich freiwillig gesetzlich ver-
sichern, da sie in den meisten Bundeslindern bisher 100 Prozent der
Kosten tragen miissen, weil sie jeden Beihilfeanspruch verlieren. Erst
seit kurzem bieten einige Bundesldnder einen Arbeitgeberanteil an
und erhéhen damit die Wahlmaglichkeit.

Dariiber hinaus diirfen sich diejenigen privat versichern, die iiber
der Jahreseinkommensentgeltgrenze liegen oder selbststindig sind.
Diese Bevolkerungsgruppe, die bis 2009 keiner Krankenversiche-
rungspflicht unterlag, muss seitdem, wenn sie in Deutschland ihren
Wohnsitz hat, entweder gesetzlich oder privat krankenversichert
sein.

In Zahlen bedeutet das: Ende 2018 waren 88,09 % der Ver-
sicherten gesetzlich und 10,52 % privat versichert. Von den privat
Versicherten waren etwa die Hilfte (5,29 %) Beihilfeempfanger. Dazu
kamen 1,38 % Sonstige.

19 Vgl. https://www.gkv-spitzenverband.de/gkv_spitzenverband/presse/zahlen_und
_grafiken/zahlen_und_grafiken.jsp, amtliche Statistik zum 01.12.2018, zuletzt ein-
gesehen: 28.09.2020.

306

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Angemessene medizinische Versorgung im deutschen Gesundheitssystem?

»Eine der grofiten Herausforderungen«, so halten Busse et al.
fest, »ist zweifellos die Zweiteilung zwischen GKV und PKV mit
ihren unterschiedlichen Risikopools und den Ungleichheiten in Fi-
nanzierung, Zugang und Versorgung«.?’ Die Vergiitung ambulanter
Leistungen erfolgt bei privat Versicherten nach der Gebiihrenord-
nung der Arzte (GOA). Der PKV-Versicherte tritt dabei hiufig in
Vorleistung und reicht die vom Arzt bzw. der Arztin an ihn gestellte
Rechnung zur Erstattung bei seiner PKV ein (Kostenerstattungsprin-
zip). Unter Gerechtigkeitsaspekten ist es problematisch, dass hier
durch das Kostenerstattungsprinzip fiir dieselben Leistungen bei pri-
vat Versicherten andere Betridge eingefordert werden als bei gesetz-
lich Versicherten. Dieses in der EU einmalige System stellt eine
wesentliche Herausforderung fiir eine angemessene medizinische
Versorgung in Deutschland dar, der wir abschliefend im Rahmen
von Uberlegungen zur Weiterentwicklung des deutschen Gesund-
heitswesens nachgehen wollen. Diese Regelung ist nach keinem der
behandelten medizinethischen Ansitze zu rechtfertigen. Sie verletzt
nicht nur das Verstindnis von Gerechtigkeit als Fairness, sondern
auch den Grundgedanken des mit der Menschenwiirde verbundenen
Selbstbestimmungsrechts und Gleichheitsgebots. Wihrend der Grof3-
teil der Bevolkerung keine Wahl hat, sich gesetzlich oder privat zu
versichern, hat der reichere Teil, der iiber der Bemessungsgrenze
liegt, die Wahl, sich nicht an der solidarischen Versicherung zu be-
teiligen. Beamtinnen und Beamte, die aufgrund ihrer Gesundheits-
priifung vor der Verbeamtung gute gesundheitliche Risiken haben,
haben einen hohen Anreiz, sich privat zu versichern, wenn sie nicht
fiir weniger Leistung teilweise das Doppelte zahlen miissen. Die rela-
tiv gute Kostenabdeckung der Beamtinnen und Beamten ist dabei Teil
des oben genannten Alimentationsprinzips: Dafiir dass sie sich dem
Dienstherrn in besonderer Weise verpflichten, werden sie im Krank-
heitsfall auch in besonderer Weise von ihm beschiitzt. Aber faktisch
wird ihnen in den meisten Bundesldndern praktisch keine Wahl ge-
lassen, es sei denn sie mochten finanzielle Nachteile haben.

Dazu kommt: Dadurch, dass fiir gleiche Behandlungen, je nach-
dem, ob jemand privat oder gesetzlich versichert ist, unterschiedliche
Preise erlaubt sind, werden auf der Handlungsebene Anreize gesetzt,
die hervorragende Arztinnen und Arzte verleiten konnen, nicht die
wichtigsten medizinischen Felder zu bedienen, z. B. die Krebstherapie,

20 Busse et al. (2013), XII.

307

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Gerechtigkeit im Gesundheitswesen

sondern in lukrative Felder abzuwandern, z. B. Radiologie und Schén-
heitschirurgie. Auch wird der Fehlanreiz beférdert, die MRT bei-
spielsweise fiir nicht wirklich existentiell gefihrdete Privatpatienten
zu reservieren und deshalb gesetzlich Versicherte auf wichtige Unter-
suchungen linger warten zu lassen usw. Vor diesem Hintergrund ist
selbst aus utilitaristischen Erwdgungen, die oftmals zur Verteidigung
der beiden Systeme ins Feld gefiihrt werden, weil private Kranken-
kassen Innovationen ermdglichen wiirden usw., die Zweiteilung des
Systems nicht angemessen.

Auch wenn die Systemfrage wichtig ist, besteht die wohl grofite
Herausforderung fiir eine bestmogliche medizinische Versorgung in
Deutschland jedoch darin, dass unsere Ressourcen, die wir dem Ge-
sundheitssystem zur Verfiigung stellen konnen, begrenzt sind. Dies
hat die Covid-19-Krise allen in einem bisher nicht gekannten Aus-
maf3 vor Augen gefiihrt. Jahrelang gab es nimlich Anreize, Intensiv-
betten aus Kostengriinden einzusparen. In der Krise zeigte sich, wie
notwendig Reserven sein konnen. Die Anreize der Politik zur Teil-
okonomisierung des Gesundheitswesens hatten ihren wesentlichen
Grund darin, die Kosten nicht zu sehr steigen zu lassen. Dies ist ein
berechtigtes Anliegen. Das Geld, was im Gesundheitswesen ausgege-
ben wird, kann beispielsweise nicht in die Bildung investiert werden.
Auch dies zeigt die Covid-19-Krise: Die Mafinahmen zum Schutz der
Gesundheit haben grofle Verwerfungen in anderen Bereichen zur
Folge, deren Ausmaf3 noch nicht abgeschitzt werden kann. Zudem
zeigt die Krise selbst in Deutschland, dass Priorisierungen unabding-
lich sind. Nicht jeder, der einen Covid-19-Test machen lassen méchte,
bekommt eine Moglichkeit dazu. Hier wird beispielsweise nach
Dringlichkeit und dem von der entsprechenden Person ausgehenden
Ansteckungspotential priorisiert.

Vor diesem Hintergrund ist es von grofler Bedeutung, einerseits
einen Blick auf die mit der Teilokonomisierung verbundenen Heraus-
forderungen zu werfen und andererseits die Frage der Priorisierung
zu behandeln, wenn die Mittel nicht fiir alle ausreichen.

308

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Angemessene medizinische Versorgung im deutschen Gesundheitssystem?

8.4.2 Herausforderungen der Teilokonomisierung

8.4.2.1 Teilokonomisierung in der Behandlungsbeziehung

Intuitiv wiirde man erwarten, dass Menschen, die als Arztinnen und
Arzte oder als Pflegekrifte titig sind, sich gerade nicht eigeninteres-
siert, sondern altruistisch verhalten. Ebenfalls sind in Deutschland
viele Menschen davon iiberzeugt, dass im Prinzip jeder Mensch daran
interessiert ist, moglichst gesund zu sein. Vor diesem Hintergrund
geht man davon aus, dass im Blick auf gesundheitliche Versorgung
Gerechtigkeit darin besteht, dass jeder eine gleich gute Behandlung
bekommen sollte (gestritten wiirde dann nur noch, ob es eine an den
Bediirfnissen der Patienten oder am objektiv-medizinischen Bedarf
orientierte Behandlung sein sollte), unabhingig von seinem gesell-
schaftlichen Status und seinen finanziellen Moglichkeiten.

Diesen Intuitionen entspricht die Sehnsucht, wir Menschen soll-
ten uns solidarisch, altruistisch und liebevoll verhalten und einander
gerecht behandeln, also wichtige Giiter fair miteinander teilen. Doch
tibersehen nicht wenige derjenigen, die auf der Handlungsebene So-
lidaritdt, Altruismus und einen liebevollen Umgang einfordern, dass
wir uns heute in systemischen Zusammenhingen befinden, in der bei
der Regelsetzung darauf zu achten ist, dass nicht Eigeninteresse und
gesellschaftliche Erwartungen in einen Konflikt geraten und die Be-
reitschaft zum Altruismus ausgebeutet wird. In heutigen Gesellschaf-
ten ist es also von grofler Bedeutung, eine neue Perspektive ein-
zunehmen: Wie kann ich die Regeln in einer Gesellschaft so finden
und implementieren, dass wir ein menschendienliches Gesundheits-
system haben, selbst wenn alle Menschen nur eigeninteressiert wa-
ren (umso besser dann, wenn sie es nicht sind!)?

Interessanterweise war man sich dessen bereits in der Antike be-
wusst. So beginnt der Hippokratische Eid nach der Eidesformel nicht
damit, dass die angehenden Arzte alles zum Wohl ihrer Patienten tun
und Schaden von ihnen fernhalten sollen. Vielmehr sichert der érzt-
liche Lehrer als erste Forderung an seine Schiiler sein Eigeninteresse
ab, indem er von seinen Schiilern u.a. verlangt, mit ihm den Lebens-
unterhalt zu teilen und ihn bei einer Notlage mitzuversorgen.

Wenn Arztinnen und Arzte sowie Pflegekrifte auf die Strafle ge-
hen, um fiir sich bessere Lohne und Arbeitsbedingungen, z.B. an-
gemessene Arbeitszeiten, auszuhandeln, ist dies dann zwar eigeninte-
ressiert, aber dennoch véllig in Ordnung. Fachsprachlich gesprochen:
Eine irztliche »Effizienzorientierung« kann durchaus allokations-

309

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Gerechtigkeit im Gesundheitswesen

gerecht sein, wenn das Eigeninteresse instrumentalisiert werden
kann, etwa wenn die knappe arztliche Zeit angemessen alloziert wird,
statt zu verlangen, unbezahlte Uberstunden zu leisten.

Auch wird vor diesem Hintergrund folgendes Beispiel nicht Em-
porung, sondern Verstindnis ausldsen.?! In Deutschland verdoppelte
sich innerhalb eines Jahres (1995 auf 1996) die Zahl der einfachen
Vestibularispriifungen, bei denen iiberpriift wird, ob jemand in be-
stimmter Umgebung Schwindelanfille bekommt, nachdem durch die
Erhshung der Punktzahl die Vergiitung deutlich stieg, um dann auf
diesem hohen Niveau zu verharren. In genauen Zahlen:

o Bis 1995 konnten fiir eine vollstindige Gleichgewichtsdiagnostik
250 Punkte berechnet werden (12,50 DM), ab 1996 waren 1250
Punkte moglich (62,50 DM).

« Eserfolgte innerhalb nur eines Jahres eine Zunahme der Schwin-
deldiagnostik (im Fachbegriff: einfache Vestibularispriifung) um
fast 100 % von ca. 60 Fallen je Praxis auf knapp 120 Fillen je
Praxis (Bundesland Thiiringen).

Es ist im Eigeninteresse der Arzteschaft, aber auch ihrer Patienten,
die eine moglichst grofe Sicherheit wiinschen, méglichst viele Leis-
tungen fiir sich aus dem System zu erhalten. Darum ist es so wichtig,
Regeln so aufzustellen, dass man vom Eigeninteresse der betroffenen
Arztinnen und Arzte und Patienten ausgeht, nicht einfach davon,
dass sie nur das jeweils Nétige tun bzw. einfordern werden.
Allerdings konnte man einwenden: Die Frage aus Sicht der Pa-
tienten ist doch, ob die Untersuchung medizinisch sinnvoll ist. Eine
nicht sinnvolle Untersuchung ist auch nicht im Eigeninteresse des
Patienten. Sicherheit mag ein Argument sein, aber damit allein konn-
te man alle Untersuchungen rechtfertigen. Man muss ja auch das
Komplikationsrisiko, den Zeitaufwand etc. beriicksichtigen. Konnte
also nicht vor der Erhéhung der Punktezahl (implizit) rationiert
worden sein? Selbst wenn man Letzteres unterstellt, erklirt dies nicht
die drastische Erhohung der Fallzahlen, die auch in den folgenden
Jahren in dieser Hohe verblieben. Diese lasst sich vielmehr damit er-

2 Der damalige Prisident der Thiiringer Landesdrztekammer und Klinikchef der
HNO-Klinik in Jena, Eggert Beleites (1998), hat dies in einer allein schon begrifflich
héchst anregenden Weise unter dem Titel »Differentialdiagnose Schwindel« be-
schrieben.

310

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Angemessene medizinische Versorgung im deutschen Gesundheitssystem?

kldren, dass es ein breites Spektrum gibt, was als »sinnvoll« zu gelten
hat. Hier tendieren nicht wenige Patienten dazu, moglichst viel
Sicherheit zu erhalten. Das zeigt die grofse Macht der behandelnden
Arztinnen und Arzte, denn sie kénnen ihre Patienten hier wesentlich
beeinflussen.

Der moralische Appell, Arztinnen und Arzte sollten nur das N&-
tige anbieten, Patienten nur das Notige nachfragen, ignoriert die An-
reizsituation, die im Folgenden genauer beschrieben werden soll.??
Aus Sicht der Leistungsanbieter kann eine hohere Punktezahl fiir
die Leistung dazu fiihren, dass das Angebot dieser Leistung aus-
gedehnt wird, eben weil ein Anreiz gesetzt wird, auch dann die Diag-
nostik anzubieten, wenn diese abrechnungstechnisch zuldssig, aber
nicht wirklich nétig ist. Unter der Annahme, dass das Budget ge-
deckelt ist, fiithrt die Leistungsausdehnung zu einem fallenden Punkt-
wert. Auf diese Weise resultiert aus individuell rationalem Verhalten
der betreffenden Arztinnen und Arzte eine nicht intendierte negative
Folgewirkung fiir dieselben: Sie schiadigen sich also in gewisser Weise
durch die Leistungsausdehnung selbst, da nunmehr die Vergiitung
fiir den einzelnen Punkt, also der Punktwert, abfillt. Dabei wiirden
sich alle besser stellen, wenn wirklich nur nétige Schwindeldiagnos-
tiken durchgefiihrt wiirden. Spieltheoretisch ist es jedoch eine domi-
nante Strategie, auch unnotige Diagnostiken anzubieten, denn wenn
der betreffende Arzt A die Diagnostik anbietet, Arztin B aber nur die
wirklich nétigen, dann bekommt A mehr von dem Budget. Wenn
aber B auch unnétig diagnostiziert, so verliert B wenigstens nicht so
viel. Allerdings landen damit beide notwendigerweise in der Konstel-
lation, dass sie bei gedeckeltem Budget mittelfristig nicht mehr ver-
dienen als zuvor, aber mehr Arbeit investiert haben. Damit stellen sie
sich schlechter, als wenn sie nur nétige Verstibularispriifungen
durchgefiihrt hitten. Sie werden dann als einen mdéglichen Ausweg
nach gewinntrachtigeren Méglichkeiten suchen.

22 Vereinfachend wird hier methodisch so getan, als ob nur zwei Akteure auf der
Anbieterseite im Spiel sind. In Wirklichkeit handelt es sich um sehr viele Akteure,
wodurch sich der groBe kollektive Schaden der Ressourcenverschwendung erklart.
Daumann (2011, 2013) hat dhnliche Strukturen ausfiihrlich fiir den Bereich der
Sportokonomie, insbesondere Gefangenendilemmata beim Doping im Sport beschrie-
ben. Thm verdanke ich die folgenden mathematischen Ausfiihrungen.

311

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Gerechtigkeit im Gesundheitswesen

Arzt A fithrt unnotige | Arzt A fiihrt diese unno-

Vestibularispriifung tige Priifung nicht durch
durch
Avrztin B fiihrt unnétige | Arzt A und Arztin B Arztin B verdient mehr
Vestibularispriifung bekommen Leistung be-
durch zahlt, aber die Budgetie-

rung stellt sie langfristig
nicht besser

Avrztin B fiihrt diese Arzt Averdient mehr | Arzt A und Arztin B ver-
unnétige Priifung nicht lieren langfristig kein
durch Geld, aber sparen Zeit

Tabelle 6: Angebotsseite

Die Auszahlungsmatrix der folgenden Tabelle kann den Sachverhalt
verdeutlichen. Gehen wir vereinfachend davon aus, dass zwei Praxen
(A und B) existieren und pro Praxis medizinisch sinnvoll 60 Vestibu-
larispriifungen angeboten werden sollten. Die Kapazititen ermog-
lichen aber die Ausdehnung bis auf 120 Priifungen pro Praxis. Pro
Vestibularispriifung sollen 1250 Punkte vergeben werden. Das ge-
samte Budget, das fiir beide zur Verfiigung steht, betrage 7.500 €.23
Nehmen wir zudem an, dass jedem der beiden pro Priifung 15 € an
Kosten entstehen. Wenn nun beide nur die 60 medizinisch sinnvollen
Priifungen durchfiihren, betrigt der Punktwert — andere Leistungen
sollen hier einfach einmal vernachlissigt werden:

PW120 — _7.500€ __ 0705 _€

T 120%1250 Punkt

Damit hat der Arzt bzw. die Arztin pro erbrachter Vestibularisprii-
fung einen Gewinn von:

g(PWis) = (0,05 £+ 1250)-15 € = 47,50 €

Punkt

Der Gesamtgewinn des Arztes bzw. der Arztin betrigt bei Erbringung
von 60 Priifungen dann 2.850 €. Dehnt nun Arzt A seine Leistungen
auf 120 Priifungen aus, wihrend Arztin B bei den medizinisch indi-
zierten 60 Priifungen bleibt, fillt der Punktwert entsprechen ab:

Pngo = Z0E _ 0,033 €

180%1250 Punkt

2 Das Fallbeispiel stammt zwar aus der Vor-Euro-Zeit, die Berechnung ist jedoch in
Euro, um die grundsitzliche Aktualitit des Beispiels zu unterstreichen.

312

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Angemessene medizinische Versorgung im deutschen Gesundheitssystem?
Damit veréindert sich auch der Gewinn, den der Arzt pro erbrachter
Vestibularispriifung erzielt:

9(PWig) = (0,033 5E- % 1250)-15 € = 26,67 €

Punkt

Fiir Arzt A ergibt sich dann ein Gesamtgewinn von
G4(PWyy) = 26,67 € x 120 = 3200, 40 €
Arztin B erzielt dann nur noch einen Gewinn von
Gp(PWiy) = 26,67 € x 60 = 1600,20 €

Umgekehrt ergibt sich dann freilich fiir Arzt A ein Gewinn von
1600,20 € und fiir Arztin B ein Gewinn von 3200,40 €, wenn beide
die Rollen vertauschen.

Wenn nun beide nicht nur die medizinisch indizierten Leistun-
gen anbieten, sondern jeweils 120 Priifungen erbringen, fillt der
Punktwert noch weiter:

PW240 — _7.500€ __ 07 025 €

240%1250 Punkt

Damit ergibt sich ein Gewinn pro erbrachter Vestibularispriifung von

g(PWay) = (0,025 -« 1250)-15 € = 16,25 €

Punkt

Jeder erzielt dann mit seinen Vestibularispriifungen nur noch einen
Gesamtgewinn von

Ga/p(PWay) = 16,25 € % 120 = 1950, 00 €

Damit erhalten wir die folgende Auszahlungsmatrix. Die Werte des
Arztes A bzw. der Arztin B sind dabei in kursiv gehalten.

Arzt A fiihrt unnotige | Arzt A fiihrt diese unno-
Vestibularispriifung tige Priifung nicht durch
durch

Arztin B fithrt unndtige |1950,00 € 1600,20 €

Vestibularispriifung

durch 1950,00 € 3200,40 €

Arztin B fiihrt diese un- |3200,40 € 2800,50 €

notige Priifung nicht

durch 1600,20 € 2800,50 €

Tabelle 7: Auszahlungsmatrix der Angebotsseite

313

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Gerechtigkeit im Gesundheitswesen

Anhand der Auszahlungsmatrix wird Folgendes deutlich: Versetzen
wir uns einmal in die Lage des Arztes A.

1. Geht er davon aus, dass Arztin B 60 Priifungen durchfiihrt, so
erhilt A, wenn er selbst 60 durchfiihrt, einen Gewinn von
2800,50 €. Wenn A aber die Anzahl auf 120 steigert, erhilt er
einen Gewinn von 3200,40 €. Es ist also fiir ihn sinnvoll, in die-
sem Fall die Anzahl auf 120 zu erhshen.

2. Gehter davon aus, dass B 120 Priifungen durchfiihrt, dann erhilt
er fiir seine 60 nur noch 1600,20 €. Bietet er allerdings 120 Prii-
fungen an, dann kann er einen Gewinn von 1950,00 € realisieren.
Auch in diesem Fall ist es fiir A besser, 120 Priifungen durch-
zufithren.

Das Gleiche lasst sich nun in unserem einfachen Beispiel fiir Arztin B
zeigen; auch sie wird — egal was A tut — 120 Priifungen durchfiihren.
Wir haben es also mit einer suboptimalen Lésung zu tun, da sich
beide besserstellen wiirden, wenn sie jeweils nur die medizinisch
indizierten Priifungen, also jeweils 60 Priifungen, durchfiihren
wiirden.

Die Nachfrageseite setzt dem Anreiz des Arztes bzw. der Arztin,
die Leistungen auszudehnen, im Falle eines vollstindigen Sachleis-
tungsprinzips keinen Widerstand entgegen, zumal fiir den Nachfra-
ger die Inanspruchnahme zusitzlicher Leistungen keine zusitzlichen
direkten Ausgaben nach sich zieht und die Inanspruchnahme zusitz-
licher Leistungen vielleicht sogar einen Zusatznutzen vermuten ldsst.
Hiufig ist die Notwendigkeit einer diagnostischen oder therapeuti-
schen Mafinahme im Herrscherwissen des behandelnden Arztes bzw.
der Arztin und kann vom Patienten nicht beurteilt werden. Umso
leichter ist es dann, den Patienten zu veranlassen, mehr Leistungen
nachzufragen.

Lassen Sie uns das ebenfalls anhand einer Auszahlungsmatrix
verdeutlichen. Nehmen wir an, der Patient A hat aus der Inanspruch-
nahme einer beliebigen medizinischen Leistung einen Nutzen im Ge-
genwert von 100 €. Sein Krankenversicherungsbeitrag betrage eben-
falls 100 €. Nun hat er die Mdoglichkeit, eine zusitzliche Leistung in
Anspruch zu nehmen, die ihm aber, da sie medizinisch nicht unbe-
dingt indiziert ist, nur noch einen Nutzen von zusitzlich 50 € bringt.
Wenn nun alle anderen Patienten im Krankenversicherungssystem
derartige Zusatzleistungen in Anspruch nihmen, dann erhéhte sich

314

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Angemessene medizinische Versorgung im deutschen Gesundheitssystem?

der Krankenversicherungsbeitrag auf 200 €. Damit findet sich der Pa-
tient A der folgenden Auszahlungsmatrix gegeniiber:

Andere Patienten Nimmt nur Nimmt
medizinisch indizierte | dariiber hinaus
Patient A Leistungen Leistungen
in Anspruch in Anspruch
Nimmt nur medizinisch
indizierte Leistungen in | (100 — 100) = (100 - 200) =
Anspruch 0 -100
Nimmt dariiber hinaus
Leistungen in Anspruch | (150 — 100) = (150 — 200) =
50 -50

Tabelle 8: Auszahlungsmatrix der Nachfrageseite

Was wird nun der Patient A tun? Geht er davon aus, dass alle anderen
Patienten sich mit der Inanspruchnahme der medizinisch indizierten
Leistungen bescheiden, dann stellt er sich besser, wenn er dariiber
hinaus noch weitere Leistungen in Anspruch nimmt (50 > 0). Wenn
er aber davon ausgeht, dass die anderen Patienten ebenfalls zusitzli-
che Leistungen in Anspruch nehmen (sie sind ja in der gleichen Ent-
scheidungssituation wie er), dann ist es fiir ihn ebenfalls sinnvoll,
zusitzliche Leistungen in Anspruch zu nehmen (=50 > -100). Da
man davon ausgehen kann, dass sich alle Patienten in einem derarti-
gen Setting so verhalten, wird das Ergebnis sein, dass die Patienten
ein verstirktes Leistungsangebot der Arzte also eher begriifen und
gerne darauf zugreifen, obgleich sich die Patienten insgesamt besser
stellen wiirden, wenn sie nur die medizinisch induzierten Leistungen
in Anspruch ndhmen (0 > —50).2* Zudem kann dies zu einem Verhal-
ten fithren, das die Versicherungswirtschaft mit dem Begriff »moral
hazard« bezeichnet. Wenn ich weif3, dass meine Versicherung meinen
Schaden iibernimmt, so bin ich verfiihrt, nicht mehr so genau auf-
zupassen. Wenn eine medizinische Versorgung kostenlos ist, so be-
steht die Verfiihrungssituation, nicht so genau darauf zu achten, was

# Allerdings diirfte es fiir Patienten deutlich schwieriger sein, einzuschitzen, ob eine
Untersuchung notig ist oder nicht. Gerade in der defensiv ausgerichteten Medizin gibt
es verstirkt Anreize, im Ubermaf abzusichern. Gigerenzer (2013) beschreibt dieses
defensive Verhalten sehr anschaulich am Beispiel der Anreizsituation zur Verwen-
dung von Computertomographien.

315

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Gerechtigkeit im Gesundheitswesen

die von mir in Anspruch genommenen Leistungen realiter kosten, da
ich diese nicht selbst tragen muss.

Die Moglichkeit, derartige Anreizsituationen auf Nachfragerseite
durch Praxisgebiihren etwas zu reduzieren, ist nicht langfristig ver-
folgt worden. Dabei hat eine grof3 angelegte empirische Studie, die so
genannte Rand-Studie,® bereits in den achtziger Jahren zu einem
hochinteressanten Ergebnis gefiihrt. Bei diesem grofiten wissen-
schaftlichen Krankenversicherungsexperiment mit 5.809 Teilneh-
mern unter 65 Jahren, einer Teilnahmedauer zwischen drei und fiinf
Jahren in vier Stidten und zwei lindlichen Regionen wurde iiber-
priift, inwieweit eine Selbstbeteiligung in Hohe von

e 0%,25%,50%, 95 % bei allen Leistungen,

¢ 95% auflerhalb der Krankenversorgung,

o bei einer haushaltsbezogenen Einkommensgrenze von 5 %, 10 %
oder 15 % des jahrlichen Einkommens als maximale Selbstbetei-

ligung

Auswirkungen auf die Nachfrage von Gesundheitsleistungen hat.
Das Ergebnis lautete:

Selbst- Arzt-  Krankenhaus- ambulante Krankenhaus- Gesamt-
beteiligung besuche  aufnahmen Kosten kosten kosten
0% 100 100 100 100 100
25 % 73 82 76 91 85
50 % 67 72 66 110 90
95 % 60 77 60 77 69

Indexwerte, Vollversicherung = 100

Tabelle 9: Nachfrage von Gesundheitsleistungen

Auch wenn man Ergebnisse einer einzigen Studie im Rahmen eines
einzigen Gesundheitssystems, dem der USA, nicht einfach verall-
gemeinern kann, so legt es zumindest nahe, dass bereits eine 25-pro-
zentige Selbstbeteiligung zu einer signifikant geringeren Inanspruch-
nahme von Behandlungen fiihren kann. Allerdings zeigen die

» Vgl. Manning et al. (1987). Ich danke Kollegen Hartmann von der Medizinischen
Fakultit der Friedrich-Schiller-Universitit Jena, der mir seine Zusammenfassung der
Studie zur Verfiigung gestellt hat. Vgl. auch Frank (2013), insbesondere 237-239.

316

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Angemessene medizinische Versorgung im deutschen Gesundheitssystem?

Ergebnisse auch, dass bei einer fiinfzigprozentigen Eigenbeteiligung
eine Neigung besteht, sogar teurere Krankenhausaufenthalte in An-
spruch zu nehmen, als dies der Fall gewesen wire, wenn alle Kosten
erstattet worden wiren. Bei einer fast vollstindigen Eigenbeteiligung
wird zudem das Krankenhaus héaufiger aufgesucht als im Fall einer
fiinfzigprozentigen Eigenbeteiligung.

Wiahrend man aber den Weg von Selbstbeteiligungen mit weni-
gen Ausnahmen, z.B. Brillen, Zahnersatz, nicht weiter beschritten
hat, ist man den Weg gegangen, den einzelnen Arztinnen und Arzten
nur ein bestimmtes Kontingent an Leistungen zuzubilligen. Wer
mehr Leistungen erbringt, verdient nichts mehr daran. Als Folge
schlieBen manche Praxen bereits vor Quartalsende und 6ffnen erst
wieder im darauffolgenden, nun wieder »rechnungstauglichen« Quar-
tal. Also scheint auch dieser Weg nicht wirklich zweckdienlich zu sein.

Wie aber konnte dann eine Losung aussehen, um diese Dilemma-
strukturen aufzubrechen, um also dafiir zu sorgen, dass das benétigte
Produkt im besten Preis-Leistungs-Verhiltnis angeboten wird? Wie
miisste diese Losung aussehen, damit sowohl von Anbieterseite (Arz-
teschaft) als auch von Nachfragerseite (Patienten) ein Anreiz besteht,
von sich aus sparsam mit Gesundheitsleistungen umzugehen? Um
diese Fragen zu beantworten, soll in einem ersten Schritt »ex negati-
vo« argumentiert werden, also eine verfehlte Losungsstrategie be-
schrieben werden. Diese besteht in einer Teilokonomisierung des
Systems.

8.4.2.2 Teilokonomisierung in der Krankenhauspraxis

Ein Beispiel, wie hier Krankenhausleitungen reagieren, zeigt folgen-
der Dialog zwischen kaufmannischem Direktor und einem Klinikdi-
rektor und Chefarzt.?® Der kaufmannische Direktor dufSert sich dabei
in folgender Weise: »Die wirtschaftliche Situation des Krankenhauses
ist ernst. Bitte steigern Sie den Erlos ihrer Abteilung um 5 %. Leider
miissen die Sachmittel um 2 % reduziert werden. Leider miissen im
Personalbudget eine Arzt- und zwei Pflegekriftestellen gestrichen
werden.« Auf den Protest des Chefarztes reagiert der kaufmannische
Direktor mit der Bemerkung: »Sie schaffen das schon. Ach ja: Bei
Nichterreichung der Vorgaben muss leider Thr variabler Gehaltsanteil
gekiirzt werden.«

2% Ich gebe hier die Erfahrungen eines Klinikdirektors wieder, der nicht niher genannt
werden mochte.

317

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Gerechtigkeit im Gesundheitswesen

Es ist selbstverstindlich, dass derartige Forderungen sich nur
kurzfristig rechnen konnen, es sei denn, bisher hitte man die vorhan-
denen Ressourcen nicht bestmoglich genutzt. Diese Forderungen ha-
ben deshalb nichts mit Okonomisierung zu tun, denn sie sind gerade
nicht 6konomisch. Sie fiihren nicht zum besten Preis-Leistungs-Ver-
hiltnis, sondern zu unerwiinschten Folgen, u.a. mehr Fehlern, da
weniger Personal mehr leisten soll — was nicht geht, wenn das Per-
sonal bereits an der Leistungsgrenze gewesen ist. Sie entspringt
einem verfehlten Denkansatz. Dass derartige Forderungen aufgestellt
werden, verdanken wir einem Diskursversagen und einer verfehlten
Regelsetzung.

8.4.2.3 Teilokonomisierung im Umgang mit DRGs

Ein anderes Beispiel zeigt sich im Umgang mit DRGs (diagnosis-rela-
ted-groups). Dabei werden nicht die real entstandenen Kosten eines
Falls abgerechnet, sondern es wird der fiir die Behandlung im Vorjahr
ermittelte Durchschnittsaufwand fiir die Abrechnung zugrunde ge-
legt. Damit besteht der Anreiz, den Durchschnittsaufwand moglichst
zu unterschreiten, beispielsweise zu vermeiden, dass DRGs zwischen
zwei Abteilungen gesplittet werden, um moglichst viel Ertrag zu ge-
nerieren. Ein klassisches Fallbeispiel, ein Splitting zwischen Chirur-
gie und Innerer Abteilung zu vermeiden, indem man den Fall spiter
wieder aufnimmt, um mehr abrechnen zu kénnen, sei im Folgenden
beschrieben:?”

Eine 41-jihrige Béckerei-Fachverkduferin wird als Notfall mit
kolikartigen Oberbauchschmerzen in die Innere Medizin eingeliefert.
Nach zweitagiger Diagnostik wird ursichlich ein symptomatisches
Gallensteinleiden diagnostiziert. Die Oberbauchkoliken waren durch
einen Steinabgang entstanden. Eine konservative Akuttherapie mit-
tels Schmerzmitteln und Spasmolytika verlduft erfolgreich. Die Pa-
tientin wird im Anschluss beschwerdefrei konsiliarisch in der Chirur-
gie vorgestellt. Dabei wird in Ubereinstimmung mit den Leitlinien
die Indikation zur friih-elektiven, also planbaren Gallenblasenentfer-
nung gestellt. Mit Einverstindnis der Patientin wird die sofortige
Ubernahme und Operation am Folgetag angeboten. Die noch behand-
lungsfithrende Abteilung fiir Innere Medizin lehnt jedoch ab und
schligt stattdessen vor, die mittlerweile beschwerdefreie Patientin zu-
niichst zu entlassen und in sechs Wochen zur Operation wieder auf-

¥ Das Fallbeispiel wird weitgehend wortlich wiedergegeben nach Rosch (2008).

318

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Angemessene medizinische Versorgung im deutschen Gesundheitssystem?

zunehmen. Nur so vermeide man eine Teilung der DRG-Ziffer zwi-
schen Innerer Medizin und Chirurgie und kénne stattdessen den Er-
16s fiir beide beteiligten Kliniken maximieren; denn um aus einem
Fall zwei Falle bei gleicher Diagnose zu machen und somit zweimal
mittels DRG abrechnen zu konnen, miissen zwischen den Behand-
lungsraumen mindestens 30 Tage liegen. Zudem widerspreche dieses
Vorgehen auch nicht den medizinischen Leitlinien, die ja nur all-
gemein und ohne Zeitvorgabe eine frith-elektive Entfernung der Gal-
lenblase empfehlen wiirden.

Durch die geltenden Rahmenbedingungen besteht ein finanziel-
ler Anreiz, moglichst hohe Einnahmen zu generieren. Arzte bzw.
Krankenhauser als institutionelle Akteure geraten ins Spannungs-
verhiltnis zwischen medizinischer und 6konomischer »Indikations-
stellung«. Unter der Annahme, die Behandlungsqualitit des zu
behandelnden Patienten diirfe das betriebswirtschaftliche Eigennut-
zeninteresse eines Krankenhauses oder eines Arztes bzw. der Arztin
nicht beeintrichtigen, zeigt das Fallbeispiel, dass ein Honorierungs-
system, das »neutral« wirkt, leider nur in seltenen Fillen dies auch
ist. Insofern bleibt aus der gesundheitstkonomischen Theorie das
Spannungsfeld zwischen objektiv-medizinisch indizierter Vorgehens-
weise und okonomisch indizierter Vorgehensweise in unterschied-
licher Intensitit bestehen.

Was die Arztinnen und Arzte angeht, widerspricht ein derartiges
Aufteilen in zwei DRGs dem traditionellen hippokratischen Berufs-
ethos, wonach die zentrale Aufgabe des Arztes bzw. der Arztin darin
besteht, sich objektiv-medizinisch um das Wohl des Patienten zu
kiimmern und dabei alles zu tun, um von ihm Schaden abzuwehren
(das Prinzip des »nil nocere«), in diesem Fall den Zeitraum zwischen
Vorfall und OP nicht unnétig zu strecken und damit das Risiko fiir die
Patientin zu belassen, in diesem Zeitraum erneut eine Oberbauch-
kolik zu durchleiden. Im konkreten Fall sind rein betriebswirtschaft-
liche Interessen leitend, die insgesamt — volkswirtschaftlich gesehen —
negative Folgen haben, aber dem eigenen Krankenhaus nutzen. Sie
haben insgesamt volkswirtschaftlich (6konomisch) negative Folgen,
da das unnotige Aufteilen in zwei DRGs kiinstlich die Ausgaben im
Gesundheitssystem nach oben treibt, also gerade nicht effizient mit
vorhandenen Ressourcen umgeht. Im Blick auf die Kostenkalkulation
der einzelnen Abteilungen im Krankenhaus dagegen ist das Aufteilen
in zwei DRGs die betriebswirtschaftlich (teilskonomisch) gebotene
Strategie.

319

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Gerechtigkeit im Gesundheitswesen

Ein solches Vorgehen dient also nicht der angemessenen medi-
zinischen Versorgung. Es verletzt das Selbstbestimmungsrecht der
Patientin, denn der Arzt hitte der Patientin zumindest transparent
darlegen miissen, warum die eigentlich schon geplante Operation ver-
schoben wird. Vermutlich wird er sie stattdessen damit vertrdsten,
dass es in ihrem eigenen Interesse wire, wenn noch gewartet wird.
Wenn man fiir eine bestmogliche Behandlung neben diesem Auto-
nomieprinzip die weiteren Prinzipien von Beauchamp/Childress zu-
grunde legt, dann wird hier moglicherweise auch das Nichtschadens-
prinzip (»principle of non maleficence«) verletzt: Geht man davon
aus, dass eine Gallenkolik in den nichsten Wochen méoglich ist, so
bedeutet das spitere Entfernen ein zusitzliches, wenn auch kontrol-
lierbares Risiko. Damit wird nicht gewihrleistet, der Patientin eine
moglichst gute Fiirsorge und Behandlung zu geben (»principle of be-
neficence«). Das Gerechtigkeitsprinzip (»principle of justice«) im
Sinne von Beauchamp/Childress wird nicht beriicksichtigt, weil das
Krankenhaus dem System mehr Ressourcen entzieht, als urspriing-
lich fiir die Behandlung angemessen wire.

Fassen wir die Uberlegungen zusammen: Gemif3 den geltenden
Regeln haben sich alle Beteiligten wohl formal korrekt verhalten,
denn rechtlich diirfte das Vorgehen nicht verboten sein, auch wenn
es medizinethisch nicht einwandfrei ist, der Patientin den eigent-
lichen Grund der Verschiebung des OP-Termins nicht offenzulegen.
Es ist wohl nicht strafbewehrt, um den Erlos zu maximieren, die
41-jihrige Patientin nach der Beendigung der Kolik nicht sofort zu
operieren. Allerdings wird damit der eigentliche Sinn der DRG-Regel
aus finanziellen Griinden umgangen und der Patientin ein spiterer
Termin gegeben, ohne dass sie die wahren Griinde der Verschiebung
des Operationstermins erfahren hat. Thr wird zugemutet, nochmals
einige Wochen mit der Befiirchtung einer weiteren Kolik und den
damit verbundenen Schmerzen leben zu miissen. Vermutlich wird
man sie mit dem medizinischen Hinweis beruhigen, dass die Ver-
schiebung medizinisch sinnvoll ist, damit die Entziindung vollstindig
abklingen kann. Allerdings lief3e sich fragen, ob die Patientin dennoch
die Moglichkeit hitte, gerichtlich gegen die Klinik bzw. den behan-
delnden Arzt vorzugehen, wenn sie vor der verschobenen Operation
eine erneute Kolik erleiden wiirde. Nach dem &rztlichen Berufsethos
ist namlich solch eine Entscheidung nicht die bestmdogliche, nach den
geltenden Regeln aber die derzeit von den Anreizstrukturen her wohl
in den meisten derartigen Fillen priferierte Vorgehensweise. Diese

320

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Angemessene medizinische Versorgung im deutschen Gesundheitssystem?

Situation zeigt geradezu typisch auf, wie Fehlanreize ein suboptima-
les Verhalten hervorrufen. Das betreffende Krankenhaus bzw. seine
Abteilungen stellen sich dadurch kurzfristig besser. Langfristig wird
sich jedoch eine derartige Strategie nicht auszahlen, weil damit zu
rechnen ist, dass alle diesen Trick anwenden, sodass am Ende kein
Krankenhaus dadurch Vorteile hat, wenn man davon ausgeht, dass
das Budget insgesamt gedeckelt ist. Die Patientin wird schlechter ge-
stellt, weil die sofortige Entfernung der Gallenblase fiir sie jede Angst
vor neuen Komplikationen genommen und ihr den zusatzlichen Auf-
wand erspart hitte, der sich aus der spiteren Behandlung ergibt. Ins-
besondere wird sie als Person nicht ernst genommen, denn ihr wer-
den die wahren Griinde fiir die Verschiebung der Operation nicht zur
Kenntnis gebracht. Die Arzte werden schlechter gestellt, weil sie
nicht nach medizinischen, sondern betriebswirtschaftlichen Kriterien
die Behandlung zeitlich festlegen. In diesem Sinn beférdern der-
zeitige Regeln ein Verhalten, dass nicht nur der Integrativen und der
Medizinethik von Beauchamp/Childress sowie dem Hippokratischen
Eid widerspricht, sondern auch von utilitaristischen Medizinethiken
als moralisch verfehlt einzuschétzen wire.

Die bisherige Praxis zahlt dariiber hinaus einen zusitzlichen
hohen Preis. Sobald die Bickerei-Fachverkduferin namlich erfihrt,
dass ihre Operation nicht um ihretwillen verschoben wurde, sondern
aus dem Grund, den DRG-Ertrag zu maximieren, wird sie sich betro-
gen fiihlen und Arztinnen und Arzten weniger oder nicht mehr ver-
trauen. Wie soll sie auch beurteilen kénnen, ob eine empfohlene The-
rapie oder der Einsatz eines Medikaments um ihretwillen empfohlen
wird oder aus einer Gewinnerzielungsabsicht des betreffenden Arz-
tes, der betreffenden Arztin bzw. des betreffenden Krankenhauses?
Diese Absicht kann auch dadurch realisiert werden, dass bei den Kos-
ten fiir Arzneimittel gespart wird. Geradezu paradigmatisch hierfiir
ist die Debatte um den Einsatz von Biosimilars.

8.4.2.4 Teilokonomisierung durch den Einsatz von Biosimilars
Biosimilars sind Nachahmerpriparate von biotechnologisch erzeug-
ten Arzneimitteln, Biologika genannt, deren Patentschutz ausgelau-
fen ist. Sie sind ein biologisches Medizinprodukt, das eine Version der
aktiven Substanz eines bereits zugelassen biologischen Referenzpro-
dukts enthilt. Sie werden nur als solche anerkannt, wenn eine hohe
Ahnlichkeit zu dem bereits zugelassenen Originalpriparat im Hin-
blick auf Qualitit, Sicherheit und Effektivitit nachgewiesen ist.

321

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Gerechtigkeit im Gesundheitswesen

Da Biosimilars im Unterschied zu Generika nur Ahnlichkeit ver-
sprechen, birgt ihr Einsatz ein mogliches hoheres Risiko, da nur fiir
eine Anwendung der Proof of Concept, also die prinzipielle Wirksam-
keit des Medikaments, zu leisten ist. Fiir eine ethische Bewertung
spielt dariiber hinaus auch eine Rolle, welcher Druck von Seiten der
Hersteller der Originalpriparate, aber auch der Hersteller von Biosi-
milars und derjenigen, die am Einsatz dieser Medikamente aus Kos-
tengriinden interessiert sind, wie z. B. Krankenkassen, auf Arztinnen
und Arzte aufgebaut wird. Biosimilars ermoglichen andererseits je-
doch signifikante Kostensenkungen, was ethisch ebenfalls bedeutsam
ist. Es handelt sich ethisch um eine klassische Giiterabwigung. Dabei
sind unterschiedliche Interessen im Spiel, von Arzteschaft und Pa-
tienten, Herstellern von Biologika und Herstellern von Biosimilars,
Krankenkassen und Politik.

Die zentrale Frage lautet: Dienen Biosimilars eher dem Ziel einer
angemessenen medizinischen Versorgung als die Originalarzneimit-
tel oder eher nicht? Diese Frage wirkt auf den ersten Blick rhetorisch,
denn es sollte dasjenige Mittel, dessen Wirkung umfassend gepriift
wurde, hherwertiger sein als ein ihm &hnliches Mittel, dessen Proof
of Concept nur im wichtigsten Fall gepriift wurde, aber gerade nicht
fiir alle zugelassenen Fille. Wenn die Gesundheit des Patienten das
oberste Anliegen ist, scheint klar zu sein, dass das Originalarzneimit-
tel eine groflere Sicherheit verspricht als ein Biosimilar, das im Un-
terschied zu Generika nur Ahnlichkeit und nicht Gleichheit mit dem
Originalprodukt verspricht.

Doch auf den zweiten Blick ist die Entscheidung nicht mehr so
einfach, denn die hohen Preise der Originalarzneimittel kosten Res-
sourcen im Gesundheitswesen, die an anderer Stelle fehlen. Es ist also
abzuwigen, ob der Verlust an gepriifter Sicherheit durch den Zusatz-
nutzen aufgewogen wird, Ressourcen fiir andere medizinische Ver-
sorgungsmoglichkeiten zur Verfiigung zu haben. Wer Ressourcen
bei Medikamenten spart, um diese fiir mehr Arzte und Pflegekrifte
einzusetzen, wird also moglicherweise auf diese Weise seinen Patien-
ten mehr nutzen.

Der Blickwinkel ldsst sich aber noch einmal verindern, wenn
man auf die beteiligten Interessengruppen schaut: Was die Patienten
angeht, so haben diese ein zweifaches Interesse: Einerseits wollen sie
die bestmogliche Behandlung, andererseits mochten sie moglichst ge-
ringe Versicherungsbeitrige.

Was die Arzteschaft angeht, so mochte diese ihren Patienten die

322

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Angemessene medizinische Versorgung im deutschen Gesundheitssystem?

bestmogliche Behandlung zur Verfiigung stellen. Dazu gehoren die
besten Medikamente, aber auch hinreichende Zeitbudgets fiir die Be-
handlung der Patienten, also geniigend Personal. Dies dient auch
ihrem eigenen Interesse, da sie damit zufriedenere Patienten und we-
niger personliche Arbeitsbelastung haben diirften. Dieser Wunsch ist
jedoch mit der Ressourcenknappheit im Gesundheitswesen konfron-
tiert. Dazu kommt eine zusitzliche Problematik: So wird auf Arztin-
nen und Arzte in mehrfacher Hinsicht Druck ausgeiibt, abhingig
freilich davon, welche Stellung die betreffende Person innerhalb des
medizinischen Systems einnimmt. Denn neben Arzteschaft und Pa-
tienten sind weitere Interessensgruppen im Spiel.

Diejenigen Pharmafirmen, die die Originalpriparate herstellen,
haben ein grofles Interesse, die Herstellung von Biosimilars unattrak-
tiv zu machen. Es wiirde darum nicht verwundern, wenn sie die Risi-
ken von Biosimilars besonders herausstreichen und auf ihnen
verbundene Arzte oder Arztevereinigungen Einfluss zu nehmen su-
chen, sich in ihrem Sinn einzusetzen. Andernfalls verderben Biosimi-
lars das Geschdft und mit den teuren Originalarzneimitteln kann
nicht mehr der bisherige Gewinn erzielt werden.

Diejenigen Pharmafirmen hingegen, die sich auf die Herstellung
von Biosimilars verlegen, haben dagegen hohes Interesse daran, von
ihrer Seite Einfluss auszuiiben, damit ihre Arzneimittel zur An-
wendung kommen. Sie konnten also versuchen, Politik und Kranken-
kassen davon zu iiberzeugen, dass das Risiko eines Einsatzes von
Biosimilars minimal ist, wihrend dagegen die Einsparpotentiale mit-
helfen werden, Krankenkassenbeitrige stabil zu halten.

Krankenkassen stehen vor diesem Hintergrund ebenfalls vor
einer Entscheidung: Wenn sie der Argumentation der Biosimilar-
Hersteller folgen, so werden sie jedenfalls anfangs die Kosten fiir
Medikamente senken kénnen. Sollte jedoch der Einsatz der Biosimi-
lars nicht so wirkungsvoll sein wie derjenige der Originalpriparate, so
konnte mittelfristig aus der Einsparung ein Verlust werden, denn
dann miisste letztendlich vermutlich doch auf das Original gesetzt
werden und man hitte zusitzlich noch fiir Biosimilars Geld ausgege-
ben. Zudem werden die Patienten mdoglicherweise unzufrieden mit
ihrer Kasse sein und diese verlassen, um zu einer Kasse zu wechseln,
die von vornherein auf das Originalpriparat setzt. Sollte allerdings
der Patient »teuer« sein, so konnte sogar der Einsatz von Biosimilars
strategisch mit der Absicht verbunden sein, diese Patienten zu einem
Wechsel in andere Kassen zu bewegen. Auf dieser Ebene kommt der

323

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Gerechtigkeit im Gesundheitswesen

Wettbewerbsgedanke unter den Krankenkassen ins Spiel: Die Kassen,
die auf Biosimilars setzen, konnen Kosten sparen und sind aufgrund
giinstigerer Mitgliedsbeitrige attraktiv fiir neue, gesunde Mitglieder,

die deshalb sehr zufrieden sind, wenn Biosimilars eingesetzt werden,
da sie selbst die Medikamente nicht bendtigen. Dies wiren zumindest
nachvollziehbare Anreize, warum erste Kassen in ihren Vertrigen
mit kassenarztlichen Vereinigungen verlangen, dass diese beispiels-
weise statt des Originalmedikaments Infliximab bei Patienten mit
chronisch entziindlichen Darmerkrankungen jetzt das IFX-Biosimilar
zur Anwendung kommen lassen sollen.

Die folgende Ubersicht kann die Situation im Blick auf die wich-
tigsten Interessen der Betroffenen verdeutlichen.

Einsatz von Original-

Einsatz von

priparaten Biosimilars
Arzteschaft Bestmogliche medika- | Einsparung von Ressour-
mentdse Behandlung | cen, die fiir andere Behand-
lungsformen verwendet
werden konnen
Patienten Aktuell bestmogliche | Moglichst giinstige Kran-
medikamentose Be- kenkassenbeitrige
handlung
Gesunde Prospektiv bestmégliche | Méglichst giinstige Kran-
medikamentose Be- kenkassenbeitrige
handlung
Krankenkassen Zufriedene erkrankte | Kosteneinsparungen, direkt
Patienten durch Biosimilars, indirekt
durch Wechsel »teurer«
Mitglieder (z.B. chronisch
kranker Darmpatienten) in
andere Kassen
Politik Zufriedene erkrankte | Mehrheitlich zufriedene
Patienten gesunde Mitglieder der
Krankenkassen
Hersteller von Gewinnmaximierung | Anreiz, Originalpriparate
Originalpriparaten glinstiger anzubieten
Hersteller von Kein Geschift Gewinnmaximierung
Biosimilars

Tabelle 10: Interessen der Stakeholder

324

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Angemessene medizinische Versorgung im deutschen Gesundheitssystem?

Das Gesundheitssystem ist so verwoben mit 6konomischen Zusam-
menhingen, dass es unsinnig wire, zu meinen, man konne dieses
System von wirtschaftlichen Uberlegungen fernhalten. Vielmehr
geht es darum zu begreifen, dass auch dieses System nur ein Sub-
system des politischen Gesamtsystems ist. Dieses Gesamtsystem
muss im Regelfindungsdiskurs dafiir sorgen, dass eine bestmdgliche
medizinische Versorgung realisiert wird. Ob dies durch den Einsatz
von Biosimilars geschieht, ist zumindest fraglich.

8.4.2.5 Fazit

Die Fallbeispiele legen zumindest nahe: Nicht Effizienzkriterien sind
das Problem, sondern die ordnungsethisch suboptimale Regelung.
Eine Losung der Problematik scheint — zumindest in vielen Fallen —
nicht auf der Handlungsebene der beteiligten Personen und Institu-
tionen zu liegen, sondern in einer Anderung auf der Regelebene. Wer
nimlich davon ausgeht, dass die Losung auf der Handlungsebene
liegt, verlangt bei derzeit geltenden Regelungen, dass Abteilungen
in Krankenhéusern systematisch gegen das eigene betriebswirtschaft-
liche Interesse verstofSen.

Zudem lassen diese Fallbeispiele erkennen, wie problematisch
neue Regelungen sein kénnen, denn gerade die DRGs verdanken sich
einer Regelinderung. Diese Regelanderung funktioniert nur bedingt,
weil ein System wie das Gesundheitswesen nicht hinreichend men-
schendienlich funktionieren kann, wenn man Teilelemente 6konomi-
siert, aber gerade nicht das Gemeinwohl als Ganzes in den Blick
nimmt. Auflerdem bringt man die im Gesundheitssystem Beschiftig-
ten in eine moralische Zwickmiihle. Entweder schidigen sie sich
selbst — man denke an den Chefarzt, wenn dieser die Vorgaben nicht
erfiillt, bzw. die Abteilungen, wenn sie keine Aufteilung in zwei
DRGs statt eines Splittens des DRG vornehmen — oder sie behandeln
die Patienten nicht optimal, denn logischerweise kann mit weniger
Personal wie im Fallbeispiel des Chefarztes auf Dauer nicht die glei-
che Leistung fiir Patienten erzielt werden, es sei denn, man hatte
zuvor nicht effizient gearbeitet. Dies zeigt ein Versagen bei der bishe-
rigen Regelsetzung an.?

Wie aber kommt es zu suboptimalen Regelungen? Regelungen
entstehen aus einer Fiille von Verhandlungen, aber auch durch me-

2 Vgl. dazu Pies, L. (2014). Seine Uberlegungen lassen sich auch fiir die Frage nach
einer Regelsetzung im Blick auf das Gesundheitswesen weiterdenken.

325

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Gerechtigkeit im Gesundheitswesen

diale Veroffentlichungen, den Einfluss von Lobbyverbinden usw.
Moralische Ideale der an diesem Regelsetzungsdiskurs beteiligten Or-
ganisationen, z. B. Arzteverbiande, Patientenvertreter, Pharmafirmen,
Krankenkassen, Medien usw., spielen dabei ebenso eine grofle Rolle
wie deren je spezifische Interessen, die zwischen gesetzlichen Kassen
und rein privaten Kassen ebenfalls ganz unterschiedlich sein konnen.
Gerade in den Medien werden Einzelschicksale oftmals dramatisch in
den Mittelpunkt geriickt, Behandlungsfehler skandalisiert, aber zu-
gleich wird wenig Gespiir fiir systemisches Denken sichtbar. Dadurch
kann es leicht geschehen, dass ihr Einfluss auf den Regelsetzungspro-
zess, also die politischen Entscheider, bewirkt, dass Regeln gesetzt
werden, die das Gegenteil von dem bewirken, was sie eigentlich soll-
ten. Auf der Handlungsebene wird dann ein derartiges Verhalten
skandalisiert. Auch der vorausgehende Abschnitt hat gezeigt, dass
das beschriebene Verhindern eines DRG-Splittings zwischen zwei
Abteilungen durch die Aufteilung in zwei Fille im Widerspruch zu
den hier behandelten medizinethischen Ansitzen steht. Doch Schuld-
zuweisungen an die so Handelnden, seien sie aus der Arzteschaft,
seien sie Pflegekrifte, seien sie kaufminnische Direktoren, greifen
zu kurz. Warum sollten sie sich gegen ihr Eigeninteresse verhalten,
nur weil gesellschaftlich gefordert wird, dass man sich selbst schidigt,
um dem Gemeininteresse zu dienen? Wird hier nicht beim Schuld-
zuweisen ein moralistischer Fehlschluss begangen? Selbst wenn man
nicht so weit gehen mochte, weil jeder einzelne Akteur immer noch
seine eigene moralische Verantwortung behilt, so wird man doch ein-
rdumen miissen, dass das eigentliche Versagen auf der Ebene des Re-
gelfindungs- und Regelsetzungsdiskurses und den daraus folgenden
Regelungen liegt. Wer namlich Regelungen so setzt, dass der einzelne
Akteur systematisch gegen eigenes Interesse verstoflen muss, iiber-
fordert diesen.

Auf der Ebene des Regeldiskurses findet sich in der 6ffentlichen
Debatte zudem ein weiterer Fehlschluss, in diesem Fall ein »normati-
vistischer Fehlschluss«.? Dieser Fehlschluss liegt vor, wenn in der
Offentlichkeit im Gerechtigkeitsdiskurs Normen propagiert werden,
die systemischen Anreizen nicht Rechnung tragen. Dies fiihrt dazu,
dass Leistungen im Gesundheitswesen eingefordert werden, ohne zu
beriicksichtigen, welche Fehlanreize dadurch entstehen.

» Ebd., 15.

326

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Angemessene medizinische Versorgung im deutschen Gesundheitssystem?

8.4.3 Losungsangebote fiir die medizinische Versorgung in
Deutschland

Im Riickblick ist die bisherige gesundheitspolitische Gesetzgebung
durch zahlreiche und wechselvolle symptombezogene Mafinahmen
gekennzeichnet, die die Kernprobleme nicht nachhaltig [6sen konnten
und eine Interventionsspirale nach sich zogen, die bis heute anhilt.
Deshalb wiren grundlegendere Anderungen wiinschenswert.

8.4.3.1 Anderung der bisherigen Differenzierung in GKV und PKV

Die bisherige Zweiteilung der Systeme in GKV und PKV hat ge-
schichtliche Wurzeln, die langst tiberholt sind. Es ist schwer nach-
zuvollziehen, warum gleiche medizinische Leistungen unterschied-
lich bezahlt werden und indirekt {iber die Beihilfestruktur die
privaten Krankenversicherungen gestirkt werden. Die Uberlegung,
mithilfe der Einnahmen aus der Behandlung von Privatpatienten zu
geringe Erlose bei gesetzlich Versicherten auszugleichen, belegt nur
umso deutlicher, dass hier systemisch etwas falsch lauft: Eine Leis-
tung hat angemessen honoriert zu werden, unabhingig von einer be-
stimmten Versicherungsstruktur. Sie setzt heute Fehlanreize. Das
System sollte deshalb gemif3 den Gerechtigkeitsgrundsitzen umge-
staltet werden.

8.4.3.2 Verbesserungen beziiglich der Solidaritit

GemiB Grundsatz 1 sollte die medizinische Grundversorgung fiir alle
— zunichst national — auf gleichem Standard sein, sodass in Deutsch-
land alle mit der Grundversorgung solidarisch versichert wiren. Das
Solidarprinzip sollte also vollumfinglich gelten.

Dabei konnte es weiterhin mehrere gesetzliche Kassen bzw. Er-
satzkassen geben, um eine gewisse Wettbewerbsstruktur zu wahren.
Die existenzbedrohenden Risiken konnten analog zum Katalog der
Kassenirztlichen Vereinigung EBM fiir Behandlungen im Allgemei-
nen festgelegt und in angemessenen Abstinden aktualisiert werden.
Eine Hilfe zur Erstellung eines derartigen Katalogs liefse sich aus
Empfehlungen ablesen, die in Schweden und auch in Deutschland
im Blick auf Fragen von Rationierung und Priorisierung entworfen
wurden.

Der schwedische Kommissionsbericht aus dem Jahr 1995% geht

% Vgl. Swedish Parliamentary Priorities Commission (1995).

327

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Gerechtigkeit im Gesundheitswesen

wie die Integrative Medizinethik von der Menschenwiirde aus, das
durch die Prinzipien von Bedarf (need) und Solidaritit erganzt wird:
Diejenigen Patienten, die den grofiten Bedarf haben, sind vorrangig
zu behandeln. Dabei sind vulnerable Personen besonders zu bertick-
sichtigen. Erst an dritter Stelle wird auch das Kriterium der Kosten-
effizienz benannt. Es geht um ein verniinftiges Verhiltnis zwischen
den aufgewendeten Kosten und den damit verbundenen Wirkungen,
d.h. eine Verbesserung des Gesundheitszustands bzw. eine Verbes-
serung der Lebensqualitdt, wobei ein Streitpunkt darin besteht, dieses
verniinftige Verhiltnis zu bestimmen. Dieses Prinzip sollte nur im
Rahmen der vertikalen Priorisierung zur Anwendung kommen, also
beziiglich einer Krankheit, da die Wirkungen bei unterschiedlichen
Krankheiten nicht sinnvoll miteinander verglichen werden kénnten.
Allerdings wird klargemacht, dass lebensbedrohliche Krankheiten
prioritir gegeniiber allen iibrigen Erkrankungen sind.

Auch die Zentrale Ethikkommission bei der Bundesérztekammer
(ZEKO) hat in ihrer Stellungnahme 2007 »Kriterien der Priorititen-
setzung« Empfehlungen ausgesprochen.?® Dabei werden die drei
»schwedischen« Prinzipien praktisch wortgleich als inhaltliche Krite-
rien fiir eine gerechte Priorisierung zugrunde gelegt. Thnen werden
formale Kriterien an die Seite gestellt: Transparenz, nachvollziehbare
Begriindung, Evidenzbasierung, Konsistenz, also Ernstnehmen des
Gleichheitsgebots, Festlegung von Priorisierungsentscheidungen
und deren Regulierungen durch legitimierte Institutionen, Offenle-
gung und Ausgleich von Interessenkonflikten, wirksamer Rechts-
schutz fiir Patienten, denen Leistungen verwehrt werden. Vor diesem
Hintergrund entwickelt die ZEKO ein Stufenmodell einer zuldssigen
Priorisierung: An erster Stelle stiinden der Lebensschutz, der Schutz
vor schwerem Leid und schweren Schmerzen. Hier sei eine Priorisie-
rung nicht mehr sinnvoll. Auf der zweiten Stufe gehe es um den
Schutz vor dem Ausfall bzw. der Beeintrachtigung wesentlicher Or-
gane und Korperfunktionen. Auch hier fordert die ZEKO die vorran-
gige Verwendung von Mitteln selbst bei Ressourcenknappheit. In bei-
den Fillen gelte strikt das Gleichheits- und damit verbunden das
Nicht-Diskriminierungsgebot. Eine Rationierung ist auf diesen bei-
den Stufen ausgeschlossen. Es sind also diese Erkrankungen, fiir die
das Solidarprinzip ausnahmslos gelten sollte.

3 Vgl. ZEKO (2007).

328

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Angemessene medizinische Versorgung im deutschen Gesundheitssystem?

Fiir derartige Erkrankungen ist eine Versicherung also verpflich-
tend, da angenommen werden darf, dass es im Interesse aller Betroffe-
nen ist, gegen existenzbedrohende Erkrankungen versichert zu sein.
Der Freiheitsgrundsatz wird also trotz dieser Verpflichtung gewahrt.

Die Betrige fiir diese Kasse sollten einkommensabhingig bis zu
einer Jahreseinkommensentgeltgrenze erhoben werden. Wenn es kei-
ne Deckelung gibt und auch sehr hohe Einkommen vollstindig zur
Beitragsberechnung herangezogen werden, kann es passieren, dass
dadurch Monatsbeitrige sogar in Millionenhshe entstehen. Dies
wiirde sicherlich berechtigterweise als unangemessen gelten. Wo ge-
nau jedoch die gerechte Grenze fiir den Einbezug des Einkommens
und die sich daraus ergebenden Beitrige liegt, muss gesellschaftlich
verhandelt werden. Die bisherige Beihilfe fiir Beamte wiirde analog
zum jetzigen GKV-System in einen Arbeitgeberanteil umzuwandeln
sein. Die Honorare fiir die Behandelnden sind damit nicht mehr wie
im bisherigen System unterschiedlich, sondern fiir die gleiche Leis-
tung erhalten sie denselben Satz.

Ziel miisste es sein, die Grundversorgung in ihren Leistungen auf
wirklich bedrohliche Erkrankungen (fiir das Leben bzw. beziiglich fi-
nanzieller Risiken) zu beschrinken. Die unnétige und die Privatkran-
kenkassen indirekt unterstiitzende besondere Behandlung von Beam-
ten ist also ebenso abzuschaffen wie ein paralleles System von
Privatversicherungen fiir besonders einkommensstarke Personen.

Es wire Aufgabe des Gesetzgebers, in enger Verbindung zu der
gesetzlichen Kasse und den Betroffenen darauf hinzuwirken, dass
Fehlanreize fiir die Behandlung oder Privention von existenzbedro-
henden Erkrankungen vermieden werden.

8.4.3.3 Freiheit in Verbindung mit Solidaritit und Subsidiaritit
Dagegen konnten privat zusitzliche Leistungen versichert werden.
Fiir diese Wahlleistungen sollte das Freiheitsprinzip gelten. Wer
mochte, schlieflt privat eine Zusatzversicherung fiir diejenigen Leis-
tungen medizinischer Versorgung ab, die er fiir sich fiir wiinschens-
wert hilt. Diese Zusatzversicherung konnte nach dem klassischen
Versicherungsprinzip einer Risikoversicherung funktionieren.

Damit aber fiir konomisch oder »gesundheitlich« Schwache eine
Chancengleichheit herrscht, sollte aus Steuermitteln ein Versiche-
rungsgeld in Analogie zum Wohngeld solidarisch denjenigen zur Ver-
fiigung gestellt werden, die sich sonst keine derartige Zusatzversiche-
rung leisten konnten.

329

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Gerechtigkeit im Gesundheitswesen

»Als Illustration mag folgendes Beispiel dienen: Fiir ein multimorbides
Kind miisste eine aktuarische Jahrespriamie von € 67.000 pro Jahr gezahlt
werden. Unter Beriicksichtigung eines Eigenanteils von 10 % bei einem
Einkommen von € 40.000 pro Jahr hétte die Familie € 4.000 selbst zu tragen.
Der Versicherungsbeitrag, der diesen Eigenanteil iibersteigt, wiirde in Form
des Versicherungsgeldes als Subjektférderung (€ 63.000 pro Jahr) ge-

wihrt.«3

Diese Struktur wiirde auch aufgrund des Eigenanteils mithelfen, das
bereits thematisierte Problem des »moral hazard« zu entschirfen. Es
ist im Interesse der Betroffenen, nur diejenigen Wahlleistungen in
Anspruch zu nehmen, die sie bendtigen, und zudem auf ihre Gesund-
heit zu achten, da die medizinische Versorgung nicht zum Nulltarif
zu haben ist.

Der Haupteinwand gegen eine derartige Losung: »Was niitzt
Transparenz, wenn ohne Zusatzversicherung nicht die bestmogliche
Behandlung gewihrt wird«, verliert im Rahmen einer solchen Lo-
sung sein Gewicht, denn jeder hat prinzipiell die Méglichkeit, eine
derartige Zusatzversicherung abzuschlieflen. Es besteht also Chan-
cengleichheit auf die bestmogliche Behandlung.>

Die Alternative, alle bekommen nicht nur die Grundsicherung,
sondern eine gesundheitliche Versorgung, die die Wahlleistungen
einschlief3t, aber diejenigen mit hohen Einkommen zahlen den Ge-
samtbetrag selbst, diejenigen mit hheren Einkommen je nach Hohe
anteilig, die iibrigen bekommen ihn »solidarisch« aus Steuern oder
der Summe der Versicherungsbetrige, scheint auf den ersten Blick
sehr attraktiv zu sein. Man muss sich nicht den Kopf zerbrechen und
streiten, was denn zur »Grundversorgung« zihlen soll. Diese Alter-
native beriicksichtigt jedoch nicht, dass das Modell gerade fiir die-
jenigen, die nicht zuzahlen miissen, einen hohen Anreiz hat, das Sys-
tem auszubeuten. Die Losung beriicksichtigt namlich nicht den moral
hazard, der allen Vollkaskoversicherungen innewohnt, die keinen
Eigenanteil haben.

32 Oberender/Zerth (2003), 40 f. Auch wenn Oberender/Zerth dieses Beispiel im Blick
auf eine Vollversicherung entworfen haben, passt es ebenfalls sehr gut fiir das von uns
angedachte Modell der privaten Zusatzversicherung.

% Was das andere Fallbeispiel der Backereiverkduferin angeht, sollte dagegen das
DRG-System grundsitzlich iiberarbeitet werden, um gar nicht erst die genannte An-
reizsituation entstehen zu lassen.

330

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Angemessene medizinische Versorgung im deutschen Gesundheitssystem?

8.4.3.4 Pflichten in Verbindung mit Solidaritat und Subsidiaritit

Moral hazard ist ein wesentliches Problem, da hier Einzelne das Ge-
sundheitswesen ausnutzen konnen. Bereits bei der Behandlung des
bediirfnisorientierten und des meritokratischen Gerechtigkeitsver-
stindnisses hatte sich jedoch gezeigt, wie schwierig es einerseits ist,
Patientenwiinsche einzugrenzen, und andererseits, einen riskanten
Lebensstil zu sanktionieren. Dennoch gibt es bereits heute Formen,
Biirgerinnen und Biirger in die Pflicht zu nehmen, damit die Soli-
daritit nicht ausgebeutet wird. Die Tabaksteuer in Verbindung mit
AufklirungsmafSnahmen, hohere Versicherungsbeitrige fiir Raucher
bei Lebensversicherungen und das Rauchverbot, beispielsweise in
Gaststitten, sorgen indirekt dafiir, dass die Zahl der Raucher zurtick-
geht und damit Leistungen im Gesundheitswesen aufgrund von Er-
krankungen, die durch das Rauchen bewirkt werden, nicht mehr
notig sind.

Die Impfpflicht fiir Masern als Voraussetzung fiir einen Kita-
besuch sorgt dafiir, dass diese bedrohliche Erkrankung sich nicht aus-
breitet, die Wahrscheinlichkeit zunimmt, dass es zu einer Herden-
immunitit kommt, und auf diese Weise auch die Ressourcen im
Gesundheitswesen geschont werden. Impfen schiitzt nicht nur die
geimpfte Person, sondern verhindert auch die Ansteckung. Die Po-
ckenschutzimpfung war sogar fiir alle iiber Jahrzehnte verpflichtend,
wodurch diese oft todlich verlaufende Erkrankung heute als ausgerot-
tet gilt. Wer sich einer Impfung verweigert, die tiber lange Zeitraume
erprobt wurde und so nur noch ein minimales Risiko hat, riskiert
damit nicht nur seine eigene Gesundheit, sondern beutet, falls die
Person erkrankt, auch die Solidaritdt der anderen aus, weil er fiir die
Behandlung einer vermeidbaren Erkrankung Ressourcen des Ge-
sundheitswesens verbraucht. Zudem gefdhrdet er beispielsweise
Kleinkinder, die noch keinen Impfschutz haben.

Was die Impfpflicht angeht, so ist die lange Zeit verpflichtende
Pockenschutzimpfung ein Beleg dafiir, dass auch rechtlich in Deutsch-
land eine derartige Pflicht mit dem Grundgesetz und seinen Normen
vereinbar ist. Dies galt und gilt auch fiir andere Pflichten. Menschen
miissen sich an Quarantinevorschriften halten. Sogar Rontgenunter-
suchungen konnen vorgeschrieben werden, wenn diese MafSnahme
mit guten Griinden, z. B. um eine Tuberkuloseansteckung zu identifi-
zieren, angeordnet wird.

Trotzdem kénnte man fragen: Instrumentalisiert ein solcher
Zwang nicht den Betroffenen in einer Weise, dass seine Wiirde ver-

331

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Gerechtigkeit im Gesundheitswesen

letzt wird? Bereits in seinem Grundgesetzkommentar hat Diirig in
den Fiinfzigerjahren zu dieser Problematik Stellung genommen:

»Selbst wenn man also — an sich vollig abwegig — im Menschen nur das
reine Subjekt der Logik sieht, das in rein dufSeren, sozialethisch ganz indif-
ferenten Beziehungen zu ebenso beschaffenen Subjekten steht, hat die dem
Staat nach Art. 11 Satz 2 obliegende Schutzverpflichtung bewirkt, dass den
einzelnen Angehorigen dieses schutzverpflichteten Verbandes mindestens
insoweit von vornherein auch Pflichten treffen, wie ohne ihre Erfiillung die
staatliche Schutzpflicht nach Art. 11 Satz 2 nicht realisierbar ist. Bereits in
Art. 1 I wird also der Mensch auch als Pflichtsubjekt vorausgesetzt und
davon ausgegangen, dass durch die Erfiillung gesetzlicher Pflichten der
Mensch als solcher keine Einbufle in dem ihm zukommenden Wert- und
Achtungsanspruch erleidet, wenn dadurch der Staat iiberhaupt erst in die
Lage versetzt wird, die menschliche Wiirde zu schiitzen. So hat etwa der
BayrVerfGH zutreffend entschieden, dass die gesetzliche Verpflichtung
zur Rontgenreihenuntersuchung die Menschenwiirde nicht antastet.«3

Im Ergebnis halt er fest — und dies ist bis heute die herrschende Mei-
nung —, dass von uns bestimmte Pflichten abverlangt werden konnen.
Aber, und das ist hierbei entscheidend, diese unsere Pflichten sind
nicht Pflichten aufgrund unserer eigenen Menschenwiirde, sondern
Pflichten zum Schutz und Wohl der Menschenwiirde anderer:

»Eine Verfassung, welche die Wiirde des Menschen in den Mittelpunkt des
Wertsystems stellt, kann bei der Ordnung zwischenmenschlicher Bezie-
hungen grundsitzlich niemandem Rechte an der Person eines anderen ein-
rdumen, die nicht zugleich pflichtgebunden sind und die Menschenwiirde
des anderen respektieren.«*

Dass eine Impfpflicht in bestimmten Fillen das Selbstbestimmungs-
recht nicht unrechtmafig einschrinkt, entspricht dem medizinethi-
schen Ansatz der Integrativen Medizinethik. Auch hier wird die
Menschenwiirde in der Weise verstanden, dass sich aus ihr Verpflich-
tungen gegeniiber anderen Personen ergeben. Dazu gehort der Le-
bensschutz der anderen. Die Mafinahmen in der Covid-19-Pandemie
haben gezeigt, wie weitreichend der Staat sogar Grundrechte ein-
schrinken und wirtschaftliche Existenzen gefidhrden und vernichten
darf, wenn es um den Lebensschutz geht. Eine Impfpflicht kann da-
rum dann gerechtfertigt werden, wenn das Risiko eines Impfschadens

3 Vgl. Diirig (1958), 24£.
3 BVerfGE 24, 119 (144).

332

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Angemessene medizinische Versorgung im deutschen Gesundheitssystem?

sehr gering ist, wihrend der Nutzen der Impfung fiir die Personen
selbst, aber auch andere sehr hoch eingeschitzt wird.>

Fiir eine Akzeptanz von Impfpflichtmafinahmen haben sich fiinf
Kriterien bewihrt, die im sogenannten »5C-Modell« auf den Begriff
gebracht werden und »wesentliche Griinde individueller Impfent-
scheidungen zu benennen beanspruchen:

Confidence (Vertrauen),

Compacency (Risikowahrnehmung),

Constraints (Barrieren in der Ausfithrung),

Calculation (Ausmaf$ der Informationssuche),

Collective Responsibility (Verantwortungsgefiihl fir die Ge-
meinschaft).«¥

SARLENC S .

Wihrend also eine Impfpflicht im Einzelfall (Pocken) und andere
MafSnahmen verpflichtend sein kinnen, so ist es im Blick auf eine
mogliche Impfung gegen Covid-19 bisher nicht angemessen, diese
einzufordern. Dazu wire der Impfstoff noch zu neu, um seine lang-
fristigen Folgen fiir die Geimpften einschitzen zu kénnen.

Dies belegt, wie schwierig es sein kann, Pflichten zu bestimmen,
damit Solidaritdt nicht ausgebeutet und die Selbstverantwortung ge-
stirkt wird. Je weniger dies jedoch gelingt, umso mehr Ressourcen
werden im Gesundheitswesen verbraucht. Dann stoft ein solches
System an seine Grenzen. Freilich konnen auch andere Griinde dafiir
entscheidend sein, wie die Covid-19-Pandemie nachdriicklich zeigt.

8.4.3.5 Notwendigkeit von expliziter Priorisierung statt

impliziter Rationierung
Was geschieht, wenn die Ressourcen im Gesundheitswesen an ihre
Grenzen stolen und darum nicht alle, die eine existenzbedrohende

3% Vgl. Deutscher Ethikrat (2019b), 16: Ob eine Impfung 6ffentlich empfohlen wird,
hiangt davon ab, ob sie im Lichte der epidemiologischen Daten fiir notwendig und
sicher erachtet wird. Hierzu gibt die beim Robert Koch-Institut eingerichtete Standige
Impfkommission (STIKO) Empfehlungen (§20 Abs. 2 Satz 1, 3 IfSG) heraus, auf
deren Grundlagen die obersten Landesgesundheitsbehérden 6ffentliche Impfempfeh-
lungen aussprechen sollen (§20 Abs. 3 IfSG).

% Ebd., 29 (hier etwas iibersichtlicher gestaltet). Der Ethikrat greift hierbei auf aktu-
elle Studien zuriick, deren Ubersetzung der Begriffe er iibernimmt. Vgl. Betsch et al.
(2019), 400.

333

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Gerechtigkeit im Gesundheitswesen

Erkrankung wie Covid-19 haben, angemessen (nach objektiv-medizi-
nischen Kriterien) behandelt werden kénnen?

Eine Priorisierung kann vertikal sein, also Behandlungsregimes
fiir Krankheiten einer Gruppe gegeniiber anderen Behandlungs-
regimes vorziehen, oder sie kann horizontal sein, also die Behand-
lungen bestimmter Krankheiten gegeniiber anderen Krankheiten
priorisieren. Das bekannteste Beispiel fiir eine derartige horizontale
Priorisierung geschah Ende der 80er Jahre in Oregon. Diese war
hochst kontrovers: So sollte in der ersten ausgearbeiteten Priorisie-
rungsliste der Staat mit seinem Medicaid-Programm zwar fiir Zahn-
behandlungen aufkommen, aber nicht fiir Blinddarmoperationen.3

Die steigenden Kosten in der Krebstherapie haben bereits vor
mehr als zehn Jahren den damaligen Prisidenten der Bundesirzte-
kammer dazu gebracht, eine Priorisierung in der Onkologie in
Deutschland anzumahnen: »Die Schere zwischen dem, was wir leis-
ten konnen, und dem, was wir bezahlen konnen, klafft immer weiter
auseinander. [...] Im derzeitigen System sehe ich nur einen Weg aus
der Rationierung, namlich die Diskussion um die Priorisierung.«*

Wie vorausschauend Hoppe mit seiner Aussage war, wurde we-
nige Jahre spiter jedem klar, als das Medikament Sovaldi der Firma
Gilead Sciences zur Therapie von Hepatitis C auf den Markt kam. Es
kostete pro Fall etwa 60.000 €.

Doch wem selbst diese Kosten noch nicht die Augen gedffnet
haben, dass unsere Ressourcen im Gesundheitswesen begrenzt und
eine angemessene medizinische Versorgung nicht mehr die evidenz-
basiert beste Therapie impliziert, dem hat spitestens die Covid-19-
Krise vor Augen gefiihrt, was es bedeutet, wenn nicht hinreichend
Ressourcen zur Verfiigung stehen. Die Trinen italienischer und spa-
nischer Arzte, die Menschen ersticken lassen mussten, weil keine Be-
atmungsmaschinen mehr verfiigbar waren, gingen um die Welt. In
Deutschland war die Begrenztheit des Systems indirekt spiirbar. Das
wirtschaftliche Leben musste zuriickgefahren, Schulen geschlossen
werden usw., damit die knappen Ressourcen des Systems nicht iiber-
fordert gewesen wiren.

% Vgl. Perry/Hotze (2011).

% Hier zitiert nach: https://www.bundesaerztekammer.de/aerztetag/aerztetage-der-
vorjahre/113-daet-2010-in-dresden/eroeffnungsrede-prof-dr-hoppe/, zuletzt einge-
sehen: 26.04.2020.

334

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Angemessene medizinische Versorgung im deutschen Gesundheitssystem?

Diese Beispiele geniigen, um zu zeigen, warum moglichst nicht
auf der Handlungsebene entschieden werden sollte, wem knappe Res-
sourcen zukommen sollen. Nicht dem einzelnen Arzt oder Klinikdi-
rektor sollte die Entscheidung zur Priorisierung zugemutet werden,
sondern diese ist in der Rahmenordnung zu verorten, die auf Richt-
linien oder gesetzlichen Vorgaben beruht.

Wie aber ist dann zu priorisieren? In der Transplantationsmedi-
zin geschieht dies tiber festgelegte Algorithmen. In der Covid-19-Kri-
se haben viele Ethikrite ihre Vorschlige gegeben. Ubereinstimmend
teilte man den Rechtsgrundsatz, dass niemand gegen seinen Willen
von einer Atemmaschine oder aus der Intensivabteilung verlegt wer-
den sollte, solange noch Hoffnung auf einen Behandlungserfolg be-
stand. Die Konsequenzen haben die Fallbeispiele im ersten Kapitel
sichtbar werden lassen.

Eine Rationierung als Zuteilung eines knappen Guts an einige,
obwohl andere genauso berechtigt wiren, verletzt fundamental das
Gleichheitsgebot im Blick auf eine die Existenz des Betroffenen be-
drohende Erkrankung. Doch in der konkreten Triage-Situation der
Covid-19-Krise hilft dieses Gleichheitsgebot nicht weiter, wenn die
Atemgerite ausgehen. Auch zeigt die Verlosungslosung des knappen
Medikaments Zolgensma, dass der Wunsch nach gleicher Behand-
lung nicht immer fiir alle Betroffenen befriedigt werden kann. Auch
hier zeigt sich einerseits die Bedeutung einer angemessenen Vorsorge
und andererseits die Akzeptanz, dass kein Gesundheitswesen allen im
Prinzip berechtigten Anspriichen gerecht werden kann.

Wihrend derartige Fille 6ffentlichkeitswirksam diskutiert wer-
den, bleiben die vielen »stillen« MafSnahmen praktisch unbemerkt,
die in Deutschland an der Tagesordnung sind. Es kommt immer wie-
der vor, dass eine Magenspiegelung trotz Blut im Stuhl erst nach
Wochen durchgefithrt wird, obwohl durch eine zeitnihere Spiege-
lung ein maligner Magentumor friihzeitiger entdeckt werden konnte.
Wire dies der Fall, dann wiirde die derzeitige implizite Rationierung
mithilfe von teilweise wochenlangen Wartezeiten bereits das Gleich-
heitsgebot verletzen. Im bisherigen System ist dies Praxis. Privatpa-
tienten erhalten niamlich eine Spiegelung im Normalfall deutlich ra-
scher. Da aber gerade durch das Wachstum von Tumoren und eine
mogliche Metastasenbildung jeder Tag zahlen kann, verletzt diese
implizite Rationierung das Gleichheitsgebot. Zudem werden Arztin-
nen und Arzte so in die Situation gebracht, selbst eine Rationierung
vorzunehmen und damit gerade eine 6konomische, nicht eine medizi-

335

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Gerechtigkeit im Gesundheitswesen

nische Entscheidung treffen zu miissen. Da viele Patienten iber diese
Rationierung im Unklaren gelassen werden, wird auch das mit dem
Selbstbestimmungsrecht verbundene Recht auf Transparenz in einer
so wichtigen Frage nicht beriicksichtigt. Es handelt sich damit um
eine verdeckte, implizite Rationierung.

Dazu kommt ein weiteres ethisch bedeutsames Problem. An-
genommen, eine Klinikleitung kénnte ein teures Medikament zwar
einigen der betroffenen Patienten, aber nicht allen Patienten ver-
abreichen, da dies das Budget sprengen wiirde, wire es dann zulassig,
dies zu tun? Hier stellt sich also die Frage, ob es ethisch angemessen
sein kann, allen Patienten ein wirkmichtiges Medikament deshalb
vorzuenthalten, weil man es nicht allen Patienten zukommen lassen
kann, ob es also besser ist, allen die Standardtherapie zu geben, um
das Gleichheitsgebot nicht zu verletzen, als einige besser zu stellen.

Oder ist die Alternative vorzuziehen, allen Patienten nur die
Standardmedikation zu geben, aber ebenfalls alle Patienten auf die
Moglichkeit des neuen besseren Medikaments hinzuweisen? Dann
kénnen sich jedoch nur die wirklich finanziell starken Patienten die-
ses Medikament leisten. Kann es umgekehrt ethisch zuldssig sein,
Patienten eine evidenzbasierte, erfolgreiche Behandlungsmoglichkeit
zu verheimlichen, um nicht das Gleichheitsgebot zu gefihrden?

Vor dem Hintergrund des ethischen Bezugsrahmens der Integra-
tiven Medizinethik ist klar, dass ein Verheimlichen einer besseren
Behandlungsalternative nicht zulissig ist, weil hier der Freiheits-
grundsatz durch fehlende Transparenz verletzt wird. Wenn die Ge-
sellschaft jedoch nicht bereit ist, in das Gesundheitswesen — zumin-
dest fiir einen gewissen Zeitraum — weitere Mittel zu investieren,
dann lasst sich das Gleichheitsgebot nur insofern aufrechterhalten,
als allen solidarisch das weniger wirksame Medikament zur Ver-
fiigung gestellt wird. Das ldsst freilich die Option offen, sich das teu-
rere Medikament privat dazuzukaufen, wenn man davon aufgrund
der Transparenz weifs. Damit unterlduft die private Moglichkeit des
Zukaufs das Gleichheitsgebot im Rahmen des Solidarprinzip, wenn es
um die Existenz bedrohende Krankheiten geht, und verletzt damit
den ersten Gerechtigkeitsgrundsatz.

Ordnungsethisch liefle sich das Problem entweder so angehen,
dass der deutsche Staat wie andere Linder, u.a. Frankreich, den Phar-
maunternehmen Preisgrenzen fiir lebenswichtige Medikamente vor-
schreibt. Ob dies durchsetzbar ist, bleibt abzuwarten. Das Beispiel der
Firma Novartis mit dem Medikament Zolgensma weist in eine andere

336

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Angemessene medizinische Versorgung im deutschen Gesundheitssystem?

Richtung. Allerdings bleibt dennoch das Grundproblem bestehen,
dass nicht die bestmégliche Behandlung fiir alle bezahlbar sein wird.
Alternativ miissten QALYs fiir eine vertikale Priorisierung heran-
gezogen werden. Hier wird sich gerade in der Krebstherapie zeigen,
wie schwierig dies sein kann. Es ldsst sich vermuten, dass gerade wei-
che Faktoren wie Zuwendung und neue Lebenshoffnung einen dhn-
lichen Zugewinn an quantitativer Lebenszeit bringen konnten wie die
Behandlung mit besseren Medikamenten, wihrend die Qualitit die-
ser Lebenszeit sogar gesteigert wird.*

Auf jeden Fall sollten die Entscheidungen, wie eine vertikale
Priorisierung gelingen konnte, zwar im Dialog mit den Fachver-
tretern als denjenigen, die die einschldgige Behandlungskompetenz
haben, durchgefiihrt werden. Es bedarf aber auch der Gesundheits-
okonomen und Vertretern aus der Gesellschaft. Keinesfalls sollte je-
doch der »Schwarze Peter« der Priorisierung den Arztinnen und Arz-
ten vor Ort zugemutet werden. In der gegenwirtigen Situation der
Deckelung der Budgets werden sie praktisch dazu veranlasst, Ent-
scheidungen zu treffen, die sie mit ihrem Ethos, dem Patienten best-
moglich nach objektiv medizinischem Wissen zu helfen, in Konflikt
bringen.

Geht man vom Prinzip der Menschenwiirde und dem damit ver-
bundenen subjektiven Recht auf angemessene medizinische Versor-
gung aus, so sind weder Gruppenzugehorigkeiten noch Geschlecht,
weder Alter noch Selbstverschulden Kriterien, um das Gleichheits-
gebot zu verletzen. Damit kommen weder eine Altersrationierung
noch andere Diskriminierungsmdglichkeiten als Einsparmdglichkei-
ten in Frage, um das Knappheitsproblem zu lgsen.

Geht man zudem davon aus, dass nicht die Arztinnen und Arzte
vor Ort, sondern die Gesellschaft in der Verantwortung steht, wie
eine gerechte vertikale Priorisierung aussehen konnte, so wiren An-
leihen bei anderen Staaten zu machen, wie diese zu einer Priorisie-
rung kommen, die gesellschaftlich akzeptiert werden kann und dem
Grundprinzip der Menschenwiirde und der mit diesem Prinzip ver-
bundenen Gerechtigkeitsgrundsitze vereinbar ist.

Vor diesem Hintergrund wire zu wiinschen, dass die Mahnung
des mittlerweile verstorbenen ehemaligen Présidenten der Bundes-
arztekammer Jorg-Dietrich Hoppe die nétige breite gesellschaftliche
Anerkennung finden wiirde.

4 Vgl. Temel et al. (2010).

337

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Gerechtigkeit im Gesundheitswesen

8.5 Ergebnis

Ein gerechtes Gesundheitswesen, so zeigen die Ausfiihrungen, erfor-
dert national wie international, dass existenzbedrohende Risiken so-
lidarisch von den Leistungsstirkeren getragen werden. Jeder auf die-
ser Erde hat einen Anspruch darauf, bestmoglich medizinisch
versorgt zu werden, wenn sein Leben bedroht ist, ohne dadurch fi-
nanziell in den Ruin getrieben zu werden.

Ein gerechtes Gesundheitswesen ist aber nur dann gerecht, wenn
es zugleich grofitmogliche Freiheitsspielrdume erdffnet. Denn die
menschliche Wiirde, die ein subjektives Recht auf bestmogliche me-
dizinische Versorgung bedingt, ist zugleich auch der Grund, warum
wir moglichst frei in unserem Handeln und unseren Lebensent-
wiirfen sein sollten. Hier kommt das Prinzip der Subsidiaritit zur
Geltung. Dem Einzelnen sollte darum eine grofstmogliche Entschei-
dungsfreiheit in der Wahl der iibrigen Absicherung von Gesundheits-
leistungen zugestanden werden. Damit aber diese Entscheidungsfrei-
heit wirklich realisiert werden kann, ist auf nationaler Ebene, also in
den einzelnen Staaten, ein fiir die dortige Gesellschaft passendes
Modell zu entwickeln, das gewihrleistet, dass auch die finanziell
Schwiicheren in den Genuss dieser Entscheidungsfreiheit kommen
und zugleich Fehlanreize vermieden werden.

Gerechtigkeit im Gesundheitswesen und damit verbunden eine
bestmogliche medizinische Versorgung wird nach unserer Uberzeu-
gung am besten verwirklicht, wenn Freiheit auf allen Ebenen als
Triebfeder fiir Innovationen daran entscheidend mitwirkt, immer
wirkungsvollere Therapien zu entwickeln. Der Anspruch auf die best-
mogliche medizinische Versorgung ist damit dynamisch zu betrach-
ten und nach vorne offen. Innovationskraft, getragen von Solidaritit
einerseits und Freiheit andererseits, wird mithelfen, die medizinische
Versorgung weiter so zu verbessern, dass alle in den Genuss einer
solchen medizinischen Versorgung kommen kionnen, wenn sie diese
benétigen.

338

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

9 Mit Hippokrates iiber Hippokrates hinaus

Das Buch trdgt den Titel »Den Hippokratischen Eid neu denken. Eine
Medizinethik fiir die Praxis«. Die Kostbarkeit dieses Eids besteht in
seiner Bodenstindigkeit, was im Lateinischen am besten mit »humi-
litas« (lateinisch: humus = Boden) wiedergegeben wird. In diesem Eid
wird von arztlich Tatigen nicht erwartet, dass sie ihre eigenen Inte-
ressen ignorieren. Im Gegenteil verlangt der drztliche Lehrer von sei-
nen Schiilern in diesem Eid als erstes Versprechen, fiir ihn und seine
Nachkommen zu sorgen. Die Integrative Medizinethik berticksich-
tigt, ausgehend von der Menschenwiirde, diesen wesentlichen Aspekt
und denkt ihn ordnungsethisch weiter. Rahmenbedingungen im Ge-
sundheitswesen miissen so gestaltet sein, dass sie dauerhaft dazu fiih-
ren, dass Arztinnen und Arzte, Pflegekrifte und sonstige Beschiftigte
im Gesundheitswesen auch auf ihre Kosten kommen. Die Menschen-
wiirde ist unteilbar. Sie kommt nicht nur den Patienten, sondern Arz-
tinnen und Arzte, Pflegekrifte und allen im Gesundheitswesen Titi-
gen zu. Dies scheint eine Trivialitit zu sein, doch sind manchmal
Arbeitsbedingungen und Zwinge dergestalt, dass Zweifel daran auf-
kommen, ob Menschen in diesen Systemen nicht ausgebeutet wer-
den.

Wenn Arztinnen, Arzte, Pflegekrifte und viele andere in der Co-
vid-19-Pandemie ihr Leben aufs Spiel setzten, um anderen das Leben
zu retten oder die Gesundheit zu erhalten, so ist dies ein Zeichen, dass
sie sehr wohl bereit sind, ihr Eigeninteresse fiir ein eigenes gutes
Leben fiir die groflere Aufgabe zu riskieren. Das darf aber nicht zu
einem Dauerzustand werden. Daran erinnert der Eid in einer ganz
feinen Weise.

Auch das Nichtschadens- und Fiirsorgeprinzip des Eids bleiben
bis heute von zentraler Bedeutung. Die Integrative Medizinethik
denkt sie in dem Sinne weiter, als sie beide Prinzipien wie auch die
amerikanische Prinzipienethik mit dem Autonomieprinzip verbindet.
Einwilligungsfihige Patienten diirfen selbst bestimmen, was sie fiir
einen Schaden und Nutzen halten. Sie werden dabei jedoch in den

339

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Mit Hippokrates iiber Hippokrates hinaus

meisten Féllen der arztlichen Expertise vertrauen. Wenn aber das Ver-
trauen fehlt, diirfen sie eine Behandlung auf eigenes Risiko, ohne
dass ihnen dadurch ein rechtlicher Schaden entsteht, abbrechen. Sie
diirfen sogar eine lebensrettende Behandlung verweigern, wenn sie
beispielsweise als gliaubige Zeugen Jehovas eine Behandlung mit
Fremdblut ablehnen.

Aufgrund des mit der Menschenwiirde verbundenen Rechts auf
den eigenen, selbstbestimmten Tod verzichtet die Integrative Medi-
zinethik auch auf die Forderungen des Eids, wonach der hippokrati-
sche Arzt keine Mittel zum Sterben geben darf.

Sie denkt auch in der Weise iiber den Eid hinaus, als sie ganz
wesentlich Gerechtigkeitsiiberlegungen berticksichtigt und diese
nicht auf nationale Grenzen beschrinkt. Die Covid-19-Pandemie hat
hinreichend die Sinnlosigkeit nationaler Alleingéinge bewiesen. Diese
Pandemie kann nur besiegt werden, wenn wir global zusammenwir-
ken. Ansonsten kann sich das Virus immer neu Bahn brechen. Die
erfolgreiche Ausrottung der Pocken zeigt, was moglich ist, wenn wir
global denken. Der Sieg tiber Polio scheint nahe zu sein. Doch das
geniigt nicht. Erst wenn ein globales Gesundheitssystem etabliert ist,
das allen Menschen auf dieser Erde fiir die ihre Existenz bedrohende
Krankheiten eine angemessene medizinische Versorgung ermoglicht,
hat die Integrative Medizinethik ihr Ziel erreicht, das mit der Men-
schenwiirde verbundene subjektive Lebensrecht in diesem Bereich
zur Geltung zu bringen.

Die Integrative Medizinethik ist eine ethische Theorie, die an-
schlussfahig an den politischen Konsens ist, der sich in der Charta
der Vereinten Nationen und ihrer Menschenrechtserklirung durch
die Anerkenntnis von Menschenwiirde und Menschenrechten mani-
festiert hat. Auch diese Medizinethik geht von einem Grundprinzip
und damit verbundenen grundlegenden medizinethischen Prinzipien
(Selbstbestimmung, Nichtschadens- und Fiirsorgeprinzip, Gerechtig-
keitsprinzip) aus, die einen allgemeingiiltigen, transkulturellen An-
spruch haben, der fiir alle Gesellschaften giiltig ist. Wie auch die ame-
rikanische Prinzipienethik von Beauchamp/Childress lehnt sie die
Hypothese ab, wonach Moralitit letztlich auf partikulare kulturelle
Regeln reduzierbar sei.! Sie ist gleichzeitig realistisch genug, dass es
religiose, kulturelle und sonstige partikulidre Besonderheiten geben

! Vgl. Beauchamp/Childress (2019), 458: »This theory rejects the hypothesis that
morality is ultimately reducible to local, customary, or cultural rules.«

340

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Mit Hippokrates iiber Hippokrates hinaus

kann, die rechtfertigen, warum die Umsetzung der Prinzipien in der
Praxis unterschiedlich sein kann. Darum hat sich dieses Buch immer
wieder an der deutschen Praxis orientiert und ist auf Debatten einge-
gangen, die in diesem Staat gefiihrt werden. Auch in diesem Sinn ist
es eine Medizinethik fiir die Praxis geworden.

341

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Anhang

Der Hippokratische Eid"

"Opvupt Aérheva inTteov,
%ol AoxAnmeov, xal Vyetav,
ot [Tavaxerav, xal Yeovg
TAVTAG TE XAl TACAG, LOTOPAG
TTOLEVLEVOG, ETtLTEAEX
ToLTGELY RaTa SVVapLy xal
%xploLy éuny Bpxov T6vde xal
Evyypapnyv tnvde.
‘HyfoacHar piv tov StddEavtd
pe THY TEYVNY TadTny oo
vevérnou éuolot, xal Blov
xowvacacdaL, kol Yeedv
yentlovt petddooty
rotnoacdar, xal Yévog T6 €
obtéov &dehgpols loov
gmixpLvéery ddpeot, al StddEety
Ty TéEQVY TadTy, Hiv yemilect
pavddvery, dvev podol xal
EuyypapTic, mapayyehing te nal
axpomoLog xal THg hoLmig
anéong padfotog petddooty
rotnoacdat viotol te Epolot, xal
tolot Tob épt duddéavtog, xal
padnTalol cuyYEYPAUUEVOLGL TE
%ol GPULOUEVOLE VOU® INTELXE,
Ao 3¢ 00devt.

Avowtipact te yenoopal Ent’
O@ENely) XAPUVEVTOY RaTE SUVALULY
%ol wplowy Euay, éml dninoet 3t
nal &duniy etpkety.

§1Ich schwore bei Apollon, dem Arzt,
und Asklepios und Hygieia und Pa-
nakeia und allen Géttern und Géttin-
nen, indem ich sie zu Zeugen anrufe,
dass ich nach meinem Vermégen und
Urteil diesen Eid und diese schriftli-
che Verpflichtung erfiillen werde:

§2 Meinen Lehrer in dieser (Heil-) Kunst
werde ich wie meine Eltern achten, mit
ihm den Lebensunterhalt teilen und ihn,
wenn er Not leidet, mitversorgen. Seine
Nachkommen werde ich meinen Briidern
gleichstellen und sie, wenn sie es wiin-
schen, in dieser (Heil-)Kunst unterweisen
ohne Bezahlung und schriftliche Ver-
pflichtung. Unterweisung und miindli-
chen Unterricht und alle iibrige Beleh-
rung werde ich meinen S6hnen und denen
meines Lehrers erteilen wie auch den
Schiilern, die nach drztlichem Grundsatz
sich mit der schriftlichen Verpflichtung
gebunden und den Eid geleistet haben,
sonst aber niemandem.

§3 Meine Verordnungen werde ich zum
Nutzen der Patienten treffen, nach mei-
nem Vermdgen und Urteil; Schadigungen
und Unrecht aber werde ich von ihnen
abwehren.

! Der griechische Text wird zitiert nach: http://www.perseus.tufts.edu/hopper/text?

doc=Perseus % 3Atext %3A1999.01.0249 % 3Atext % 3D]Jusj. % 3Asection % 3D1.

Die

deutsche Ubersetzung ist von Juliane Wilmanns (2000).

342

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

09 dicw 8¢ 03¢ pdpparov oddevi
y

, ) , 8
aitndelc Yavdotpov, 00dE
Opryhoopat EvpBouliny Tounvde.
S A \ \
Opotag 3¢ 008¢ yuvaxl mecady
©9bpLov ducew.

Ayvise 3¢ nal bolng Statnenon
Blov TV Euov xal TEYVNY ThHY
guny.

00 tepéo 8¢ 00 pay Advrac,
gxywenon 8¢ Epydtyoy dvdpdot
renELoc thode.

"Ec olxtac 3¢ Gxbdoac dv éotw,
gocheboopat T’ apelely
HAUVOVTOV, EXTOS EQV TTAGTG
aduning Enovaing xal pYoping,
¢ te dANS %ol dppodiotuy
Epywy Eml Te yuvaxelwy

. Chos ,
sopdTey %ol avdpenv, Ehcudpny
Te %ol doVAwy.
A& dv év Yepametiy A 8o, 1)
axolow, 7) xal dvev Yepamning
nata Blov avdpdmay, & ph yem

; , y

mote éxharécadat Ew,
ouynoopaL, dPENTo Myedevos
elvae o TotadTa.

“Opxov p&v oby pot Tévde
gmiTehéa TOLEOVTL, ol Ui
Euyyéovre, el éradpacar xal
Blov xal téyvng Sokalopéve maps
néoLy avdpwmors &g TOV alel
yeovov. [apafBaivovrte 8¢ %al
EMmLOPXODYTL, TAVAVTLO TOUTEMY.

Anhang

§4 Ich werde keinesfalls jemandem auf
Verlangen hin ein tdliches Mittel geben,
auch nicht einen entsprechenden Rat er-
teilen. In gleicher Weise werde ich auch
nicht einer Frau ein fruchtzerstérendes
Zipfchen geben.

§5 Redlich und rein werde ich mein Leben
und meine (Heil-)Kunst bewahren.

§6 Ich werde auch keinesfalls Steinlei-
dende schneiden, sondern das den Min-
nern iiberlassen, die diese Tatigkeit aus-
tiben.

§7 In alle Hauser, in die ich eintreten
werde, werde ich zum Nutzen der Patien-
ten eintreten und mich dabei von jedem
vorsitzlichen Unrecht und jeder Schadi-
gung fernhalten, insbesondere von se-
xuellen Handlungen an Kérpern von
Frauen und Minnern, Freien und Skla-
ven.

§8 Was auch immer ich bei der Therapie
oder auch auflerhalb der Therapie vom
Leben der Menschen sehen oder horen
werde und was man nicht nach auflen hi-
nausplaudern darf, werde ich verschwei-
gen, weil ich der Auffassung bin, dass
derartiges absolut geheimzuhalten ist.

§9 Wenn ich nun diesen Eid erfiille und
nicht verletze, so mdge mir Erfolg im Le-
ben und in der (Heil-)Kunst zuteil werden
und Ruhm bei allen Menschen bis in ewi-
ge Zeiten; wenn ich ihn aber iibertrete
und meineidig werde, soll das Gegenteil
davon geschehen.

343

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Anhang

Genfer Gel6bnis (Fassung vom 17. Oktober 2017)?

Als Mitglied der drztlichen Profession gelobe ich feierlich, mein Le-
ben in den Dienst der Menschlichkeit zu stellen. Die Gesundheit und
das Wohlergehen meiner Patientin oder meines Patienten werden
mein oberstes Anliegen sein. Ich werde die Autonomie und die Wiir-
de meiner Patientin oder meines Patienten respektieren. Ich werde
den hochsten Respekt vor menschlichem Leben wahren. Ich werde
nicht zulassen, dass Erwdgungen von Alter, Krankheit oder Behin-
derung, Glaube, ethnischer Herkunft, Geschlecht, Staatsangehérig-
keit, politischer Zugehorigkeit, Rasse, sexueller Orientierung, sozia-
ler Stellung oder jeglicher anderer Faktoren zwischen meine Pflichten
und meine Patientin oder meinen Patienten treten. Ich werde die mir
anvertrauten Geheimnisse auch tiber den Tod der Patientin oder des
Patienten hinaus wahren. Ich werde meinen Beruf nach bestem Wis-
sen und Gewissen, mit Wiirde und im Einklang mit guter medizi-
nischer Praxis ausiiben. Ich werde die Ehre und die edlen Traditionen
des drztlichen Berufes fordern. Ich werde meinen Lehrerinnen und
Lehrern, meinen Kolleginnen und Kollegen und meinen Schiilerin-
nen und Schiilern die ihnen gebiihrende Achtung und Dankbarkeit
erweisen. Ich werde mein medizinisches Wissen zum Wohle der Pa-
tientin oder des Patienten und zur Verbesserung der Gesundheitsver-
sorgung teilen. Ich werde auf meine eigene Gesundheit, mein Wohl-
ergehen und meine Fihigkeiten achten, um eine Behandlung auf
hochstem Niveau leisten zu konnen. Ich werde, selbst unter Bedro-
hung, mein medizinisches Wissen nicht zur Verletzung von Men-
schenrechten und biirgerlichen Freiheiten anwenden. Ich gelobe dies
feierlich, aus freien Stiicken und bei meiner Ehre.

2 Hier zitiert nach: https://www.bundesaerztekammer.de/fileadmin/user_upload/
downloads/pdf-Ordner/International/Deklaration_von_Genf_DE_2017.pdf, zuletzt
eingesehen: 04.09.2020.

344

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Anhang

Gel6bnis der Zahnirzte nach der Musterberufsordnung
(Fassung 2019), angepasst an das Genfer GelGbnis
(Fassung 2017)3

Als Mitglied der zahnirztlichen Profession gelobe ich feierlich, mein
Leben in den Dienst der Menschlichkeit zu stellen. Die Gesundheit
und das Wohlergehen meiner Patientin oder meines Patienten wer-
den mein oberstes Anliegen sein. Ich werde die Autonomie und die
Wiirde meiner Patientin oder meines Patienten respektieren. Ich wer-
de den hochsten Respekt vor menschlichem Leben wahren. Ich werde
nicht zulassen, dass Erwidgungen von Alter, Krankheit oder Behin-
derung, Glaube, ethnischer Herkunft, Geschlecht, Staatsangehérig-
keit, politischer Zugehorigkeit, Rasse, sexueller Orientierung, sozia-
ler Stellung oder jeglicher anderer Faktoren zwischen meine Pflichten
und meine Patientin oder meinen Patienten treten. Ich werde die mir
anvertrauten Geheimnisse auch iiber den Tod der Patientin oder des
Patienten hinaus wahren. Ich werde meinen Beruf nach bestem Wis-
sen und Gewissen mit Wiirde und im Einklang mit guter medizi-
nischer Praxis ausiiben. Ich werde die Ehre und die edlen Traditionen
des zahnirztlichen Berufes fordern. Ich werde meinen Lehrerinnen
und Lehrern, meinen Kolleginnen und Kollegen und meinen Schiile-
rinnen und Schiilern die ihnen gebiihrende Achtung und Dankbar-
keit erweisen. Ich werde mein (zahn-)medizinisches Wissen zum
Wohle der Patientin oder des Patienten und zur Verbesserung der
Gesundheitsversorgung teilen. Ich werde auf meine eigene Gesund-
heit, mein Wohlergehen und meine Fihigkeiten achten, um eine Be-
handlung auf héchstem Niveau leisten zu kénnen. Ich werde, selbst
unter Bedrohung, mein (zahn-)medizinisches Wissen nicht zur Ver-
letzung von Menschenrechten und biirgerlichen Freiheiten anwen-
den. Ich gelobe dies feierlich, aus freien Stiicken und bei meiner Ehre.

3 Hier zitiert nach: https://technischeunivers049-my.sharepoint.com/:b:/g/personal/
reyk_albrecht_uni-jena_de/Edlv8MiFaBFMjvz-1hiFF98BGNsxNnLkZBbbh_
YveT3PRQ?e=WCEdnA, zuletzt eingesehen: 10.09.2020.

345

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Anhang

ICN-Kodex fiir Pflegende (deutsche Fassung aus dem
Jahr 2012)*

Praambel

Pflegende haben vier grundlegende Verantwortungsbereiche: Ge-
sundheit zu fordern, Krankheit zu verhiiten, Gesundheit wiederher-
zustellen, Leiden zu lindern. Es besteht ein universeller Bedarf an
Pflege. Untrennbar von Pflege ist die Achtung der Menschenrechte,
einschliefflich kultureller Rechte, des Rechts auf Leben und Entschei-
dungsfreiheit auf Wiirde und auf respektvolle Behandlung. Pflege
wird mit Respekt und ohne Wertung des Alters, der Hautfarbe, des
Glaubens, der Kultur, einer Behinderung oder Krankheit, des Ge-
schlechts, der sexuellen Orientierung, der Nationalitit, der politi-
schen Einstellung, der ethnischen Zugehorigkeit oder des sozialen
Status ausgeiibt. Die Pflegende iibt ihre berufliche Titigkeit zum
Wohle des Einzelnen, der Familie und der sozialen Gemeinschaft aus;
sie koordiniert ihre Dienstleistungen mit denen anderer beteiligter
Gruppen.

Der ICN-Kodex
Der ICN-Ethikkodex fiir Pflegende umfasst vier Grundelemente, die
den Standard ethischer Verhaltensweise bestimmen.

Elemente des Kodex

1. Plegende und ihre Mitmenschen

Die grundlegende professionelle Verantwortung der Pflegenden gilt
dem pflegebediirftigen Menschen. Bei ihrer professionellen Tatigkeit
fordert die Pflegende ein Umfeld, in dem die Menschenrechte, die
Wertvorstellungen, die Sitten und Gewohnheiten sowie der Glaube
des Einzelnen, der Familie und der sozialen Gemeinschaft respektiert
werden. Die Pflegende gewihrleistet, dass die pflegebediirftige Per-
son zeitgerecht die richtige und ausreichende Information auf eine
kulturell angemessene Weise erhilt, auf die sie ihre Zustimmung zu
ihrer pflegerischen Versorgung und Behandlung griinden kann. Die
Pflegende behandelt jede personliche Information vertraulich und
geht verantwortungsvoll mit der Weitergabe von Information um.
Die Pflegende teilt mit der Gesellschaft die Verantwortung, Mafsnah-

* Hier (ohne Fufdnoten) zitiert nach: https://www.dbfk.de/media/docs/download/All
gemein/ICN-Ethikkodex-2012-deutsch.pdf, zuletzt eingesehen: 04.09.2020.

346

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Anhang

men zugunsten der gesundheitlichen und sozialen Bediirfnisse der
Bevolkerung, besonders der von benachteiligten Gruppen, zu ver-
anlassen und zu unterstiitzen. Die Pflegende setzt sich fiir Gleichheit
und soziale Gerechtigkeit bei der Verteilung von Ressourcen, beim
Zugang zur Gesundheitsversorgung und zu anderen sozialen und
okonomischen Dienstleistungen ein. Die Pflegende zeigt in ihrem
Verhalten professionelle Werte wie Respekt, Aufmerksamkeit und
Eingehen auf Anspriiche und Bediirfnisse, sowie Mitgefiihl, Vertrau-
enswiirdigkeit und Integritat.

2. Pflegende und die Berufsaustibung

Die Pflegende ist personlich verantwortlich und rechenschaftspflich-
tig fiir die Ausiibung der Pflege sowie fiir die Wahrung ihrer fachli-
chen Kompetenz durch kontinuierliche Fortbildung. Die Pflegende
achtet auf ihre eigene Gesundheit, um ihre Fahigkeit zur Berufsaus-
ibung nicht zu beeintrichtigen. Die Pflegende beurteilt die Fachkom-
petenzen der Mitarbeitenden, wenn sie Verantwortung delegiert. Die
Pflegende achtet in ihrem personlichen Verhalten jederzeit darauf,
ein positives Bild des Pflegeberufes zu vermitteln und das Ansehen
sowie das Vertrauen der Bevolkerung in den Pflegeberuf zu stirken.
Die Pflegende gewihrleistet bei der Ausiibung ihrer beruflichen Ta-
tigkeit, dass der Einsatz von Technologie und die Anwendung neuer
wissenschaftlicher Erkenntnisse vereinbar sind mit der Sicherheit,
der Wiirde und den Rechten der Menschen. Die Pflegende strebt da-
nach, in der beruflichen Praxis eine Kultur ethischen Verhaltens und
offenen Dialoges zu férdern und zu bewahren.

3. Pflegende und die Profession

Die Pflegende iibernimmt die Hauptrolle bei der Festlegung und Um-
setzung von Standards fiir die Pflegepraxis, das Pflegemanagement,
die Pflegeforschung und Pflegebildung. Die Pflegende beteiligt sich
an der Entwicklung forschungsbasierter beruflicher Kenntnisse, die
eine evidenzbasierte Berufsausiibung unterstiitzt. Die Pflegende be-
teiligt sich an der Entwicklung und Aufrechterhaltung von zentralen
professionellen Werten. Uber ihren Berufsverband setzt sich die Pfle-
gende fiir die Schaffung einer positiven Arbeitsumgebung und fir
den Erhalt von sicheren, sozial gerechten und wirtschaftlichen Ar-
beitsbedingungen in der Pflege ein. Die Pflegende handelt zur Be-
wahrung und zum Schutz der natiirlichen Umwelt und ist sich deren
Bedeutung fiir die Gesundheit bewusst. Die Pflegende trigt zu einem

347

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Anhang

ethisch verantwortlichen Arbeitsumfeld bei und engagiert sich gegen
unethisches Handeln und unethische Rahmenbedingungen.

4. Pflegende und ihre Kolleginnen

Die Pflegende sorgt fiir eine gute und respektvolle Zusammenarbeit
mit ihren Kolleg/-innen und mit den Mitarbeitenden anderer Berei-
che. Die Pflegende greift zum Schutz des Einzelnen, der Familie und
der sozialen Gemeinschaft ein, wenn deren Wohl durch eine Pflegen-
de oder eine andere Person gefihrdet ist. Die Pflegende ergreift ge-
eignete Schritte, um Mitarbeitende bei der Férderung ethischen Ver-
haltens zu unterstiitzen und zu leiten.

Nirnberger Kodex®

1. Die freiwillige Zustimmung der Versuchsperson ist unbedingt er-
forderlich. Das heif3t, dass die betreffende Person im juristischen Sin-
ne fahig sein muss, ihre Einwilligung zu geben; dass sie in der Lage
sein muss, unbeeinflusst durch Gewalt, Betrug, List, Druck, Vortdu-
schung oder irgendeine andere Form der Uberredung oder des Zwan-
ges, von ihrem Urteilsvermogen Gebrauch zu machen; dass sie das
betreffende Gebiet in seinen Einzelheiten hinreichend kennen und
verstehen muss, um eine verstindige und informierte Entscheidung
treffen zu konnen. Diese letzte Bedingung macht es notwendig, dass
der Versuchsperson vor der Einholung ihrer Zustimmung das Wesen,
die Lange und der Zweck des Versuches klargemacht werden; sowie
die Methode und die Mittel, welche angewendet werden sollen, alle
Unannehmlichkeiten und Gefahren, welche mit Fug zu erwarten
sind, und die Folgen fiir ihre Gesundheit oder ihre Person, welche sich
aus der Teilnahme ergeben mdgen. Die Pflicht und Verantwortlich-
keit, den Wert der Zustimmung festzustellen, obliegt jedem, der den
Versuch anordnet, leitet oder ihn durchfiihrt. Dies sind eine person-
liche Pflicht und Verantwortlichkeit, welche nicht straflos an andere
weitergegeben werden kann.

2. Der Versuch muss so gestaltet sein, dass fruchtbare Ergebnisse
fiir das Wohl der Gesellschaft zu erwarten sind, welche nicht durch

5 Zitiert nach: https://dg-pflegewissenschaft.de/wp-content/uploads/2017/05/Nuern
bergKodex.pdf, zuletzt eingesehen: 04.09.2020.

348

- am 18.01.2026, 22:34:54.



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Anhang

andere Forschungsmittel oder Methoden zu erlangen sind. Er darf
seiner Natur nach nicht willkiirlich oder tiberfliissig sein.

3. Der Versuch ist so zu planen und auf Ergebnissen von Tierver-
suchen und naturkundlichem Wissen iiber die Krankheit oder das
Forschungsproblem aufzubauen, dass die zu erwartenden Ergebnisse
die Durchfiihrung des Versuchs rechtfertigen werden.

4. Der Versuch ist so auszufiihren, dass alles unnétige korperliche
und seelische Leiden und Schidigungen vermieden werden.

5. Kein Versuch darf durchgefiihrt werden, wenn von vornherein
mit Fug angenommen werden kann, dass es zum Tod oder einem
dauernden Schaden fiihren wird, hochstens jene Versuche ausgenom-
men, bei welchen der Versuchsleiter gleichzeitig als Versuchsperson
dient.

6. Die Gefiahrdung darf niemals iiber jene Grenzen hinausgehen,
die durch die humanitire Bedeutung des zu 16senden Problems vor-
gegeben sind.

7. Es ist fiir ausreichende Vorbereitung und geeignete Vorrich-
tungen Sorge zu tragen, um die Versuchsperson auch vor der gerings-
ten Moglichkeit von Verletzung, bleibendem Schaden oder Tod zu
schiitzen.

8. Der Versuch darf nur von wissenschaftlich qualifizierten Per-
sonen durchgefiihrt werden. Grofste Geschicklichkeit und Vorsicht
sind auf allen Stufen des Versuchs von denjenigen zu verlangen, die
den Versuch leiten oder durchfiihren.

9. Wihrend des Versuches muss der Versuchsperson freigestellt
bleiben, den Versuch zu beenden, wenn sie kirperlich oder psychisch
einen Punkt erreicht hat, an dem ihr seine Fortsetzung unméoglich
erscheint.

10. Im Verlauf des Versuchs muss der Versuchsleiter jederzeit
darauf vorbereitet sein, den Versuch abzubrechen, wenn er aufgrund
des von ihm verlangten guten Glaubens, seiner besonderen Erfah-
rung und seines sorgfiltigen Urteils vermuten muss, dass eine Fort-
setzung des Versuches eine Verletzung, eine bleibende Schidigung
oder den Tod der Versuchsperson zur Folge haben kinnte.

349

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Anhang

Deklaration von Helsinki des Weltirztebundes: Ethische
Grundsitze fiir die medizinische Forschung am Menschen®

Praambel

1. Der Weltirztebund (WMA) hat mit der Deklaration von Helsinki
eine Erklarung ethischer Grundsitze fiir medizinische Forschung am
Menschen, einschliefilich der Forschung an identifizierbaren mensch-
lichen Materialien und Daten, entwickelt. Die Deklaration ist als
Ganzes zu lesen, und ihre einzelnen Paragraphen sollen unter Be-
riicksichtigung aller iibrigen relevanten Paragraphen angewendet
werden.

2. Im Einklang mit dem Mandat des WMA wendet sich die De-
klaration in erster Linie an Arzte. Der WMA regt andere an der me-
dizinischen Forschung am Menschen Beteiligte an, diese Grundsitze
zu iibernehmen.

Allgemeine Grundsitze

3. Die Genfer Deklaration des Weltirztebundes verpflichtet den Arzt
mit den Worten »Die Gesundheit meines Patienten soll oberstes Ge-
bot meines Handelns sein«, und der Internationale Kodex fiir drzt-
liche Ethik legt fest: »Der Arzt soll bei der Ausiibung seiner drzt-
lichen Titigkeit im besten Interesse des Patienten handeln.«

4. Es ist die Pflicht des Arztes, die Gesundheit, das Wohlergehen
und die Rechte der Patienten zu fordern und zu erhalten, auch jener,
die an der medizinischen Forschung beteiligt sind. Der Erfiillung die-
ser Pflicht dient der Arzt mit seinem Wissen und Gewissen.

5. Medizinischer Fortschritt beruht auf Forschung, die letztlich
auch Studien am Menschen beinhalten muss.

6. Vorrangiges Ziel der medizinischen Forschung am Menschen
ist es, die Ursachen, die Entwicklung und die Auswirkungen von
Krankheiten zu verstehen und die priaventiven, diagnostischen und
therapeutischen MafSnahmen (Methoden, Verfahren und Behandlun-
gen) zu verbessern. Selbst die nachweislich besten MafSnahmen miis-
sen fortwihrend durch Forschung auf ihre Sicherheit, Effektivitit,
Effizienz, Verfiigbarkeit und Qualitit gepriift werden.

¢ Hier zitiert nach: https://www.bundesaerztekammer.de/fileadmin/user_upload/
downloads/pdf-Ordner/International/Deklaration_von_Helsinki_2013_20190905.
pdf, Fassung von 2013, zuletzt eingesehen: 12.09.2020.

350

- am 18.01.2026, 22:34:54.



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Anhang

7. Medizinische Forschung unterliegt ethischen Standards, die die
Achtung vor den Menschen férdern und sicherstellen und ihre Ge-
sundheit und Rechte schiitzen.

8. Wihrend vorrangiger Zweck der medizinischen Forschung ist,
neues Wissen hervorzubringen, darf dieses Ziel niemals Vorrang vor
den Rechten und Interessen der einzelnen Versuchspersonen haben.

9. Es ist die Pflicht des Arztes, der sich an medizinischer For-
schung beteiligt, das Leben, die Gesundheit, die Wiirde, die Integritit,
das Selbstbestimmungsrecht, die Privatsphiare und die Vertraulich-
keit personlicher Informationen der Versuchsteilnehmer zu schiitzen.
Die Verantwortung fiir den Schutz von Versuchspersonen muss stets
der Arzt oder ein anderer Angehoriger eines Heilberufes tragen und
nie die Versuchsperson selbst, auch dann nicht, wenn sie ihr Einver-
stindnis gegeben hat.

10. Arzte miissen die ethischen, rechtlichen und behérdlichen
Normen und Standards fiir Forschung am Menschen ihrer eigenen
Linder sowie die maf3geblichen internationalen Normen und Stan-
dards beriicksichtigen. Keine nationale oder internationale ethische,
rechtliche oder behordliche Anforderung soll die in dieser Deklarati-
on niedergelegten Bestimmungen zum Schutz von Versuchspersonen
abschwiichen oder aufheben.

11. Medizinische Forschung sollte in einer Weise durchgefiihrt
werden, die mogliche Umweltschiden minimiert.

12. Medizinische Forschung am Menschen darf nur von Personen
durchgefiihrt werden, die angemessen ethisch und wissenschaftlich
ausgebildet, geiibt und qualifiziert sind. Forschung an Patienten oder
gesunden Freiwilligen erfordert die Uberwachung durch einen kom-
petenten und angemessen qualifizierten Arzt oder anderen Angeho-
rigen eines Heilberufes.

13. Gruppen, die in der medizinischen Forschung unterreprisen-
tiert sind, sollten einen angemessenen Zugang zur Teilnahme an der
Forschung erhalten.

14. Arzte, die medizinische Forschung mit medizinischer Be-
handlung verbinden, sollten ihre Patienten nur soweit in die For-
schung einbeziehen, wie dies durch deren moglichen praventiven, di-
agnostischen oder therapeutischen Wert gerechtfertigt ist und der
Arzt berechtigterweise annehmen kann, dass eine Beteiligung an
dem Forschungsvorhaben die Gesundheit der Patienten, die als Ver-
suchspersonen dienen, nicht nachteilig beeinflussen wird.

351

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Anhang

15. Eine angemessene Entschddigung und Behandlung fiir Ver-
suchspersonen, die aufgrund ihrer Teilnahme an der Forschung ge-
schiadigt wurden, muss gewihrleistet sein.

Risiken, Belastungen und Nutzen

16. In der medizinischen Praxis und in der medizinischen Forschung
sind die meisten Mafsnahmen mit Risiken und Belastungen verbun-
den. Medizinische Forschung am Menschen darf nur durchgefiihrt
werden, wenn die Bedeutung des Ziels die Risiken und Belastungen
fiir die Versuchspersonen iiberwiegt.

17. Jeder medizinischen Forschung am Menschen muss eine
sorgfaltige Abschitzung der voraussehbaren Risiken und Belastun-
gen fiir die an der Forschung beteiligten Einzelpersonen und Gruppen
im Vergleich zu dem voraussichtlichen Nutzen fiir sie und andere
Einzelpersonen oder Gruppen vorangehen, die von dem untersuchten
Zustand betroffen sind. Mafinahmen zur Risikominimierung miissen
implementiert werden. Die Risiken miissen vom Forscher kontinuier-
lich iiberwacht, eingeschitzt und dokumentiert werden.

18. Arzte diirfen sich nicht an einem Forschungsvorhaben am
Menschen beteiligen, wenn sie nicht iiberzeugt sind, dass die mit der
Studie verbundenen Risiken angemessen eingeschitzt worden sind
und in zufriedenstellender Weise beherrscht werden koénnen. Sobald
sich herausstellt, dass die Risiken den potentiellen Nutzen iiberstei-
gen oder wenn es einen schliissigen Beweis fiir gesicherte Ergebnisse
gibt, miissen Arzte einschitzen, ob die Studie fortgesetzt, modifiziert
oder unverziiglich beendet werden muss.

Vulnerable Gruppen und Einzelpersonen

19. Einige Gruppen und Einzelpersonen sind besonders vulnerabel
und konnen mit groferer Wahrscheinlichkeit ungerecht behandelt
oder zusitzlich geschddigt werden. Alle vulnerablen Gruppen und
Einzelpersonen sollten besonders bedachten Schutz erhalten.

20. Medizinische Forschung mit einer vulnerablen Gruppe ist nur
gerechtfertigt, wenn das Forschungsvorhaben auf die gesundheitli-
chen Bediirfnisse oder Priorititen dieser Gruppe reagiert und das For-
schungsvorhaben nicht an einer nicht-vulnerablen Gruppe durch-
gefiihrt werden kann. Zusitzlich sollte diese Gruppe in der Lage
sein, aus dem Wissen, den Anwendungen oder Mafinahmen Nutzen
zu ziehen, die aus dem Forschungsvorhaben hervorgehen.

352

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Anhang

Wissenschaftliche Anforderungen und Forschungsprotokolle

21. Medizinische Forschung am Menschen muss den allgemein an-
erkannten wissenschaftlichen Grundsitzen entsprechen sowie auf
einer griindlichen Kenntnis der wissenschaftlichen Literatur, anderen
relevanten Informationsquellen, ausreichenden Laborversuchen und,
sofern angemessen, auf Tierversuchen basieren. Auf das Wohl der
Versuchstiere muss Riicksicht genommen werden.

22. Die Planung und Durchfiihrung einer jeden wissenschaft-
lichen Studie am Menschen muss klar in einem Studienprotokoll
beschrieben und gerechtfertigt werden. Das Protokoll sollte eine Er-
klarung der einbezogenen ethischen Erwigungen enthalten und sollte
deutlich machen, wie die Grundsitze dieser Deklaration beriicksich-
tigt worden sind. Das Protokoll sollte Informationen iiber Finan-
zierung, Sponsoren, institutionelle Verbindungen, mégliche Interes-
senkonflikte, Anreize fiir Versuchspersonen und Informationen be-
ziiglich Vorkehrungen fiir die Behandlung und/oder Entschidigung
von Personen enthalten, die infolge ihrer Teilnahme an der wissen-
schaftlichen Studie einen Schaden davongetragen haben. Bei kli-
nischen Studien muss das Protokoll auch angemessene Vorkehrungen
fiir MaSnahmen nach Abschluss der Studie beschreiben.

Forschungs-Ethikkommissionen

23. Das Studienprotokoll ist vor Studienbeginn zur Erwidgung, Stel-
lungnahme, Beratung und Zustimmung der zustandigen Forschungs-
Ethikkommission vorzulegen. Diese Ethikkommission muss trans-
parent in ihrer Arbeitsweise, unabhingig vom Forscher, dem Sponsor
und von jeder anderen unzulissigen Beeinflussung, sowie angemes-
sen qualifiziert sein. Sie muss den Gesetzen und Rechtsvorschriften
des Landes oder der Lander, in dem oder denen die Forschung durch-
gefiihrt werden soll, sowie den mafsgeblichen internationalen Nor-
men und Standards Rechnung tragen, die jedoch den in dieser Dekla-
ration festgelegten Schutz von Versuchspersonen nicht abschwichen
oder aufheben diirfen. Die Ethikkommission muss das Recht haben,
laufende Studien zu beaufsichtigen. Der Forscher muss der Ethik-
kommission begleitende Informationen vorlegen, insbesondere Infor-
mationen iiber jede Art schwerwiegender unerwiinschter Ereignisse.
Eine Abdnderung des Protokolls darf nicht ohne Erwdgung und Zu-
stimmung der Ethikkommission erfolgen. Nach Studienende miissen
die Forscher der Kommission einen Abschlussbericht vorlegen, der

353

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Anhang

eine Zusammenfassung der Ergebnisse und Schlussfolgerungen der
Studie enthilt.

Privatsphére und Vertraulichkeit

24. Es miissen alle Vorsichtsmafinahmen getroffen werden, um die
Privatsphire der Versuchspersonen und die Vertraulichkeit ihrer per-
sonlichen Informationen zu wahren.

Informierte Einwilligung

25. Die Teilnahme von einwilligungsfihigen Personen an der medizi-
nischen Forschung muss freiwillig sein. Auch wenn es angemessen
sein kann, Familienangehorige oder fithrende Personlichkeiten der
jeweiligen Gemeinschaft hinzuzuziehen, darf keine einwilligungs-
fihige Person in ein Forschungsvorhaben aufgenommen werden,
wenn sie nicht freiwillig zustimmt.

26. Bei der medizinischen Forschung an einwilligungsfihigen
Personen muss jede potentielle Versuchsperson angemessen iiber die
Ziele, Methoden, Geldquellen, eventuelle Interessenkonflikte, insti-
tutionelle Verbindungen des Forschers, den erwarteten Nutzen und
die potentiellen Risiken der Studie, moglicherweise damit verbunde-
nen Unannehmlichkeiten, vorgesehene Mafinahmen nach Abschluss
einer Studie sowie alle anderen relevanten Aspekte der Studie infor-
miert (aufgekldrt) werden. Die potentielle Versuchsperson muss tiber
das Recht informiert (aufgeklirt) werden, die Teilnahme an der Stu-
die zu verweigern oder eine einmal gegebene Einwilligung jederzeit
zu widerrufen, ohne dass ihr irgendwelche Nachteile entstehen. Be-
sondere Beachtung soll dem spezifischen Informationsbedarf der in-
dividuellen potentiellen Versuchspersonen sowie den fiir die Infor-
mationsvermittlung verwendeten Methoden geschenkt werden.
Nachdem er sich vergewissert hat, dass die potentielle Versuchsper-
son diese Informationen verstanden hat, hat der Arzt oder eine ande-
re angemessen qualifizierte Person die freiwillige Informierte Einwil-
ligung (Einwilligung nach Aufklirung — »informed consent«) der
Versuchsperson — vorzugsweise in schriftlicher Form — einzuholen.
Falls die Einwilligung nicht in schriftlicher Form gedufsert werden
kann, muss die nichtschriftliche Einwilligung formell dokumentiert
und bezeugt werden. Allen Versuchspersonen medizinischer For-
schung sollte die Moglichkeit gegeben werden, tiber den allgemeinen
Ausgang und die allgemeinen Ergebnisse der Studie informiert zu
werden.

354

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Anhang

27. Beim Einholen der Informierten Einwilligung in die Teilnah-
me an einer wissenschaftlichen Studie muss der Arzt besondere Vor-
sicht walten lassen, wenn die potentielle Versuchsperson in einem
Abhingigkeitsverhiltnis zum Arzt steht oder unter Zwang einwil-
ligen konnte. In solchen Situationen muss die Informierte Einwil-
ligung durch eine angemessen qualifizierte Person eingeholt werden,
die in jeder Hinsicht auflerhalb dieses Verhaltnisses steht.

28. Bei einer potentiellen Versuchsperson, die nicht-einwil-
ligungsfahig ist, muss der Arzt die Informierte Einwilligung des
rechtlichen Vertreters einholen. Diese Personen diirfen nicht in eine
wissenschaftliche Studie einbezogen werden, die ihnen aller Wahr-
scheinlichkeit nach nicht niitzen wird, sofern nicht beabsichtigt wird,
mit der Studie die Gesundheit der Gruppe zu fordern, der die poten-
tielle Versuchsperson angehort, die Forschung nicht mit Personen
durchgefiihrt werden kann, die eine Informierte Einwilligung geben
konnen, und die Forschung nur minimale Risiken und minimale Be-
lastungen birgt.

29. Ist eine potentielle Versuchsperson, die als nicht-ein-
willigungsfahig eingestuft wird, fahig, Entscheidungen tiber die Teil-
nahme an der Forschung zuzustimmen, muss der Arzt neben der
Einwilligung des rechtlichen Vertreters auch die Zustimmung der po-
tentiellen Versuchsperson einholen. Eine Ablehnung der potentiellen
Versuchsperson soll respektiert werden.

30. Forschung mit Personen, die kérperlich oder geistig zu einer
Einwilligung nicht fahig sind, beispielsweise mit bewusstlosen Pa-
tienten, darf nur dann erfolgen, wenn der kérperliche oder geistige
Zustand, der das Einholen der Informierten Einwilligung verhindert,
ein erforderliches Merkmal fiir die beforschte Gruppe ist. Unter sol-
chen Umstinden muss der Arzt die Informierte Einwilligung des
rechtlichen Vertreters einholen. Ist ein solcher Vertreter nicht ver-
fiigbar und kann die Forschung nicht aufgeschoben werden, kann die
Studie ohne Informierte Einwilligung und unter der Voraussetzung
durchgefiihrt werden, dass die besonderen Griinde fiir den Einschluss
von Versuchspersonen, die aufgrund ihres Zustands nicht zu einer
Informierten Einwilligung fihig sind, im Studienprotokoll festgehal-
ten worden sind und die Studie von einer Forschungs-Ethikkommis-
sion zustimmend bewertet worden ist. Die Einwilligung zur weiteren
Teilnahme an der Forschung muss sobald wie méglich bei der Ver-
suchsperson oder einem rechtlichen Vertreter eingeholt werden.

31. Der Arzt muss den Patienten vollstindig iiber die forschungs-

355

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Anhang

bezogenen Aspekte der Behandlung informieren. Die Weigerung
eines Patienten, an einer Studie teilzunehmen, oder der Entschluss
des Patienten, aus der Studie auszuscheiden, darf niemals die Patien-
ten-Arzt-Beziehung nachteilig beeinflussen.

32. Bei medizinischer Forschung, bei der identifizierbare mensch-
liche Materialien oder Daten verwendet werden, wie zum Beispiel in
Biobanken oder dhnlichen Depots enthaltenes Material oder Daten,
miissen Arzte fiir ihre Sammlung, Lagerung und/oder Wiederver-
wendung eine Informierte Einwilligung einholen. In Ausnahme-
situationen kann es sich als unméglich oder nicht praktikabel er-
weisen, eine Einwilligung fiir derartige Forschung zu erhalten. In
solchen Situationen darf die Forschung erst nach Beurteilung und Zu-
stimmung einer Forschungs-Ethikkommission durchgefiihrt werden.

Die Verwendung von Placebos

33. Nutzen, Risiken, Belastungen und Wirksamkeit einer neuen
MafSnahme miissen mit denjenigen der nachweislich besten Maf3-
nahme(n) verglichen werden, aufler unter folgenden Umstinden:

o Wenn keine nachgewiesene Mafinahme existiert, ist die Ver-
wendung von Placebo oder das Unterlassen einer Mafsnahme zu-
lassig, oder

« wenn aus zwingenden und wissenschaftlich fundierten metho-
dischen Griinden die Verwendung einer weniger wirksamen
Mafsnahme als die nachweislich beste, die Verwendung eines Pla-
cebos oder das Unterlassen einer Mafinahme, notwendig sind, um
die Wirksamkeit oder Sicherheit einer Maf3nahme festzustellen,
und wenn die Patienten, die eine weniger wirksame MafSnahme
als die nachweislich beste, ein Placebo oder keine Mafinahme er-
halten, keinem zusitzlichen Risiko eines ernsten oder irrever-
siblen Schadens ausgesetzt werden, welches sich daraus ergibt,
dass sie nicht die nachweislich beste Mafinahme erhalten haben.
Mit grofiter Sorgfalt muss ein Missbrauch dieser Option vermie-
den werden.

MalBnahmen nach Abschluss einer Studie

34. Im Vorfeld einer klinischen Studie sollten Sponsoren, Forscher
und Regierungen der Einsatzlinder Vorkehrungen fiir Maflnahmen
nach Abschluss der Studie fiir alle Teilnehmer treffen, die noch eine
MafSnahme benétigen, die in der Studie als niitzlich erkannt wurde.

356

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Anhang

Diese Information muss den Teilnehmern auch wihrend des Aufkli-
rungs- und Einwilligungsprozesses mitgeteilt werden.

Registrierung von Forschung sowie Publikation und Verbreitung von
Ergebnissen

35. Jedes Forschungsvorhaben, an dem Versuchspersonen beteiligt
sind, ist vor der Rekrutierung der ersten Versuchsperson in einer 6f-
fentlich zuginglichen Datenbank zu registrieren.

36. Forscher, Verfasser, Sponsoren, Herausgeber und Verleger
haben im Hinblick auf die Veréffentlichung und Verbreitung der For-
schungsergebnisse ethische Verpflichtungen. Forscher sind verpflich-
tet, die Ergebnisse ihrer Forschung am Menschen o6ffentlich verfiig-
bar zu machen und sind im Hinblick auf die Vollstindigkeit und
Richtigkeit ihrer Berichte rechenschaftspflichtig. Alle Beteiligten sol-
len anerkannten Leitlinien fiir ethische Berichterstattung (»ethical
reporting«) folgen. Negative und nicht schliissige Ergebnisse miissen
ebenso wie positive verdffentlicht oder in anderer Form 6ffentlich
verfiigbar gemacht werden. In der Publikation miissen Finanzie-
rungsquellen, institutionelle Verbindungen und Interessenkonflikte
dargelegt werden. Berichte iiber Forschung, die nicht mit den Grund-
sitzen dieser Deklaration iibereinstimmt, sollten nicht zur Veroffent-
lichung angenommen werden.

Nicht nachgewiesene MaBnahmen in der klinischen Praxis

37. Bei der Behandlung eines einzelnen Patienten, fiir die es keine
nachgewiesenen Mafinahmen gibt oder andere bekannte Maf3-
nahmen unwirksam waren, kann der Arzt nach Einholung eines fach-
kundigen Ratschlags mit Informierter Einwilligung des Patienten
oder eines rechtlichen Vertreters eine nicht nachgewiesene Mafinah-
me anwenden, wenn sie nach dem Urteil des Arztes hoffen lisst, das
Leben zu retten, die Gesundheit wiederherzustellen oder Leiden zu
lindern. Diese Maf3nahme sollte anschlielend Gegenstand von For-
schung werden, die so konzipiert ist, dass ihre Sicherheit und Wirk-
samkeit bewertet werden konnen. In allen Fillen missen neue Infor-
mationen aufgezeichnet und, sofern angemessen, 6ffentlich verfiig-
bar gemacht werden.

357

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zitierte Literatur

Im Folgenden ist nur die im Text angegebene und direkt verwendete
Literatur aufgefiihrt. Jede weitere Auswahl kann bei der internatio-
nalen Fiille der Literatur zu den hier gestellten Fragen nur unbefrie-
digend sein oder wiirde selbst den Umfang eines Buchs sprengen.!
Wie im Vorwort bereits ausgefiihrt, verweise ich fiir einen Literatur-
iiberblick zu medizinethischen Fragestellungen auf die hervorragende
Ubersicht des Deutschen Referenzzentrums fiir Ethik in den Biowis-
senschaften (www.drze.de). Eine gute Ubersicht einschligiger eng-
lischsprachiger Literatur findet sich dariiber hinaus im Medizinethik-
lehrbuch von Veatch/Guidry-Grimes (2020). Ich habe zudem in dem
Literaturverzeichnis diejenigen Belege fett gekennzeichnet, die sich
besonders fiir eine weiterfithrende Lektiire empfehlen.

Die Zitate werden nach der neuen deutschen Rechtschreibung
wiedergegeben. Hervorhebungen in Zitaten sind grundsitzlich von
den jeweiligen Verfassern. Ubersetzte Zitate sind im Literaturver-
zeichnis angegebenen Ausgaben entnommen, es sei denn, ich habe
diese als eigene Ubersetzung kenntlich gemacht. Als Verlagsort ist
immer nur der erste Ort angegeben. Bei den Vornamen wird nur der
erste Vorname abgekiirzt genannt. Fachzeitschriften werden entwe-
der nach den international iiblichen Abkiirzungen oder mit dem voll-
stindigen Namen einschliefSlich Nennung der Jahrgangsnummer an-
gegeben. Eine Besonderheit stellen Internetverweise dar. Diese
werden nur in besonders wichtigen Fillen im Literaturverzeichnis

! Eine Besonderheit stellt der Umgang mit eigenen, bereits publizierten Vorarbeiten
dar, die ich nicht wie Fremdzitate durch Anfiithrungszeichen kennzeichne, selbst wenn
ich Teile daraus wortlich iibernehme. Die entsprechenden Untersuchungen sind je-
doch im Literaturverzeichnis aufgefiihrt. In ihnen findet sich auch in vielen Fillen
weiterfithrende Literatur. Dies gilt auch fiir Publikationen in Koautorenschaft, wobei
ich in diesem Fall in den jeweiligen Unterkapiteln kurz darauf hinweise, wenn ich
Uberlegungen meinem entsprechenden Koautor verdanke. Ich folge hier der bisheri-
gen geisteswissenschaftlichen Praxis, wonach es uniiblich ist, sich selbst zu zitieren, da
es fiir dieses Buch keine Impact-Faktoren wie in den Naturwissenschaften gibt.

358

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zitierte Literatur

aufgefiihrt. Juristische und kirchenamtliche Texte werden nach offi-
ziellen Abkiirzungen angegeben und sind entweder tiber die Internet-
seiten der jeweiligen Organe, z.B. des Bundesverfassungsgerichts
oder des Vatikans, auffindbar. Biblische Zitate und Abkiirzungen bib-
lischer Biicher sind nach der Einheitsiibersetzung der Jerusalemer Bi-
bel wiedergegeben. Antike und mittelalterliche Texte werden im Text
mit den iiblichen Kiirzeln und Zitationsweisen angegeben und im
Literaturverzeichnis mit den Jahreszahlen der Edition aufgefiihrt.
Bei neueren klassischen Werken sind die Ersterscheinungsdaten in
eckigen Klammern beigefiigt. Sie werden nach der verwendeten, im
Literaturverzeichnis angegebenen Edition mit Seitenzahl zitiert.

Albrecht, R. (2015): Achtsamkeitstraining, Gesundheitsférderung und Préven-
tion. In: ders. et al.: Wozu gesund? Privention als Ideal. Kénigshausen & Neu-
mann: Wiirzburg, 125-139.

Anhéuser, M. (2020): Das Wunderwerkzeug der Biologen. In: Bild der Wissen-
schaft 5/2020, 65-69.

Aristoteles (1894 ff.): Oxforder Ausgabe seiner Werke (hg. von I. Bywater et al.).
Oxford University Press: Oxford.

Ave, A. etal. (2016): An analysis of heart donation after circulatory determina-
tion of death. In: Journal of Medical Ethics 42, 312-317.

BAK (2011): Grundsitze der Bundesirztekammer zur arztliche Sterbebeglei-
tung. In: Deutsche Arztezeitung 108/7, A 346-348.

BAK (2019): (Muster-)Berufsordnung fiir die in Deutschland titigen Arztinnen
und Arzte - MBO-A 1997 — in der Fassung der Beschliisse des 121. Deutschen
Arztetages 2018 in Erfurt gedndert durch Beschluss des Vorstandes der Bun-
desdrztekammer am 14.12.2018. In: Deutsches Arzteblatt 01.2.2019. DOL
10.3238/arztebl.2019.mbo_daet2018b, A1-A9.

BAK/KV (2018): Hinweise und Empfehlungen zur drztlichen Schweigepflicht,
Datenschutz und Datenverarbeitung in der Arztpraxis. In: Deutsches Arzte-
blatt 09.03.2018 | DOI: 10.3238/arztebl.2018.ds01, A 1-19.

Baker, R./Mccullough, L. (Hg.) (2018): The Cambridge World History of Medi-
cal Ethics. Cambridge University Press: Cambridge.

Beauchamp, T. (2005): The Nature of Applied Ethics, in: Frey, R./Wellman, C.
(Hg.), A Companion to Applied Ethics. Blackwell: Oxford, 1-16.

Beauchamp, T./Childress, J. (2019): Principles of Biomedical Ethics. 8. Auflage.
Oxford University Press: Oxford.

Beauchamp, T./DeGrazia, D. (2019): Principles of Animal Research Ethics. Ox-
ford University Press: Oxford.

Bedate, C./Cefalo, R. (1989): »The Zygote: to be or not to be a person«. In: Jour-
nal of Medicine and Philosophy 14, 641-645.

Beleites, E. (1998): Gesellschaftspolitische Uberlegungen zum Thema »Schwin-
del«. In: Stoll, W. (Hg.): Differentialdiagnose Schwindel. Springer: Berlin, 1-
15.

359

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zitierte Literatur

Benedikt XVI. (2008): Ansprache an die Mitglieder der Papstlichen Akademie
der Wissenschaften. In: Osservatore Romano (deutschsprachige Ausgabe) 47,
8.

Benhabib, S. (2006): Another Cosmopolitanism. Oxford University Press: Ox-
ford.

Betsch, C. et al. (2019): Impfverhalten psychologisch erklaren, messen und ver-
dndern. In: Bundesgesundheitsblatt 62/4, 400-409.

BGH (2010): Urteil vom 25.Juni 2010 - 2 StR 454/09. http://juris.
bundesgerichtshof.de/cgi-bin/rechtsprechung/document.py ?Gericht=
bghé&Art=en&nr=52999&pos=0&anz=1, zuletzt eingesehen: 31.08.2020.

Birnbacher, D. (2005): Bioethik zwischen Natur und Interesse. Suhrkamp:
Frankfurt (M).

Birnbacher, D. (2020): »Hirntod und kein Ende« — nach zwanzig Jahren. In: Bu-
blitz, J. et al. (Hg.) (2020), 1015-1030.

Bleisch, B. (2012): Leihmutterschaft als personliche Beziehung, in: Jahrbuch fiir
Wissenschaft und Ethik 17, 5-28.

Bleisch, B. (2015): Leihmutterschaft, in: Sturma, D./Heinrichs, B. (Hg.), Hand-
buch Bioethik. Metzler: Stuttgart, 329-333.

Borasio, G. (2005): Selbstbestimmung im Dialog. Die Beratung iiber Patienten-
verfiigungen als Ausdruck érztlicher Fiirsorge. In: Meier C et. al.: Patienten-
verfiigung. Ausdruck der Selbstbestimmung — Auftrag zur Fiirsorge. Kohl-
hammer: Stuttgart, 148-156.

Borasio, G. et al. (2020): Selbstbestimmung im Sterben — Fiirsorge zum Leben.
Ein verfassungskonformer Gesetzesvorschlag zur Regelung des assistierten
Suizids. http://imgb.de/Neuigkeiten/Pressemitteilung % 3A %20Verfassungs
konformer %20Gesetzesvorschlag % 20zur % 20Regelung %20des % 20assis
tierten %20Suizids/BorasioJoxTaupitzWiesing, % 20Gesetzesvorschlag %20
Assistierter %20Suizid %202020.pdf, zuletzt eingesehen: 09.09.2020.

Boucek, M. et al. (2008): Pediatric Heart Transplantation after Declaration of
Cardiocirculatory Death. In: New England Journal of Medicine 359/7, 709~
714.

Bublitz, J. C. et al. (Hg.) (2020): Recht — Philosophie — Literatur. Festschrift fiir
Reinhard Merkel zum 70. Geburtstag (2 Bde.). Duncker & Humblot: Berlin.
Bumke, C./Vofskuhle, A. (2015): Casebook Verfassungsrecht. 7. Auflage. Mohr

Siebeck: Tiibingen.

Busse, R. et al. (2013): Das deutsche Gesundheitswesen. Akteure, Daten, Ana-
lysen. Medizinisch Wissenschaftliche Verlagsgesellschaft: Berlin.

BVerfG (2020): Urteil des Zweiten Senats vom 26. Februar 2020. https://www.
bundesverfassungsgericht.de/SharedDocs/Entscheidungen/DE/2020/02/1s20
200226_2bvr234715.html, zuletzt eingesehen: 31.08.2020.

Damschen, G./Schénecker, D. (Hg.) (2002): Der moralische Status menschlicher
Embryonen. Pro und contra Spezies-, Kontinuums-, Identitdts- und Potentia-
litdtsargument. De Gruyter: Berlin.

Daniels, N. (2008): Just Health. Meeting Health Needs Fairly. Cambridge Uni-
versity Press: Cambridge.

Daumann, E. (2011): Grundlagen der Sportskonomie. UTB: Stuttgart.

Daumann, F. (2013): Die Okonomie des Dopings. 2. Auflage. ESV: Berlin.

360

- am 18.01.2026, 22:34:54.



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zitierte Literatur

Deutsche Bischofskonferenz (Hg.) (1995): Katholischer Erwachsenenkatechis-
mus. Leben aus dem Glauben. Butzon & Bercker u.a.: Kevelaer u. a.

Deutscher Ethikrat (2011): Nutzen und Kosten im Gesundheitswesen — Zur nor-
mativen Funktion ihrer Bewertung. Stellungnahme. O. V., Berlin.

Deutscher Ethikrat (2014): Biosicherheit — Freiheit und Verantwortung in der
Wissenschaft. Stellungnahme. O. V.: Berlin.

Deutscher Ethikrat (2019a): Eingriffe in die menschliche Keimbahn. Stellung-
nahme. O. V.: Berlin.

Deutscher Ethikrat (2019b): Impfen als Pflicht. Stellungnahme. O. V.: Berlin.

Deutscher Ethikrat (2020): Solidaritdt und Verantwortung in der Corona-Krise.
Ad-hoc-Empfehlung. O.V.: Berlin.

Dickmann, P. (2017): Fragen an Petra Dickmann. In: Deutsches Arzteblatt 114,
A2408.

DIVI et al. (2020): Entscheidungen iiber die Zuteilung intensivmedizinischer
Ressourcen im Kontext der COVID-19-Pandemie. Version 2. Klinisch-ethi-
sche Empfehlungen. https://www.divi.de/joomlatools-files/docman-files/
publikationen/covid-19-dokumente/200416-divi-covid-19-ethik-empfehlung
-version-2.pdf, zuletzt eingesehen: 31.08.2020.

Dostojewskij, F. (1981): Der Grof8inquisitor. dtv: Miinchen.

DP: Kongregation fiir die Glaubenslehre: Instruktion Dignitas Personae iiber
einige Fragen der Bioethik (hg. von der Deutschen Bischofskonferenz) (2008).
O.V.: Bonn (Original: AAS 100, 858-887).

Dudenredaktion (Hg.) (2020): Duden. Die deutsche Rechtschreibung. Band 1.
28. Auflage. Dudenverlag: Berlin.

Diirig, G. (1958): Art. L. In: Maunz, T./Diirig, G. (Hg.): Grundgesetz. Kommen-
tar. Beck: Miinchen, 3-71.

Dworkin R. (1993): Life’s Dominion. An Argument about Abortion, Euthanasia,
and Individual Freedom. Knopf: New York.

Eberbach, W. (1982): Familienrechtliche Aspekte der Humanforschung an Min-
derjihrigen. In: Zeitschrift fiir das gesamte Familienrecht, 450-455.

Eberbach, W. (2009): Enhancement und wunscherfiillende Medizin. Tatsichliche
und rechtliche Aspekte wunscherfiillender Medizin. In: Knoepffler, N./Savu-
lescu, J. (Hg.): Der neue Mensch? Enhancement und Genetik. Alber: Freiburg
(i.B.), 213-250.

Eberbach, W. (2016): Genome-Editing und Keimbahntherapie, in: Medizinrecht
34, 758-773.

Eberbach, W. (2017): Genome Editing und Keimbahntherapie — Brauchen wir
ein Moratorium? In: Ranisch et al. (Hg.), 93-110.

Eberbach, W. (2020): Eine kurze Geschichte der Fortpflanzungsmedizin bis zur
Eizellspende. In: Medizinrecht 38, 167-179.

Ehni, H.-J. et al. (2020): Wenn nicht allen geholfen werden kann. Ethische Fra-
gen zur Triage von intensivmedizinischer Behandlung. In: Arzteblatt Baden-
Wiirttemberg 75/5, 244-247.

Emanuel, E. et al. (2020): An ethical framework for global vaccine allocation. In:
Science 10.1126/science.ab2803 (Seitenzahlen nicht endgiiltig, da first re-
lease).

361

- am 18.01.2026, 22:34:54.



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zitierte Literatur

Ernst, S. (2011): Argumentationsmodelle in der theologischen Sexual- und Be-
ziehungsethik. In: Hilpert, K. (Hg.): Zukunftshorizonte katholischer Sexual-
ethik. Herder: Freiburg (i. Br.), 162-184.

EV: Johannes Paul II. (1995): Enzyklika Evangelium Vitae an die Bischofe, Pries-
ter und Diakone, die Ordensleute und Laien sowie an alle Menschen guten
Willens iiber den Wert und die Unantastbarkeit des menschlichen Lebens (hg.
von der Deutschen Bischofskonferenz). O.V.: Bonn (Original: AAS 87, 401-
522).

Falcon, A. et al. (2015): CCR5 deficiency predisposes to fatal outcome in in-
fluenza virus infection. In: Journal of General Virology, 96(8), 2074-2078.
Foot, P. (1967): The Problem of Abortion and the Doctrine of the Double Effect.

In: Oxford Review 5, 1-5.

Frank, R. G. (2013): Economics and Mental Health: An International Perspecti-
ve. In: Glied/Smith (Hg.) (2013), 232-256.

Frankl, V. (2014): Arztliche Seelsorge. Grundlagen der Logotherapie und Exis-
tenzanalyse. 5. Auflage. dtv: Miinchen.

Fuchs, M./Gottschlich, M. (Hg.) (2019): Ansitze der Bioethik. Alber: Freiburg
(i.Br).

Gaertner, T. et al. (Hg.) (2020): Die Pflegeversicherung. Handbuch zur Begut-
achtung, Qualititspriifung, Beratung und Fortbildung. 4. Auflage. de Gruy-
ter: Berlin.

Gert, B./Clouser, K. (2006): Bioethics. A Systematic Approach. Oxford Univer-
sity Press: Oxford.

Gethmann, C. F. (2020): Ethische Fragen der Selbsttotung angesichts der aktuel-
len deutschen Diskussion um drztliche Sterbehilfe und um Sterbehilfevereine.
In: Bublitz et al. (Hg.) (2020), 1045-1061.

Gewirth, A. (1978): Reason and Morality. University of Chicago Press: Chicago.

Gewirth, A. (1992): Human Dignity as the Basis of Rights, in: Meyer, M. J./
Parent, W. A. (Hrsg.): The Constitution of Rights. Human Dignity and Ame-
rican Values. Cornell University Press: Ithaca.

Gewirth, A. (1998): The Justificatory Argument for Human Rights, in: Sterba,
J. P. (Hrsg): Ethics. The Big Questions. Blackwell: Oxford, 93-98.

Gigerenzer, G. (2013): Risiko. Wie man die richtigen Entscheidungen trifft.
C. Bertelsmann, Miinchen.

Gilligan, C. (1982): In a Different Voice: Psychological Theory and Women's
Development. Harvard University Press: Cambridge (Mass).

Goertz, S. (2020): Uber das Recht auf selbstbestimmtes Sterben. In: Herder Kor-
respondenz 74/5, 24-27.

Griesinger, G. u.a. (2008): Reproduktionsmedizin in Deutschland und im inter-
nationalen Vergleich. In: Diedrich, K u.a. (Hg.): Reproduktionsmedizin im
internationalen Vergleich. Wissenschaftlicher Sachstand, medizinische Ver-
sorgung und gesetzlicher Regelungsbedarf (Gutachten im Auftrag der Fried-
rich-Ebert-Stiftung). O. V.: Berlin.

Habermas, J. (2002): Die Zukunft der menschlichen Natur. Auf dem Weg zu
einer liberalen Eugenik? 4. Auflage. Suhrkamp: Frankfurt (a. M.).

Haker, H. (2006): Elternschaft und Praimplantationsdiagnostik — Desiderate der
offentlichen Diskussion. In: Hilpert, K./Mieth, D. (Hg.): Kriterien biomedizi-

362

- am 18.01.2026, 22:34:54.



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zitierte Literatur

nischer Ethik. Theologische Beitrige zum gesellschaftlichen Diskurs. Herder:
Freiburg (i.Br.), 255-274.

Haker, H. (2019): Feministische Bioethik. In: Fuchs/Gottschlich (Hg.) (2019),
256-272.

Harari, Y. (2018): Homo Deus. Eine Geschichte von Morgen. 15. Auflage. Beck:
Miinchen.

Harris, J. (1995): Der Wert des Lebens. Einfithrung in die medizinische Ethik.
Akademie Verlag: Berlin.

Harris, J. (2007): Enhancing Evolution. The Ethical Case for Making Better
People. Princeton University Press: New Jersey.

Henderson, L. J. (1935): Physician and Patient as a Social System. In: New Eng-
land Journal of Medicine 212, 819-823.

Herfst, S. et al. (2012): Airborne transmission of influenza A/H5N1 virus bet-
ween ferrets. In: Science 336, 1534—1541.

Hobbes, T. (1999 [1651]): Leviathan. Cambridge University Press: Cambridge.

Hoffe, O. (2004): Gerechtigkeit. Eine philosophische Einfithrung. 2. Auflage.
Beck: Miinchen.

Hope, T. (2004): Medical Ethics. A Very Short Introduction. Oxford University
Press: Oxford.

Hope, T./Dunn, M. (2018): Medical Ethics. A Very Short Introduction. Oxford
University Press: Oxford.

Hornle, T. (2013): Menschenwiirde und Ersatzmutterschaft. In: Joerden, J./Hil-
gendorf, E./Thiele, F. (Hg.), Menschenwiirde und Medizin. Ein interdiszipli-
nires Handbuch. Duncker & Humblot: Berlin, 743-754.

Hiibner, C. (2018): Genome Editing — eine humangenetische Perspektive. In:
Ranisch et al. (Hg.), 21-26.

Hufen, E. (2020a): Verfassungsrechtliche Grenzen der Isolation von Bewohnern
in Alten- und Pflegeheimen. In: Gesundheit und Pflege 10, 93-96.

Hufen, F. (2020b): Weiterleben als Schaden? Weiterleben als Schaden! Grund-
rechtsschutz gegen Ubertherapie vor dem Tode. In: Bublitz et al. (Hg.) (2020),
1079-1089.

Imai, M. et al. (2012): Experimental adaptation of an influenza H5 HA confers
respiratory droplet transmission to a reassortant H5> HA/HIN1 Virus in fer-
rets. In: Nature 486, 420—428.

Ishii, T. (2017): Germ line genome editing in clinics: the approaches, objectives
and global society. In: Briefings in functional genomics, 16(1), 46-56.

Jonsen, A. (2019): Kasuistik. In: Fuchs/Gottschlich (Hg.) (2019), 144-160.

Jonsen, A. et al. (2015): Clinical Ethics. A Practical Approach to Ethical Deci-
sions. McGraw Hill Education: New York.

Jung, C. (2020): Leben um jeden Preis. In: Bild der Wissenschaft 5/2020, 90-93.

Kant, I. (1968 [1785]): Grundlegung zur Metaphysik der Sitten. In: AA IV. de
Gruyter: Berlin, 385-464.

Kant, I. (1968 [1797]): Metaphysik der Sitten. In: AA VI. de Gruyter: Berlin,
203-494.

Kant, I. (2003/1925 [1753-1803]): Reflexionen (Phase o — ). In: Kant im Kon-
text II Komplettausgabe — Release (XP) 06/2003: Werke, Briefwechsel und

363

- am 18.01.2026, 22:34:54.



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zitierte Literatur

Nachlass (hg. von K. Worm und S. Boeck), Berlin 2003 (= Akademieausgabe
XVII).

KKK: Katechismus der Katholischen Kirche (2020). Vollstindiger Text aufgrund
der Neuiibersetzung der Editio typica. 3. Aufl. de Gruyter, Oldenbourg u.a.:
Berlin u.a.

Knoepffler, N. (1997): Ist der Mensch einmalig? In: Hepp, H./Knoepffler, N./
Schwarke, C.: Verantwortung und Menschenbild. Beitrige zu einer interdis-
ziplindren Anthropologie. 2. Auflage. Utz: Miinchen, 89-187.

Knoepffler, N. (1999): Forschung an menschlichen Embryonen. Was ist verant-
wortbar? Hirzel: Stuttgart.

Knoepffler, N. (2004): Menschenwiirde in der Bioethik. Springer: Heidelberg.

Knoepffler, N. (2008): Forschung. Ethische Normen angesichts medizinischer
Forschung am Menschen. In: Bundesgesundheitsbl.-Gesundheitsforsch.-Ge-
sundheitsschutz 51, 880—-886.

Knoepffler, N. (2010): Angewandte Ethik. Ein systematischer Leitfaden. UTB
(Bohlau): Koln.

Knoepffler, N. (2011): Menschenwiirde heute — ein wirkméchtiges Prinzip und
eine echte Innovation. In: Knoepffler, N. et al. (Hg.): Facetten der Menschen-
wiirde. Alber: Freiburg i. Br., 9-30.

Knoepffler, N. (2012a): Der Beginn der menschlichen Person und bioethische
Konfliktfalle. Anfragen an das Lehramt (QD 251). Herder: Freiburg i.B.

Knoepffler, N. (2012b): Eine ethische Grundposition der Deklaration von Hel-
sinki? In: Ehni, H. ]./Wiesing, U. (Hg.): Die Deklaration von Helsinki. Revi-
sionen und Kontroversen. Deutscher Arzte-Verlag: Koln, 17-24.

Knoepffler, N. (2013): Handlungsreflexion. Gewirth. In: Gréschner, R. u.a.
(Hg.): Worterbuch der Wiirde. Wilhelm Fink: Miinchen, 76-78.

Knoepffler, N. (2015a): Das Recht auf Gesundheit nach dem Verstindnis der
Weltgesundheitsorganisation — einige kritische Anmerkungen. In: Al-
brecht, R. u.a. (Hg.): Wozu gesund? Privention als Ideal. Konigshausen &
Neumann: Wiirzburg, 9-16.

Knoepffler, N. (2015b): Kénnen Stammzellen Organtransplantationen ersetzen?
In: Hilpert, K./Sautermeister, J. (Hg.) Organspende — Herausforderung fiir
den Lebensschutz (QD 267). Herder: Freiburg, 373-379.

Knoepffler, N. (2018a): CRISPR/Cas und genetische Priimplantationsdiagnos-
tik. In: Ranisch et al. (Hg.), 111-132.

Knoepffler, N. (2018b): Wiirde und Freiheit. Vier Konzeptionen im Vergleich.
Alber: Freiburg (i. B.).

Knoepffler, N. (2020): Viren als Waffen. Eine politische Rahmenordnung fiir
Biosecurity ist notwendig. In: Die Politische Meinung 65/563, 72-76.

Knoepffler, N. (2020): Die Widerspruchsregel bei der Organspende — Uberlegun-
gen zu Reinhard Merkels Position. In: Bublitz et al. (Hg.) (2020), 1603-1615.

Knoepffler, N./Albrecht R. (2011): Verteilungsgerechtigkeit im Gesundheits-
wesen. In: Riiter, G. u.a. (Hg.): Gesundheitsckonomie und Wirtschaftspolitik
(FS: P. Oberender). Lucius & Lucius: Stuttgart, 255-264.

Knoepffler, N./Burmeister, C./Rudolph, T. (2020): Der Pflegende im Span-
nungsfeld von Berufsethos und Alltag — Wertkonflikte im Zusammenhang
mit dem ICN-Ethikkodex fiir Professionell Pflegende. In: Gaertner, T. et al.

364

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zitierte Literatur

(Hg.) (2020): Die Pflegeversicherung. Handbuch zur Begutachtung, Quali-
tatspriifung, Beratung und Fortbildung. 4. Auflage. de Gruyter: Berlin, 761-
774.

Knoepffler, N./Daumann, F.  (2018): Gerechtigkeit im Gesundheitswesen.
2. Auflage. Alber: Freiburg (i.B.).

Knoepffler, N./Miinch, N. (2018): Ethische Fragen der Leihmutterschaft. In:
E. Schramm/M. Wermke (Hg.): Leihmutterschaft und Familie. Impulse aus
Recht, Theologie und Medizin. Springer: Berlin 2018, 235-262.

Krefs, H. (2009): Medizinische Ethik. Gesundheitsschutz — Selbstbestimmungs-
rechte — heutige Wertkonflikte. 2. Auflage. Kohlhammer: Stuttgart.

KreB, H. (2015): Forschung an pluripotenten Stammzellen. Medizinrecht 33,
387-392.

Krefs, H. (2020): Suizid und Suizidbeihilfe in existenzieller, religiéser und kultu-
reller Hinsicht. In: Von Schirach (2020), 123-130.

Kummer, S. (2016): Leihmiitter als Maschinen. In: Die Presse, 02.02.2016

Lewin, T. (2014): Coming to U.S. for Baby, and Womb to Carry It. In: New York
Times,  05.07.2014  https://www.nytimes.com/2014/07/06/us/foreign-
couples-heading-to-america-for-surrogate-pregnancies.html, zuletzt einge-
sehen: 24.08.2020.

Macklin, R. (2003): Dignity is a useless concept. In: BMJ 327: 1419-1420.

Mainzer, K. (2020): Kiinstliche Intelligenz. Technische Grundlagen und Ethik.
In: zur debatte 1/2020, 40—42.

Manning, W. et al. (1987): Health Insurance and the Demand for Medical Care.
Evidence form a Randomized Experiment. In: American Economic Review 77,
251-277.

Mastenbroeck, S. et al. (2011): Preimplantation genetic screening: a systematic
review and meta-analysis of RCTs. In: Human Reproduction Update 17, 454—
466.

McCormick, R. (1974): Proxy Consent in the Experimentation Situation. In: Per-
spectives in Biology and Medicine 18 (1), 2-20.

McCormick, R. (1976): Experimentation in Children: Sharing Sociality. In: Has-
tings Center Report 6 (6), 41-46.

McMahan, J. (2002): The Ethics of Killing. Problems at the Margins of Life.
Oxford University Press: Oxford.

Merkel, R. (2002): Forschungsobjekt Embryo. Verfassungsrechtliche und ethi-
sche Grundlagen der Forschung an menschlichen embryonalen Stammzellen.
dtv: Miinchen.

Merkel, R. (2020): Eine Frage von Recht und Ethik. Wenn lebensrettende Maf3-
nahmen abgebrochen werden, ist das Tétung. Altere Menschen haben genau-
so viel Recht auf Beatmung wie jiingere. In: Frankfurter Allgemeine Zeitung
81 (04.04.2020), 11,13.

Morus, T. (1981 [1516]): Utopia. Diogenes: Ziirich.

Miiller, A./Strack, S. (2018): Neue Genome-Editing-Techniken: von den Grund-
lagenwissenschaften zur Konsensbildung in Wissenschaft und Gesellschaft.
In: Ranisch et al. (Hg.) (2018), 11-20.

Murken, J. et al. (Hg.) (2017): Taschenlehrbuch Humangenetik. 9. Auflage.
Thieme: Stuttgart.

365

- am 18.01.2026, 22:34:54.



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zitierte Literatur

National Academies of Sciences, Engineering and Medicine (2018): Biodefense in
the Age of Synthetic Biology. Washington (DC).

Nationale Akademie der Wissenschaften Leopoldina et al. (2015): Chancen und
Grenzen des genome editing/The opportunities and limits of genome editing.
O.V.: Halle (Saale).

Nida-Riimelin, J. (2020): Eine Theorie praktischer Vernunft. de Gruyter: Berlin.

Oberender, P./Zerth, J. (2003): Bayreuther Manifest. Der Weg in ein freiheit-
liches Gesundheitswesen. Verlag P.C.O.: Bayreuth.

Oduncy, F. (2005): Einleitung. E und F. Entwicklung und Stand der Transplanta-
tionsmedizin. In: Schroth U., Kénig P.,, Gutmann T., Oduncu F. Transplanta-
tionsgesetz. Kommentar. Beck: Miinchen, 8-52.

O’Neill, O. (2002): Autonomy and Trust in Bioethics. Cambridge University
Press: Cambridge.

Parfit, D. (1984): Reasons and Persons. Clarendon Press: Oxford.

Perry, P. A./Hotze, T. (2011): Oregon’s Experiment with Prioritizing Public
Health Care Services. In: AMA Journal of Ethics 13, 241-247.

Pies, ./ Sardison M. (2006): Wirtschaftsethik. In: Knoepffler, N. et al. (Hg.):
Einfiihrung in die Angewandte Ethik. Alber: Freiburg i.Br., 267-298.

Pies, I. (2011): Der wirtschaftsethische Imperativ lautet: Denkfehler vermeiden!
— Sieben Lektionen des ordonomischen Forschungsprogramms. Diskussions-
papier Nr. 2011-7. O.V.: Halle.

Pies, I. (2014): Die Gerechtigkeitsdebatte in Deutschland. Diskursversagen beim
Mindestlohn. O. V.: Halle.

Pies, I. et al. (2018): Lernprozesse zur Forderung der Biookonomie. Eine ordono-
mische Argumentationsskizze. In: Forum Wirtschaftsethik 26. Sonderausgabe
Biookonomie, 106—116.

Platon (1969 ff.): Werke (hg. von G. Eigler). Wissenschaftliche Buchgesellschaft:
Darmstadt.

Primc, N. (2020): Das »framing« der sechsmonatigen Karenzregel in der Leber-
transplantation. Ein Beispiel fiir sprachlich vermittelte Deutungsmuster zur
Eingrenzung des Indikationsgebiets. In: Ethik in der Medizin 32, 239-253.

Putnam, H. (1994): Pragmatism and Relativism: Universal Values and Traditio-
nal Ways of Life. In: Ders.: Words and Life. Harvard University Press: Cam-
bridge (Mass).

Putzke, H./Scheinfeld, J. (2020): Zur Widerspruchsregel bei der Leichenorgan-
spende. In: Bublitz et al. (Hg.) (2020), 1579-1601.

Ramsey, P. (1976): The enforcement of morals: nontherapeutic research on chil-
dren. In: Hastings Center Report 6 (4), 21-30.

Ramsey, P. (1977): Children as Research Subjects: A Reply. In: Hastings Center
Report 7 (2), 40-42.

Ranisch, R./Miiller, A./Hiibner, C./Knoepffler, N. (Hg.) (2018) (Hg.): Genome
Editing — Quo vadis? Ethische Fragen zur CRISPR/Cas9-Technik. Konigshau-
sen & Neumann: Wiirzburg.

Ranisch, R./Rudolph, T./Cremer, H.-J./Knoepffler, N. (2020): Ordo-Responsibi-
lity for Germline Gene Editing. In: The CRISPR-Journal 3/1, 37-43 (https://
doi.org/10.1089/crispr.2019.0040).

366

- am 18.01.2026, 22:34:54.



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zitierte Literatur

Rawls, J. (2002 [1971]): Eine Theorie der Gerechtigkeit. Suhrkamp: Frankfurt
(M).

Rendtorff, T. (1991): Ethik. Grundelemente, Methodologie und Konkretionen
einer ethischen Theologie II. Kohlhammer: Stuttgart.

Rhodes, R. (2020): The Trusted Doctor. Medical Ethics and Professionalism. Ox-
ford University Press: Oxford.

Rodriguez-Arias, D. et al. (2010): Success factors and ethical challenges of the
Spanish Model of organ donation. In: The Lancet 9746, S. 1109-1112.

Rosch, R. (2008): Fall 1: Therapeutisches Splitting zur Maximierung des DRG-
Erloses. In: Schumpelick, V./Vogel, B. (Hg.): Medizin zwischen Humanitit
und Wettbewerb. Probleme, Trends und Perspektiven. Herder: Freiburg (i.B.),
271.

Rosenau, H. (2020): Der Suizid im Recht. In: Von Schirach (2020), 143-154.

Ryder, S. P. (2018): # CRISPRbabies: notes on a scandal. In: The CRISPR Journal,
1(6), 355-357.

SB: Kongregation fiir die Glaubenslehre (2020): Samaritanus Bonus. http://
www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_
cfaith_doc_20200714_samaritanus-bonus_en.html# ftnref38.

Sandel, M. (2012): Was man fiir Geld nicht kaufen kann. Die moralischen Gren-
zen des Marktes. Ullstein: Berlin.

Savulescu, J./Bostrom, N. (Hg.) (2013): Human Enhancement. Oxford Univer-
sity Press: Oxford.

Schleidgen, S./Sgodda, S. (2020): Prozess oder Resultat? Der Begriff der geneti-
schen Verinderung in der Debatte um humane Keimbahninterventionen. In:
Ethik in der Medizin 32, 5-20.

Schlums, A. (2015): Organspende durch Patientenverfiigung. Verhiltnis von Pa-
tientenverfiigung und Organspende, Konflikte und deren Bewiltigung. Carl
Heymanns: Koln 2015.

Schéne-Seifert, B. (2020a): Hilfe zum Suizid: Blicke auf die ethische Kontrover-
se. In: Von Schirach (2020), 131-142.

Schoéne-Seifert, B. (2020b): Wen soll man leben lassen? In: Frankfurter All-
gemeine Zeitung 77 (31.04.2020), 11.

Schuler, U. et al. (2020): Riickhalt fiir Arzte. In: Frankfurter Allgemeine Zeitung
88 (15.04.2020), N2.

Schurz, G. (1995): Grenzen rationaler Ethikbegriindung. Das Sein-Sollen-Pro-
blem aus moderner Sicht. In: Ethik und Sozialwissenschaften. Streitforum fiir
Erwigungskultur 6, 163-177.

Seidel, J. (2010): Schon Mensch oder noch nicht? Zum ontologischen Status hu-
manbiologischer Keime. Kohlhammer, Stuttgart.

Simon, A. et al. (2005): Curriculum »Ethikberatung im Krankenhaus«. In: Ethik
in der Medizin 17, 322-326.

Singer, P. (1998): Leben und Tod. Der Zusammenbruch der traditionellen Ethik.
Fischer: Erlangen.

Singer, P. (2020): The Challenge of Brain Death for the Sanctity of Life Ethic. In:
Bublitz et al. (Hg.) (2020), 1001-1014.

Slack, J. (2018): The Science of Stem Cells. Wiley-Blackwell: New York.

367

- am 18.01.2026, 22:34:54.



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zitierte Literatur

Sloterdijk, P. (1999): Regeln fiir den Menschenpark. Ein Antwortschreiben zu
Heideggers Brief iiber den Humanismus. Suhrkamp: Frankfurt (a. M.).

Soderstrom-Anttila, V. et al. (2016): Surrogacy: outcomes for surrogate mo-
thers, children and the resulting families — a systematic review, in: Human
Reproduction Update 22, 260-276.

Steinhauser, C. et al. (2015): Okonomie und Gerechtigkeit im Gesundheits-
wesen. Societas: Jena.

Strametz, R. (2019): Grundwissen Medizin fiir Nichtmediziner in Studium und
Praxis. 3. Auflage. UTB (UKV): Miinchen.

Swedish Parliamentary Priorities Commission (1995): Priorities in health care:
ethics, economy, implementation, Swedish Government. O. V.: Stockholm.
Tachibana, M. et al. (2013): Human Embryonic Stem Cells Derived by Somatic

Cell Nuclear Transfer. Cell 153, 1228-1238.

Tang Ya-Ping et al. (1999): Genetic enhancement of learning and memory in
mice, in: Nature 40, 63-69.

Tapia, N./Schéler, H. (2016): Molecular Obstacles to Clinical Translation of
IPSCs. In: Cell 19(3):298-309 (doi: 10.1016/j.stem.2016.06.017, zuletzt einge-
sehen: 08.09.2020).

Taupitz, J. (2020): Verteilung medizinischer Ressourcen in der Corona-Krise:
Wer darf iiberleben? In: Medizinrecht 38, 440—450.

Temel, J. S. et al. (2010): Early Palliative Care for Patients with Metastatic Non-
Small-Cell Lung Cancer. New England Journal of Medicine 363, 733-742.

Thomas von Aquin (1951 ff.): Summa Theologiae (= ST). 5 Béinde. Biblioteca de
Autores Cristianos: Madrid.

Thomas von Aquin (1953): Super I Epistolam B. Pauli ad Corinthios lectura
(reportatio vulgata). In: Sancti Thomae Aquinatis Opera Omnia (Edition Bu-
sa, via Internet: http://www.corpusthomisticum.org/iopera.html, eingesehen
30.07.2018).

Thomas von Aquin (2009): Summa contra Gentiles/Summe gegen die Heiden
(= SG). (hg. und iibersetzt von K. Albert et al.). WBG: Darmstadt.

Thomson, J. (1976): Killing, Letting Die, and the Trolley Problem. In: The Mo-
nist 59, 204-217.

Thomson J. (1985): The Trolley Problem. In: Yale Law Journal 94, 1395-1415.

Thomson, J. (1999 [1971]): A Defense of Abortion. In: Kuhse, H./Singer, P.
(Hg.): Bioethics. An Anthology. Blackwell: Oxford.

Veatch, R. (2008): Donating Hearts after Cardiac Death — Reversing the Irrever-
sible. In: New England Journal of Medicine 359/7, 672 1.

Veatch, R./Guidry-Grimes, L. (2020): The Basics of Bioethics. 4. Auflage. Rout-
ledge: New York.

Vereinte Nationen (2011 [1948]): Allgemeine Erklarung der Menschenrechte.
In: http://www.ohchr.org/EN/UDHR/Documents/UDHR_Translations/ger.
pdf, zuletzt eingesehen: 24.08.2020.

Von der Pfordten, D. (2020): Menschenwiirde und Sterbehilfe. In: Bublitz et al.
(Hg.) (2020),1031-1044.

Von Kutschera, F. (1982): Grundlagen der Ethik. de Gruyter: Berlin.

Von Schirach, E. (2020): Gott. Ein Theaterstiick. Luchterhand: Miinchen.

368

- am 18.01.2026, 22:34:54.



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zitierte Literatur

VS: Johannes Paul II. (1993): Enzyklika Veritatis Splendor (hg. von der deut-
schen Bischofskonferenz). O. V., Bonn. (Original: AAS 85, 1133-1228).

Warnock Report (1984): Department of Health and Social Security (Hg.): Report
of the Committee of Inquiry into Human Fertilisation and Embryology. Her
Majesty’s Stationary Office: London.

Weber, M. (1919): Politik als Beruf. Duncker & Humblot: Miinchen.

Whittaker, A. (2016): Circumvention, crisis and confusion: Australians crossing
borders to Thailand for international surrogacy. In: Rozée/Unisa (Hg.), Assis-
ted Reproductive Technologies in the Global South and North. Issues, challen-
ges and the future. New York [u.a.], 113-127.

Wiesemann, C./Biller-Andorno, N. (2005): Medizinethik. Thieme: Stuttgart.

Williams, B. (1995): Which Slopes are Slippery, in: Ders., Making sense of hu-
manity and other philosophical papers, Cambridge: Cambridge University
Press, 213-223.

Williams, B. (2012). Morality. An Introduction to Ethics. 14. Auflage. Cam-
bridge University Press: Cambridge.

Wilmanns, J. (2000): Ethische Normen im Arzt-Patienten-Verhiltnis auf der
Grundlage des Hippokratischen Eids. In: Knoepffler, N./Haniel, A. (Hg.):
Menschenwiirde und medizinethische Konfliktfille. Hirzel: Stuttgart.

Winnacker, E.-L. et al. (2002): Gentechnik: Eingriffe am Menschen. Ein Eskala-
tionsmodell zur ethischen Bewertung. 4. Auflage. Utz: Miinchen.

Wittgenstein, L. (1984 [1918]): Tractatus logico-philosophicus. In: Werkausgabe
1. Suhrkamp: Frankfurt (M.), 7-85.

W, J. et al. (2017): Interspecies Chimerism with Mammalian Pluripotent Stem
Cells. In: Cell 168, 473-486.

Zentrale Ethikkommission bei der BAK (2007) Priorisierung medizinischer Leis-
tungen im System der Gesetzlichen Krankenkassen (GKV). In: Deutsches
Arzteblatt 104, A2750-A2754 (Langfassung unter http://www.zentrale-
ethikkommission.de/page.asp?his=0.1.53, zuletzt eingesehen am 24.08.
2020).

Zhang, Y. et al. (2013): H5N1 Hybrid Viruses Bearing 2009/H1N1 Virus Genes
Transmit in Guinea Pigs by Respiratory Droplet. In: Science 340, 1459-1463.

Zhou, M. et al. (2016): CCR5 is a suppressor for cortical plasticity and hippocam-
pal learning and memory. In: Elife, 5, 20985.

Zylka-Menhornd, V. (2017): Synthetische Pockenvieren: »Die Katze ist aus dem
Sack«. In: Deutsches Arzteblatt 114, A2406—2410.

369

- am 18.01.2026, 22:34:54.



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Personen- und Sachregister

Im folgenden Personen- und Sachregister sind die meisten erwihnten
Personen und Orte sowie wichtige Begriffe auffindbar. Ebenfalls ent-
hilt das Register unter dem Stichwort »Abbildung« die Verweise auf
die Seitenzahlen der Abbildungen und unter dem Stichwort »Tabelle«
die Verweise auf die Seitenzahlen der Tabellen.

Abbildung 19, 29, 38, 40, 49, 66, 74,
79, 81, 116, 140, 228, 252, 264-265,
275,371

Abtreibung 18, 23, 48, 50, 143, 152,
163-165, 167-169, 171, 173-175,
212-213

Ad Hoc Committee of the Harvard
Medical School 108

Adenauer 119

adulte Stammzellen 123-124

Afghanistan 297

Albrecht 285, 359, 364

Aletheia 81-82, 86, 88, 92-93, 95

ALS 49, 227

altruistisch 152, 309

Anenzephalie 108, 180

Anhiuser 251, 359

Anthropologie 97, 99, 102, 111, 114,
121, 364

anthropologisch 102, 134, 258

Aristoteles 28, 99-100, 103, 359

irztliches Berufsethos 23, 27, 29, 43,
47,190-193, 234, 319-320, 364

Aufkliarungspflicht 184, 221-223,
247,354

Australien 150, 296

Autonomie 48, 56-57, 60, 67-68, 71,
91, 132, 138, 156, 206, 212, 268,
344-345

Ave 180, 359

- am 18.01.2026, 22:34:54,

Baker 21, 359

Beauchamp 56-57, 59, 62, 80, 209,
211, 215, 244, 320, 340, 359

Bedate 104-105, 359

Behandlungsbeziehung 45, 80, 177,
211, 218, 225-226, 230, 309

Beleites 310, 359

Benedikt XVI. 101, 360

Benhabib 297, 360

Berlin, Isaiah 33

Betreuungsrechtsidnderungsgesetz
201

Betsch 333, 360

Bibel 21, 38, 76, 103, 359

Bichat 108

Biller-Andorno 369

Biosafety 257

Biosecurity 256-257, 364

Biosimilar 322-323

Bioterrorismus 253, 256-257

Birnbacher 88, 90, 107, 360

Bleisch 153, 158, 161, 360

Borasio 201, 204, 212-213, 360

Bostrom 280, 367

Boucek 107, 178, 360

Brasilien 297

BRCA 228

Brown 23

Bublitz 360, 362-364, 366-368

Bumke 65, 77, 360

371



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Personen- und Sachregister

Bundesirztekammer 187, 199, 201—
204, 218-219, 222, 226, 244, 328,
334, 337, 359, 369

Bundesgerichtshof 88, 196-197, 201
203, 360

Bundestag 62, 96, 197, 205, 243

Bundesverfassungsgericht 25, 62, 65—
67,170,173, 182, 195, 205-207,
209, 360

Cefalo 105, 359

Chanbua 150

Charta der Vereinten Nationen 276,
340

Childress 56-57, 59, 62, 209, 211,
215, 320, 340, 359

Chimire 126, 131-132

-, embryonal 128

China 15, 163-164, 179, 253, 260,
297

Chorea Huntington 135, 142

Christentum 21, 26, 47-49, 51, 66,
100

Clark 107

Clouser 362

Compliance 187-188, 220

Covid-19 13-14, 16, 19, 33, 53, 55,
78, 83, 89-92, 95, 177, 188, 198,
204, 219, 238-239, 245, 253, 255—
256, 262, 278, 300, 302-303, 308,
332-335, 339-340

Cremer 366

CRISPR/Cas 17, 128, 136, 194, 250—
255, 257, 259-260, 262, 364, 366—
367

Cross-over-Spende 189, 191

Dammbruchargument 139, 144-145,
259-260

Damschen 104, 360

Daniels 76, 294, 360

Daumann 311, 360, 365

DeGrazia 244, 359

Deklaration von Helsinki 57, 230—
232,234, 246, 350, 364

Deutsche Bischofskonferenz 167,
361-362, 369

372

Deutsche Forschungsgemeinschaft
261

Deutscher Ethikrat 15, 85, 88, 92,
212, 243, 259-260, 301, 333, 361

Deutschland 15, 20, 25, 27, 29, 48, 60,
63, 65, 77-78, 82, 85, 88, 94, 108,
119, 135-136, 143, 157, 163, 169,
176-178, 181-182, 185, 187-190,
195-197, 199-200, 202, 205, 212—
213, 218-219, 222, 231-232, 240,
246, 279, 284, 289, 297, 300, 304,
306-310, 327, 331, 334-335, 359,
362, 366

Diagnosis Related Groups 305, 319-
321, 325-326, 330, 367

Dickmann 257, 361

Digitalisierung 13, 17-18, 23, 218,
226-229

dignitas 62

Dignitatis Personae 137, 361

Diskurs 40, 243, 257, 363

DIVI 84-86, 361

Dostojewskij 361

Drapetomanie 224

DRG 305, 319-321, 325-326, 330,
367

Dual Use 256

Dudenredaktion 13, 361

Dunn 363

Diirig 332, 361

Dworkin 208, 210, 361

Dysfunktionalitdt 283-284

Eberbach 14, 157, 226, 250, 263, 361

Ehni 84, 361, 364

Eigeninteresse 37, 42, 53, 60, 71, 73,
95, 161, 295, 309-310, 326, 339

Eileiterschwangerschaft 168

Einwilligungslosung 181

Emanuel 300-303, 361

Embryo 50, 99, 102-105, 111, 115—
117, 119-120, 123, 125-126, 130,
134-135, 138-139, 142-143, 145,
147-148, 153, 163, 166, 168-170,
173,175, 243, 252, 258, 365

embryonale Stammzellforschung 21,
122, 130, 230

- am 18.01.2026, 22:34:54.



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Embryonenschutzgesetz 242
Enhancement 18, 225, 250-251, 253,
259, 262-275, 277, 280, 361, 367

Epidermolysis bullosa 142

Erbkrankheit 34, 242, 258

Ernst 137, 362

ES-Zellen 123-124, 133-134

Ethik 14,17, 20,27-31,35-37,41, 43,
48, 50, 62, 71, 94, 209, 240-244,
269, 350, 358, 360, 363-368

—, Care Ethics 79

—, deontologisch 48

—, evolutive 33

—, intuitionistisch 37

—, kasuistisch 37, 59, 363

Ethikkomitee 241

Ethikkommission 236, 240-242, 244,
261, 328, 353, 355-356, 369

Ethos 17, 27-30, 42-45, 47, 52, 59—
60, 71, 159, 163, 213, 223, 226, 238,
337

Eugenikprogramm 265, 269

Europiischer Gerichtshof fiir Men-
schenrechte 24-25

Evangelium Vitae 214, 362

Explantation 87,108, 128, 178

Fair Priority Model 301

Falcon 261, 362

Falun Gong 179

Fehlschluss

—, moralistischer 326

—, normativistischer 326

—, Sein-Sollen 30

Forschung 13, 18, 21, 51, 54, 57, 123—
124,127,129, 131, 133-134, 154,
187, 209, 230-233, 235-236, 238—
239, 242, 244-248, 257, 289, 350—
357, 364-365

Framing 82

Frankfurter Allgemeine Zeitung 177

Frankfurter Schule 40

Frankl 278, 362

fremdniitzig 247

Fremdtotungsgebot 168, 173

Fristenregelung 173, 175

Fuchs 362-363

Personen- und Sachregister

Fiirsorgeprinzip 44-45, 47, 56-57,
59,71,79, 91, 223, 252, 339-340

Gammy 150

Ganzhirntod 108-109, 121, 180,
184

Ganzhirntodkriterium 96, 107-109,
121

Genfer Gelobnis 42-43, 45, 233, 344—
345

Genome Editing 18, 128, 135-136,
226, 250, 260, 363, 366

Gentechnik 18, 271-273, 275-276,
369

Gerechtigkeit 71, 75-76, 78, 84-85,
94,276, 281, 286-287, 289, 292,
294-295, 300-301, 307, 309, 338,
347, 363, 365, 367-368

—, egalitir 286, 288, 290

—, Fairness 84, 294, 301, 307

- global 13, 78, 151, 298, 300, 340,
361, 363

—, meritokratisch 291

— national 205, 285, 327, 338

Gerechtigkeitsgrundsatz 37, 76,
286-287, 296, 298, 300, 303, 327,
337

Gerechtigkeitsprinzip 56-57, 60, 71,
75,91-92, 295, 320, 340

Gert 59, 362

Gesundheit 14, 42—-45, 138, 159, 164,
211, 217, 219, 226-227, 229, 231
234, 239, 242, 246, 248, 257, 263,
276-277,279-284, 292-293, 299,
308, 322, 330-331, 339, 344-348,
350-351, 355, 357, 363-364

Gesundheitsbegriff 277, 281, 283,
286, 297

—, disease 278

—, disorder 278

—, illness 278

—, impairment 278

—, medical condition 278

—, sickness 278

Gesundheitssystem 15, 37, 74, 277,
288, 293, 296, 298-300, 303, 308—
309, 319, 325, 340

373

- am 18.01.2026, 22:34:54.



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Personen- und Sachregister

Gesundheitswesen 13, 16, 19, 23, 40,
45,71,76,78,93, 216, 218, 276,
286-288, 293-296, 298, 300, 304—
305, 308, 322-323, 325-326, 331,
333-334, 336, 338-339, 360-361,
364-366, 368

Gethmann 212-213, 362

Gewebetodhypothese 114

Gewirth 69, 362, 364

Gigerenzer 46, 315, 362

Gilligan 79, 362

Goertz 208, 362

Gottschlich 362-363

Gregor 49

Griesinger 138, 362

Grundgesetz 63, 65-66, 68-69, 73,
77,206, 232, 331, 361

Grundrecht 132, 203, 232, 290

Guidry-Grimes 358, 368

Habermas 33, 114, 132, 138, 165,
267-268, 270, 362

Haker 80, 145, 362—-363

Hammurapi 23, 76

Handlungsebene 40, 52, 55, 60, 73,
295, 307, 309, 325-326, 335

Harari 256, 268, 363

Harris 55, 199, 269, 363

Harvard 108, 127, 362, 366

He Jiankui 258, 260-262, 267

Henderson 47, 363

Herfst 253, 363

Hippokrates 42, 44, 46, 50, 196, 218,
238, 339

Hippokratischer Eid 23, 27, 4345,
71, 84, 321, 339, 369

HIV 219, 237, 255, 260, 262

Hobbes 37, 299-300, 363

Hoffe 73, 285, 363

Homosexualitit 38, 224, 281

Hope 237, 363

Hoppe 334, 337

Hoérnle 157, 363

Hiibner 250, 363, 366

Hufen 177, 203, 363

Hybrid 369

Hylemorphismus 99

374

- am 18.01.2026, 22:34:54.

Ibn Rush (Averroes) 51

Ibn Sina (Avicenna) 51

ICN-Kodex 43, 346

Identitidtsargument 104, 360

I1GeL 304

Imai 253, 363

Imperativ

—, kategorischer 67

Impfpflicht 243, 262, 331-333

Impfstoff 235,239, 245, 300, 302—
303, 333

Impfung 262, 302, 331, 333

In-vitro-Fertilisation 135-140, 142,
145, 148, 153, 155

Indien 16, 159-160, 163, 297

individua 100, 104

Individuierung 120

informed consent 56-57, 212, 218,
234, 243, 248, 354

Instrumentalisierung 64, 128, 158,
183

Instrumentalisierungsverbot 63, 68,
158

Integrative Medizinethik 62-63, 66,
68-69, 71, 75, 78-80, 85-87, 91,
115, 118, 120-121, 127, 129, 156,
158, 161, 180, 195, 209-210, 221,
226,234,273, 280, 285-286, 293,
297, 300-303, 328, 332, 336, 339—
340

iPS-Zellen 123-124, 130, 133

Ishii 262, 363

Islam 26, 48-51, 100, 134, 188

Israeel 197, 296

Israel 78

Italien 15, 204, 296

Japan 29, 128, 296

Jenin 50, 107

Jenner 235-236, 238

Jesus 21,51, 77,173,283

Johannes Paul II. 137, 214, 362, 369
Jonas 108

Jonsen 37,59, 80, 363

Juden 21

Judentum 26, 48-51, 103, 134
jtidisch 50



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kant 35, 39, 66-69, 99, 108, 110, 118,
193, 206-207, 247, 363

Katechismus der Katholischen Kir-
che 49, 106, 364

kategorisch 35, 166-167, 169, 173,
269

katholisch 50

Keimbahn 122, 252-253, 260, 264,
266, 268, 272, 361

Keimbahneingriff 259-260, 262, 264,
272

Klonen 133

Knoepffler 14, 63, 116, 119, 137, 148,
361, 364-366, 369

Kognitivismus 31

Kommissionsbericht

—, schwedischer 327

kommunitaristisch 175

Kongregation fiir die Glaubenslehre
361, 367

Kontinuumsargument 104, 112-113

Koran 21, 100, 103

Krankenkasse

—, privat 306

Krankenversicherung

—, gesetzliche 304-305, 307, 327, 329,
369

—, private 304-305, 307, 327

Kref3 122, 208, 365

Kuba 297

Kummer 157, 365

Kiinstliche Intelligenz 227, 229

Landgericht 196, 201

Lebendspende 179, 189-192, 194,
244

Lebendspende-Kommission 191

Lebensende 18, 26, 67, 96-98, 110—
111, 120, 177, 197, 209

Lebenswertindifferenz 64, 83, 188

Lehramt 51, 102, 155, 364

Leibniz 118-119

Leihmutter 150-154, 156-158, 160—
162

Leihmutterschaft 122, 148, 150-160,
162, 192, 360, 365

Lewin 154, 365

- am 18.01.2026, 22:34:54.

Personen- und Sachregister

lex

—, divina 47-48
—, naturalis 47—48
Lind 46

Locke 208
Locked-in 115

Macklin 63, 365

Magensonde 195-198, 200-203, 222

Maimonides 51

Mainzer 227, 365

Malaria 16, 219, 295

Manning 316, 365

Markt 226, 276, 291, 334

Maxime 68

Maximinprinzip 76

McCormick 247, 365

Mccullough 21, 359

McMahan 98, 365

Medizinethik 13, 15, 17, 19-21, 23,
27-28,41, 50, 52, 54-56, 58, 62-63,
66,69, 71, 75, 78-80, 85, 87-88,
90-91, 115, 118, 120-121, 127, 129,
131, 156, 158, 161, 180, 195, 209-
210, 221, 223, 226, 234, 273, 280,
285-286, 293, 297, 300-303, 321,
328, 332, 336, 339-340, 369

Menschenrechtserklarung 63, 65, 68—
69, 246, 340

Menschenwiirde, siehe auch Wiirde
18, 55, 60, 62-63, 65-73, 83, 85,
89-91, 94, 97, 102, 104, 112, 120,
127-129, 131, 133-134, 141-143,
145-147, 156-157, 160, 163, 165—
171, 173-176, 182-184, 188, 195,
206, 209-210, 213-215, 221, 223,
245, 258, 265-266, 272, 274-276,
291-292, 294, 297, 299, 301, 307,
328, 332, 337, 339-340, 363-364,
368-369

Merkel 85, 88, 94, 105, 109, 171, 360,
365

Methode

—, deskriptiv 32

-, pragmatisch 37, 69, 72, 93

Metzinger 111

Mohammed 21

375



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Personen- und Sachregister

Moore 37, 80

Moral 17, 27-30, 41, 68, 79, 127, 268,
330-331

Morus 81, 211, 365

Mukoviszidose 142

Miiller 250, 365-366

multipotent 123

Miinch 148, 365

Murken 135, 365

National Academies of Sciences 254,
366

Nationale Akademie der Wissen-
schaften Leopoldina 261, 366

natura 85, 94

Naturalismus 31, 115

New Jersey Supreme Court 150

nicht-einwilligungsfihig 246-247,
264, 355

Nichtschadensprinzip 44, 56, 135,
159-160, 190-192, 245, 320

Nida-Riimelin 30, 34, 366

Niederlande 32, 197

Nikomachos 28

Non-Kognitivismus 31

Normabweichung 263

Nothilfe 166,171, 176

Niirnberger Kodex 57, 230-231,
348

Nutzenprinzip 53,71

Oberender 330, 364, 366

Oduncu 190, 366

Odysseus 210

OLG Hamm 152

omnipotent 123

Ordnungsethik 194, 294, 325, 339

Ordonomik 40

Organentnahme 97, 108-109, 180—
181, 183, 185, 189

Organgabe 177,179, 183-184, 188-
189, 191-193

Organkommerzialisierung 189, 192

Organspende 34, 60, 109, 177, 181-
182, 184-186, 188-189, 191, 194,
364, 367

Organspendeausweis 181, 186

376

- am 18.01.2026, 22:34:54.

Organspendeverteilungsskandal 55,
60

Organtodhypothese 114

Organtransplantation 181, 185, 188

Osterreich 173, 181, 197, 202, 205,
296

Pandemie 13-16, 19, 33, 78, 204, 239,
253, 255-256, 300, 333, 339-340,
361

Parfit 98, 366

Paternalismus 47, 50, 52, 56-57, 192,
211, 223,299

Patientenverfiigung 186, 197-198,
201-202, 221-222, 360, 367

Pies 40, 74, 325, 366

Placebo 237, 356

Platon 45, 98, 108, 110, 196, 211, 269,
366

pluripotent 123

Pocken 235, 333, 340

postmortal 188-190

Potentialitdtsargument 104, 360

Praimplantationsdiagnostik 34, 50—
51,122, 136148, 163, 242243,
258, 261, 279, 282, 291, 362,

364

praimplantatives genetisches
Screening 139

Prinataldiagnostik 143-144, 165

Priavention 212, 260, 262-263, 284,
329, 359, 364

Pretty 24-25

Primc 187, 366

Priorisierung 86, 301-303, 308, 327-
328, 333-335, 337, 369

—, horizontale 334

—, vertikale 337

Prioritdt 300, 303

Proband 245

Putnam 33, 366

Putzke 185, 366

Ramsey 246-248, 366

Ranisch 136, 250, 361, 363-366
Rassismus 32

Rationalisierung 301



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Rationierung 301-302, 327-328,
333-335

Rawls 37,76, 271, 286287, 294, 298,
367

Recht 17-18, 20, 22, 24, 27, 29-30,
50, 65, 67, 69, 72-73, 75-77, 81,
83-85, 89, 91-92, 94, 97, 113, 115,
131-133, 142, 155, 158, 163, 165,
167,170-171, 176, 178, 183-184,
193, 195, 197-198, 206-208, 210,
215-216, 221, 223, 228, 232, 240,
243, 245, 251, 259-260, 271, 273,
285-287, 289, 291-292, 294, 297—-
299, 336, 338, 353-354, 360, 362,
364-365, 367

—, Abwehrrecht 156, 245

—, subjektives 91, 170-171, 285, 287,
297, 338, 340

Regelebene 40, 75, 294-295, 325

Regelsetzungsdiskurs 326

Reichsgericht 58

Relativismus 31-33, 112

Rendtorff 176, 367

Reprogrammierung 123

Rhodes 59, 80, 217, 367

Risiko 16, 44, 124, 134, 138-139, 142,
151, 158-159, 190, 229, 232, 235—
237, 240, 242, 245-247, 253, 260,
262, 265-266, 291, 319-320, 322—
323, 331-332, 340, 356, 362

Rodriguez-Arias 182, 367

Rosch 318, 367

Rosenau 205, 367

Ross 38, 80

Roth 111

Rudolph 14, 171, 364, 366

Russland 297

Ryder 261, 367

salus 41, 44, 46, 51, 85, 94, 223
Samaritanus Bonus 207, 214, 367
Sandel 160, 367

Sardison 74, 366

SARS-CoV-2 254-255

Savulescu 280, 361, 367
Scheinfeld 185, 366

Schiavo 196, 198-199

- am 18.01.2026, 22:34:54.

Personen- und Sachregister

Schleidgen 251, 367

Schlums 186, 367

Schneider 14

Scholer 124, 368

Schone-Seifert 88, 213, 367

Schonecker 104, 360

Schuler 92, 367

Schurz 31, 367

Schweigeverpflichtung 13, 218-219,
226

Schweiz 24-25, 205, 296

Seele 13, 98-103, 106-111, 115, 118,
134

Seidel 104-105, 110, 113, 367

Selbstbestimmung 46-47, 55-57, 62,
67,71-72,132, 145-146, 158-159,
170, 173-174, 195, 205, 207, 209—
210, 213, 215-216, 221-225, 232—
233, 238, 240, 245, 267, 270-272,
286, 294, 299, 340, 360

Selbstbestimmungsrecht 65, 67, 91,
132, 145, 156, 159, 167, 169-172,
174-175, 201, 204, 210, 215, 223,
233-234, 245, 265-266, 294, 299,
320, 332, 336, 351

Selbsttotung 25-26, 28, 36, 48, 62,
65, 67,197, 205-209, 212-213,
215-216, 362

Sgodda 251, 367

shared-decision-making 57, 212

Shewmon 109

Sierra Leone 297

Simon 241, 367

Simultanbeseelung 102

Singer 109, 111, 115, 178, 367-368

Sittengesetz 48

Slack 122, 194, 367

Slippery-Slope-Argument 131

Smith-Lemli-Opitz-Syndrom 247

Solidargemeinschaft 290

Solidaritit 50, 70, 73, 75, 78, 185,
188-189, 195, 247, 286, 292-293,
296, 298-300, 302, 309, 327-329,
331, 333, 338, 361

—, solidarisch-global 78, 298

Sorgfaltskriterien 20, 214

Spezies 111, 360

377



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Personen- und Sachregister

Speziesargument 111

Stammzellforschung 21, 122, 130,
133, 135, 230, 241

Stammzellgesetz 242

Standard Expected Years of Life Lost
302-303

Standards 31, 58, 128, 160, 162, 231,
235, 288, 347, 351, 353

Steinhauser 303, 368

Sterbehilfe

—, aktive 17-18, 20, 23-24, 27, 32, 44,
49, 97,108, 196-197, 199, 213-215

—, Beihilfe zum Suizid 23-28, 36, 44,
48, 62, 65, 195, 197, 205-207, 209-
213, 215-216, 305, 329

-, freiwillig 198

—, indirekte 17, 204

-, mutmaflich freiwillig 198, 271

—, nicht-freiwillig 198

—, passiv 140, 196, 200, 202

—, Sterbenlassen 89, 97, 141-143,
148, 195-197, 200, 202, 258

Sterbeprozess 114, 199-200, 203, 214

Strack 250, 365

Strametz 239, 368

Subsidiaritit 70, 75, 293, 299-300,
329, 331, 338

Subsidiarititsklausel 190

Subsidiarititsprinzip 75, 293, 299—
300, 338

substantia 100, 104

Substanz 98-100, 118, 321

Substanzanthropologie 104, 106, 109

Substanzendualismus 107, 115

Sukzessivbeseelung 102

Swedish Parliamentary Priorities
Commission 327, 368

Tabelle 61, 223, 239, 297, 303, 312—
313, 315-316, 324, 371

Tachibana 122, 368

Tang 264, 368

Tapia 124, 368

taubstumm 291

Taupitz 83, 86, 215, 368

Teilhirntod 121, 180

Teilhirntodkriterium 115, 180

378

- am 18.01.2026, 22:34:54.

Teilokonomisierung 308-309, 317-
318, 321

Telemedizin 227

Temel 337, 368

Therapiezielinderung 89, 141, 148,
186, 222

Thomas von Aquin 81, 100-103, 111,
211, 368

Thomson 87, 90, 167168, 368

Thiiringen 242, 244, 304, 310

Tierschutz 194, 245

—, reduce 244

—, refine 244

—, replace 244

Tierversuch 239

Todesbestimmung 180

totipotent 139

Transgenitdat 131

Transplantationsgesetz 182, 366

transzendentaler Tausch 73, 75-76,
285

Triage 64, 82-84, 86, 93-95, 188, 335,
361

Trisomie 135, 140, 150, 278

Trolley 87, 89-90, 368

Tutiorismus 120

tutioristisch 120, 132, 165, 169

USA 15, 78, 108, 149-150, 154, 159,
178, 196, 253, 282, 297, 316

Usia 98-99

Utilitarismus 36, 52-55, 62-63, 71,
269

utilitaristisch 54, 175, 223, 269

utilitas 52, 85, 94

Utopia 81, 211, 365

Veatch 107, 178-180, 223, 358, 368

Vereinigtes Konigreich 25, 151, 297

Vereinte Nationen 63, 65, 276, 340,
368

Verteilungskriterien 179, 187

Vestibularispriifung 310, 312-313

Vier-Prinzipien-Ansatz 58-60, 91

vitale Indikation 164, 167

voluntas 56, 223

Von der Pfordten 209, 368



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Von Kutschera 31, 368

Von Schirach 210, 365, 367-368
Vorsichtsargument 104, 106
Vof3kuhle 65, 77, 360
vulnerabel 352

Wachkoma 115, 197-198

Wahrhaftigkeit 223-224

Warnock 125, 158, 369

Weber 35-36, 369

Weltirztebund 231, 238, 350

Weltgesundheitsorganisation 276~
277,279-280, 285-286, 297

Whitehead 118-119, 149

Whittaker 150, 369

Widerspruchsregelung 177, 181-182,
184-186, 189, 193

Wiesemann 217, 369

Williams 32, 131, 369

Wilmanns 342, 369

Winnacker 273, 369

World Medical Association 179

Wu 122, 369

Wuhan 15, 256

- am 18.01.2026, 22:34:54.

Personen- und Sachregister

Wiirde der Toten 183

Wiirde, siche auch Menschenwiirde
49, 63, 65-69, 71-72, 80, 83, 89, 92,
95, 125, 132, 142, 147-149, 157-
158, 160, 162, 182-183, 193, 206,
209, 233-234, 247-248, 285, 302,
331-332, 338, 344-347, 351, 364

Waurzelbehandlung 304

Xenotransplantation 125, 128, 194,
251

ZEKO 328

Zelltodhypothese 114

Zentrale Ethikkommission bei der
BAK 369

Zerth 330, 366

Zhang 253, 369

Zhou 262, 369

Zolgensma 17, 276, 336

Zygote 18, 97,102, 104, 111-113,
116, 120, 134, 139, 359

Zylka-Menhornd 254, 369

379



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

- am 18.01.2026, 22:34:54,



https://doi.org/10.5771/9783495996911
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

	Cover
	Vorwort
	0  Hinführung
	0.1  Medizinethik – Themen, die alle angehen
	0.2  Vorgehensweise
	0.3  Wissenschaftstheoretische Klarstellungen

	1  Den Hippokratischen Eid weiterdenken – zentrale medizinethische Ansätze
	1.1  Ein Fallbeispiel und seine unterschiedliche Bewertung
	1.1.1  Der Fall der Diane Pretty
	1.1.2  Die rechtliche Dimension
	1.1.3  Die weltanschauliche Dimension
	1.1.4  Die Dimension des ärztlichen Berufsethos

	1.2  »Ethik« in Differenz zu »Moral«, »Ethos« und »Recht«
	1.3  Grundlegende Kriterien und Methoden
	1.4  Pluralität medizinethischer Ansätze
	1.4.1  Medizinethik in hippokratischer Tradition: salus aegroti suprema lex
	1.4.2  Religiöse, naturrechtlich inspirierte Medizinethiken: lex divina et lex naturalis
	1.4.3  Utilitaristische Medizinethik: utilitas
	1.4.4  Die Prinzipienethik von Beauchamp und Childress: voluntas

	1.5  Integrative Medizinethik im Ausgang von der Menschenwürde: dignitas
	1.5.1  Das Prinzip der Menschenwürde in der Medizin
	1.5.2  Integration von Prinzipien anderer medizinethischer Ansätze
	1.5.3  Das Gerechtigkeitsprinzip und seine ordnungsethische Dimension
	1.5.3.1  Vertragstheoretisch-pragmatische Begründung in ordnungsethischer Perspektive
	1.5.3.2  Gerechtigkeit als Recht auf subsidiäre Solidarität
	1.5.3.3  Die Gemeinschaftsdimension des Gerechtigkeitsprinzips


	1.6  Zusammenschau
	1.7  Entscheidungsszenarien
	1.7.1  Entscheidungsszenarien auf einer fiktiven Insel Aletheia
	1.7.1.1  Entscheidungsszenarium 1: Ex-ante-Triage
	1.7.1.2  Entscheidungsszenarium 2: Ex-post-Triage
	1.7.1.3  Entscheidungsszenarium 3: Ex-ante- oder Ex-post-Triage?
	1.7.1.4  Fazit

	1.7.2  Die ordnungsethische Bedeutung


	2  Anthropologische Grundlagen – Embryonen und Hirntote
	2.1  Substanzanthropologien
	2.1.1  Grundlagen
	2.1.2  Debatten um den moralischen Status des Embryos
	2.1.3  Debatten um den moralischen Status von Ganzund Teilhirntoten

	2.2  Der naturalistische Gegenentwurf
	2.2.1  Grundlagen
	2.2.2  Debatten um den Lebensanfang
	2.2.3  Debatten um den moralischen Status von Ganzund Teilhirntoten

	2.3  Die Alternative der Integrativen Medizinethik
	2.3.1  Grundlagen
	2.3.2  Der moralische Status des Embryos
	2.3.3  Der moralische Status am Lebensende


	3  Konfliktfälle am Lebensanfang
	3.1  (Embryonale) Stammzellforschung
	3.1.1  Grundlagen
	3.1.2  Der Streitfall von Chimären
	3.1.3  Der Streitfall des Klonens und der embryonalen Stammzellforschung

	3.2  Präimplantationsdiagnostik
	3.2.1  Die In-vitro-Fertilisation (IvF) und weitere Probleme
	3.2.2  Bewertung wesentlicher Fallkonstellationen
	3.2.3  Ergebnis

	3.3  Leihmutterschaft
	3.3.1  Drei Fallbeispiele
	3.3.2  Terminologische Vorklärungen
	3.3.3  Bewertung der Fallkonstellationen

	3.4  Das Konfliktfeld Abtreibung
	3.4.1  Abtreibung wegen Gefährdung des mütterlichen Lebens
	3.4.2  Abtreibung nach Vergewaltigung
	3.4.3  Abtreibung aus anderen Gründen der Frau
	3.4.4  Abtreibung aus gesellschaftlichen Gründen
	3.4.5  Fazit


	4  Konfliktfälle am Lebensende
	4.1  Die postmortale Organgabe
	4.1.1  Aufriss der Problematik
	4.1.2  Das Problem der Todesbestimmung
	4.1.3  Form der Einwilligung
	4.1.4  Verteilungskriterien
	4.1.5  Alternativen zur postmortalen Organspende

	4.2  Sterbehilfe
	4.2.1  Die vielschichtige Debatte
	4.2.2  Die Bedeutung des Patientenwillens
	4.2.3  Reichweite von »Passivität« beim Sterbenlassen
	4.2.4  Indirekte Sterbehilfe
	4.2.5  Beihilfe zum Suizid
	4.2.6  Aktive Sterbehilfe
	4.2.7  Fazit


	5  Behandlungsbeziehungen
	5.1  Grundlage »Vertrauen«
	5.2  Problemfälle mit der »Schweigepflicht«
	5.3  Problemfälle bei der »Patientenselbstbestimmung«
	5.3.1  Grundlagen: Aufklärungspflicht und das Instrument der Patientenverfügung
	5.3.2  Grenzen der Aufklärungspflicht?
	5.3.3  Problemstellungen im Blick auf psychische Erkrankungen
	5.3.4  Herausforderungen wunscherfüllender Medizin

	5.4  Chancen und Risiken der Digitalisierung und genetischen Diagnostik

	6  Medizinische Forschung
	6.1  Der Nürnberger Kodex und die Deklaration von Helsinki
	6.1.1  Der Nürnberger Kodex
	6.1.2  Die Deklaration von Helsinki
	6.1.3  Konkretion für Forschungsvorhaben


	Exkurs: Vielfalt ethischer Kommissionen im Bereich der Medizin
	6.2  Konfliktfälle
	6.2.1  Der Konfliktfall »Pflicht« auf körperliche Unversehrtheit
	6.2.2  Fremdnützige Forschung an nichteinwilligungsfähigen Probanden
	6.2.3  Forschungsdefizite


	7  Herausforderungen im Zeitalter des Genome Editing
	7.1  Grundlagen
	7.2  Die reale Gefahr des Bioterrorismus mittels CRISPR/Cas9
	7.3  Ethische Konfliktfelder bei gentechnischen Eingriffen
	7.3.1  Keimbahneingriffe zur Verhinderung schwerer Krankheiten
	7.3.2  Eingriffe zur Prävention von Krankheiten und bei Normabweichungen
	7.3.3  Eingriffe mit dem Ziel des genetischen Enhancements


	8  Gerechtigkeit im Gesundheitswesen
	8.1  Forderungen der Weltgesundheitsorganisation (WHO) und ihre Grenzen
	8.1.1  Der umstrittene Gesundheitsbegriff
	8.1.2  Die Forderung eines höchstmöglichen Gesundheitsstandards als Utopie

	8.2  Gesundheit, medizinische Versorgung und Gerechtigkeit
	8.2.1  Ein realistischerer Gesundheitsbegriff
	8.2.2  »Bestmögliche« medizinische Versorgung
	8.2.3  Gerechtigkeit als Recht auf subsidiäre Solidarität im Gemeinschaftsbezug
	8.2.3.1  Das egalitäre Konzept bestmöglicher medizinischer Versorgung
	8.2.3.2  Das bedürfnisorientierte Konzept bestmöglicher medizinischer Versorgung
	8.2.3.3  Das meritokratische Konzept bestmöglicher medizinischer Versorgung
	8.2.3.4  Das Fairnesskonzept angemessener medizinischer Versorgung


	8.3  Rahmenbedingungen einer weltweiten medizinischen Versorgung
	8.3.1  Herausforderungen einer globalen Gerechtigkeit medizinischer Versorgung
	8.3.2  Ein Lösungsangebot
	8.3.3  Konkretion am Beispiel einer gerechten Verteilung eines Impfstoffs

	8.4  Angemessene medizinische Versorgung im deutschen Gesundheitssystem?
	8.4.1  Aktuelle Versorgungssituation in Deutschland
	8.4.2  Herausforderungen der Teilökonomisierung
	8.4.2.1  Teilökonomisierung in der Behandlungsbeziehung
	8.4.2.2  Teilökonomisierung in der Krankenhauspraxis
	8.4.2.3  Teilökonomisierung im Umgang mit DRGs
	8.4.2.4  Teilökonomisierung durch den Einsatz von Biosimilars
	8.4.2.5  Fazit

	8.4.3  Lösungsangebote für die medizinische Versorgung in Deutschland
	8.4.3.1  Änderung der bisherigen Differenzierung in GKV und PKV
	8.4.3.2  Verbesserungen bezüglich der Solidarität
	8.4.3.3  Freiheit in Verbindung mit Solidarität und Subsidiarität
	8.4.3.4  Pflichten in Verbindung mit Solidarität und Subsidiarität
	8.4.3.5  Notwendigkeit von expliziter Priorisierung statt impliziter Rationierung


	8.5  Ergebnis

	9 Mit Hippokrates über Hippokrates hinaus
	Anhang
	Der Hippokratische Eid
	Genfer Gelöbnis (Fassung vom 17. Oktober 2017)
	Gelöbnis der Zahnärzte nach der Musterberufsordnung (Fassung 2019), angepasst an das Genfer Gelöbnis (Fassung 2017)
	ICN-Kodex für Pflegende (deutsche Fassung aus dem Jahr 2012)
	Nürnberger Kodex
	Deklaration von Helsinki des Weltärztebundes: Ethische Grundsätze für die medizinische Forschung am Menschen

	Zitierte Literatur
	Personen- und Sachregister

