Einleitung

MATHIAS LINDENAU, MARCEL MEIER KRESSIG

»Andere Linder, andere Sitten.« Dieses Sprichwort besagt, dass sich
von Land zu Land wie auch von Kultur zu Kultur nicht nur die Ge-
briuche und Gewohnheiten indern konnen, sondern ebenso die Re-
geln, Normen und Werte. Diese kulturelle Vielfalt in der Welt hat ihren
eigenen Reiz, ist aber nicht unproblematisch, wenn es um ethische
Fragestellungen geht. So wurde jiingst in der NZZ von einem rituellen
Kindesmord in der indigenen Volksgruppe der Jarawa berichtet, die
auf den Andamanen lebt: Threr Tradition entsprechend sind rituelle
Kindestotungen durchzufiihren, wenn der Vater eines Neugeborenen
tot ist oder das Neugeborene nicht als Stammesangehoriger zéhlt. Bis-
her wurde diese rituelle Praxis nie hinterfragt, noch folgten Konse-
quenzen daraus (vgl. Pabst 2016). Es ist nicht ohne weiteres klar, wie
diese Situation beurteilt werden kann: Sind der Schutz und die Bewah-
rung der kulturellen Riten indigener Volker hoher zu gewichten, als
das Leben eines Neugeborenen? Ist andererseits nicht jedes Menschen-
leben gleich viel wert?

Es ist jedoch nicht nur die globale Perspektive, die derlei Fragen
evoziert und das Spannungsfeld zwischen dem Relativismus und dem
Universalismus deutlich werden ldsst. Auch innerhalb einer Kultur
westlichen Zuschnitts kann nicht mehr von nur einem Sinnstiftungs-
oder Deutungsmonopol ausgegangen werden, im Gegenteil. Gerade der
Wertepluralismus sowie die Optionenvielfalt werden — zu Recht — als

- am 14.02.2028, 20:54:27.



https://doi.org/10.14361/9783839437483-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

8 | MATHIAS LINDENAU, MARCEL MEIER KRESSIG

grole Errungenschaften gefeiert. Die westlichen Kulturen sind stolz
darauf, iiber einen Wertepluralismus zu verfiigen, der den einzelnen
Individuen unterschiedliche Freiheitsgrade und -rdume erdffnet. Doch
bedeutet die daraus resultierende Freiheit, dass jede und jeder auf je
eigene Art und Weise dariiber bestimmen kann, wie die Moral aus-
buchstabiert wird, also ob und wann er/sie sich an bestehende morali-
sche Werte und Normen hélt? Und wie haben wir mit den moralischen
Werten und Normen anderer umzugehen: Miissen wir unter Umstédn-
den die Praktiken Anderer akzeptieren, auch wenn sie unseren eigenen
Moralvorstellungen zuwider sind? Oder darf die Freiheit von Individu-
en und Gruppen auch beschnitten werden? Und wenn ja, bis zu wel-
chem Punkt?

Wie die hier aufgeworfenen Fragen verdeutlichen, bleibt die an-
spruchsvolle Herausforderung, wie ein Umgang mit dieser Relativitit
erfolgen soll. Nun konnte man geneigt sein, die Auseinandersetzungen
um den ethischen Relativismus als eine rein theoretische Debatte abzu-
tun. Das wire allerdings fatal, denn vielmehr sind es die praktischen
Folgen, die eine Auseinandersetzung mit der Relativitit erfordern.
Denn generell bedarf jede Gesellschaft eines auch moralischen Fun-
daments, das ihr Funktionieren gewihrleistet und entsprechende Ver-
pflichtungen fiir ihre Mitglieder nach sich zieht. Demgegeniiber kann
die Spannweite dessen, was Menschen als ethisch legitim ansehen oder
zumindest fiir unbedenklich halten, zu unterschiedlichen Moralvorstel-
lungen fiihren, die mitunter aufeinanderprallen. Beispielhaft dafiir steht
die bioethische Diskussion um den Umgang mit dem Begriff vom »le-
benswerten Leben«: Wer soll dariiber bestimmen, was ein lebenswertes
Leben in Bezug auf den Lebensbeginn und das Lebensende auszeich-
net, welche Grenzen bestehen und wann ein Leben nicht mehr als le-
benswert gelten kann? Ein nicht minder bedeutsames Thema in der
Gesellschaft ist der Umgang mit den kulturellen Gebriduchen und Prak-
tiken von Minderheiten: Bis zu welchem Punkt soll man diese dulden,
wenn sie in Konflikt mit den Moralvorstellungen der Mehrheit gera-
ten?

- am 14.02.2028, 20:54:27.


https://doi.org/10.14361/9783839437483-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG | 9

Leicht ersichtlich wird der letzte Punkt z.B. dann, wenn von einer
prinzipiellen Gleichwertigkeit der Menschen ausgegangen wird, und
individuelle Merkmalsausprigungen wie z.B. Geschlecht, Hautfarbe
oder weltanschauliche Auffassungen ebenso wenig wie spezifische
Kontexte (soziale, wirtschaftliche, politische, moralische, kulturelle,
geschichtliche etc.) eine Rolle spielen und gerade nicht in einer syste-
matischen Ungleichbehandlung miinden sollen.

William Shakespeare (2016) hat diese Frage nach der Toleranz
gegeniiber gesellschaftlichen Minderheiten und Fremden in seinem
Fragment iiber Thomas Morus als Sheriff von London plastisch vor
Augen gefiihrt. Folgt aus solch einem Toleranzgebot, dass es kein
Recht auf die Einmischung in fremde Kulturen und ihre Angelegenhei-
ten geben sollte, da diese scheinbar auf unterschiedlichen Werten
griinden? Bestiinde nicht die Gefahr, mit vermeintlich universell giilti-
gen Moralauffassungen, die als moralisch verbindlich fiir alle erklart
werden, den gesellschaftlichen Minderheiten die Werte der Mehrheit
aufzuzwingen? Fiir Otfried Hoffe ist diese Sichtweise falsch:

»Wer alle moralischen Verbindlichkeiten fiir nur kulturrelativ giiltig erklért,
hilt schon Gespriche iiber die Grundlagen eines friedlichen Mit- oder Neben-
einanderlebens der Kulturen, also interkulturelle Moraldiskurse, fiir unmoglich.
Und weil er die Verbindlichkeiten fiir Eigentum und Vorrecht der jeweiligen
Kultur hélt, leistet er einem neuartigen, >kulturellen Chauvinismus< Vorschub.«
(Hoffe 2009: 30)

Und so stellt sich aus der ethischen Perspektive die Frage, ob es uni-
verselle Maf3stibe zur Beurteilung unseres moralischen Handelns gibt
oder, wenn man den Relativismus absolut setzt, diese immer nur bezo-
gen auf den jeweiligen Kontext oder die spezifische Situation, eben re-
lativ, moglich sind. Lassen sich also tatsdchlich universell giiltige Im-
perative fiir moralisches Handeln aufstellen? Begeben wir uns dann
aber nicht direkt in eine rigide Welt, die unserer Lebenspraxis diame-
tral entgegensteht? Oder ist alles von der Situation und/oder dem je-

- am 14.02.2028, 20:54:27.



https://doi.org/10.14361/9783839437483-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

10 | MATHIAS LINDENAU, MARCEL MEIER KRESSIG

weiligen Kontext abhingig? Miindet das aber nicht zwangslaufig in
einem >anything goes<?

Eine Antwort auf diese Fragen muss notwendigerweise zu erfassen
versuchen, was mit dem Schlagwort eines ethischen Relativismus
tiberhaupt gemeint ist. Auch wenn keine einheitliche Definition vor-
liegt, kann der ethische Relativismus grundsitzlich wie folgt beschrie-
ben werden:

»Most often it is associated with an empirical thesis that there are deep and
widespread moral disagreements and a metaethical thesis that the truth or justi-
fication of moral judgements is not absolute, but relative to the moral standard

of some person or group of persons.« (Gowans 2015)

Absolut gesetzt bestreitet der ethische Relativismus also, dass univer-
salgiiltige Prinzipien sowie objektive Wertvorstellungen und -urteile,
wie sie u.a. von Ronald Dworkin (2012) vertreten werden, existieren,
die fiir alle Menschen Geltung beanspruchen kdnnen. Zwar bestreitet
der ethische Relativismus nicht den Wahrheitswert und die Geltung
ethischer Uberzeugungen, will aber die Universalitit von ethischen
Anspriichen begrenzen (vgl. Quante 2008: 153). Vielmehr sind diese
abhingig von einer bestimmten Kultur, einer bestimmten Epoche, einer
bestimmten Gesellschaft oder den individuellen Priferenzen (u.a. Ma-
ckie 2008). Trotz all ihrer Unterschiedlichkeit sind sie in ihrem Gel-
tungsanspruch als gleichberechtigte Moralvorstellungen aufzufassen,
die freilich nur fiir den jeweiligen Kontext Geltung beanspruchen kon-
nen. Folglich lassen sich Moralprinzipien auch nicht als objektiver und
universell giiltiger Bewertungsmafstab zur Beurteilung von morali-
schen Handlungen heranziehen.

Uber die Haltbarkeit dieser Ansicht besteht keineswegs Einigkeit.
Schon ein kurzer Blick in die relevante Literatur zeigt die Vielfalt
moglicher Positionierungen: Bernhard Williams (2007: 28) brandmarkt
einen strengen ethischen Relativismus als die »wohl [..] absurdeste An-
schauung, die innerhalb des an Absurdititen nicht gerade armen Ge-
biets der Moralphilosophie je vertreten worden ist«. Mit der Behaup-

- am 14.02.2028, 20:54:27.



https://doi.org/10.14361/9783839437483-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG | 11

tung, dass nur die Relativitit universelle Giiltigkeit beanspruchen kann,
dariiber hinaus jedoch keine allgemein giiltigen Prinzipien existieren,
begibt sich der Relativismus in einen Selbstwiderspruch: Konsequent
miisste er seine eigene Uberzeugung auch als relativ darstellen und
wiirde sich somit selbst autheben. Gilbert Harman (2015) widerspricht
solch einer Geiflelung mit dem Hinweis darauf, dass es weder die ein-
zig richtige Moral oder einen derartigen moralischen Bezugsrahmen
gibt. Denn ob etwas moralisch richtig oder falsch, gut oder schlecht,
gerecht oder ungerecht etc. ist, bleibt eine relative Angelegenheit, die
abhiéngig von der herrschenden Moral oder dem moralischen Bezugs-
rahmen ist. Wiederum andere wie Thomas Scanlon (1998) halten nach
einer moglichen Verbindung zwischen Universalismus und Relativis-
mus Ausschau. Nach dieser Lesart existieren in der Tat moralische
Normen, die universelle Geltung beanspruchen konnen und den Kern-
bestand solch einer universellen Moral bilden. Gleichwohl gibt es da-
neben moralische Normen, die die »parametrische Moral« bilden, die
also verédnderlich sind und damit lediglich relativ zu einer bestimmten
Bezugsgruppe Geltung besitzen.

In der Diskussion um den ethischen Relativismus hat es sich einge-
biirgert, eine Unterteilung in den deskriptiven, den normativen und den
metaethischen Relativismus vorzunehmen — auch wenn diese Eintei-
lung nicht trennscharf ist (vgl. Halbig 2009: 100).

Der deskriptive Relativismus vertritt zum einen die These der Viel-
faltigkeit moralischer Vorstellungen der unterschiedlichen Kulturen,
Epochen und verschiedener gesellschaftlicher Gruppen, die sich nicht
auf eine Universalmoral reduzieren lassen (Divergenzthese) sowie die
These, dass die Moral von verschiedenen Kontextbedingungen abhin-
gig ist (Dependenzthese) (vgl. Rippe 1993: 209ff.). Ein anschauliches
Beispiel dafiir gibt von Benda-Beckmann (2009: 18):

»Man kann sagen, dass es in unserer eigenen Gesellschaft, und auch in anderen
Gesellschaften, Vorstellungen iiber eine moralisch gute, ziichtige Bedeckung
des Korpers gibt. Welche Korperteile problematisch sind, welche Form die Be-

kleidung annehmen muss und warum, ist jedoch unterschiedlich.«

- am 14.02.2028, 20:54:27.



https://doi.org/10.14361/9783839437483-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

12 | MATHIAS LINDENAU, MARCEL MEIER KRESSIG

Aufgrund dieser Verschiedenheit moralischer Vorstellungen fordert
der deskriptive Relativismus insbesondere gegeniiber anderen Kulturen
Sensibilitidt und Respekt fiir ihre jeweiligen Moralvorstellungen ein. In
diesem Zusammenhang werden trotz bestehender Ubereinstimmungen
hiufig die moralischen Meinungsverschiedenheiten betont, die sich
einer rationalen Argumentation entziehen und nicht auflosen lassen.
Ebenso ladsst sich die faktische Divergenz der geltenden moralischen
Uberzeugungen nach dieser Lesart nicht »auf tiefer liegende einheitli-
che Basisnormen oder Prinzipien« zuriickfithren (Fenner 2008: 120).
Dennoch miissen die unbestreitbar bestehenden Divergenzen zwischen
den verschiedenen Moralvorstellungen nicht zwingend auf verschiede-
nen Werten beruhen, die miteinander konfligieren. Sie konnen ebenso
als Ausdruck einer gewissen Variabilitdt universell giiltiger Kernnor-
men, wie z.B. der Goldenen Regel, gelesen werden.

Der deskriptive Relativismus befasst sich also ausschlieBlich mit
empirischen Fragen und zeigt die faktische Heterogenitit moralischer
Uberzeugungen auf. Eng verkniipft mit dieser Auffassung ist der nor-
mative Relativismus, der den Inhalt der Moral zum Gegenstand hat.
Aufgrund der bestehenden Divergenzen zwischen den verschiedenen
Moralvorstellungen bestreitet er, dass universelle moralische Grund-
sétze existieren, die fiir alle Menschen gleichermaBen gelten. Da sich
mittels rationaler Uberlegungen nicht zeigen lisst, welche Moralvor-
stellungen als >richtig« anzuerkennen sind wird gefolgert, dass es mora-
lisch geboten ist, entsprechend der anerkannten Werte und Prinzipien
der moralischen Tradition oder der bestehenden gesellschaftlichen
Standards zu urteilen und zu handeln (vgl. Braun 2016: 24). Da alle
moralischen Traditionen die gleiche Berechtigung auf Geltung besit-
zen, verbietet sich aus Sicht des normativen Relativismus die Einmi-
schung in fremde Traditionen. Folglich ist es moralisch falsch, die
ethischen Mafstibe fremder Kulturen mit den MaBstiben der eigenen
Kultur zu beurteilen. In dem anfangs aufgefiihrten Beispiel wiirde das
bedeuten, dass es vom moralischen Standpunkt der Jarawa aus richtig
ist, rituelle Kindestotungen vorzunehmen und keine Legitimation ge-
geben ist, diese Sichtweise zu kritisieren. Das hier zugrundeliegende

- am 14.02.2028, 20:54:27.



https://doi.org/10.14361/9783839437483-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG | 13

Toleranzgebot gegeniiber fremden Kulturen kann sich jedoch als pro-
blematisch erweisen. Zum einen unterliegt auch das Toleranzgebot
dem bereits angesprochenen Selbstwiderspruch. Zum anderen wiirde
jede kritische Priifung von Uberzeugungen, Griinden, Argumenten und
Wertvorstellungen unmoglich und ein interkultureller Dialog damit
gegenstandslos.

Der metaethische Relativismus schlieBlich befasst sich mit dem
Status der Moral und fragt nach den Grenzen und Moglichkeiten der
Wahrheit und Begriindbarkeit von moralischen Urteilen. Als sogenann-
te >Theorie zweiter Ordnung« macht er keine inhaltlichen Aussagen zur
Moral und ist somit nicht unmittelbar handlungsleitend, sondern dient
als Reflexionsebene zur Uberpriifung des Geltungsanspruchs ethischer
MafBstibe. Die Sicht des metaethischen Universalismus, nach dem all-
gemeingiiltige und fiir alle Menschen verbindliche Werte und Normen
existieren, auf deren Grundlage eine moralische Beurteilung von Hand-
lungen erfolgen kann, teilt der metaethische Relativismus nicht. In sei-
ner starken Variante bestreitet er generell, dass moralische Meinungs-
verschiedenheiten unvoreingenommen zu l6sen sind und folglich mo-
ralische Urteile nie objektiv korrekt sein konnen. Diese sind vielmehr
von dem jeweiligen Bezugsrahmen (Epochen, Kulturen, Gesellschaf-
ten, Weltbildern oder sachlichen Kontexten) abhingig. In seiner
schwachen oder geméBigten Variante gesteht der metaethische Relati-
vismus durchaus zu, dass moralische Meinungsunterschiede grundsétz-
lich objektiv 16sbar sind. Gleichwohl konnen Fille existieren, die sich
einer Entscheidung zwischen zwei moralischen Urteilen entziehen;
folglich ldsst auch nicht jede moralische Meinungsverschiedenheit
endgiiltig klidren und ist — wie Philippa Foot (1997) ausfiihrt — in die-
sem Sinn relativ. (Vgl. Rippe 1993: 216 ff.)

Im Fall der Jarawa hitte ein Vertreter eines starken metaethischen
Relativismus keine Moglichkeit, die rituelle Kindestdtung durch die Ja-
rawa zu kritisieren. Welche Konsequenzen auch immer aus der Uber-
zeugung von der Richtigkeit ritueller Kindestdtungen resultieren: Da
moralische Urteile nicht einfach war oder falsch sein konnen, kann ihre
Wabhrheit (oder Falschheit) nur vor dem Hintergrund des jeweiligen

- am 14.02.2028, 20:54:27.



https://doi.org/10.14361/9783839437483-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

14 | MATHIAS LINDENAU, MARCEL MEIER KRESSIG

Bezugsrahmens beurteilt werden. Der Status bzw. die Geltung fiir die
moralische Beurteilung besitzt so ausschlieBlich die Uberzeugung der
Jarawa.

Fiir einen Vertreter des gemiBigten metaethischen Relativismus
hingegen besteht die Moglichkeit, unter Verweis auf objektive Werte
und Normen, Kritik an den rituellen Kindestétungen zu iiben. Diese
bereits angesprochene Sichtweise, die weder einen ausschlieBlichen
Universalismus oder einen starken Relativismus postuliert, kann als
»mixed positions« (Gowans 2015) bezeichnet werden. Auch wenn sich
unter diesem Label viele verschiedene Ausprigungen sammeln, so
ldsst sich ihr Standpunkt wie folgt zusammenfassen: Es wird ange-
nommen, dass unbestreitbar einige universalistische Werte und Nor-
men gegeben sind, die sich jedem Relativismus entziehen. Zugleich
aber konnen andere Werte wiederum einen relativistischen Charakter
besitzen, und folglich abhingig vom jeweiligen Bezugsrahmen sein.
Unter Verweis auf den »eingeschrinkten Universalismus« von Gert
(1983) gibt Gertrud Nunner-Winkler (2009: 32) ein Beispiel fiir die
Ausgestaltung solch einer Position: Universelle Geltung konnten da-
nach negative Pflichten, die die Unterlassung der Schidigung anderer
Menschen gebieten, ebenso beanspruchen wie z.B. die positive Pflicht,
iibernommene Aufgaben sorgfiltig zu erfiillen und dadurch andere vor
indirekter Schidigung zu bewahren. Dieser eng umrissene Rahmen
universell giiltiger Pflichten ldsst Spielraum fiir andere Werte und
Normen, die lediglich relative Geltung beanspruchen kénnen. Dennoch
ist die »Universalitit der Kernnormen« (a.a.O.: 33) unverzichtbar, um
die Minimalbedingungen menschlicher Existenz gegeniiber jeder Rela-
tivitdtsauffassung abzusichern.

Die »Kombination eines metaethischen Objektivismus mit einem
vorsichtig formulierten normativen Relativismus« (Ernst 2009: 190)
lieBe die Moglichkeit offen, der Vielfalt moralischer Vorstellungen und
ethischer Prinzipien gerecht zu werden. I.d.R. wird dazu der Relativis-
mus durch einen Pluralismus ersetzt, auch wenn umstritten ist, ob Re-
lativismus und Pluralismus sich tatsdchlich voneinander unterscheiden
oder es sich hierbei lediglich um eine Etikettenwahl handelt (vgl. Freu-

- am 14.02.2028, 20:54:27.



https://doi.org/10.14361/9783839437483-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG | 15

denberger 2000). John Rawls (1998: 13) hat betont, dass die Verschie-
denartigkeit moralischer Uberzeugungen ernst genommen werden
muss und dafiir auf das »Faktum eines verniinftigen Pluralismus« hin-
gewiesen, also auf die »Tatsache einer Vielheit verniinftiger und
gleichwohl nicht miteinander zu vereinbarender umfassender Lehren;
sei dies nun aufgrund verschiedener partikularer Interessen, divergie-
render religioser oder weltanschaulicher Auffassungen, konkurrieren-
der politischer Positionen oder den unterschiedlichen Vorstellungen
von einem guten und gerechten Leben in einer Gesellschaft der Fall.

Folglich wire es irrig, auf ein absolutes Einvernehmen beziiglich
der Geltung ethisch zentraler Begriffe oder dem ethisch korrekten Ge-
brauch der moralischen Prinzipien zu hoffen, da es zu ihrer Wesensart
gehort, unterschiedlich interpretiert werden konnen. Der ethische Uni-
versalismus ist deshalb auch als ein Minimalprogramm zu verstehen:
Es geht hierbei nicht um eine »Gleichmacherei< subjektiver Maximen,
die in einem uniformen Gesetz miinden sollen, sondern darum, die
»Vertriglichkeit der vielen, unauthebbar subjektiven Handlungsorien-
tierungen sicher[zu]stellen« (Bayertz 2000: 229). Aus dem ethischen
Universalismus muss also kein moralischer Rigorismus resultieren. So
dient der ethische Universalismus dazu, sich vor einem Abgleiten in
eine wie auch immer geartete Beliebigkeit zu schiitzen, ohne die Plura-
litit von Werten und Uberzeugungen zu negieren oder sich auf die
Existenz ausnahmslos giiltiger ethischer Prinzipien zu berufen. Denn
Patentlosungen sind auch mittels eines ethischen Universalismus nicht
zu haben:

»Mit der These, dass es objektiv zutreffende Antworten auf moralische Fragen
gibt, geht keineswegs die Auffassung einher, dass es stets moglich ist, sichere
und unbezweifelbare Antworten auf moralische Fragen zu geben.« (Schmidt
2009: 130)

Die daraus resultierende Attraktivitit des ethischen Relativismus
nimmt Konrad Paul Liessmann im ersten Beitrag dieses Bandes in den
Blick. Er verortet den ethischen Relativismus als die inoffizielle Dok-

- am 14.02.2028, 20:54:27.



https://doi.org/10.14361/9783839437483-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

16 | MATHIAS LINDENAU, MARCEL MEIER KRESSIG

trin pluralistischer Gesellschaften mit dem Resultat, dass schon die
Forderung, moralische Prinzipien und Werte fiir allgemeinverbindlich
zu erkldren, mit Argwohn betrachtet wird. Gleichwohl scheuen wir
uns, den ethischen Relativismus konsequent zu Ende zu denken. Denn
dann miissten wir bereit sein, u.a. die Sklaverei oder Menschenopfer zu
akzeptieren, wenn sie zur jeweiligen Kultur gehoren. Mit einer Gegen-
iiberstellung vom Kantischen Universalismus und Nietzsches Perspek-
tivismus fithrt Liessmann dies anschaulich vor Augen: Kant pladiert
dafiir, dass eine Moral nicht nur fiir eine Gruppe gelten oder sich nach
den Interessen des Einzelnen richten kann, sondern immer heil3t, sich
einem bestimmten Prinzip zu unterwerfen. Nietzsche hingegen lehnt
alle moralischen Bestimmungen ab, da diese immer nur vom Stand-
punkt des Individuums abhingig sein konnen und zudem nur ein
Schutzmantel fiir die Schwachen sind. Solch ein Perspektivismus liefe
letztlich auf eine Entmoralisierung der Gesellschaft hinaus. Folglich ist
nach Liessmann im Umgang mit der Moral héchste Vorsicht geboten,
da die ihr zugrundeliegenden Motive eher verdeckt als offen ausge-
driickt werden.

Der ethische Relativismus besitzt zudem auch eine Bedeutung fiir
den Umgang mit der Verantwortung, auf die im Folgenden kurz einge-
gangen werden soll. Grundsitzlich wird unter dem Begriff der Verant-
wortung im reflexiven Sinn das Sich-Rechtfertigen-Kénnen und -Miis-
sen verstanden. Damit er6ffnet sich die Mdoglichkeit, einen Menschen
mit den Folgen seines Handelns (wozu auch das Unterlassen zihlt) zu
konfrontieren und eine Legitimation dafiir zu verlangen. Die einzelnen
Akteure sind folglich gezwungen, die Verantwortung fiir ihr Handeln
zu ibernehmen und dieses zu begriinden. So ldsst sich kldren, welche
Akteure wofiir verantwortlich sind. Um diese Fragen angemessen kla-
ren zu konnen, wird Verantwortung als ein mehrstelliger Relationsbe-
griff gefasst, der mindestens drei Elemente umfasst: das Verantwor-
tungssubjekt (Wer ist verantwortlich?), den Verantwortungsbereich
(Wofiir ist jemand verantwortlich?) und die Verantwortungsinstanz
(Wem gegeniiber ist jemand verantwortlich?) (vgl. Werner 2011: 542).

- am 14.02.2028, 20:54:27.



https://doi.org/10.14361/9783839437483-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG | 17

Generell werden in Bezug auf die Verantwortung die akteursbezo-
genen Eigenschaften ebenso wie die situativen Handlungsbedingungen
mitbedacht: »Vorsatz und Absicht, Fahigkeiten und Kenntnisse, Auf-
gaben und Rollen, das Arbeitsumfeld und gesetzliche Regelungen sind
Faktoren, die bei der Verantwortungsattribution beriicksichtigt werden
miissen.« (Heidbrink 2010: 7) Der Verantwortungsbegriff ist zudem
nicht nur an ein juridisches Verstindnis gebunden oder auf die morali-
sche Grundverantwortlichkeit, die sich aus den entsprechenden Regeln
und Normen ergibt, begrenzt. Er kann zudem auch auf sozial definierte
Aufgabenfelder ausgeweitet werden, die sich durch kollektive Erwar-
tungen oder aufgrund eines freiwilligen Engagements der Akteure er-
geben. Somit lassen sich analytisch drei Grundformen der Verantwor-
tung unterscheiden, die sich freilich in der Praxis iiberlappen konnen:

»Der ethische Sinn von Verantwortung (responsibility) besteht darin, dass Ak-
teure aufgrund moralischer Prinzipien fiir die Folgen ihres Handelns einstehen.
Der rechtliche Sinn von Verantwortung (liability) liegt darin, dass Akteure
nach Maligabe von Gesetzen und Regeln sanktioniert werden konnen. Der so-
ziale Sinn von Verantwortung (accountability) ist dadurch gekennzeichnet, dass
Akteure sich aufgrund von bestehenden Erwartungen oder personlicher Bereit-
schaft um die nicht selbstverstidndliche Erfiillung von Aufgaben kiimmern.«
(A.a.0.:8)

Aus einer ethischen Perspektive muss ein Akteur, um iiberhaupt als
Verantwortungssubjekt gelten zu konnen, tiber Willensfreiheit verfii-
gen, handlungsfihig und in der Lage sein, den moralischen Standpunkt
einnehmen zu konnen. Inwiefern der Akteur nicht nur verantwortungs-
fahig, sondern in einer konkreten Situation auch verantwortlich ist,
ldsst sich daran iiberpriifen, ob er freiwillig Verantwortung tibernom-
men hat, ihm diese automatisch zufillt oder ihm die Verantwortung
zugewiesen wurde. Den Verantwortungsbereich betreffend ist ein Ak-
teur zum einen fiir seine eigenen Handlungen und den daraus resultie-
renden Konsequenzen verantwortlich. Diese >haftende Verantwortung<
geht mit der negativen Pflicht einher, andere nicht zu schéddigen und

- am 14.02.2028, 20:54:27.



https://doi.org/10.14361/9783839437483-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

18 | MATHIAS LINDENAU, MARCEL MEIER KRESSIG

folglich nicht verantwortungslos zu handeln. Aus ihr folgt eine retros-
pektive Verantwortung fiir die Vergangenheit, also fiir bereits eingetre-
tene Konsequenzen, die i.d.R. unumstritten ist. Zum anderen kann ein
Akteur dafiir verantwortlich sein, dass Auftreten von Ereignissen zu
verhindern oder deren Konsequenzen abzumildern. Diese >sorgende
Verantwortung< — »die als Pflicht anerkannte Sorge um ein anderes
Sein« (Jonas 1984: 391) geht mit der positiven Pflicht zu helfen einher
und verlangt entsprechend aktives Eingreifen, dessen Verpflichtungs-
grad allerdings umstritten ist. Aus ihr folgt eher die prospektive Ver-
antwortung fiir zukiinftige Ereignisse. Schlielich ist zur Verantwor-
tungsinstanz anzumerken, dass Akteure gegeniiber anderen Personen,
aber auch vor dem Hintergrund bestimmter WertmaBstibe (z. B. das
Recht oder die Moral) verantwortlich sein konnen. Insbesondere die
Zuschreibung moralischer Verantwortung ist dabei problematisch:
Wenn nicht klar ist, ob ein moralisches Gesetz tiberhaupt existiert und
folglich moralische Regeln und Normen scheinbar nur auf einer kon-
tingenten Grundlage beruhen, stellt sich die Frage, wie ein moralischer
Mafstab dann noch universell und allgemeinverbindlich sein kann.
(Vgl. Neuhduser 2011: 120f.)

Hier ist schlieBlich der Punkt benannt, an dem die Konzeptionen
des Relativismus, Universalismus und Perspektivismus auch dariiber
auseinandergehen, vor welcher Instanz sich ein moralischer Akteur zu
verantworten hat. Wihrend ethische Relativisten, wie gezeigt, immer
die soziale Umwelt, in die ein Akteur eingebettet ist, zur Verantwor-
tungsinstanz erkoren, wird ein ethischer Universalist hingegen auf all-
gemeingiiltigen Werten und Normen als Verantwortungsinstanz behar-
ren, und ein Vertreter eines Nietzscheanischen Perspektivismus wird
nur sich selbst als Verantwortungsinstanz akzeptieren. Diese letztge-
nannte Form der Verantwortung ist allerdings wenig sinnvoll, da Ver-
antwortung mit zur Verwirklichung einer menschenwiirdigen Welt bei-
tragen soll und deshalb nur unter Einbezug der Mitwelt einen Sinn er-
gibt (vgl. Prechtl 2008). Sich dieser gegeniiber verpflichtet und ver-
antwortlich zu fiihlen, unabhéngig von Belohnungen oder Strafen oder

- am 14.02.2028, 20:54:27.



https://doi.org/10.14361/9783839437483-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG | 19

der Ubernahme von formalen Zustindigkeiten (vgl. Hoffe 2008: 327),
zeichnet den moralischen Menschen aus:

»Sich iiberhaupt jemandem gegeniiber zu verantworten — egal, auf welche
Normen dabei explizit Bezug genommen wird — setzt ndmlich immer schon
eine grundlegende Form der Anerkennung des Gegeniibers als eines gleichbe-
rechtigten Dialogpartners voraus, dem gegeniiber ich zur Einhaltung der dia-
logkonstituierenden Normen und zur Wahrung der Bedingungen des Sich-
Rechtfertigen-Konnens verpflichtet bin.« (Werner 2011: 547)

Die bereits angesprochene Deutungsvielfalt moralischer Prinzipen, die
in modernen pluralistischen Gesellschaften keinen umfassenden Kon-
sens in Fragen der Moral erwarten lésst, fithrt dazu, dass »wir im Hin-
blick auf die normative Seite der Verantwortung auch in Zukunft mit
gravierenden Differenzen leben miissen.« (Bayertz 2010: 2862) Das
betrifft nicht allein moralische Verantwortlichkeiten, sondern ebenso
viele der >nicht-moralischen< Verantwortlichkeiten die, wenn auch nur
begrenzt, indirekt moralisch relevant sein konnen; etwa in der Rolle
eines Familienmitglieds oder als Staatsbiirger/Staatsbiirgerin (vgl.
Werner 2011: 546). Die folgenden drei Beitrdge dieses Bandes widmen
sich unterschiedlichen Aspekten solcher Verantwortlichkeiten:

Barbara Bleisch nimmt die hidufig geduBerte Klage iiber den ver-
meintlichen >Niedergang der Familie< und die Sorge iiber das Schwin-
den verldsslicher gegenseitiger Fiirsorge zum Anlass um zu fragen, ob
Familie verpflichtet und wenn ja, wozu. Die Familie als normatives
Ideal wird hier anhand der konkreten Frage, ob erwachsene Kinder
ihren Eltern etwas schulden, diskutiert. Als mogliche Begriindungen
fir die Verpflichtung von Kindern gegeniiber ihren Eltern benennt
Bleisch das Schuldnermodell, die Verpflichtung zur Dankbarkeit sowie
das relationale Modell. Das Schuldnermodell eignet sich nicht als Be-
griindung einer Verpflichtung von Kindern gegeniiber ihren Eltern, da
dieser familidren Konstellation der Vergleichsmafstab, die exakte Be-
stimmung reziproker Leistungen sowie die Vereinbarung typischer
Schuldner-Gliubiger-Verhéltnisse fehlen bzw. sich diese nicht be-

- am 14.02.2028, 20:54:27.



https://doi.org/10.14361/9783839437483-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

20 | MATHIAS LINDENAU, MARCEL MEIER KRESSIG

stimmen lassen. Ebenso erweist sich die Verpflichtung aus Dankbar-
keit als Irrweg zur Begriindung kindlicher Pflichten gegeniiber ihren
Eltern. Uberzeugend fithrt sie aus, dass diese Transaktionsmodelle
nicht zur Familie passen und schlédgt deshalb einen Perspektivwechsel
hin zu einem relationalen Modell der Moral vor, das auf der Beziehung
zwischen Kindern und Eltern beruht und der spezifischen Verletzlich-
keit Rechnung trégt.

Herfried Miinkler richtet im anschlieBenden Beitrag den Blick auf
die Biirgerverantwortung und reflektiert kritisch, was diese Form der
Verantwortung impliziert und welche Voraussetzungen dafiir notwen-
dig sind, damit Biirgerverantwortung nicht nur vom politischen System
eingefordert, sondern diese auch tatsichlich von Biirgerinnen und Biir-
gern iibernommen wird. Bestechend zeigt Miinkler auf, warum eine
funktionierende Demokratie sehr viel leichter zu haben und auch auf
Dauer zu stellen ist als eine vitale Zivilgesellschaft. Wihrend in der
Demokratie die Macht und Verantwortung vom Volk entweder direkt
an Personen oder Parteien verteilt wird, sich letztlich jedoch im techni-
schen Wahlakt erschopft, so tibernimmt der Biirger selbst politische
Verantwortung, indem er am Politikprozess partizipiert und mitbetei-
ligt ist. Dafiir benotigt er allerdings nicht nur Zeit, sondern muss auch
iiber kognitive, habituelle und prozedurale sowie sozialmoralische
Kompetenzen verfiigen. Deshalb darf der Populismus auch nicht mit
Biirgerverantwortung verwechselt werden, wie auch der Wutbiirger in
keiner Weise biirgerschaftliches Engagement verkorpert. Der wenig
optimistischen Diagnose, dass die einst komplementire Beziehung
zwischen »Volk« und »Biirgerschaft« — oder Demokratie und Zivilge-
sellschaft — in ein zunehmend antagonistisches Verhéltnis umzuschla-
gen droht, kann nach seiner Meinung nur dadurch begegnet werden, so
viele wie moglich in die Biirgerverantwortung einzubinden.

Abschliefend erortert Susan Neiman anschaulich, warum eine
Auseinandersetzung mit der Vergangenheit unverzichtbar ist. Ausge-
hend von einem Vergleich der Vergangenheitsaufarbeitung in Deutsch-
land, GroBbritannien und den USA zeigt sie auf, dass ohne einen
Riickbezug auf die historische Vergangenheit ein verantwortungsbe-

- am 14.02.2028, 20:54:27.



https://doi.org/10.14361/9783839437483-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG | 21

wusstes Handeln in der Gegenwart wie auch in der Zukunft nicht mog-
lich ist. Wenngleich das Ausblenden der historischen Vergangenheit
einen Erleichterungseffekt fiir das gegenwirtige Handeln darstellen
kann, so birgt es doch auch eine Gefahr. Ndmlich die Frage zu iiberge-
hen, wozu wir, auch aus der Vergangenheit heraus, verpflichtet sind.
Der Rat, die Vergangenheit auf sich beruhen zu lassen und den Blick
einfach nur nach vorn zu richten, kann nicht einmal in der Individual-
psychologie etwas nutzen, und schon gar nicht in der Politik. Denn oh-
ne eine angemessene Aufarbeitung der Vergangenheit wird diese eine
offene Wunde fiir jede Demokratie bleiben. So sieht Neiman in der
Vergangenheitsaufarbeitung eine Art von moralischem Training, das
uns nicht nur helfen kann, >einfache< Ausprigungen des Bosen zu er-
kennen, sondern ebenso seine komplexen Formen.

Zusammengefasst zeigen die in diesem Band versammelten Beitrige
die Schwierigkeit und zugleich Notwendigkeit auf, uns mit Rawls’
Faktum eines verniinftigen Pluralismus angemessen auseinanderzuset-
zen und zu versuchen, niher zu bestimmen, welche moralische Ver-
antwortung daraus folgt; fiir die individuelle Verantwortung ebenso
wie fiir die kollektive Verantwortung. Das setzt zwingend die Bereit-
schaft zur Deliberation ebenso voraus, wie eine Distanzierung von
eigenen Interessen, um so eine gemeinsame Praxis zu ermdglichen
(vgl. Nida-Riimelin 2011: 179). Anders formuliert:

»Die Einsicht, dall wir unsere Welt gestalten und es folglich mit zu rechtferti-
genden Entscheidungen zu tun haben, sollte Anla geben, sich auf Diskurse
und gute Griinde Anderer einzulassen, Differenz ernst zu nehmen und ihr ge-
biihrend Platz zu schaffen.« (Plimacher 2000: 264)

Dafiir sind universelle moralische Regeln unverzichtbar. Ob diese in-
haltlich positiv oder negativ bestimmt werden, sich also auf die Forde-
rung des >Guten« oder auf den Schutz vor dem >Bdsenc< beziehen (vgl.
Gert 1983) bzw. als Mischform konzipiert werden, muss die weitere
moralphilosophische Diskussion zeigen. Ohne universelle moralische

- am 14.02.2028, 20:54:27.



https://doi.org/10.14361/9783839437483-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

22 | MATHIAS LINDENAU, MARCEL MEIER KRESSIG

Regeln kann allerdings eine universelle Wertschidtzung Anderer nicht
zur Pflicht erhoben werden und miindet allzu oft in Lippenbekenntnis-
sen.

AbschlieBend mochten wir der Karl Ziind Stiftung Dank sagen, ohne
deren grofziigige Unterstiitzung die Realisierung dieses Bandes nicht

moglich gewesen wire.

Le Prese/Balgach im Januar 2017

- am 14.02.2028, 20:54:27.


https://doi.org/10.14361/9783839437483-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG | 23

LITERATUR

Bayertz, Kurt (2010): »Verantwortung«, in: Hans Jorg Sandkiihler
(Hg.), Enzyklopidie Philosophie, Bd. 3, Hamburg, S. 2860-2863.

Bayertz, Kurt (2000): »Sind Pluralismus und Universalismus unver-
einbar?«, in: Pliimacher/Schiirmann/Freudenberger, Herausforde-
rung Pluralismus. Festschrift fiir Hans Jorg Sandkiihler, S. 221-
229.

Benda-Beckmann von, Franz (2009): »Moralischer Relativismus: Eine
rechtsethnologische Perspektive«, in: Ernst, Moralischer Relati-
vismus, S. 13-27.

Braun, Florian (2016): Der ethische Relativismus als Herausforderung
fiir die ethischen Theorien, Marburg.

Dworkin, Ronald (2012): Gerechtigkeit fiir Igel, Berlin.

Ernst, Gerhard (2009): »Normativer und metaethischer Relativismus«,
in: Ders., Moralischer Relativismus, S. 181-191.

Ernst, Gerhard (Hg.) (2009): Moralischer Relativismus (ethica, Bd.
17), Paderborn.

Freudenberger, Silja (2000): »Relativismus und Pluralismus«, in: Plii-
macher/Schiirmann/Dies., Herausforderung Pluralismus. Festschrift
fiir Hans Jorg Sandkiihler, S. 25-36.

Fenner, Dagmar (2008): Ethik. Wie soll ich handeln?, Tiibingen/Basel.

Foot, Philippa (1997): Die Wirklichkeit des Guten. Moralphilosophi-
sche Aufsitze, Frankfurt a.M.

Gert, Bernard (1983): Die moralischen Regeln. Eine neue rationale
Begriindung der Moral, Frankfurt a.M.

Gowans, Chris (2015): »Moral Relativism, in: Stanford Encyclopedia
of Philosophy, http://plato.stanford.edu/entries/moral-relativism/
vom 12.12.2016.

Halbig, Christoph (2009): »Realismus, Relativismus und das Argument
aus der Relativitit«, in: Ernst, Moralischer Relativismus, S. 99-116.

Harman, Gilbert (2015): »Moral Relativism Is Moral Realism«, in:
Philosophical Studies 172 (4), S. 855-863.

- am 14.02.2028, 20:54:27.



https://doi.org/10.14361/9783839437483-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

24 | MATHIAS LINDENAU, MARCEL MEIER KRESSIG

Heidbrink, Ludger (2010): Die Rolle des Verantwortungsbegriffs in
der Wirtschaftsethik, Workingpaper des CRR (Center for Respon-
sibility Research) Nr. 9, Essen.

Hoffe, Otfried (2009): Lebenskunst und Moral oder Macht Tugend
gliicklich?, Miinchen.

Hoffe, Otfried (2008): »Verantwortung«, in: Ders. (Hg.), Lexikon der
Ethik, 7., neubearb. u. erw. Aufl., Miinchen, S. 326-327.

Jonas, Hans (1984): Das Prinzip Verantwortung. Versuch einer Ethik
fiir die technologische Zivilisation, Frankfurt a.M.

Mackie, John Leslie (2008): Ethik. Die Erfindung des moralisch Rich-
tigen und Falschen, Stuttgart.

Neuhéduser, Christian (2011): »Verantwortung«, in: Ralf Stoecker/
Ders./Marie-Luise Raters (Hg.): Handbuch Angewandte Ethik,
Stuttgart/Weimar, S. 120-125.

Nida-Riimelin, Julian (2011): Verantwortung, Stuttgart.

Nunner-Winkler, Gertrud (2009): »Moralischer Relativismus — ein
iberzogenes Deutungsmuster«, in: Ernst, Moralischer Relativis-
mus, S. 29-54.

Pabst, Volker (2016): »Ein Kindsmord am Ende der Welt«, in: NZZ
Nr. 66, 237. Jg., 19.03.2016, S. 5.

Plimacher, Martina (2000): »Pluralismus und Toleranz«, in: Dies./
Schiirmann/Freudenberger, Herausforderung Pluralismus. Fest-
schrift fiir Hans Jorg Sandkiihler, S. 255-266.

Pliimacher, Martina/Schiirmann, Volker/Freudenberger, Silja (Hg.)
(2000): Herausforderung Pluralismus. Festschrift fiir Hans Jorg
Sandkiihler, Frankfurt a.M. u.a.

Prechtl, Peter (2008): »Verantwortung«, in: Ders./Franz-Peter Burk-
hardt (Hg.), Metzler Lexikon Philosophie. Begriffe und Definitio-
nen, 3., erw. u. aktual. Aufl., Stuttgart/Weimar, S. 645.

Quante, Michael (2008): Einfiihrung in die Allgemeine Ethik, 3. Aufl.,
Darmstadt.

Rippe, Klaus Peter (1993): Ethischer Relativismus. Seine Grenzen —
seine Geltung, Paderborn/Miinchen/Wien/Ziirich.

Rawls, John (1998): Politischer Liberalismus, Frankfurt a.M.

- am 14.02.2028, 20:54:27.



https://doi.org/10.14361/9783839437483-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG | 25

Scanlon, Thomas M. (1998): What We Owe to Each Other, Cam-
bridge/Mass.

Schmidt, Thomas (2009): »Die Herausforderung des ethischen Relati-
vismus, in: Ernst, Moralischer Relativismus, S. 117-137.

Shakespeare, William (2016): Die Fremden. Fiir mehr Mitgefiihl, hrsg.
u. iibersetzt von Frank Giinter. Mit einem Vorwort von Heribert
Prantl, Miinchen.

Werner, Micha H. (2011): »Verantwortung«, in: Marcus Diiwell/
Christoph Hiibenthal/Ders. (Hg.), Handbuch Ethik, 3., aktual.
Aufl., Stuttgart/Weimar, S. 541-548.

Williams, Bernard (2007): Der Begriff der Moral. Eine Einfiihrung in
die Ethik, Stuttgart.

- am 14.02.2028, 20:54:27.



https://doi.org/10.14361/9783839437483-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

- am 14.02.2028, 20:54:27.



https://doi.org/10.14361/9783839437483-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

