
3	 Quantitative Freiheit

Die Freiheitsmetaphysiken von Kant, Fichte und Krause haben, bei aller Unter-
schiedlichkeit im Detail, einen Grundzug gemein: Sie charakterisieren Freiheit 
dem inneren Wesen nach, bevor sie sich an die äußere Abgrenzung von indivi-
duellen Freiheiten machen. Sie unterscheiden zwischen wesentlichen und un-
wesentlichen, sinnvollen und sinnlosen Optionen und benennen erst, welche 
Freiheit in Rede steht, bevor sie angeben, wieviel dieser jeweiligen Freiheiten 
jeweils einzuräumen sei. Jener Konsens über die vorrangig qualitative Wesens-
natur von Freiheit und deren lediglich nachrangige quantitative Konturierung 
verdankt sich der Tatsache, dass Kant, Fichte und Krause über Freiheit maß-
geblich vom Bewusstsein der Freiheit her philosophieren. Dieses grundsätzlich 
qualitativ und normativ wertende Bewusstsein galt ihnen als entscheidende 
Prüfinstanz für die Triftigkeit ihrer Freiheitstheorie. Jedoch die Bereitschaft, 
um das Freiheitsbewusstsein philosophisch aufzuklären, auch metaphysische 
Argumente zum Einsatz zu bringen, hat seit den Tagen des Deutschen Idealis-
mus spürbar abgenommen. 

Angesichts einer Welt, in der im Schatten und Schutz theologischer Dog-
men über Jahrhunderte die Freiheit des Denkens und bürgerliche Freiheiten 
beschnitten wurden, wuchs der Wunsch nach mehr theoretischer wie prak-
tischer Freizügigkeit. Dazu schien manchen ein Frontalangriff auf die alten 
Mauern der Metaphysik vonnöten. Mit David Hume (1711-1776) begann daher, 
nach und nach, ein gegenläufiges Philosophieprogramm sich durchzusetzen. 
Wahrheit sollte sich fortan keineswegs mehr begrifflicher Spekulation oder ko-
gnitiver Intuition verdanken, sondern entweder analytisch durch die logische 
Überprüfung von »relations of ideas« oder synthetisch anhand interpersonal 
erfahrbarer »matters of fact« ermitteln lassen.1 Im ersten Fall sei Erkenntnis a 
priori möglich, im zweiten nur a posteriori; erstere könne unbedingte, zweitere 
nur bedingte Geltung beanspruchen. Diese Zwei-Quellen-Theorie wurde, mit 
einigen Modifikationen, von den meisten positivistisch und analytisch ausge-

1 | David Hume, Philosophical Essays Concerning Human Understanding (1751), her-

ausgegeben von: der Library of Congress, London 1801, IV, 1, S. 15.

https://doi.org/10.14361/9783839434772-003 - am 14.02.2026, 09:52:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434772-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Qualitative Freiheit202

richteten Philosophen des 19. und 20. Jahrhunderts beibehalten. Die Suche 
nach einem dritten Quell von Wissen, nach bewusstseinsnotwendigen, von der 
Erfahrung unabhängigen, sie aber prägenden Erkenntnissen – wie zum Bei-
spiel in Kants synthetisch-apriorischen Urteilen oder in den Dialektiken eines 
Fichte, Schelling, Krause oder Hegel – lehnten sie ab.2 

Was bedeutet diese methodologische Vorentscheidung für die Freiheits-
theorie? Wer als wahr nur gelten lässt, wofür entweder Logik oder Empirie 
zwingende Gründe liefert, muss das Wesen der Freiheit entweder durch logi-
sche Zergliederungen ermitteln oder empirisch ausfindig machen: Voilá, das 
Theorieprogramm weiter Teile der angloamerikanischen Freiheitsphilosophie 
im 20. Jahrhundert.

Wenden wir uns zunächst dem empirischen Ansatz zu. Dessen positivis-
tischer Zugang engt Freiheit auf Phänomene ein, die mit den fünf Sinnen 
beobachtet werden können; vorrangig auf Bewegungsfreiheit. Der Urahn sol-
cher Ansätze ist Thomas Hobbes mit seinem (bereits in Abschnitt 1.3.2 vorge-
stellten) physikalistischen Freiheitsbegriff. Der erhoffte Gewinn eines solchen 
Unterfangens ist ein wertfreier, rein deskriptiver Freiheitsbegriff, der vorab das 
zulässige linguistische Feld absteckt, auf dem später dann Fragen normativer 
Natur – zum Beispiel wer wem wie die (Wieder-)Herstellung welcher Freihei-
ten schuldet – beackert werden können.3 

Bei der Definition der Grenzen der Freiheit folgt man heutzutage weniger 
Hobbes, für den auch Sachzwänge und natürliche Hindernisse hierzu ge-
hören, als vielmehr Jeremy Bentham (1748-1832), der nur Vorgänge zu jenen 
Grenzen zählt, für die andere Menschen kausal verantwortlich gemacht werden 
können. Das Ziel auch und gerade dieser Abgrenzung ist, »freedom as norma-
tive condition and freedom as physical fact« sauber voneinander abzugrenzen; 
also die physische Freiheit, beruhend auf »modal categories of possibility and 
impossibility«, von normativen Fragen, orientiert an »deontic categories of per-
missibility and impermissibility«, abzusondern.4 

Das erscheint zunächst einleuchtend: Was man kann und was man darf, 
ist oft zweierlei. Aber nicht immer. Nur, weil wir zwischen Können und Dür-
fen begrifflich klar unterscheiden können, heißt das noch lange nicht, es gebe 
auch in der Realität »no necessary connection between instances of normative 
freedom and instances of non-normative freedom«.5 Wenn etwa Libertäre ver-

2 | Vgl. Alfred Jules Ayer, Language, Truth and Logic, London 1936.

3 | Repräsentativ für diese Haltungs ist etwa Felix Oppenheim; er schreibt: »An agreed 

descriptive language is a prerequisite for a fruitful discussion of normative issues.« 

(Felix Oppenheim, »›Constraints on Freedom‹ as a Descriptive Concept«, in: Ethics, 95, 

No. 2 (1985): 305-309, S. 309)

4 | Kramer, The Quality of Freedom, S. 59.

5 | Ebenda, S. 61.

https://doi.org/10.14361/9783839434772-003 - am 14.02.2026, 09:52:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434772-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Quantitative Freiheit 203

teidigen, dass Armen die gleichen Freiheiten offenstehen wie Reichen, stützen 
sie sich jedoch auf eben diese Annahme: Arme dürften (normativ) schließlich 
dasselbe anstreben wie jene, könnten es lediglich (physisch) oftmals nicht er-
reichen. Ihre (präskriptive) Freiheit bleibe von diesem (deskriptiven) Unvermö-
gen jedoch unberührt und gleiche der Freiheit begüterter Menschen. Armut 
sei also kein Problem für die Freiheitsphilosophie. 

Dem wird von Seiten sozialliberaler Denker mit dem bekannten Einwand 
begegnet, dass etwa die »Freiheit, unter Brücken zu schlafen«6 für Arme und 
Reiche sich doch recht unterschiedlich ausnimmt. Da Reiche auch woanders 
schlafen können, mag ihnen egal sein, ob sie unter Brücken schlafen dürfen. 
Folglich führe jene verabsolutierte Trennung von Fakt und Norm zu einer 
scheelen Theorie und einer zynischen Praxis. Libertäre wiederum halten da-
gegen: Auch wenn man arm sei, bestünde doch ein markanter Unterschied 
zwischen einer Gesellschaft, wo Arme wie Reiche sich diese Freiheit nehmen 
könnten und einer, in der die Polizei alle Brücken abriegele.7 

Wer hat Recht? Es lohnt sich, genauer hinzusehen: Kann man wirklich 
stets einen Grundbestand freiheitlichen Könnens rein physikalistisch-deskrip-
tiv beschreiben, bevor man sich um normative Belange des Dürfens und Sol-
lens kümmert? Liegt hier tatsächlich der kleinste gemeinsame Nenner vor, auf 
den sich alle einigen könnten und auf den sich somit jeglicher Streit in der 
Freiheitsphilosophie zurückführen und sodann auflösen ließe? Können wir 
Freiheiten messen, abzählen, verrechnen? Liegt darin vielleicht der Schlüssel, 
Freiheit interpersonell vergleich- und verteilbar zu machen?8 Zweifel scheinen 
angebracht. 

Auch physisches Können entsteht im Kontext des Dürfens. Jemand, bei-
spielsweise, der sich aufgrund einer Oberschenkelverletzung einen Wund-
starrkrampf zuzieht, wird eine quantitative Reduzierung seines Könnens er-
leben: aus der physischen Freiheit zu gehen und/oder zu humpeln wird die 
numerisch um eins geringere »Freiheit«, nur noch zu humpeln.9 Indes muss 
das nicht so sein. Die meisten Gesellschaften beugen solchen Fällen durch 
Tetanusspritzen vor- oder sorgen durch Penizillin nach. Der für die physische 
Freiheit (gehen zu können) funktionale Zugang zu Tetanus und Penizillin ist 
sozial vermittelt: durch ein rechtliches Dürfen, konkret: durch die Erlaubnis, 

6 | Diese Formulierung findet sich m.W. erstmalig bei Anatole France, Le lys rouge, 

Paris 1894.

7 | Vgl. Hillel Steiner, An Essay on Rights, Cambridge, Massachusetts; Oxford, United 

Kingdom 1994, S. 14.

8 | Vgl. Christopher Megone, »One Concept of Liberty«, in: Political Studies, 35, No. 4 

(1987): 611-622, S. 621f.

9 | Dieses Beispiel habe ich Philippe van Parijs entlehnt, vgl. Parijs, Real Freedom for 

All, S. 14.

https://doi.org/10.14361/9783839434772-003 - am 14.02.2026, 09:52:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434772-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Qualitative Freiheit204

sich (im Besitz anderer befindliche) Medikamente aneignen zu dürfen. Wer 
diese Erlaubnis (etwa mangels Zahlungsfähigkeit) nicht erhält, muss hum-
peln. Können und Dürfen lassen sich in diesem Fall also keineswegs absolut 
voneinander absondern. Ihre Beziehung – und damit unsere reale Freiheit – 
variiert von Gesellschaft zu Gesellschaft und auch innerhalb besimmter Ge-
sellschaften von einer Zeit zur nächsten.10 In einer kommunistischen Gesell-
schaft sollte der Zugang zu Medizin entweder für alle oder keinen bestehen. In 
einer konsequent libertär-kapitalistischen Gesellschaft mag er indes nur denen 
offen stehen, die sich aus privaten Mitteln versorgen können: Wer sich jenseits 
seines Dürfens die benötigte Medizin beschaffen möchte, den hält der starke 
Arm der Polizei auf: ein physischer Zwang par excellence. Die physische Frei-
heit (wieder gehen zu können) findet an physischem Zwang (des polizeilichen 
Besitzschutzes) ihre Schranke; jedoch nur, weil es den Betroffenen an normativ 
legitimierten Optionen (sich Medizin legal anzueignen) mangelt. Vermindertes 
Dürfen reduziert das physische Können; ein Mangel an normativer Freiheit 
reduziert die faktische. 

Was folgt daraus? Die Quantität unserer deskriptiv beschreibbaren Freiheiten 
hängt in letzter Hinsicht von der Qualität der uns normativ zugeschriebenen 
Freiheiten ab, wie zum Beispiel die gesellschaftlich zugestandene oder ver-
wehrte Freiheit zu einer vermögensunabhängigen medizinischen Grundver-
sorgung. Der physikalistisch-quantitative Freiheitsbegriff ist daher ohne nor-
mativ-qualitative Hintergrundannahmen (wer was besitzt und wer wem was 
schuldet) bedeutungsleer. Die Oase semantischer Klarheit, die uns der posi-
tivistische Freiheitsbegriff suggeriert, verdampft bei näherer Betrachtung zur 
Fata Morgana. 

Falls Freiheit wirklich nur darin bestünde, nach Gutdünken die eigenen 
Gliedmaßen zu bewegen, wie wollte man dann die Emphase und das morali-
sche Pathos erklären, mit denen politische wie philosophische Diskussionen 
über Freiheit geführt werden? Warum klammern sich Menschen verzweifelt 
an bestimmte Freiheiten, verzichten aber ganz entspannt auf andere?11 Dies 
zeigt: Wenn wir die Frage, was Freiheit eigentlich wertvoll macht, völlig von 
der Idee der Freiheit absondern, dann subjektivieren wir etwas, das objektiv zur 
Sache gehört. Wo normative Aspekte zur in Rede stehenden Freiheit selbst ge-
hören, führt eine Beschränkung auf allein deskriptive Urteile und eine Ver-

10 | Vgl. Nussbaum, Frontiers of Justice, S. 165, 182.

11 | »If we view […] agency as nothing but the pursuit of preference, or freedom as 

nothing but the absence of constraint, how are we to explain how some acts can be 

more central than others to the self, agency, freedom, identity or integrity […]?« 

(Onora O’Neill, Constructions of Reason: Explorations of Kant’s Practical Philosophy, 

Cambridge England; New York 1989, S. 205).

https://doi.org/10.14361/9783839434772-003 - am 14.02.2026, 09:52:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434772-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Quantitative Freiheit 205

lagerung des Normativen ins Private in die Irre; sie opfert die Wahrheit der 
Methode.12 

Wer sich dieser Einsicht – der normativen Bedingtheit und sozialen Kons-
truiertheit unserer Freiheiten – verschließt, muss sich zu argen Ansichten be-
quemen: Um dem Programm bloßer Deskription treu zu bleiben, wäre etwa 
auch Zwang nur rein physikalisch zu fassen: als körperlich nötigende Tat. Blo-
ße Unterlassungen reichen mangels physischer Kausalität nicht aus. Es muss 
dem Handlungswilligen physisch in den Arm gefallen werden, damit Zwang 
vorliegt. Das aber führt zu skurrilen Ergebnissen. Denn im Sinne jener positi-
vistisch-empirischen Vorgaben zwingt uns selbst eine Todesdrohung zu nichts. 
Wir können uns hinsichtlich der Parole »Geld oder Leben!« schließlich für 
die Option des Ablebens entscheiden. Eine solche Entscheidung mag vielleicht 
nicht freiwillig fallen, frei aber bleibe sie, meinen manche.13 Jedoch wer ange-
sichts von akuter Todesdrohung noch unbekümmert von Freiheit spricht, darf 
sich nicht als ein dem gewöhnlichen Sprachgebrauch verpflichteter analyti-
scher Philosoph präsentieren. Denn diesem Sprachgebrauch gilt ja die Pistole 
auf der Brust sehr wohl als herber Freiheitsverlust. 

Was lernen wir daraus? Ein bestimmter Wert (drohungsfrei über den Ver-
bleib seines Portemonnaies zu befinden) geht in die Beschreibung der zu dis-
kutierenden Faktizität von Freiheit ein. Der Gehalt der Aussage »Geld oder 
Leben!« wird vom Empfänger nicht an einem faktischen Standard quantitativ 
abgemessen (»Wie viele Optionen lässt oder eröffnet mir jene Aussage?«). Viel-
mehr wird dieses Kommando vor einem normativen Deutungshorizont qua-
litativ interpretiert (»Was ändert sich dadurch an der von mir wertgeschätzten 
Existenz?«). Anstatt zu feiern, dass einem, quantitativ gesehen, eine zusätz-
liche Option – durch fremde Schusseinwirkung zu sterben – zur Auswahl ge-
stellt wird, dürfte der Betroffene wohl eher beklagen, eine qualitativ für wert-
voller gehaltene Daseinsweise – unverletzter Portemonnaiebesitzer zu bleiben 
– einzubüßen. Man versteht diese Aussage richtig nur als nötigende Drohung, 
der man besser durch Aufgabe der Geldbörse entspricht: als Zwang.14

Die Suggestion also, man könne zunächst auf der Faktenebene entschei-
den, ob in einer Bedrohungssituation ein physisch-kausaler Zwang vorliege, 
damit derselbe sodann penibel von allen Werturteilen (ob derlei wohl legitim 
sei) abgesondert werden könne,15 widerstreitet unserer Erfahrung, widerstrebt 
unserer moralischen Intuition und wird vom natürlichen Sprachgebrauch wi-

12 | Vgl. William E. Connolly, The Terms of Political Discourse, Oxford 1993, S. 139-143.

13 | Vgl. Serena Olsaretti, Liberty, Desert and the Market: A Philosophical Study, 

Cambridge 2004, S. 148.

14 | Vgl. Swanton, Freedom, S. 109-113.

15 | Vgl. Felix E. Oppenheim, Political Concepts: A Reconstruction, Chicago 1981, 

S. 53, 160.

https://doi.org/10.14361/9783839434772-003 - am 14.02.2026, 09:52:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434772-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Qualitative Freiheit206

derlegt. Wir beschreiben auch solche Menschen als unfrei, denen zwar nicht 
aufgrund physischer Einwirkung, wohl aber durch glaubhafte Drohung die 
Chance fehlt, autonom zu handeln.16 (Ähnliches gilt, wozu später mehr, für 
den Ausbleib von physischer Kausalität im Falle von unterlassener Hilfeleis-
tung oder eines unbehobenen Mangels an Lebensgrundlagen: Auch sie be-
schneiden Freiheiten.) 

Zwang kann also auch ohne direkte physische Einwirkung vorliegen, und 
ob dies der Fall ist, wird durch wertendes Urteilen festgestellt. Daher misslingt 
die positivistische Trennung von Fakt und Wert nicht nur bei der Freiheitsidee 
selbst, sondern auch beim Versuch, Freiheit angeblich ganz wertfrei – als Ne-
gation von Zwang – zu definieren. Das quantitative Programm, Freiheit durch 
die Formel »weniger (wertfreier) Zwang = mehr (wertvolle) Freiheit« zu erklä-
ren, scheitert. Wir benötigen einen evaluativen Begriff sowohl der Freiheit als 
auch des Zwangs. In den letzten Jahrzehnten hat sich darum die analytische 
Philosophie auch zusehends vom Versuch einer rein auf sichtbar-physische 
Komponenten abstellenden Definition der Freiheit entfernt. Im Rekurs auf 
das alltägliche Vorverständnis von Freiheit und seine sprachliche Spiegelun-
gen werden nun immer öfter auch ›unsichtbare‹ Dimensionen beachtet, etwa 
moralische Aspekte der Freiheitsidee. Auch dies deutet darauf hin, dass die im-
manente Normativität der Freiheitsidee den wahren Grund der Kontroversen 
um die Freiheit darstellt.17 

Natürlich ist es ein Gewinn, dass man heute den reicheren Bedeutungs-
rahmen, den unsere Alltagssprache der Freiheitsidee zumisst, nun auch philo-
sophisch zulässt und prüft. Aber reicht das aus? Der sprachanalytische Zu-
griff hat schließlich auf jede über die faktischen Üblichkeiten und Grenzen der 
Sprachgemeinschaft hinausreichende Deutung der Freiheitsidee zu verzich-
ten. Dies erschwert es, kontrafaktische Aspekte angemessen wahrzunehmen, 
etwa wenn uns die Idee der Freiheit als normative Aufforderung entgegentritt, 
unsere dominanten Rede- und Handlungsweisen zu verändern. Deswegen ist 
noch grundsätzlicher zu fragen: Ist es sinnvoll, Freiheit lediglich an ihren se-
mantischen oder sonstigen Ausformungen (extensional) festzumachen? Oder 
sollten wir nicht doch auch die Idee der Freiheit auf ihren möglicherweise über 
alle bisherigen Verkörperungen hinausweisenden Bedeutungssinn (intensio-
nal) untersuchen? Denn falls wir vergessen, dass das bei einer rein äußerlich-

16 | Vgl. Jeremy Waldron, Liberal Rights: Collected Papers, 1981-1991, Cambridge 

England; New York 1993.

17 | William E. Connolly erklär t m.E. zu Recht, die Idee der Freiheit sei so »contested 

partly because of the way it bridges a positivist dichotomy between ›descriptive‹ and 

›normative‹ concepts.« (William E. Connoly, »Liberty as an ›essentially contested 

concept‹«, in: Ian Carter und Matthew H. Kramer (Hg.), Freedom: A Philosophical 

Anthology, Malden, Massachusetts 2007, S. 200)

https://doi.org/10.14361/9783839434772-003 - am 14.02.2026, 09:52:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434772-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Quantitative Freiheit 207

objektivierenden Betrachtung entstehende Bild einer von ihrem inneren Sinn 
und Zweck abgelösten Freiheit bestenfalls der Abdruck ihrer weltlichen Ver-
dinglichung ist und nicht ihr Urbild, so könnten wir ungewollt ein Zerrbild der 
Freiheit für ihr Abbild halten. Freiheit reduzierte sich dann zu (nichts als) der 
Menge vorhandener Optionen, und plötzlich gälte in allen normativen Fragen 
die so schlichte wie schlechte Parole »je mehr, desto besser«. 

Auch hierzu liefert David Hume die Vorlage. Wie Hobbes definiert er 
Freiheit als ungehinderte Bewegung nach eigenem Gutdünken. Der Raum, 
in dem sie sich artikuliert, begrenzt sie; mithin kann keine individuelle Frei-
heit unendlich sein, soll noch Platz für die Freiheit anderer bleiben. Es kommt 
zu einer – in diesem Denkmodell unvermeidlichen – Konkurrenz zwischen 
individuellem Freiheitswunsch und interpersonalem Koordinationsbedürf-
nis. Dies ist der Klumpfuß vieler angloamerikanischer Freiheitstheorien: ihr 
geometrisches Bild von Freiheit als einander ausgrenzender Formen auf be-
grenzter Fläche. Es reduziert Freiheit zu einem quasi-räumlichen Verteilungs-
konflikt zwischen einander wechselseitig ausschließenden Freiheitskreisen. 
Entsprechend erscheint Hume das Verhältnis von Gesetz und Freiheit als ein 
tragischer Konflikt: »In all governments, there is a perpetual intestine strug-
gle, open or secret, between authority and liberty; and neither of them can ever 
absolutely prevail in the contest. A great sacrifice of liberty must necessarily be 
made in every government.«18 Man scheint eine friedliche Ordnung nur um 
den Preis vieler Freiheit haben zu können und mithin vor die missliche Wahl 
gestellt, entweder die Freiheits- und Handlungsspielräume der Individuen 
oder die des Staates quantitativ zu vergrößern. Tertium non datur. 

Der dagegen in der kontinentaleuropäischen Tradition gepflegte, ja gefeier-
te Gedanke, dass individuelle und kollektive Freiheit einander auch wechselsei-
tig integrieren und begünstigen könnten, lässt sich in dieser Matrix nicht aus-
drücken. Das ist den klassischen Anschauungsformen der quantitativen Logik 
– Geometrie und Arithmetik – geschuldet. Geometrisch gilt: Wo ein Körper 
Raum greift, kann es gleichzeitig kein anderer tun. Wo also Freiheit über ein 
Parallelogramm physischer Kräfte repräsentiert wird, kann die gesellschaft-
liche Endgestalt persönlicher Freiheiten nur als Einbuße oder Einschränkung 
aller ursprünglichen Bewegungsimpulse gedeutet werden. Arithmetisch 
kommt dasselbe heraus. Die Gesellschaft wird spiel- oder sozialvertragstheo-
retisch über ein Gedankenexperiment konzipiert, in dem die Individuen ihre 
eigene Freiheit maximieren und Eingriffe anderer minimieren wollen. Dabei 
ist – wie die nun folgenden Abschnitte noch näher ausführen werden – die 
Krux des rein quantitativen Zugangs zur Freiheitsthematik, den gesellschaft-
lichen Aus- und Abgleich von Wertvorstellungen nur als antagonales Nullsum-

18 | David Hume, Theory of Knowledge. Containing the Enquiry Concerning Human 

Understanding, Austin 1953, S. 156ff.

https://doi.org/10.14361/9783839434772-003 - am 14.02.2026, 09:52:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434772-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Qualitative Freiheit208

menspiel wahrzunehmen. Freiheitsgewinne auf der einen Seite müssen, die-
ser Logik zufolge, Freiheitsverluste auf der anderen nach sich ziehen.

In der quantitativen Logik akzeptieren die Individuen beispielsweise den 
Staat, nur insofern sie voraussehen, in geregelten Ordnungen mehr Vorteile 
für sich erhaschen zu können als in anarchischen Lebensverhältnissen. Damit 
diese cost-benefit-Rechnung aufgeht, muss, was die Einzelnen in jenem hypo-
thetischen Tausch der Rechte und Pflichten herausbekommen, mindestens 
gleichwertig sein zu dem, was sie einzahlen. Und da – in dieser Forderung 
nach Symmetrie – liegt der Haken: Was ist mit Menschen, die nicht in der Lage 
sind, anderen deutlich zu nutzen oder zu schaden, und darum als unattraktive 
Partner für einen solchen Tausch erscheinen? Wie sind sie in die Gesellschaft 
zu integrieren?19 Dies Problem stellt sich etwa angesichts der Bedürfnisse, In-
teressen und Rechte behinderter Menschen. 

Denken wir uns einen Teenager, der wegen körperlicher Behinderung 
nicht aus eigener Kraft den Weg zur Schule zurücklegen kann. Im Sinne von 
Theorien quantitativer Freiheit wäre nur zu gewährleisten, dass niemand ihn 
durch physischen Zwang am Schulgang behindert. Sodann gälte seine Freiheit 
als unbeschädigt und es gäbe keine staatliche Pflicht, assistierend einzugrei-
fen. Daher können sich alle anderen getrost dem Maximieren ihrer privaten 
Optionen hingeben; eine soziale, politische oder rechtliche Verantwortung, 
dem Teenager zu helfen, haben sie nicht. Der Fall wird an die Individualmoral 
deligiert und der Fürsorge aus privatem Mitleid anheimgestellt – die natürlich 
oft auch ausbleibt und zudem den Empfänger von der Gunst der Geber abhän-
gig macht. Ganz anders sieht der Fall aus der Perspektive qualitativer Freiheit 
aus. Sie bewertet eine Freiheit, die nicht ausgeübt werden kann, als defizitär; 
also hat die Gesellschaft durch geeignete Maßnahmen den Teenager zu befä-
higen, seine Bildungsfreiheit wahrzunehmen. Auch also wenn niemand aktiv 
dem Teenager ein quantitatives »Minus« an Freiheit eingebrockt hat, erkennt 
eine an qualitativer Freiheit orientierte Gesellschaft das qualitative »Malus« 
der Beeinträchtigung an und schafft Abhilfe.

Vertreter quantitativer Theorien haben bisweilen versucht, solche Ergeb-
nisse abzuwenden; etwa indem sie anführten, dass ja die Bürger ein Inter-
esse an der Ermöglichung der Ausbildung von behinderten Menschen haben 
könnten. Man müsse nur die Aufwendungen dafür als ein Investment in de-
ren spätere ökonomische Leistungsfähigkeit betrachten. Dann würden sich 
die dafür erforderlichen Zahlungen rentieren als zeitversetzte Steigerung des 
Bruttoinlandsprodukts (als materieller Repräsentant aufgerechneter individu-
eller Optionen). Somit sei die von der Gedankenfigur des sozialvertraglichen 
Nutzentauschs eingeforderte Symmetrie der Leistungen und Gegenleistungen 
wieder hergestellt. – Doch trägt dies Argument? Im Falle einiger behinderter 

19 | Vgl. Nussbaum, Creating Capabilities, S. 87.

https://doi.org/10.14361/9783839434772-003 - am 14.02.2026, 09:52:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434772-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Quantitative Freiheit 209

Menschen mag so eine Rechnung aufgehen; für alle, vor allem für auch geis-
tig schwerstbehinderte Personen aber wohl kaum.20 In jedem Fall aber würde 
so das von der Warte qualitativer Freiheit aus als unbedingt anerkannte Recht 
der beeinträchtigten Individuen abgewertet zu einem nur bedingt – unter der 
Bedingung ihrer voraussichtlichen ökonomischen Rentabilität – eingeräum-
ten Freiheitschancen. Die gesellschaftliche Hilfestellung erfolgte dann nicht 
mehr als Ausdruck der unveräußerlichen Würde des Menschen, sondern als 
Spekulation auf ihren veräußerbaren ökonomischen Wert. In Fällen krasser 
Asymmetrie von Leistung und Gegenleistung unterbliebe die gesellschaftliche 
Assistenz dann folgerichtig; in allen anderen Fällen erfolgte sie aus niedrigen 
Gründen. 

In welche Schwierigkeiten quantitativ orientierte Freiheitstheorien an-
gesichts des Problems solcher und anderer Asymmetrien (etwa im Hinblick 
auf globale oder intergenerationale Generationen) kommen, führen wir nun 
an den Werken von Friedrich August von Hayek und John Rawls vor. Beide 
Denker waren und sind populär: Rawls als Vordenker sozialliberaler und pro-
gressiver Liberaler sowie Hayek als Patron konservativer und wirtschaftslibe-
raler Kräfte. Sie trennt die politische Zielrichtung. Es verbindet sie jedoch das 
Unterfangen, metaphysikfrei über Freiheit zu sprechen. Beide philosophieren 
entlang der Prämissen eines rational verfolgten Eigeninteresses. Beide bewer-
ben ihre Position darüber, dass keine anderen als die von ihnen jeweils fa-
vorisierten Institutionen zur Maximierung privater Optionen und mithin zur 
freiheitlichsten aller Welten führen. Beide also huldigen dem quantitativen 
Paradigma der Freiheit – und ihre Lehren werfen Licht auf dessen Plausibili-
tät. Hinsichtlich stark asymmetrischer Sozialbeziehungen etwa ändern Hayek 
wie Rawls ihr quantitatives Modell hinterrücks mit der einen Hand so ab, dass 
die andere Hand die ersehnten sozial- und verteilungspolitischen Resultate in 
Empfang nehmen kann. Sie überführen damit – unvorsätzlich, aber höchst 
effektvoll – das quantitative Paradigma der Freiheit in ein qualitatives. 

3.1	 Freiheitliche Allok ation 					   
	 (Friedrich August von Hayek)

Friedrich August von Hayek (1899-1992) war von Haus aus Ökonom, jedoch 
sein Erkenntnisinteresse umfasste zuletzt die gesamte Sozialphilosophie. Ent-
sprechend hat Hayek es unternommen, seine Wirtschaftstheorie einem philo-
sophischen Gesamtentwurf zu integrieren, der sich als eine Analyse des mo-

20 | »Such cases strip contractarianism bare, so to speak, and reveal a face often 

concealed by the moralized elements present in the strongest such doctrines.« 

(Nussbaum, Frontiers of Justice, S. 128f.)

https://doi.org/10.14361/9783839434772-003 - am 14.02.2026, 09:52:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434772-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Qualitative Freiheit210

dernen Freiheitsbewusstseins schlechthin präsentiert. In The Constitution of 
Liberty macht er diesen Zusammenhang von Fragen zur Wirtschaftsordnung 
hin zu Aspekten der Freiheitsphilosophie explizit. Hayek will aus der Idee der 
Freiheit Grund und Grenze allen staatlichen Handelns so letzt- wie endgültig 
herleiten.

Zeitlebens mit gewalttätigen Auswüchsen staatlicher Regelungssysteme 
von rechts wie von links konfrontiert, suchte Hayek nach Prinzipien, welche 
die Ausübung von Zwang zugleich begründen sowie wirksam beschränken 
könnten – und fand diese im Freiheitsbewusstsein des Individuums. Dabei gab 
sich Hayek nicht nur als Akademiker, sondern auch als Polemiker. Vielen ist 
er weniger als Verfasser subtiler theoretischer Traktate ein Begriff als vielmehr 
als Mann für wuchtige Thesen und kantige Abgrenzungen. Man kennt ihn 
etwa als Großmeister jenes denkwürdigen Paradoxes: des liberalen Denkver-
bots. Wie kaum ein anderer hat Hayek einerseits für die Freiheit gestritten und 
andererseits dagegen, dass man sich darunter etwas anderes vorstellen dürfe, 
als er selbst. Hayek setzte die von ihm verabscheuten Ideen der positiven Frei-
heit und der sozialen Gerechtigkeit gleichsam auf einen Index von für Liberale 
verbotenen Gedanken. 

Wo zuvor noch fließende Übergänge zwischen ordo-, sozial- und neolibe-
ralen Positionen herrschten, vertrat Hayek ein radikales Entweder-Oder; ent-
weder Freiheit oder Soziales: »Liberty does not mean all good things or the 
absence of all evils. It is true that to be free may mean freedom to starve […].«21 
Das war eine klare Ansage. Im Verbund mit seinem Mentor Ludwig von Mises 
und seinem Gefolgsmann Milton Friedman sorgte Hayek dafür, dass seither 
die Dreifaltigkeit von klassischem Liberalismus (in den Gestalten von Hume, 
Smith, Kant, Humboldt etc.), new liberalism (Green, Hobhouse, Hobson etc.) 
und Neo-Liberalismus (Eucken, Müller-Armack, Rüstow etc.) keine harmo-
nische Dreieinigkeit mehr darstellt. Seit Hayeks Adepten mit dem Furor der 
Rechtgläubigen seine doktrinalen Ansichten als dogmatische Einsichten verfech-
ten, hinter die künftig kein Liberaler zurückgehen dürfe, ist die liberale Theo-
logie in Häresiestreiten verwickelt. Geflissentlich übersehen wurde dabei, dass 
etliche von Hayeks politischen Positionen im heimlichen Widerspruch zu von 
ihm proklamierten philosophischen Prinzipien stehen und letztlich nur durch 
Annahmen legitimiert werden können, die das Theorieprogramm Hayeks 
überschreiten. Um dieses Problem – und damit dem Übergang von quantitati-
ven zu qualitativen Denkfiguren – geht es im Folgenden.

21 | Hayek, The Constitution of Liberty, S. 19.

https://doi.org/10.14361/9783839434772-003 - am 14.02.2026, 09:52:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434772-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Quantitative Freiheit 211

3.1.1		 Genese des neoliberalen Freiheitsbegriffs

Friedrich August von Hayek wurde 1944 mit einem Schlag durch die Publi-
kation seiner Streitschrift »The Road to Serfdom« so berühmt wie berüchtigt. 
Darin erklärte er, Großbritannien sei auf dem Wege, sich in eine zweite Wei-
marer Republik zu verwandeln. Der deutsche Staat habe nur von Hitler erobert 
werden können, weil er zuvor von sozialdemokratischen Denkern sturmreif 
geschossen wurde. Diese hätten den Geist individueller Freiheit und Verant-
wortlichkeit in der erstickenden Umarmung totaler Daseinsfürsorge abgetötet 
und so die Gemüter der Bürger eingestimmt auf den nationalsozialistischen 
Kollektivismus und die Ertränkung individueller Freizügigkeit in den berau-
schenden Wassern des Totalitarismus. Indem England sich nun seinerseits an 
sozialdemokratischen Experimenten versuche, wiederhole es jenen Fehler, die 
korrumpierende Kraft linker Ideale zu verkennen. Wer mit der Sozialdemo-
kratie flirte, werde zuletzt mit dem Sozialismus zwangsverheiratet; darum, 
trommelte Hayek, wehret den Anfängen! 

So richtig liberal, so Hayek, sei es in Europa zuletzt vor dem Ersten Welt-
krieg zugegangen; wohlgemerkt: als weithin noch Monarchien das Sagen 
hatten. Die Individuen hätten damals noch wahrhaft einen üppigen Freiheits-
raum ihr eigen nennen können, und das Kollektiv sei nur marginal in Erschei-
nung getreten. Seither aber müsse man allerorten eine drastische Erhöhung 
der Staatsquoten beobachten und sehe die Menschen zusehends in die Gängel-
wagen von Vater Staat eingebunden. Allüberall gehe es bergab mit der Freiheit, 
weil die Demokratie es den Massen erlaube, die liberalen Wälle zu schleifen, 
die ihre Gemeinwesen vor dem Einfall kollektivistischer Versuchungen schüt-
zen. – Noch heute zitieren Neoliberale und Libertarier mit Genuss jenes Pam-
phlet; versorgt es sie doch mit wuchtigen Zitaten, die ihren Gegnern, ob von 
links, rechts oder aus dem sozialliberalen Lager, unterstellen, vorsätzlich oder 
fahrlässig dem Totalitarismus Vorschub zu leisten. Für das Image des libertä-
ren Populisten, das ihm anhängt, ist Hayek also nicht ganz unverantwortlich. 

In späteren Lebensjahren hat Hayek jedoch versucht, differenzierter auf-
zutreten. Und hier gilt es, näher hinzuschauen: Indem Hayek seine Theorie 
über die Jahrzehnte fortentwickelte, legt er dem Publikum ein anschauliches 
Lehrstück vor, das gleichermaßen die Macht und die Mängel eines quantitativ 
ausgerichteten Liberalismus illustriert. An Hayeks Theorie wird mustergültig 
deutlich, was eine rein formal an privaten Optionen ausgerichtete Freiheits-
theorie zu leisten vermag – und woran sie scheitert, und weshalb sie schließ-
lich dialektisch umschlägt in qualitative Kategorien. 

Auf Hayeks geistiger Bühne kämpften zeitlebens immer auch hintergrün-
dige qualitativ-freiheitliche Motive mit vordergründig rein quantitativ ausge-
richteten Protagonisten um die darstellerische Regie und zwangen letzteren 
bisweilen einige durchaus überraschende theatralische Wendungen ab, welche 

https://doi.org/10.14361/9783839434772-003 - am 14.02.2026, 09:52:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434772-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Qualitative Freiheit212

seine dramatischen Texte zu einem lehrreichen Charakterstück der Freiheit 
formen. Betrachten wir daher zunächst etwas näher die dramatis personae, die 
Hayeks philosophisches Theater bevölkern: Als intellektuelle Ahnherren sei-
ner Position gibt Hayek jene Old Whigs an, die in England für die Glorious Re-
volution von 1688 verantwortlich zeichnen.22 Im Anschluss an diese Tradition 
propagiert er ein britisches Liberalismuskonzept, in das er sein eigenes Philo-
sophieren einreiht. Jenes Modell, das weniger als historische Rekonstruktion 
denn als konzeptioneller Idealtypus ausgelegt ist,23 steht für eine empirisch-
induktive Denkhaltung. Angesichts gesellschaftlicher Organisationsfragen 
wird die Unplanbarkeit historischer Entwicklungen betont und kulturellen 
Trial-and-error-Verfahren die meiste politische Weisheit zugetraut. Diesem 
Whig-Helden tritt in Hayeks Ideendrama als Schurke ein anhand skizzenhaf-
ter Nachzeichnungen jakobinischer Freiheitslehren entwickeltes französisches 
Liberalismuskonzept gegenüber. Dieses zeichnet sich unvorteilhaft durch ra-
tionalistischen Deduktionismus und planerischen Optimismus aus. Jene be-
griffliche Gegenüberstellung spitzt Hayek sodann zu einer politischen Opposi-
tion zu und schlägt sich auf die Seite des britischen Modells. Er optiert für eine 
experimentierfreudige und erfahrungsorientierte Politik, die weise, sehr weise 
darauf verzichtet, in rationalen Planspielen perfekte Gesellschaftssysteme zu 
entwerfen.24

Epistemologisch unterfüttert Hayek diese Position mit dem kyberneti-
schen Argument, dass man lediglich Systeme niederer Komplexitätsordnung, 
niemals jedoch Systeme gleicher oder gar höherer Komplexität vollständig 
begreifen kann.25 Individuen sollen daher anderen nicht diktieren, was de-
ren höchstes Gut sei, weil sie dies auf befriedigende Weise gar nicht können. 
Alle auf material-konkrete Vorstellungen vom Guten abzielenden politischen 
Teleologien scheitern, so Hayek, notwendigerweise an der Eigendynamik und 
Unvorhersehbarkeit von Freiheit. Wer das gesellschaftliche Leben einem Ge-
neralplan unterstellt, unterbietet die Entwicklungspotentiale, die dem selbst-
bestimmten Miteinander der Individuen innewohnen, das sich stets zu neuen 
spontanen Ordnungen fügen kann. Illiberal wäre derlei überdies. 

Mit diesen Argumenten überantwortet Hayek zweitausend Jahre philoso-
phischer Lehren über das Wesen, den Wert und die Bestimmung des mensch-
lichen Lebens der Deponie für ausgemusterte Denkmodelle. Anstelle geplanter 

22 | Vgl. Hayek, The Constitution of Liberty, S. 407ff.

23 | Vgl. William P. Baumgarth, »Hayek and Political Order: The Rule of Law«, in: Journal 

of Libertarian Studies, 2 (1978): 11-28 (zitier t nach dem Neuabdruck in: Wood/Woods 

1996b, 52-70).

24 | Vgl. Hayek, The Constitution of Liberty, S. 54f. 

25 | Vgl. Morris M. Wilhelm, »The Political Thought of Friedrich A. Hayek«, in: POST 

Political Studies, 20, No. 2 (1972): 169-184.

https://doi.org/10.14361/9783839434772-003 - am 14.02.2026, 09:52:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434772-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Quantitative Freiheit 213

Ordnungen avanciert bei Hayek der Markt zum Paradigma gesellschaftlicher 
Beziehungen: Der Markt hilft zum einen dabei, spannungsreiche Interessen 
friedlich zu verfolgen und subsidiär auszugleichen. Zum andern fördert die 
auf dem Markt feilgebotene Differenz der persönlichen Interessen die sozia-
le Produktivität. Ressourcen führt das dezentrale Markthandeln damit einem 
effizienteren Gebrauch zu, als Sozialtechnologen und Gesellschaftsplaner es 
jemals vermöchten.26 Jene Überlegenheit ungeplanten Markthandelns über 
planvoll gestaltete Ökonomien veranlasst Hayek, auch im Politischen von ratio-
nalen Konstruktionen abzuraten. Aber – so ein naheliegender Einwand – sind 
nicht gerade unsere komplexen politischen Institutionen ein Beleg für die hohe 
Form- und Leistungskraft des politisch-planenden Geistes? 

Hayek sieht dies anders. Man müsse das Wirken der politischen Vernunft 
geschichtlich verstehen; als Ausfluss sozialer Evolution. Die historisch aufge-
kommenen Sozialstrukturen seien oftmals weniger das Resultat absichtsvol-
ler Planung, sondern hätten sich schrittweise, bisweilen zufällig oder gar er-
wartungswidrig, herausgebildet, schließlich aber bewährt. Unsere politischen 
Institutionen funktionieren manchmal eher trotz statt wegen der Vorstellun-
gen, die man sich einstmals über deren Aufgaben und Zwecke gemacht hatte. 
Nichts falscher also, als eine einzelne soziale oder politische Bestimmungs-
form, etwa über ein vorgeblich höchstes Gesellschaftsziel durch einen fiktiven 
oder realen Gesellschaftsvertrag zu verabsolutieren und damit – wie Hayek 
es dem Freiheitsdenken des französisch-konstruktivistischen Typus anlastet – 
weiterer sozialer Evolution den Weg abzuschneiden.

Hayeks Äußerungen über die deutsche Freiheitsphilosophie ergänzen das 
Bild.27 Auf den Deutschen Idealismus ist die Bemerkung gemünzt, man dür-
fe nicht eine Identität von Freiheit und Sittengesetz postulieren, weil so die 
Freiheit, moralisch falsch zu handeln, beschnitten werde.28 Derlei verrät zwar 
nicht viel über die hier abgewertete Tradition, wohl aber über die strategischen 
Motive Hayeks: Jegliche inhaltliche Definition der Freiheit de facto werde zur 
Aushöhlung der Freiheit durch sittlichen Konformitätsdruck führen. Allein 
ein streng negativer Freiheitsbegriff, glaubt Hayek, könne das verhindern.29 

26 | Werner Keck, Zwischen evolutionärer und gesellschaftsvertraglicher Fundierung 

des Staates: Eine vergleichende Analyse der Staatsauffassungen von Rawls, Buchanan, 

Hayek und Nozick, Berlin 1998, S. 212.

27 | Vgl. Hayek, The Constitution of Liberty, S. 16, 20.

28 | Vgl. ebenda, S. 79.

29 | Vgl. ebenda, S. 31.

https://doi.org/10.14361/9783839434772-003 - am 14.02.2026, 09:52:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434772-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Qualitative Freiheit214

3.1.2		 Geltung des neoliberalen Freiheitsbegriffs

Wer Freiheit negativ definiert, dem bleibt keine Alternative, als sich – ceteris 
paribus – bei miteinander in Konkurrenz stehenden Handlungs- und Gestal-
tungsalternativen für diejenigen zu entscheiden, die insgesamt mehr Optio-
nen zu bieten versprechen. Quantitativ ausgerichteter Liberalismus reibt sich 
daher oft an der Religion, weil jede Form von Spiritualität durch die Bindun-
gen, die sie anempfiehlt, Freizügigkeit reduziert. So behauptet Hayek etwa, 
dass ein »Jesuit who lives up to the ideals of the founder of his order« als unfrei 
zu gelten habe, weil ihm seine geistliche Widmung zahlreiche Optionen ver-
wehrt.30 Stimmt das? 

Nun, wenn ein Jesuit auf gewisse Freizügigkeiten verzichtet, verfügt er 
nicht notwendigerweise über weniger Optionen, sondern zunächst einmal 
über andere: solche etwa, die erst aus intensiver Widmung und Konzentration 
auf spirituelle Ziele entstehen, und die in einem durch und durch säkular aus-
gerichteten Leben vielleicht weniger vorkommen. Möglicherweise wiegen ein-
ander schon quantitativ der Verlust und der Zugewinn an Optionen auf? Man-
chen Manager, der sich nach einem burn-out ins erstbeste Kloster zum spritual 
retreat flüchtet, mag dieser Gedanke bisweilen vielleicht beschleichen. Doch 
selbst falls jenem Jesuiten tatsächlich eine geringere Anzahl an Auswahlmög-
lichkeiten zu Gebote stände, könnte es dennoch um seine Freiheit gut bestellt 
sein, falls nämlich die verbleibende Optionenmenge für ihn besonders erstre-
benswerte Elemente enthält. Diesen Gedanken aber kann nur eine qualitativ 
ausgerichtete Denkungsart einfangen; rein arithmetisch ergibt er sich nicht.

Genau jene Schwierigkeit – zwischen höher- und minderwertigen Optio-
nen zu unterscheiden – macht Hayek durchgehend zu schaffen. Seiner eige-
nen Rhetorik zum Trotz, dass allein eine Gesellschaftsordnung als liberal gel-
ten dürfe, die sich der quantitativen Maximierung der individuellen Freiräume 
verpflichtet, findet man bei Hayek nämlich kein Plädoyer für ein totales laissez 
faire. Eine Position, welche der sozialen Umwelt gegenüber keinerlei Bindun-
gen kennt oder nur solche Restriktionen akzeptiert, die von minimalstaatli-
chen Nutzentausch-Modellen aus – d.h. als reziproke Maximierungsstrategien 
– konzipiert werden können, vertritt Hayek nicht.31 Eher verteidigt er – an-
ders als viele seiner Gegner wie Befürworter glauben – eine Freiheit, die durch 
rechtsethisch geformte Gesetze ebenso beschränkt wie durch sittliche Werte aus-
gerichtet wird. 

30 | Vgl. Hayek, The Constitution of Liberty, S. 14.

31 | So aber interpretier t H. B. Falkena, »On Hayek’s Philosophy of Limited Government 

and the Economic Order (Review Article)«, in: South African Journal of Economics, 53, 

No. 4 (1985): 235-243.

https://doi.org/10.14361/9783839434772-003 - am 14.02.2026, 09:52:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434772-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Quantitative Freiheit 215

Was die sittlichen Werte betrifft, so leitet Hayeks Insistieren, er vertrete 
partout nur einen Begriff von Freiheit, der »merely negative« sei, deshalb in 
die Irre.32 Nicht Freiheit als Libertinismus, sondern Freiheit auch und gerade 
als Quelle sittlicher Werte will Hayek schützen, wenn er sie als »overriding 
principle« des Gemeinwesens postuliert.33 Dieses Prinzip soll verhindern, dass 
wir zu freiheitswidrigen Mitteln greifen, um sittliche Werte zu realisieren. Ein 
Zwang zum Guten – etwa zu zivilgesellschaftlichem Engagement – könnte 
jenes Gute seiner sittlichen Qualität berauben. Dass individuelle Freiheit von 
moralisch motiviertem Zwang verschont werden muss, hat seinen Grund also 
gerade nicht in einem gänzlichen Verzicht Hayeks auf ethische Orientierung, 
sondern in dem Wunsch, diese erst wahrhaft zu ermöglichen. Sittliche Zie-
le werten die Freiheit, aus der sie hervorgehen, auf. Freiheit soll moralischen 
Werten also unter anderem deshalb nicht geopfert werden, weil erzwungene 
Tugend keine ist.

Die rechtsethische Beschränkung der Freiheit verteidigt Hayek, indem er 
sich von Jeremy Bentham (1748-1832) absetzt,34 der (vgl. Abschnitt 1.3.2) vertre-
ten hatte, »every law is an evil for every law is an infraction on liberty«.35 Dem-
gegenüber solidarisiert sich Hayek mit dem in der kantischen Tradition pro-
minenten Gedanken vom Recht als Form der Freiheit. Wie Kant fordert Hayek 
Grenzen der individuellen Handlungsfreiheit, welche die Voraussetzungen 
der Freiheit aller schaffen.36 Die vom späten Hayek gerne betonte Nähe seines 
Denkens zu Kant37 liegt zwar keineswegs immer vor;38 in diesem Punkt aber 
schon: Nicht der freiheitsgesetzlich geregelte, allein der willkürliche Zwang ist 
es, gegen den Hayek sich richtet. Willkürlicher Zwang setzt die Individuen zu 
Werkzeugen anderer herab, sie sollen und wollen aber Selbstzweck sein, sich 
also frei von Zwang bilden und betätigen.

32 | Hayek, The Constitution of Liberty, S. 19.

33 | Vgl. ebenda, S. 68.

34 | Vgl. ebenda, S. 60.

35 | Jeremy Bentham, Étienne Dumont und Richard Hildreth, Theory of Legislation, 

London 1887 (Originalausgabe: London, 1864), S. 48.

36 | Zum freiheitstheoretischen Anschluss an Kant sowie zu offen bleibenden Dif feren-

zen zwischen beiden Denkern vgl. Michael Kläver, Die Verfassung des Marktes: Fried-

rich August von Hayeks Lehre von Staat und Markt im Spiegel grundgesetzlicher Staats- 

und Verfassungsrechtslehre, Stuttgart 2000, S. 18-31.

37 | Friedrich August von Hayek, Law, Legislation and Liberty: A New Statement of the 

Liberal Principles of Justice and Political Economy, London 1976 (Originalausgabe: 

1973), S. 166, Fn. 24.

38 | Zur tollkühnen, bisweilen tollpatischen Kantschmuserei Hayeks vgl. Hans Jörg 

Hennecke, Friedrich August von Hayek: Die Tradition der Freiheit, Düsseldorf 2000, 

S. 287-294.

https://doi.org/10.14361/9783839434772-003 - am 14.02.2026, 09:52:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434772-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Qualitative Freiheit216

Freiheit von willkürlichem Zwang verlangt, dass der Staat ein Monopol zur 
Zwangsausübung hat, von dem er nur freiheitsgemäß Gebrauch macht. Das 
staatliche Handeln soll deshalb an dem Grundsatz ausgerichtet werden, dass 
niemandem Zwang widerfahren dürfe, »unless he has placed himself in a posi-
tion where he knows he will be coerced.«39 Sofern die Zwangsausübung entper-
sonalisiert werde, indem man sie abstrakt-generellen Normen unterwirft und 
diese offenkundig macht, könne jedes Individuum sein Verhalten so ausrich-
ten, dass es Zwang vermeiden kann. Die Rechtsnormen stehen dem Individu-
um dann ebenso hypothetisch-instrumentell zur Verfügung wie Naturgesetze. 
Ganz so, wie man weiß, dass Feuerlegen im Wohnzimmer zum Abbrennen 
des Hauses führen kann, weiß man ebenfalls, dass das vorsätzliche Abbren-
nen eines Hauses einen ins Gefängnis bringen kann.40 Es findet mithin kein 
willkürlicher Zwang mehr statt, sondern nur noch solcher, den die Individuen 
vorsätzlich provoziert oder billigend in Kauf genommen haben. Die Regeln 
des Rechts weisen auf die juristische Zulässigkeit gewisser Mittel hin, über-
lassen die Zweckbestimmung aber allein der freien moralischen Wahl. Das 
Grundmuster entsprechender staatlicher Zwangsregelungen sind Konditional-
ordnungen (man denke etwa an die wenn/dann-Vorschriften des Strafrechts), 
nach denen alle informiert entscheiden können, ob sie sich in eine Situation 
bringen wollen, in der ihnen staatlicher Zwang droht.41 

Natürlich können vom Staat nicht beliebige Konditionalregeln aufgestellt 
werden. Weder aus paternalistischer Fürsorge um seines unterstellten Wohles 
willen und noch viel weniger zugunsten kontingenter Ziele dürfen Bürger zu 
bloßen Realisierungsmitteln von politischen Zwecken herabgewürdigt werden, 
die sie nicht teilen. Hayek heißt nur solche Zwangsregeln gut, die den Indivi-
duen helfen, ihre eigenen Zwecke so zu verfolgen, dass Freiheitskollisionen mit 
anderen ausbleiben. Ganz wie bei Kant also wird bei Hayek der reale Zwang der 
Rechtsordnung als ideale Rechtswohltat dem jeweiligen Gezwungenen gegen-
über, d.h. als Schutz seiner eigenen Freiheit vor ihm selbst, legitimiert – und 
auch nach diesem Grundsatz limitiert. 

Aber gerade jener transzendentalphilosophische Anstrich seiner Gedan-
ken legt es nahe, Hayek zu widersprechen, dass er einem rein negativ-forma-
len, äußerlich-quantitativen Freiheitsbegriff folge.42 Zwar behauptet Hayek, 

39 | Hayek, The Constitution of Liberty, S. 21.

40 | Vgl. ebenda, S. 153.

41 | Vgl. ebenda, S. 142ff.

42 | Christoph Zeitler meldet ebenfalls Zweifel an der Selbsteinschätzung Hayeks an, 

er sei nur einem negativen Freiheitskonzept verpflichtet, in: Spontane Ordnung, Freiheit 

und Recht: Zur politischen Philosophie von Friedrich August von Hayek, Frankfur t a.M. 

1995, S. 147ff.

https://doi.org/10.14361/9783839434772-003 - am 14.02.2026, 09:52:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434772-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Quantitative Freiheit 217

sein Rechtsbegriff huldige rein prozeduralen Kriterien.43 Jedoch viele der von 
ihm vertretenen Überzeugungen lassen sich durchaus nicht mit prozeduralen 
Kriterien allein rechtfertigen, sondern bedürfen zu ihrer Stützung weiterge-
hender, substantieller Prämissen, wie etwa des kantischen Autonomiegedan-
kens.44 Gesetzgeber könnten ja formell einwandfrei handeln und einstimmig 
streng allgemeine, sie selbst einschließende Gesetze erlassen, welche Hayek 
dennoch materiell zurückweisen würde.45 Eine Gesellschaft etwa, die beschlös-
se, die Rechtgläubigkeit ihrer Mitglieder inklusive der Regierenden mit Stock-
hieben und Steinigungen abzusichern, fände seine Sympathie gewiss nicht. 
Angesichts von Subjekten, die ihre Freiheit so realisieren wollten, zieht Hayek 
eine klare Grenzlinie. 

Damit jedoch weicht Hayek der Konsequenz der eigenen Formalismen aus 
und bringt einen qualitativen Wesensbegriff von Freiheit in Stellung.46 Das 
geschieht typischerweise im Rückgriff auf Vorverständnisse der britischen 
Rechtstradition. Die rule of law (etwa tradierte Rechtsgrundsätze wie nulla poe-
na sine lege47) stellt Hayek ausdrücklich nicht der sozialen Evolution anheim.48 
Er proklamiert dies als common-law-Traditionalismus. Es ist aber keiner, weil 
eben diese Tradition der rule of law ganz und gar nicht zur Disposition steht.49 
Die rule of law ist der liberale Fels in der gesellschaftlichen Brandung, an dem 
sich alle Wellen illiberaler Veränderungspläne brechen sollen. Während alle 
sonstigen Institutionen verflüssigt werden, schreibt Hayek der rule of law – 

43 | Vgl. Hayek, Law, Legislation, and Liberty, S. 43.

44 | Vgl. Nikolas H. M. Roos, »Hayek’s Kantian Heritage and Natural Law«, in: Jack Birner 

und Rudy van Zijp (Hg.), Hayek, Co-ordination and Evolution: His Legacy in Philosophy, 

Politics, Economics and the History of Ideas, London; New York 1994, S. 294.

45 | Vgl. Lionel Robbins, »Hayek on Liberty«, in: Economica, 28, No. 109 (1961): 66-81.

46 | Vgl. Hayek, Law, Legislation, and Liberty, S. 58ff. Insofern ist auch Aimar Thierry 

zu widersprechen, der die These aufstellt, die Normativität Hayeks sei rein hypothe-

tisch-allgemeiner Natur, denn sie ruhe auf dem unterstellten Überlebensinteresse ei-

nes jeden auf, woraus sich jedermanns Interesse an einer gedeihlichen Wir tschafts- 

und Sozialordnung herleite, weshalb es sich lediglich um eine Normativität »without 

prescriptions« handele (siehe: »13 Coordination, Survival and Normativity: A Hayeki-

an Perspective Revisited«, in: Jack Birner, Pierre Garrouste und Aimar Thierry (Hg.), FA 

Hayek as a Political Economist: Economic Analysis and Values, Bd. 45, London 2002, 

S. 225f., 230.

47 | Zu deutsch: Keine Strafe ohne (voraufgehendes) Gesetz. Weitere bekannte Grund-

sätze sind etwa in dubio pro reo (im Zweifel für den Angeklagten) und actori incumbat 

probatio (dem Kläger obliege die Beweislast).

48 | Vgl. Hardy Bouillon, Ordnung, Evolution und Erkenntnis: Hayeks Sozialphilosophie 

und ihre erkenntnistheoretische Grundlage, Tübingen 1991, S. 59ff.

49 | Vgl. John Gray, Hayek on Liberty, Oxford; New York 1986, S. 31ff.

https://doi.org/10.14361/9783839434772-003 - am 14.02.2026, 09:52:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434772-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Qualitative Freiheit218

was er indes weder sich noch seinen Lesern nicht recht eingesteht – a priori 
Geltung zu.50

Klarerweise kollidiert dieser Zugriff auf unaufgebbare Rechtsprinzipien 
mit dem von Hayek ansonsten durchgängig vertretenen Programm sozialer 
Evolution. Einige Interpreten haben Hayek daher geraten, auch die rule of 
law noch zu relativieren, anstatt sie als quasi-naturrechtlich vorgegeben zu 
behandeln.51 Andere sprachen sich umgekehrt gegen Hayeks evolutionären 
Subjektivismus als Unterbietung der von ihm anderweitig gebrauchten Argu-
mentationslogik aus. Diese zweite Auslegung erscheint plausibler: Durch die 
Thematisierung der Möglichkeitsbedingungen universaler Freiheit hat Hayek 
sich günstig positioniert, um klarzustellen, dass nicht jegliches Festhalten an 
Grundrechten und Regeln interpersonaler Anerkennung eine willkürliche Set-
zung konstruktionsverliebter Geister darstellt.52 

Zum Beispiel schreibt Hayek: Nicht nur physische Gewalt hindere Men-
schen am eigenbestimmten Leben. Betrug und Täuschung stellen dem Zwang 
durchaus vergleichbare Eingriffe in die persönliche Freiheit dar. Durch sie 
wird dem Individuum die zur autonomen Lebensführung benötigte Reali-
tätsgrundlage geraubt.53 Täuschung und Betrug verneinen damit de facto den 
Freiheitsanspruch der Getäuschten und reihen sie als bloße Mittel unter die 
Zwecke der Täuschenden ein. Universalisieren und auf Gegenseitigkeit stel-
len, lässt sich derlei nicht. Entsprechend muss ein dem Freiheitsschutz gewid-
metes Recht nicht nur vor Gewalt, sondern auch vor Betrug und Täuschung 
schützen. Mit ähnlichen – transzendental die Voraussetzungen allgemeiner 
Freiheit einholenden – Argumenten baut Hayek nach und nach einen Kanon 
formaler Rechtsgrundsätze (wie zum Beispiel: pacta sunt servanda) und mate-
rieller Rechtsinhalte (etwa zum Eigentumsschutz) aus. 

Somit aber liefert Hayek durchaus nicht nur eine Nacherzählung einer 
ganz bestimmten Rechtstradition, die sich in der kulturellen Evolution zufäl-
ligerweise weithin durchgesetzt hat. Präsentiert werden diese Überlegungen 
vielmehr als selbstevidente Entfaltungen der Idee der Freiheit. Hier wird de-
duziert, nicht induziert; Spekulation gerät zum Kompass des historischen Er-
fahrungswissens – und nicht umgekehrt. Da Hayek seine Theorie evolutiver 

50 | Vgl. auch die Abgrenzung zum Kommunitarismus bei Barbara M. Rowland, Ordered 

Liberty and the Constitutional Framework: The Political Thought of Friedrich A Hayek, 

Westport 1987, S. 119ff.

51 | Vgl. Theodore A. Burczak, »The Contradictions between Hayek’s Subjectivism and 

His Liberal Legal Theory«, in: Jack Birner, Pierre Garrouste und Thierry Aimar (Hg.), FA 

Hayek as a Political Economist: Economic Analysis and Values, Bd. 45, London 2002, 

S. 201.

52 | Vgl. Roos, Hayek’s Kantian Heritage, S. 289.

53 | Vgl. Hayek, The Constitution of Liberty, S. 143f.

https://doi.org/10.14361/9783839434772-003 - am 14.02.2026, 09:52:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434772-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Quantitative Freiheit 219

Rechtsentwicklung scharf von der ihm verhassten Tradition des Rechtspositivis-
mus abgrenzen möchte, ist für ihn eine Bekräftigung der Idee der Gerechtig-
keit als meta-rechtliches Ideal unverzichtbar.54 Darum kommt der rule of law in 
seiner Theorie eine solche Schlüsselfunktion zu. Ohne diese kontrafaktische 
Orientierung schlüge nämlich der von Hayek deskriptiv gebrauchte soziale 
Evolutionismus schnell ins Normative um. Das jedoch würde politiktheore-
tisch auf einen Fatalismus hinleiten ähnlich dem von Hayek zurückgewiese-
nen Rechtspositivismus. Man kann daher der hayekschen Version der rule of 
law ungefähr den Status eines regulativen Ideals im Sinne Kants zuerkennen.55 
Denn anstatt zugunsten sozialer Evolution auf sein eigenes Ideal der Gerech-
tigkeit zu verzichten, will Hayek vielmehr erstere an zweiterer messen.56

Bildhaft gesprochen: Hayeks Gedankenschiff folgt über etliche Seemeilen 
einer Fahrrinne, die den Ozean der Freiheit entlang ihrer gesellschaftlichen 
Ermöglichungsbedingungen durchmisst. Erst als er sich auf dieser Reise bis 
auf Sichtweite dem Kontinent der sozialen Gerechtigkeit nähert, ändert er ab-
rupt den Kurs und steuert plötzlich die hohe See distributiver Beliebigkeit an, 
wo er seine Theorie und deren praktische Resultate fernab aller normativen 
Leuchttürme dem Wellengang des Marktes überantwortet. Obschon Hayek 
darauf besteht, der von ihm verwendete Begriff von Freiheit sei bloß negativ,57 
so kann dies zwar für jenes letzte nautische Manöver gelten. Angesichts des 
überwiegenden Verlaufs seiner Fahrtstrecke muss man diese Aussage ansons-
ten aber als Seemansgarn ansehen. Hayek navigiert ja anhand von qualitativen 
Koordinaten das Schiff der Freiheit sorgsam an den Untiefen des Relativismus 
und den Sandbänken des Positivismus vorbei. Erst als diese passiert sind, lässt 
er das Ruder locker und vertraut sein Gefährt den Strömungen sozialer Evolu-
tion und ihren wirtschaftsliberalen Strudeln an. 

3.1.3		 Staats- und Politikphilosophie

Zu jeglicher sozialen Evolution gehören auch bewusste und geplante System-
veränderungen, welche ihrerseits auf Orientierungen basieren, die nicht ein-
fach den historischen Bestand abspiegeln, sondern ihn verändern wollen. Das 
erkennt auch Hayek ausdrücklich an. Er fordert lediglich, nur solche Schritte 

54 | Vgl. Hayek, The Constitution of Liberty, S.  205ff.; sowie Law, Legislation, and 

Liberty, S. 44-60.

55 | Zu Kants Begrif f der regulativen Idee vgl. Dietmar Köveker, Grenzverhältnisse: 

Kant und das »Regulative Prinzip« in Wissenschaft und Philosophie, 1996.

56 | So aber Jacob Viner: »I do not see how this doctrine can be distinguished from 

›Social Darwinism‹ […]« (in: »Review: Hayek on Freedom and Coercion«, in: Southern 

Economic Journal, 27, No. 3 (1961): 230-236, S. 233).

57 | Vgl. Hayek, The Constitution of Liberty, S. 12.

https://doi.org/10.14361/9783839434772-003 - am 14.02.2026, 09:52:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434772-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Qualitative Freiheit220

auf die Gerechtigkeit hin zu tun, die das gleiche Recht aller wahren und nicht 
eine weitere Evolution über den gegenwärtigen Erkenntnisstand hinaus un-
möglich machen. Die Bindung allen positiven Rechts an die Vorgabe der rule of 
law, dass Freiheit nur um der Freiheit willen beschnitten werden dürfe, führt 
also auf eine normative Forderung: den Staat so zu strukturieren, dass er nur 
solche Zwecke fördern könne, die sich mit freiheitsgerechten Mitteln realisie-
ren lassen. Das jedoch gleicht keineswegs der »rigid position« der Libertären, 
der Staat solle sich allein auf Zwangsverwaltung beschränken.58 Vielmehr 
akzeptiert Hayek, dass der Staat sich als »service agent« dazu aufschwingt, 
am gesellschaftlichen »achievement of desirable aims«, d.h. an der qualitati-
ven Gestaltung der geteilten Freiheitsräume mitzuwirken. Dieser sozial- und 
kulturdemokratische Aspekt seiner Theorie darf nicht unterschlagen werden. 
Hayek beharrt allerdings: Wenn wir etwas als gemeinwohlförderliches Ziel ak-
zeptieren, so folgt nicht automatisch, alle zu diesem Ziel führenden Mittel sei-
en zulässig; oft müsse man sich mit nur zweitbesten, dafür aber freiheitskon-
formen Lösungen zufrieden geben, wenn anders die Lage nur durch Zwang 
und Dirigismus zu verbessern wäre.59 Während ein »dogmatic democrat« alles 
und jedes dem Urteil und den Zielen der Mehrheit unterwerfe,60 zieht Hayek 
der Politik von vornherein feste, rechtsstaatliche Grenzen. Gewisse Wirklich-
keitsbereiche sind tabu. 

Beispiel Minderheitenschutz: Die Mehrheit dürfe nur nach solchen Prin-
zipien entscheiden, »which the minorities also accept«.61 Wie aber rechtfertigt 
sich die damit einhergehende Abwertung der Stimmen der Mehrheit, wel-
che Differenzen in ein Rechtsgefüge einträgt, welches prinzipiell doch allen 
Rechtssubjekten in gleicher Weise dienen soll? Hayek erklärt: Gleichheit vor 
dem Gesetz meine nicht, alle über einen Kamm zu scheren, sondern das, was 
ungleich ist, auch ungleich zu behandeln.62 Einverstanden. Doch wie findet 
man heraus, was im Einzelfall wesentlich gleich und was wesentlich ungleich 
ist? Hayek will ja bestimmte phänomenale Differenzen zu begrifflichen Dis-
tinktionen umwerten und dabei gewisse Unterschiede zwischen Menschen als 
rechtlich irrelevant einstufen, andere hingegen nicht; und wieder andere will 
er kontrafaktisch durchsetzen. Mit einer quantitativen Logik, die alle Optionen 
als grundsätzlich gleichartig ansieht, kommt man hier natürlich nicht weiter. 
Muss man also das Prinzip der Freiheit qualitativ erden? 

In The Constitution of Liberty sucht Hayek noch nach einer pragmatischen 
Lösung des Problems: »So long as, for instance, the distinction is favoured by 

58 | Vgl. ebenda, S. 258.

59 | Vgl. ebenda, S. 261.

60 | Vgl. ebenda, S. 106.

61 | Vgl. ebenda, S. 107.

62 | Vgl. ebenda, S. 153.

https://doi.org/10.14361/9783839434772-003 - am 14.02.2026, 09:52:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434772-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Quantitative Freiheit 221

the majority both inside and outside the group, there is a strong presumption 
that it serves the ends of both. When, however, only those inside the group fa-
vour the distinction, it is clearly privilege; while if only those outside favour it, 
it is discrimination.«63 Einmal abgesehen davon, dass diese Antwort keinerlei 
theoretische Kriterien enthält, genau jenen diskursiven Wertfindungsprozess 
seinerseits gegenüber alternativen Verfahren normativ auszuzeichnen, bleibt 
die praktische Schwierigkeit, einen Konsens über die »generality and equality« 
einer Regelung seitens aller Betroffenen herbeizubringen.64 Was ist zu tun, 
wenn es bestenfalls zu höchst umstrittenen Mehrheitsurteilen kommt? 

Erst in den der Constitution of Liberty nachgereichten drei Bänden zu Law, 
Legislation and Liberty (1973-1979) antwortet Hayek auf diese Frage. Hier legt 
er nun ausführlicher dar, wie eine entsprechende – die reale Differenz der 
Meinungen adäquat verwaltende – politische Selbststeuerung zu konzipieren 
wäre:65 Durch ihre persönlichen, nicht zuletzt durch ihre finanziellen Interes-
sen seien Regierende beeinflussbar, was ihre Entscheidungslogik empfindlich 
eintrüben kann. Das Elend der modernen Demokratien liege nicht vorrangig 
in der mangelnden Intelligenz und Gutwilligkeit der Politiker begründet, son-
dern darin, dass sie systembedingt dem Lobbyismus und der Korruption aus-
gesetzt sind: »So long as the present form of democracy persists, decent go-
vernment cannot exist, even if the politicians are angels […], because […] we […] 
place them in a position in which they can obtain power […] only if they commit 
themselves to secure special benefits for various groups.«66 Je besser sich be-
stimmte soziale Interessen organisieren lassen, umso mehr ist die politische 
Sachwaltung der unorganisierten Interessen in Gefahr.67 Daher sollten sich die 
modernen Gemeinwesen zum eigenen Wohle die Hände binden, um gar nicht 
erst Interessengruppen Gefallen erweisen zu können, welche nicht im Interes-
se des Gemeinwohls liegen. 

63 | Vgl. ebenda, S. 154.

64 | Vgl. ebenda, S. 210.

65 | Calvin M. Hoy glaubt, dass Hayek in Law, Legislation and Liberty die Konsenstheorie 

aufgegeben habe, weil diese dort nicht mehr explizit genannt wird (siehe: A Philosophy 

of Individual Freedom: The Political Thought of F.A. Hayek, Westport, Conneticut 1984, 

S.  86); m.E. ist eher darauf zu erkennen, dass Hayek den Gedanken eines soziale Un-

gleichverteilungen legitimierenden Konsenses in seinem mittlerweile ausgearbeiteten 

zweistufigen Demokratiekonzept aufgehoben sieht, wofür auch der Duktus der Behand-

lung der öffentlichen Meinung als zusätzliches politisches Legitimitätskriterium im ersten 

Band von Law, Legislation and Liberty spricht.

66 | Vgl. Friedrich August von Hayek, Law, Legislation and Liberty: A New Statement of 

the Liberal Principles of Justice and Political Economy, London 1979, S. 135.

67 | Vgl. ebenda, S. 99f.

https://doi.org/10.14361/9783839434772-003 - am 14.02.2026, 09:52:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434772-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Qualitative Freiheit222

Abhilfe soll ein Zwei-Kammer-System schaffen, das es für Lobbyisten un-
attraktiv macht, sich überhaupt erst ins politische Geschäft einzumischen. 
Dazu wäre die Funktionsdifferenz zwischen Legislative und Exekutive zu ver-
schärfen: »the legislative one is to represent the opinion of the people about 
which sorts of government actions are just and which are not, and the other 
governmental assembly were to be guided by the will of the people on the parti-
cular measures to be taken within the frame of rules laid down by the first.«68 
Bestechung wird so erschwert. Man müsste beide Häuser koordiniert korrum-
pieren; und so ist es weit unwahrscheinlicher, dass die Legislative genau jene 
Gesetze gibt, welche der Exekutiven zupass kommen, aber auch, dass beide 
Häuser einander unproduktiv hemmen wie im ständigen Zwist zwischen dem 
amerikanischen Kongress und dem US-Präsidenten. 

Die Fortbestimmung der rule of law in konkrete Gesetze obliegt dann einer 
legislativen Versammlung, die von populistischem Einfluss verschont werde, so 
Hayek, weil die Anwendung der von ihr erlassenen Gesetze einer am Volkswil-
len orientierten Regierungsversammlung anvertraut sind. Kompetenzstreitigkei-
ten soll ein Verfassungsgericht entscheiden.69 Jenes Modell wurde als artifiziell 
und unpraktizierbar kritisiert.70 Hayek hatte indes gar nicht die Absicht, »to 
propose a constitutional scheme for present application«.71 Ja, er riet etablierten 
Demokratien sogar davon ab (!), ihre historisch bewährten Verfassungen durch 
jenes Modell zu ersetzen – und brachte es eher ins Gespräch als normativen 
Fluchtpunkt zukünftiger Verfassungsentwicklungen. 

Für uns sind weniger die technischen Details des Modells interessant, als 
vielmehr, was sie über Hayeks Verständnis demokratischer Freiheiten verra-
ten: Hayek sucht für den althergebrachten Gedanken, dass Demokratie in den 
Grenzen des Allgemeinwillens agieren solle, eine neue, institutionelle Lösung. 
Entgegen dem für moderne Verfassungen gewöhnlichen Schritt, die Entschei-
dungswillkür des Parlaments zu beschneiden, indem sie zum Beispiel in Men-
schenrechtsfragen gewisse unverrückbare Festlegungen vorab treffen, strebt 
Hayek ein flexibleres System an. Er will die Sicherheit eines Regierens nach 
Maßgabe der rule of law in einer Weise garantieren, die mit einer Offenheit 
des Rechtssystems für Veränderungen einhergeht.72 Durch die zwei Kammern 
soll eine politische Selbstbeschränkung erreicht werden, die im Ergebnis nur 

68 | Vgl. ebenda, S. 104.

69 | Vgl. ebenda, S. 103-127.

70 | Stellver tretend siehe die Kritik bei Ronald Hamowy, »The Hayekian Model of 

Government in an Open Society«, in: Journal of Libertarian Economics, 6 (1982): 

137-144.

71 | Hayek, Law, Legislation and Liberty, S. 107.

72 | Vgl. ebenda, S. 109.

https://doi.org/10.14361/9783839434772-003 - am 14.02.2026, 09:52:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434772-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Quantitative Freiheit 223

zu Entscheidungen führt, die auf gänzlich nachvollziehbare Weise zu Stande 
gekommen sind und denen ein jeder darum frei zustimmen kann.73 

Der Gedanke universaler Zustimmungsfähigkeit kommt also, nachdem Hayek 
eingangs jeden rationalen Konstruktivismus zur Vordertür seines Systems hi-
nausgesandt hatte,74 zur Hintertür wieder herein. Mit einem Freiheitskonzept, 
das allein negativ und quantitativ ausgerichtet ist, verträgt sich das schlecht. 
Denn so macht Hayek das Vorliegen bestimmter qualitativer Voraussetzungen 
wie der Möglichkeitsbedingungen einer freien Rekonstruktion der jeweiligen 
politischen Entscheidung seitens vernünftiger Subjekte zum Kriterium der 
Rechtmäßigkeit eben jener Entscheidungen. Deshalb orientiert er die Politik 
an Entscheidungsverfahren, welche populistischem wie lobbyistischem Druck 
entzogen sein sollen. Nur jedoch, wenn man die rule of law nicht bloß als Form-
vorschrift, sondern als normativ anspruchs- und gehaltvolle Ausbuchstabie-
rung des Autonomieprinzips versteht, macht dies Sinn. Andernfalls würde zur 
Rechtserzeugung jedweder traditionell erprobte Prozeduralismus genügen.

Klarerweise beschränkt die Art, wie hier die erstrebte Entscheidungsneu-
tralität der Parlamentarier sichergestellt werden soll (nämlich z.B. indem die 
Mitglieder der Legislative weder abgewählt noch wiedergewählt werden kön-
nen), die unmittelbare Ausübung des politischen Willens der Bevölkerung.75 
Hayek will so durch Staatsorganisation erreichen, was andernorts – gleichfalls 
den Mehrheitswillen bindend – durch Grundrechtskataloge und Staatsziel-
bestimmungen in entwicklungsresistenten Verfassungstexten erwirkt wird: 
eine liberale Selbstbeschränkung der demokratischen Willensbildung. Unter 
diesen Voraussetzungen hält er eine verfassungsimmanente Aufzählung von 
Grundrechten für entbehrlich.76 Hierin ist ihm nicht unbedingt zu folgen. Es 
ließe sich genauso gut argumentieren, dass insbesondere für die öffentliche 
Selbstlegitimierung des Verfassungsgerichts und damit für dessen Durchset-
zungskraft – hinsichtlich der Entscheidung formaler Kompetenzstreitigkeiten 

73 | Der diesbezüglichen Kritik von Keck, dass Hayek eben jene Momente seiner 

Theorie – ohne die sie keine normative Eigenständigkeit gewinnen kann – nur unzurei-

chend herausarbeitet, ist m.E. zuzustimmen; vgl. Keck, Zwischen evolutionärer und ge-

sellschaftsvertraglicher Fundierung des Staates, S. 239f.

74 | Zum dabei zutage tretenden Spannungsverhältnis von Hayeks historischem Evo-

lutionismus und dem konstruktivistischen Ansatz seines eigenen Verfassungsmodells 

vgl. Viktor Vanberg und James M. Buchanan, Liberaler Evolutionismus oder vertrags-

theoretischer Konstitutionalismus? Zum Problem institutioneller Reformen bei F.A. von 

Hayek und J.M. Buchanan, Tübingen 1981, S. 35ff.

75 | Vgl. Hoy, A Philosophy of Individual Freedom, S. 110.

76 | Die entscheidende Passage lautet: »The enumeration of cer tain rights in this 

Constitution shall not be construed to deny or disparage others retained by the people« 

(Hayek, Law, Legislation and Liberty, S. 111; siehe auch S. 185f).

https://doi.org/10.14361/9783839434772-003 - am 14.02.2026, 09:52:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434772-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Qualitative Freiheit224

zwischen den beiden Körperschaften sowohl als auch hinsichtlich einer mate-
rialen Verwerfung bestimmter Gesetze – ein Katalog ausformulierter Schutz-
güter durchaus wünschenswert wäre. Wie dem auch sei, entscheidend ist: Die 
im Hintergrund stehenden qualitativen Vorstellungen, was als freiheitsphilo-
sophisch akzeptable Politikresultate gelten kann, erweisen sich durchweg als 
bedeutsamer als die rhetorisch bei Hayek in den Vordergrund geschobenen 
Prozeduralien. Ein System der quantitativen Freiheit führt nur zu liberalen 
Lebensverhältnissen, sofern dessen politische Prozesse im Hinblick auf quali-
tative Freiheitsideale konzipiert wurden. Kurz: Hayeks Politiktheorie verschlei-
ert die qualitativen Voraussetzungen, von denen ihr erfolgreiches Wirken ab-
hängt.

3.1.4		 Wirtschafts- und Sozialphilosophie

Während quantitativ-freiheitliche Positionen typischerweise Nähe zum laissez 
faire-Denken suchen, verwirft Hayek ganz ausdrücklich den hands off-approach 
des frühen 19. Jahrhunderts als irreleitende Maxime.77 Das Ziel liberaler Wirt-
schaftspolitik ist für Hayek – entgegen den Ansichten vieler seiner Anhänger 
– keineswegs »that government should never concern itself with any economic 
matter«.78 Es gehe nicht um »absence of all government action«, sondern da-
rum, dass die »freedom of economic activity« allein nach freiheitsgesetzlichen 
Regeln beschränkt werde.79 Die Wirtschaftsordnung sei durch die Rechtsord-
nung so vorzustrukturieren, dass gewisse Mittel staatlichen Handelns (wie 
zum Beispiel arbiträrer Zwang gegen Private) prinzipiell als unzulässig gelten. 
Dadurch wird dem Staat die Realisierung gewisser, nur durch solche Mittel er-
reichbarer Zwecke (etwa eine totale Gleichverteilung der Vermögen) verwehrt.80 

Hayeks Wirtschaftspolitik konzentriert sich auf Strukturmaßnahmen. 
Ohne »certain activities on the part of the state«81 kann keine Wirtschaftsord-
nung gedeihen. Das gilt sowohl hinsichtlich der formalen Rahmenbedingungen 
des Marktgeschehens – Geldsystem, Gewichte, Maßeinheiten etc. – als auch 
im Blick auf die materiellen Rahmenbedingungen derselben: Maßnahmen zur 
Gestaltung des Risikoschutzes (Bauvorschriften, Arbeitsplatzgestaltung), der 
Infrastruktur, zur Schaffung öffentlicher Güter und zur Landesverteidigung 

77 | Vgl. G. R. Steele, The Economics of Friedrich Hayek, New York 1993, S. 47.

78 | Hayek, The Constitution of Liberty, S. 231.

79 | Vgl. ebenda. 

80 | Vgl. ebenda, S. 221ff.

81 | Vgl. ebenda, S. 220.

https://doi.org/10.14361/9783839434772-003 - am 14.02.2026, 09:52:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434772-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Quantitative Freiheit 225

etwa.82 Ein Gemeinwohlaspekt findet sich bei Hayek also durchaus.83 Auch in-
sofern geht es ihm nicht um die quantitative Minimierung des Staatshandelns 
in der Wirtschaft, sondern um dessen qualitative Optimierung durch eine 
Konzentration auf bestimmte, unerlässliche Aufgaben.

Hayeks Ökonomik will die Bürger aktivieren. Das in der Gesellschaft de-
zentral vorhandene Wissen und Können der Individuen stelle das eigentliche 
Human- und Sozialkapital einer Volkswirtschaft dar, welches je nach ökono-
mischem System besser oder schlechter genutzt werde. Als besonders flinkes 
und flüssiges Medium einer zur arbeitsteiligen Kollaboration nötigen Kom-
munikation erscheinen Hayek die Marktpreise. In ihnen teilen Bürger einan-
der auf unpersönliche, ehrliche und effiziente Weise mit, was ihnen gewisse 
Güter und Leistungen wert sind. Den in Preisentwicklungen sich abbildenden 
individuellen Zahlungsbereitschaften folgt die Produktion. Um ihres eigenen 
ökonomischen Vorteils willen werden Bürger sich zu etlichen sozial nützli-
chen Aktivitäten bequemen, indem sie Ressourcen dorthin schaffen, wo diese 
höchstmögliche Renditen versprechen. Der Markt indiziert und koordiniert 
somit, dezentral und gegenseitig, Nachfrage und Angebot. Information über 
Knappheit und Überfluss muss also nicht den Umweg über ein staatliches 
Zentrum nehmen. Güter werden dadurch effizienter verteilt, und aufgrund 
ihrer dadurch erhöhten relativen-individuellen Nützlichkeit steigt auch der ag-
gregiert-absolute Nutzen der Gesellschaft.

Während Preise das Vokabular in der Sprache ökonomischer Wertschät-
zung bilden, hat der Staat die Grammatik zu diesem Sprachspiel zu liefern. 
Er soll durch strukturelle Maßnahmen (Regeln, Steuern) erreichen, dass das 
individuelle Agieren im Wettbewerb möglichst wenig negative Externalitäten 
(öffentliche Übel) und möglichst viele positive Externalitäten (öffentliche Gü-
ter) freisetzt.84 Zugleich darf der Staat aber auch in gewissen Situationen sei-
ne eigene Stimme einbringen, etwa um öffentliche Güter zu schaffen, die der 
Markt nicht hervorbringt. Für solche Vorgänge empfiehlt Hayek eine mehrstu-
fige Prüfung: Sind die staatswirtschaftlichen Maßnahmen rechtlich zulässig? 
Falls ja, ist zu untersuchen, »whether the benefits are worth the cost«.85 Wo 
auch dies affirmiert wird, geht die Examinierung von formalen, quantitativen 
Kriterien auf qualitative über. Etwa darf der Staat niemals solche Monopole in 
die Welt setzen, die ausschließen könnten, dass die gegenwärtig durch staat-
liche Unternehmen sichergestellten Güter später einmal aus privater Hand 
hervorgebracht würden. 

82 | Vgl. ebenda, S. 220-223.

83 | Vgl. Steve Fleetwood, Hayek’s Political Economy: The Socioeconomics of Order, 

London; New York 1995.

84 | Vgl. Hayek, Law, Legislation and Liberty, S. 44f.

85 | Vgl. Hayek, The Constitution of Liberty, S. 222.

https://doi.org/10.14361/9783839434772-003 - am 14.02.2026, 09:52:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434772-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Qualitative Freiheit226

Ein Mix aus quantitativen und qualitativen Freiheitsvorstellungen findet 
sich auch bei Hayeks Diskussion des Steuerrechts. Die Crux einer jeden Steuer 
liegt in quantitativ-liberaler Betrachtung ja darin, dass sie ein staatliches 
Zwangsmittel darstellt: Sie wird auch dann eingetrieben, wenn der Einzelne 
sie lieber nicht zahlen möchte und sie als ein Minus an persönlicher Freiheit 
empfindet. Es muss also scharf begründet werden, warum mit Zwangsmaß-
nahmen in die Freiheitsmittel der Individuen eingegriffen wird. Hayek meint, 
da es überhaupt zulässig sei, dass der Staat Geld durch Steuern für Gemein-
schaftsaufgaben erhebe, so komme es bei der Verteilung dieser Gelder nur auf 
einen Mehrheitsbeschluss an. Soweit nicht dabei Individuen in ihren elemen-
taren Privatrechten verletzt würden, seien die entsprechenden Ausgaben schon 
durch die allgemeine Akzeptanz des demokratischen Systems mit legitimiert: 
eine überraschend sozialdemokratisch anmutende Volte seines Denkens.

Interessanterweise würde hier ein qualitativ-liberaler Zugang zu einem 
stärkeren Schutz der Individuen führen. Da auch im Steuerrecht nur Freiheit 
den Zwang legitimieren kann, so drängt sich aus qualitativer Perspektive die 
Sicht auf, dass unausweichliche Steuern nur für unausweichliche – die Frei-
heitsfähigkeit der Bürger sichernde – Aufgaben verwendet werden dürfen. Es 
wären somit beispielsweise alle direkten Steuern auf die essentiellen Staatsauf-
gaben zu konzentrieren (Rechtspflege, Landesverteidigung, Subsistenzerhalt 
und Grundbildung der Bürger).86 Sonstige Aufgaben des Staats müssten aus 
indirekten, die Freiheit des Bürgers prinzipiell, d.h. aufgrund der Möglichkeit 
alternativer Konsumentscheidungen, beibelassenen Steuern bestritten wer-
den. Folgt man diesem Gedanken noch einige Schritte weiter, so hätte man 
überdies zu fordern, dass Aufkommen- und Ausgabenseite einander strikt 
entsprechen. Man könnte also nicht etwa unter dem Legitimationsargument 
»Ökologie« über eine Benzinsteuer Gelder eintreiben, die sodann für den Ge-
staltungszweck »Altersvorsorge« ausgegeben werden. Hayek hingegen über-
geht diese qualitativ-liberale Bindung völlig.87 

Umso radikaler meint Hayek sich in Fragen der Umverteilung geben zu 
müssen. So moniert er, dass für die Progression von Steuern nach Einkom-
mensgruppen keinerlei gerechtes Kriterium existiere, weil nicht allseitige Zu-
stimmung über derartige Unterscheidungen vorliege. Keine Steuer dürfe die 
relative Zahlungskraft der wirtschaftlichen Akteure zueinander verändern.88 

86 | Morris Wilhelm fragt etwa, wo die kriterielle Grenze zu einer ganz generell zwangs-

weise geordneten Staatskultur läge, wenn der Staat dazu übergeht, durch Zwangssteu-

ern einige ausgewählte kulturelle Belange zu finanzieren (Bau von Theatern etc.); in: The 

Political Thought of Friedrich A. Hayek, S. 171f.

87 | Vgl. Keck, Zwischen evolutionärer und gesellschaftsvertraglicher Fundierung des 

Staates, S. 216.

88 | Vgl. Hayek, The Constitution of Liberty, S. 316.

https://doi.org/10.14361/9783839434772-003 - am 14.02.2026, 09:52:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434772-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Quantitative Freiheit 227

Und zwar aus Gründen sowohl der Ethik als auch der Effizienz, d.h. einmal zu-
gunsten eines gleichen Rechts für alle und zum anderen, da ansonsten Anrei-
ze zu unproduktiver Wirtschaftstätigkeit gegeben würden.89 Während nämlich 
die Individuen oder die Berufsgruppen über den Markt und seine Preisanreize 
automatisch zum effizientesten Ressourcengebrauch angehalten sind, weil die 
produktivsten Tätigkeiten im Wettbewerb durch Geld belohnt und mithin ver-
stärkt werden, so werde jede nicht-proportionale Steuer eben diese Auszah-
lungsmatrix verändern und dadurch marktpolitisch verfehlte Ermutigungs- 
und Entmutigungseffekte bewirken.90 Der Vorteil der Begünstigten werde so 
durch den Nachteil aller erkauft.91

Ähnliches vertrat schon Hayeks Mentor Ludwig von Mises (1881-1973).92 
Mises hatte es bereits in den 1930er-Jahren unternommen, wirtschafts
wissenschaftliche Lehrstücke wie die vom Grenznutzen und Grenzertrag in 
philosophischen Termini und als Bestandteile einer allgemein-menschlichen 
Praxeologie93 zu reformulieren. Diese sollte eine von von allen menschlichen 
Zwecken abgelöste Analyse der Handlungen rationaler Akteure liefern, um so 
für alle praktischen Wissenschaften relevante Erkenntnisse bereitzustellen. 
Jene Praxeologie sollte ohne Werturteile auskommen, denn, so Mises: »Die 
Ziele und Zwecke liegen jenseits des Bereiches der Vernunft. Sie sind der 
Überprüfung und Beurteilung durch die Vernunft und durch das Denken ent-
zogen.«94 Die Praxeologie bereitet diese Evaluierung aber vor, indem sie auf 
Implementierungsprobleme und Durchführungskosten bestimmter Vorhaben 
aufmerksam macht. So schärft sie den Blick auf die im Verfolgen eines be-
stimmten Zwecks gewollt oder ungewollt mitgesetzten Auswirkungen. 

Damit legte Mises den intellektuellen Grundstein zu der später durch Os-
kar Morgenstern (1902-1977) mitbegründeten Spieltheorie. Auch diese will ja 
nicht normativ vorgehen. Dem Entscheider wird nicht geraten, was zu tun sei; 
er wird nur beraten, was seine alternativen Optionen für Konsequenzen nach 
sich ziehen, welche in seine Abwägungsentscheidung – so sie vollständig ra-
tional sein will – miteingehen müssten. Das passt methodisch gut zum quan-
titativen Liberalismus, der zugunsten vermeintlich höherer Wissenschaftlich-
keit auf alle qualitativen Zielsetzungen verzichtet. Entsprechend stark ist die 

89 | Vgl. Hayek, Law, Legislation and Liberty, S. 95f.

90 | Vgl. Hayek, The Constitution of Liberty, S. 317.

91 | Vgl. Hayek, Law, Legislation and Liberty, S. 67ff.

92 | Zur Marktfreiheit bei Hayek vgl. Kläver, Die Verfassung des Marktes, S. 165ff.

93 | Vgl. dazu Ludwig von Mises, Nationalökonomie: Theorie des Handelns und 

Wirtschaftens, Genf 1940; Ludwig von Mises, Nationalökonomie: Theorie des Handelns 

und Wirtschaftens, München 1980 (unveränderter Nachdruck der Originalausgabe, 

Genf 1940), S. 89ff.

94 | Von Mises, Nationalökonomie, S. 44f.

https://doi.org/10.14361/9783839434772-003 - am 14.02.2026, 09:52:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434772-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Qualitative Freiheit228

Durchdringung quantitativer Liberalismen mit spieltheoretischen Denkmo-
dellen, etwa durch agent-based modeling am Beispiele des homo oeconomicus.

Hayek ging nicht alle Schritte dieses gezielt reduktionistischen Programms 
mit; Werturteile etwa finden sich bei ihm bisweilen, eine Mathematisierung 
der Ökonomik hingegen nicht. In zentralen politischen Fragen allerdings 
wendet er selbst die praxeologische Methode an. Etwa im Blick auf Subven-
tionen sowie staatliche Preis- und Lohngarantien zeigt Hayek auf, dass diese 
bestimmte, wahrscheinlich unerwünschte Sekundäreffekte nach sich zögen. 
Dies, meint Hayek, sei insbesondere der Fall beim Abweichen von proportiona-
len zugunsten von progressiven Steuersätzen. Denn proportionale Steuern lie-
ßen sich politisch nur durch Grundsätze stützen, welche »most people would 
not approve if they were stated abstractely. That a majority should be free to 
impose a discriminatory tax burden on a minority; that, in consequence, equal 
services should be remunerated differently; and that for a whole class, merely 
because its incomes are not in line with those of the rest, the normal incentives 
should be practically made ineffective – all these are principles which cannot be 
defended on grounds of justice.«95 

Hayek will alle redistributiven Steuern auf das quantitativ kleinstmöglich-
ste Maß beschränken. Zum einen lehnt er die Zielvorstellung einer künstlich 
ausgeglichenen gesellschaftlichen Wohlstandsverteilung ab. Sie würde die vor-
handenen Ressourcen entgegen den Gesetzen der Produktivität verteilen und 
so allen schaden in dem Versuch, einigen zu nützen.96 Zum anderen sperrt er 
sich gegen die, wie er meint, illiberalen Mittel, mit denen eine solche Vermö-
genspolitik allein zu realisieren wäre.97 Hayek dramatisiert solche Maßnahmen 
als den Beginn einer sozialdemokratischen Schussfahrt, die im Jammertal des 
Sozialismus endet: Zunächst werde sich eine Wertschätzungsbehörde über die 
individuellen Urteile der Bürger, was ihnen wirtschaftlich etwas – nämlich ihr 
eigenes Geld – wert ist, hinwegsetzen: ein erster Bruch mit der Verfügungs-
freiheit der Bürger.98 Dann störe eine Wertumverteilungsbehörde nach sozialpoli-
tischem Gutdünken die bürgerlichen Eigentumsrechte: ein zweiter Freiheits-
bruch. Zuletzt – weil darüber das Marktsystem so beeinträchtigt würde, dass 
es eine bedarfsgerechte Versorgung zusehends weniger sicherstellen könnte 
– müsse man mithilfe einer Arbeits- und Produktionsleitungsbehörde die selbst 
erzeugten Marktversagen auffangen. Jene Institution müsste schließlich per 
Dekret die Menschen zu den erforderlichen Arbeitsleistungen zwingen. Der 

95 | Vgl. Hayek, The Constitution of Liberty, S. 332.

96 | Vgl. Gerhard Wegner, Wohlfahrtsaspekte evolutorischen Marktgeschehens: Neo-

klassisches Fortschrittsverständnis und Innovationspolitik aus ordnungstheoretischer 

Sicht, Tübingen 1991, S. 103ff.

97 | Vgl. Hayek, The Constitution of Liberty, S. 87.

98 | Vgl. Hayek, Law, Legislation and Liberty, S. 72, 75.

https://doi.org/10.14361/9783839434772-003 - am 14.02.2026, 09:52:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434772-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Quantitative Freiheit 229

anfänglich bloß gelegentliche Bruch mit dem Freiheitsprinzip wüchse sich so 
zu einem System allumfassenden Zwangs aus: diktatorische Planwirtschaft.99 

Was ist dran an diesem Schauergemälde? Plausibel scheint Hayeks Ar-
gument: Wer eine freie Rechtsverfasssung will, sollte auch zur grundsätzlich 
freien Wirtschaftsordnung stehen.100 Deshalb sind in aller Regel unter der Ägide 
der Freiheit individuelle Rechtspositionen wie etwa Privatverfügungen über 
Eigentum in der Regel anzuerkennen. Eine liberale Regierung wird daher vor-
zugsweise nur auf zukünftige Vermögensverteilungen einwirken – und das 
durch abstrakt-generelle Gesetze; einzelfallorientierte Eingriffe in gegenwärtiges 
Vermögen aber wird sie tunlichst unterlassen. Doch dass, wie Hayek glauben 
machen will, jede progressive Besteuerung zum letztendlichen Untergang des 
Abendlandes führen müsse, folgt weder begrifflich noch entspricht es histori-
scher Erfahrung. Hier regiert Rhetorik über Realismus.101

Hatte Hayek nicht vertreten, wesentlich Ungleiches dürfe beziehungswei-
se müsse auch ungleich behandelt werden? Insofern ein krasser quantitati-
ver Unterschied zwischen reich und arm zu einer qualitativen Differenz der 
Lebensverhältnisse führt, könnte ja durchaus eine die Ungleichbehandlung 
rechtfertigende Ungleichheit vorliegen. Das will besagen: Ein qualitativ-libera-
ler Ansatz kann auch eine progressive Steuer und die darin liegende Beschrän-
kung der individuellen Vermögensfreiheit akzeptieren: als quantitativer Aus-
druck einer reziproken Selbstbegrenzung der Staatsbürger durch allgemeine 
Regeln, die allen Bürgern Lebenschancen ermöglichen. Demgegenüber ver-
stellt Vertretern quantitativer Freiheit das darin liegende Minus an pekuniärer 
Wahlfreiheit seitens der Besteuerten die Sicht auf gesamtgesellschaftlichen 
Freiheitsgewinn. Quantitative Schablonen verzerren die qualitative Natur der 
Sache. 

Hayek behauptet zäh, dass niemals und nirgends sein kann, was nach sei-
nem Verständnis der Dinge, nicht sein darf: eine Harmonie von Freiheit und 
sozialer Gerechtigkeit. Für Hayek ist die Idee sozialer Gerechtigkeit schlicht 
ein Unding. Justice tauge allein als Konzept individuellen Verhaltens, nicht als 
Maß gesellschaftlicher Verhältnisse.102 Damit befindet er sich im Widerspruch 
zum alltäglichen Sprachgebrauch, aber auch zur eigenen Theorie. Denn wie 
steht es dann mit der Verfahrens- und Strukturgerechtigkeit? Hayek erkennt ja 
»justice« durchaus in jenem überindividuellen Sinne an, der zum Beispiel den 
rechtsstaatlichen Prozeduren und Regeln anhaftet. Er misst also mit zweierlei 

99 | Vgl. ebenda, S. 82.

100 | Vgl. Hayek, The Constitution of Liberty, S. 192.

101 | Vgl. Reinhard Zintl, Individualistische Theorien und die Ordnung der Gesellschaft: 

Untersuchungen zur Politischen Theorie von James M. Buchanan und Friedrich A.v. 

Hayek, Berlin 1983, S. 226.

102 | Vgl. Hayek, Law, Legislation and Liberty, S. 96f.

https://doi.org/10.14361/9783839434772-003 - am 14.02.2026, 09:52:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434772-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Qualitative Freiheit230

Maß: Was ihm für die formalen Rechtsregeln rechtens erscheint, sollte hin-
sichtlich materieller Gerechtigkeit nicht billig sein. Wie wäre das zu rechtfer-
tigen?

Auf der Suche nach intellektueller Rückendeckung zitiert Hayek gerne Im-
manuel Kant herbei. Kants Kritik an der materialen Unbestimmbarkeit des 
Begriffs der »Wohlfahrt« soll Hayeks eigene Kritik am Konzept der social justice 
stützen. Allerdings war Hayeks Lehrstück von der Unmöglichkeit sozialer Ge-
rechtigkeit bereits abgeschlossen, als die erste intensivere Begegnung mit der 
kantischen Rechtsphilosophie stattfand.103 Im Ergebnis hat sich darum nicht 
Hayek an Kant ausgerichtet, sondern die kantische Philosophie seiner eigenen 
Lehre eingepasst.104 So unterläuft Hayek aber den sozialkritischen Impuls der 
kantischen Position. Der kategorische Imperativ fungiert bei Hayek nämlich 
nur als ein negativer Universalisierungstest, welcher vor dem Hintergrund 
einer tradierten, an sich selbst aber nicht hinterfragten Rechtskultur funktio-
niert und ermitteln soll, ob gewisse Handlungsvorhaben sich harmonisch zu 
diesem vorgegebenen Rechts- und Besitzkontext fügen.105 Damit biegt Hayek 
indes die wesentliche kritische Spitze der kantischen Theorie um.106 Diese 
geht nämlich von einer vorpositiven Teilhabe eines jeden am Gemeinbesitz 
der Erde aus: Mithin ist alles Eigentum von Grund auf sozialpflichtig,107 eine 
für den von Hayek gehätschelten Besitzindividualismus äußerst ungünstige 
Ausgangslage.

Kant spricht sich zwar gegen Verteilungsgutdünken, jedoch für Teilhabege-
rechtigkeit aus, während Hayek für solche Differenzierungen die begrifflichen 
Möglichkeiten fehlen. Durch die pauschale Zurückweisung des Begriffs so-
zialer Gerechtigkeit zwingt sich Hayek daher selbst dazu, alles, was als Unter-

103 | Das Werk, das Hayek hier am intensivsten beeinflusst hat, ist – nach seinen eigenen 

Angaben (Law, Legislation and Liberty, Bd. 2, S. 166, Fn 24) – die Kantdarstellung von 

Mary J. Gregor (Laws of Freedom: A Study of Kant’s Method of Applying The Categorical 

Imperative in The Metaphysik Der Sitten, Oxford; New York 1963), welche erst drei Jahre 

nach der Erstveröffentlichung seiner The Constitution of Liberty erschien.

104 | Dies spiegelt sich auch in der Hayek-Literatur; etwa übersieht die teilhabege-

rechten Aspekte bei Kant auch der ansonsten sehr informative Abgleich der Positio-

nen Kants und Hayeks bei Bernhard Erning, Hayeks Moralphilosophie: Freiheit und Ge-

rechtigkeit in der Grossen Gesellschaft, 1993: 107-132, vgl. S. 118ff., insbesondere 

125.

105 | Vgl. Hayek, Law, Legislation and Liberty, S. 42.

106 | Hierzu auch Kläver, Die Verfassung des Marktes, S. 59-76.

107 | Vgl. Köhler, Iustitia distributiva, S. 457ff.; zu einer entsprechenden Kritik Hayeks 

siehe auch Stephan Rothlin, Gerechtigkeit in Freiheit: Darstellung und kritische 

Würdigung des Begrif fs der Gerechtigkeit im Denken von Friedrich August von Hayek, 

Frankfur t a.M. 1992, S. 188.

https://doi.org/10.14361/9783839434772-003 - am 14.02.2026, 09:52:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434772-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Quantitative Freiheit 231

stützungsleistung für Bedürftige geleistet wird, in die Kategorien von sozialer 
Systempflege und politischer Sorge um den gesellschaftlichen Frieden abzu-
drängen.108 Mit gesucht drastischen Formulierungen begibt sich Hayek in eine 
von ihm selbst nie aufgelöste Spannung zu den sozialpolitisch eher ausgewo-
genen Inhalten seiner Theorie. So schreibt er etwa, dass es sich bei der sozia-
len Gerechtigkeit um etwas so Undenkbares handelt, wie zum Beispiel einen 
»moralischen Stein« oder auch, auf soziale Gerechtigkeit zu setzen, sei gar 
dem Glauben an »witches or ghosts« vergleichbar.109 Er vertritt einerseits laut-
stark, seiner Theorie zufolge habe der Staat kein Amt betreffs der individuellen 
Vermögenszustände. Andererseits relativiert er dies in der Praxis aber, indem 
er für Leistungen zur Subsistenzsicherung der Besitzlosen, zum Bildungs-
zugang aller, zur Hilfe zur Selbsthilfe und sogar zur partiellen Teilhabe der 
unverschuldet Erwerbslosen am Wohlstandszuwachs eintritt.110 Theoretische 
Inkonsistenz zwingt ihn zu praktischer Inkonsequenz.111

Ein weiteres Beispiel bekräftigt diesen Punkt. Hayek grenzt die von ihm 
eingeforderte Tatenlosigkeit des Staates gegenüber den Resultaten des wirt-
schaftlichen Tauschkreislaufs hinsichtlich von Monopolen scharf ein. Falls 
nämlich jemand ein Monopol auf lebenswichtige Güter habe (sein Beispiel: 
durch Besitz einer Oase in der Wüste112), so müsse er Rücksicht auf die legi-
timen Bedürfnisse seiner Kunden nehmen oder zu einer solchen Rücksicht 
von Rechts wegen gezwungen werden können. Damit aber widerspricht Hayek 
wiederum seiner Behauptung, der Staat solle nur zum Schutz der negativen 
Freiheit tätig werden. Wer anderen beim Verdursten zusieht, macht sich an 
allerlei schuldig, aber nicht am Begriff negativer beziehungsweise quantita-
tiver Freiheit; er verletzt ja weder den physischen Freiheitskreis der Dursten-
den, noch reduziert er aktiv deren zuhandene Optionen. Hayeks Plädoyer für 
einen staatlichen Eingriff ist also nur durch qualitative Kriterien – wie zum 
Beispiel einen normativ-kontrafaktischen Anspruch auf Ernährung – stimmig 
aufrechtzuerhalten.113

So wird der enorme Preis sichtbar, den Hayek für sein Beharren darauf 
zahlt, dass die Idee der Freiheit nur negativ und quantitativ zu bestimmen sei. 
Weil er Freiheit allein als Menge zwangsfreier Optionen charakterisiert, darf 

108 | Vgl. Hayek, The Constitution of Liberty, S. 202.

109 | Vgl. Hayek, Law, Legislation and Liberty, S. 66.

110 | Vgl. Hayek, The Constitution of Liberty, S. 257.

111 | Vgl. hierzu auch die (ebenfalls von Kant her ausgerichtete) Kritik von Kläver, Die 

Verfassung des Marktes, S. 246ff., 299f.

112 | Vgl. Hayek, The Constitution of Liberty, S. 135.

113 | Vgl. David Miller, »Constraints on Freedom«, in: Ethics, 94, No. 1 (1983): 66-86, 

S. 83; sowie John Gray, »Hayek on Liberty, Rights, and Justice. (F.A. Hayek)«, in: Ethics, 

92, No. 1 (1981): 73-84.

https://doi.org/10.14361/9783839434772-003 - am 14.02.2026, 09:52:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434772-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Qualitative Freiheit232

seine rechte Hand nicht wissen, was die linke tut. Während er mit der rechten 
jede Form sozialliberalen Engagements abweist, geleitet er sie mit der linken 
hinterrücks wieder in sein Gedankengebäude hinein. Das lässt ihn aus neo-
liberaler Perspektive als wenig konsequent und aus sozialliberaler als wenig 
glaubwürdig erscheinen. Auch hierfür ein Beispiel: Hayeks Kritik am Sozial-
neid und des lobbyistisch organisierten Partikularegoismus114 nimmt durchaus 
nicht einseitig Partei für die Besitzenden. Sie wird auch dann durchgehalten, 
wenn damit Einbußen an Privilegien und Vermögensbeständen einhergehen. 
So lehnt Hayek etwa eine Gesellschaftsabschottung gegenüber verarmten Ein-
reisewilligen im Interesse besitzender Schichten ab.115 Das Prinzip Freiheit en-
det für Hayek nicht dort, wo es beginnt, etwas zu kosten. Im Gegenteil: Da die 
Freiheit der Individuen das legitimierende Prinzip der Politik ausmacht, hält 
Hayek es für falsch, nationalen Interessen stets das Primat zu erteilen gegen-
über den Anliegen anderer Völker. In außenpolitischer Hinsicht folgt daraus 
Hayeks Votum für eine liberale Weltrechtsordnung, die, der rule of law ver-
pflichtet, der Freiheit aller Erdenbewohner dienen soll.

Im Ergebnis lässt sich sagen: Entgegen landläufiger Vorurteile pocht Hay-
ek nicht stets auf einen Minimalstaat, sondern sieht einige positive Aufgaben 
vor, die der Staat, der Gesellschaft als ganzer Dienste leistend, übernehmen 
sollte. Für die Ausgestaltung dieser staatlichen Aufgaben liefert seine Theorie 
wichtige Kriterien und eigenständige verfassungstheoretische Ideen. Jedoch 
kann Hayek diese Ergebnisse nicht auf dem von ihm vorgezeichneten Weg im 
Ausgang von einem rein negativ ausgerichteten Prinzip der Freiheit einholen. 
Seine Theorie des Rechtsstaats und des von ihm vorgeformten Wirtschafts-
systems sind durchzogen von zahlreichen positiven Postulaten. Implizit gibt 
er seiner Freiheitstheorie eine Ausrichtung, die deutlich über ihre expliziten 
quantitativen Grundlagen hinausweist: in Richtung auf qualitative Freiheit. 

3.2	 Freiheitliche Distribution (John R awls) 

Kaum ein Philosoph wurde zu Ende des 20. Jahrhunderts so viel zitiert wie 
John Rawls (1921-2002). Kaum eine philosophische Konzeption wird nun, zu 
Beginn des 21. Jahrhunderts, so sehr kritisiert wie seine. In den 1970ern schien 
sein Werk eine probate Antwort auf die Frage zu liefern, wie der moderne Na-
tionalstaat die spannungsreichen Ideale von Freiheit und sozialer Gerechtig-
keit in Einklang bringen könnte. Heute, im Zeitalter der Globalität, befriedigt 
diese Antwort weniger. Denn der Belastungsdruck globaler und intertempora-
ler Probleme hat etliche Bruchstellen der Konzeption von Rawls offengelegt, 

114 | Vgl. Hayek, Law, Legislation, and Liberty, Bd. 2, S. 98.

115 | Vgl. Wilhelm, The Political Thought of Friedrich A. Hayek, S. 168.

https://doi.org/10.14361/9783839434772-003 - am 14.02.2026, 09:52:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434772-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Quantitative Freiheit 233

die zwar schon in deren Konstruktionsplänen angelegt waren, zunächst jedoch 
oft übersehen wurden. 

John Rawls beabsichtigte, dem Liberalismus eine neue Heimstatt zu er-
richten, die sich nahtlos in die theoretische Architektur der Gegenwart ein-
fügte. Dazu wollte er Kants Freiheitstheorie in wesentlichen Punkten inhaltlich 
weiterführen, methodisch aber hinter sich lassen. Liberalismus ohne Freiheits-
metaphysik: dieser Versuch, Kant selektiv zu beerben, verbindet und motiviert 
die verschiedenen Stufen von Rawls’ Werk und die sich in ihnen nach und 
nach vollziehende Entwicklung seiner eigenen Freiheitstheorie. Rawls möchte 
etwa die von ihm favorisierte Gesellschaftsordnung nicht aus substantiellen 
Prinzipienvorgaben ableiten, sondern vermittels rein formaler Verfahren – aus 
theoretischen Gedankenexperimenten und praktischer politischer Repräsenta-
tion – entstehen lassen. Durch seitens der Bürger selbst vor- und hinnehmbare 
Reflexionen soll die freiheitliche Ordnung begründet werden; ein Projekt, das 
seiner Zeit auch andere Denker, wie Charles Larmore, vorantrieben und das 
auch heute noch von ansonsten scharfen Gegnern des rawlsschen Ansatzes, 
wie Martha Nussbaum, weiter verfolgt wird. 

Die Crux dabei ist Rawls’ Versuch, einen vorgeblich rein deskriptiven In-
teressenbegriff durch Strukturvorgaben prozedural so einzuhegen, dass ein 
vorgeblich aus reiner Tauschlogik resultierender Sozialvertrag zu exakt der von 
ihm gewünschten, fairen Sozialordnung führt. Jedoch der präferenztheoreti-
sche Begriff von Freiheit als Menge aller privat zuhandenen Optionen, den 
John Rawls vordergründig zur Grundlage seines philosophischen Werkes er-
klärt, harmoniert nicht mit dem von ihm hintergründig gehegten Freiheits-
verständnis. Eher gefährdet jene quantitative Freiheitstheorie das Freiheitsver-
ständnis, um das es Rawls eigentlich zu tun ist. 

3.2.1		 Ansatz und Methode

Rawls lässt zu keiner Zeit Zweifel daran aufkommen, was für eine Gesell-
schaftsordnung er favorisiert und mit seiner Philosophie befördern möchte: 
eine liberale Ordnung, in welcher Menschenrechte unverletzlich gelten und in 
der kein Bürger einem anderen vorschreibt, nach welchen Vorstellungen vom 
Guten dieser sein Leben auszurichten hat. Der Mensch soll frei leben dürfen 
und in dieser Freiheit nur beschränkt werden, insofern dies zum Schutz der 
Freiheit anderer erforderlich ist oder der Ermöglichung der Freiheit der Mit-
menschen dient. Über diesem klassisch-liberalen Grundakkord bauen sich 
die Leitmotive der rawlsschen Theory of Justice116 auf. Um an zeitgenössische 
Kompositionen gestellte Erwartungen zu erfüllen, arrangiert Rawls jedoch die 

116 | John Rawls, A Theory of Justice, Cambridge, Massachusetts 1999 (Originalaus-

gabe: 1971).

https://doi.org/10.14361/9783839434772-003 - am 14.02.2026, 09:52:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434772-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Qualitative Freiheit234

Harmoniefolgen seines in Melodie und Rhythmus stark an Kant orientierten 
liberalen Werks um. Da aber Rawls (fälschlich) Kant unterstellt, seine Har-
monien der Freiheit von einer metaphysisch einstimmigen Kadenz moralisch-
rechtlich-politischer Freiheitsverständnisse aus erklingen zu lassen, verpflich-
tet er sich auf ein anderes Programm. Sein Ziel ist, die gewünschten liberalen 
Tonfolgen aus den dissonanten Ausgangsklängen von nur ihrem Selbstinter-
esse verpflichteten Musikern zu entfalten. Darum mixt Rawls kantische Ak-
korde mit vertragstheoretischen Klängen. Rawls unterstellt Kant, einer meta-
physischen Komposition von Freiheit anzuhängen, die für post-metaphysische 
Zeiten nicht mehr tauge.117 

Diese in der englischsprachigen Literatur gängige Deutung des kantischen 
Opus (attraktive Melodien, unattraktiver Generalbass) stützt sich bei Rawls – 
ein entsprechender Passus in der Theory of Justice hebt das klar heraus118 – 
auf die Kantstudie von Henry Sidgwick The Kantian Conception of Free Will.119 
Dieser Text liefert einen entscheidenden Schlüssel zu Rawls’ Kant-Rezeption 
sowie zu seinem Freiheitsverständnis insgesamt. Sidgwick diskutiert dort 
Kants Theorie und grenzt dabei drei Freiheitsbegriffe voneinander ab: erstens 
Freiheit als chaotisch-ungeregelte Willensbestimmung, zweitens Freiheit als 
Wahlfreiheit und drittens Freiheit als Konformität mit dem Sittengesetz. Der 
erste scheidet sogleich wieder aus. Eine chaotische Willensbestimmung ist für 
Sidgwick weder mit Kant noch der Sache nach zu denken: Wo der Zufall re-
giert, gibt es keine Verantwortung. Von daher stellt sich die Frage, welchen 
der verbleibenden zwei Freiheitsbegriffe Kant favorisiere. Beide tauchen im 
kantischen Oeuvre mehrfach auf und seien aber, so Sidgwick, miteinander un-
verträglich. 

Folge man dem konformitätstheoretischen Ansatz, so verstrickt man sich, 
Sidgwick zufolge, in die Gewebe dunkler Metaphysik. Man bleibt so etwa ohne 
Auskunft, wie das Böse in die Welt komme, da doch – einerseits – das rein Frei-
heitliche, d.h. der autonome Vollzug des Sittengesetzes, niemals böse ist, und 
– andererseits – das rein Natürliche, mangels Freiheit, nicht eigentlich böse 
genannt werden kann. Also bleibe nur der Begriff der Wahlfreiheit. Setzt man 
jedoch auf ihn, so verliert man die rigorosen Potentiale der kantischen Moral-

117 | Dazu vgl. Onoral O’Neill, Autonomy, Coherence, and Independence, S. 214.

118 | Rawls Schrif ten werden nach den folgenden Siglen zitier t: (TJ): A Theory of Justice, 

Cambridge, Massachusetts 1999 (Originalausgabe: 1971); (PL): Political Liberalism, 

New York 1996 (Originalausgabe: 1993); (JFR): Justice as Fairness: A Restatement, 

Cambridge, Massachusetts 2001; (LP): The Law of Peoples, Cambridge, Massachusetts 

2002 (Originalausgabe: 1999).

119 | Vgl. Henry Sidgwick, The Methods of Ethics, Indianapolis 1981, S.  511ff. Rawls 

fand diese Studie so bedeutend, dass er sie als Appendix der von ihm besorgten 

Ausgabe des Sidgwick’schen Hauptwerkes The Methods of Ethics beifügte.

https://doi.org/10.14361/9783839434772-003 - am 14.02.2026, 09:52:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434772-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Quantitative Freiheit 235

lehre – etwa dass stets und unbedingt dem Sittengesetz zu folgen sei. Statt-
dessen stellt sich nun, etwas peinlich, die Frage: Warum überhaupt moralisch 
sein? Denn, so Sidgwick, ohne Zuhilfenahme der Konformitätsthese lasse sich 
mit kantischen Mitteln keinerlei rationale Präferenz begründen zwischen den 
Maximen eines Heiligen (saint) und eines Halunken (scoundrel). Universalisie-
ren ließe sich ja jede; man könne also beide konsistent (d.h. universalisierbar) 
als handlungsleitende Präferenzsysteme wählen. 

Mit dem Aufweis dieser Schwierigkeit hält Sidgwick die kantische Position 
für erledigt. Nicht so Rawls: Er folgt Sidgwick zwar in der Abkehr vom meta-
physischen Freiheitsbegriff. Auch stimmt er ihm zu, dass Kants Theorie nicht 
plausibel erklären könne, warum das freie Subjekt sich eigentlich zu einer 
moralischen Lebensführung entschließen solle. Rawls meint aber, man könne 
diesen vermeintlichen »defect« der kantischen Theorie heilen.120 Es komme 
eben darauf an, gute Gründe anzugeben, warum das wahlfreie Subjekt sich 
für sittliche Optionen entscheiden solle. Ließe sich zeigen, dass derlei im wohl-
verstandenen Eigeninteresse jedes Handelnden läge, so wäre doch ein plausibles 
Motiv für ein anständiges Betragen aufgewiesen. Die Ergebnisse der kanti-
schen Freiheitslehre wären dann ohne die Bürde metaphysischen Denkens zu 
haben. Dazu empfiehlt Rawls seine eigene Theorie der original position (dazu 
unten mehr): 

The original position may be viewed then, as a procedural interpretation of Kant’s con-

ception of autonomy and the categorical imperative within the framework of an empiri-

cal theory. […] No longer are these notions purely transcendent and lacking explicable 

connections with human conduct, for the procedural conception of the original position 

allows us to make these ties.121 

Diese Stelle liefert den Quellcode für Rawls’ Theory of Justice: die Ableitung 
substantieller Positionen aus prozeduralen Postulaten. Ähnlich wie schon die 
klassische deutsche Philosophie unterscheidet Rawls dabei zwischen Verstand 
(rationality) im engeren Sinne, als einem klugen Anpassen von Mitteln zu ge-
gebenen Zwecken, und Vernunft (reasonableness) im weiteren Sinne, als einem 
weisen Erwägen auch von Sinn und Zweck unserer Absichten. Anders als die 
Philosophen des Deutschen Idealismus versucht Rawls jedoch, die Vernünftig-
keit sittlichen Handelns als Ausdruck angemessen prozeduralisierter Verstän-
digkeit auszuweisen. Er will inhaltlich nach wie vor viele der Positionen Kants 
verteidigen, dabei aber formal dessen Argumente durch Kalküle der Rational-
Choice-Theorien ersetzen.122 Zur erforderlichen Begrenzung der individuellen 

120 | Vgl. Rawls, A Theory of Justice, S. 224.

121 | Ebenda, S. 226.

122 | Vgl. ebenda, S. 14f.

https://doi.org/10.14361/9783839434772-003 - am 14.02.2026, 09:52:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434772-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Qualitative Freiheit236

Freiheit (d.h. beispielsweise zur Auswahl von rechtlich erlaubten versus un-
erlaubten Optionen) sei allein auf formal-prozedurale Kriterien (wie Wider-
spruchsfreiheit, Reziprozität etc.) zurückzugreifen. Rawls will, sozusagen, den 
politischen Liberalismus vor Metaphysik und Moral schützen. 

Über den Zwischenschritt einer hypothetischen Situation, in der von 
einem »veil of ignorance« von den spezifischen Umstände ihres Lebens ab-
geschirmte, rationale Entscheider über die grundlegenden Strukturen ihrer 
Gesellschaftsordnung beratschlagen, führt diese Idee einer ausschließlich for-
malen Repräsentation des politischen Willens der Bürger Rawls auf eine duale 
Konzeption von Freiheit, gekennzeichnet durch die folgende Unterscheidung: 
»liberty is represented by the complete system of the liberties of equal citizens-
hip, while the worth of liberty to persons and groups depends upon their capa-
city to advance their ends within the framework the system defines.«123 Diese 
Differenzierung zwischen liberty und dem worth of liberty spiegelt die Differenz 
zwischen einer liberalen und einer utilitaristischen Argumentation zugunsten 
von Freiheit wieder. Einmal stellt Freiheit (deontisch) einen Wert an sich dar: 
»Freedom as equal liberty is the same for all« (ebenda). Zum anderen erkennt 
Rawls (konsequentalistisch) an, dass ein liberales Regime für einige Menschen 
nützlicher ist als für andere. Reiche etwa profitieren von einer freiheitswahren-
den Ordnung typischerweise mehr als Arme; kurzum »the worth of liberty is 
not the same for everyone.« (Ebenda) 

Weil bei Rawls alle inhaltlichen Kriterien zur Evaluierung der Freiheit 
unter Metaphysikverdacht stehen, bleibt den Individuen nur eine formal-kom-
parative Logik zur Bewertung ihrer Optionen: In Ermangelung qualitativer 
Maßstäbe müssen sie sich quantitativ orientieren. Sie werden daher Regelun-
gen vorziehen (müssen), die ihnen eher »mehr« als »weniger« Nutzen verspre-
chen. Beide – die Freiheit an sich und ihr Nutzen für uns – sollen deshalb ma-
ximiert werden. Ausdrücklich strebt Rawls sowohl »the most extensive scheme 
of liberties« für alle an, als auch eine Distributionstechnik, die geeignet ist, 
»to maximize the worth of liberty« seitens der Schlechtestgestellten (ebenda). 
Ausdehnung des Freiheitsradius und Maximierung der darin beschlossenen 
Optionen – diesen quantitativen Leitmetaphern folgt der rawlssche Entwurf 
über weite Strecken. 

Ein solcher Ansatz birgt allerdings Schwierigkeiten in sich. Zwei sind 
schon jetzt auszumachen. Zum einen stellt sich das Problem, dass nun bei-
de Zielwerte – die Freiheit sowie ihr Nutzen – messbar und kommensurabel 
gemacht werden; eine nicht ganz unproblematische Vorgabe: Wie bitte zählt 
oder wiegt man Freiheit ab? Gibt es einen Zollstock, mit dem auch die nicht 
in der physischen Welt befindlichen Aspekte der Freiheit akkurat abgemes-

123 | Ebenda, S. 178 (Herv. C.D.).

https://doi.org/10.14361/9783839434772-003 - am 14.02.2026, 09:52:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434772-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Quantitative Freiheit 237

sen werden können?124 Zum anderen ergibt sich die Schwierigkeit sicherzu-
stellen, dass bei den von Rawls vorgeschlagenen quantitativen Kalkülen und 
Verfahren herauskommt, was ihm qualitativ akzeptabel erscheint – nämlich 
ein auch auf soziale Fairness ausgerichteter Liberalismus. Rawls versucht, dies 
durch bestimmte Verfahrensregeln sicherzustellen. Zur Rettung einiger ihm 
besonders ans Herz gewachsener Positionen (etwa der Verteilungsgerechtig-
keit) muss Rawls sich jedoch mühsam wieder aus eben jenem quantitativen 
Denkkorsett befreien, in das er sich zuvor eingeschnürt hat. 

Ein Rückblick auf Kant hilft, um Rawls’ Projekt schärfer zu konturieren. 
Kant benötigte, wie gezeigt (Kapitel 2.1.1), für seine Rechtsphilosophie nur 
einen Begriff von Freiheit, der die Zurechnung äußerer Handlungen zu sub-
jektiven Akteuren möglich macht. Allein für die Moralphilosophie strebte Kant 
einen Freiheitsbegriff an, der überdies auch das Innenleben thematisiert.125 In-
sofern ist zu fragen: Wovon genau grenzt sich Rawls eigentlich ab, wenn er 
sich von der kantischen Freiheitsmetaphysik absetzt? Rawls folgt Sidgwick in 
der Annahme, »that the noumenal self can choose any consistent set of prin-
ciples«,126 solange man diesem Selbst nicht gewisse fixe »desires« zuspricht, 
etwa das »desire to express their nature as rational and equal members of the 
intelligible realm«.127 Jenen (fälschlich) unterstellten Mangel an Bestimmtheit 
in Kants Persönlichkeitsbegriff meint Rawls nun heilen zu müssen; und zwar 
durch eine – ihrerseits unabgeleitete – Einführung gewisser natürlicher Be-
dürfnisse nach Sittlichkeit, nämlich durch ein »desire to act justly« und ein 
»desire to express most fully what we are or can be, namely free and equal 
beings«.128 Ein philosophischer Münchhausen-Trick: Um sich von grundsätz-
licher Metaphysik zu befreien, flüchtet sich Rawls also in grundlose Spekulation. 

Kants Theorie des noumenalen Selbst ist aber für dessen Liberalismus 
weder unverzichtbar noch charakteristisch.129 Kants Subjekttheorie war Teil 
seiner kritischen Philosophie, nicht seiner angewendeten Ethik.130 Kants Libe-
ralismus muss also weder von noch vor der Metaphysik gerettet werden. Rawls 
hätte sich weit weniger verrannt, wäre er enger bei Kant geblieben und dessen 
Unterscheidung zwischen einem phänomenal reduzierten (sowie metaphy-
sikfreien) juristischen Personenbegriff einerseits und einem Vollbegriff der 

124 | Vgl. Onora O’Neill, »The Most Extensive Liberty«, in: Proceedings of the Aristotelian 

Society (1979): 45-59.

125 | Vgl. (AA VI, 223f).

126 | Rawls, A Theory of Justice, S. 224.

127 | Ebenda, S. 225.

128 | Ebenda.

129 | Vgl. Krasnoff, How Kantian Is Constructivism?.

130 | Vgl. Otfried Höffe, »Öffentliche oder politische Vernunft? Zu Rawls II«, in: 

Zeitschrift für Philosophische Forschung (1994): 259-269.

https://doi.org/10.14361/9783839434772-003 - am 14.02.2026, 09:52:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434772-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Qualitative Freiheit238

moralischen Persönlichkeit andererseits gefolgt (AA VI, 214). Wie zuvor schon 
dargestellt (Abschnitt 2.1.1): Die Metaphysik liefert keinesfalls die Grundlage 
für Kants politische Philosophie, welche sich rein auf den Raum der äußer-
lich-faktischen und justiziablen Handlungen zwischen Personen bezieht (AA 
VI, 230). Wer äußere Handlungsfreiheit zugibt, braucht sich für Fragen der 
Politik-, Rechts- und Wirtschaftsethik auf Kants Transzendentalphilosophie 
gar nicht weiter einzulassen.131 Kants politischer Liberalismus hängt mithin, 
entgegen Rawls Deutung, durchaus nicht von dessen Metaphysik und Moral-
theorie ab.132 Er ruht auf einem Argument sui generis zugunsten externer Frei-
heit auf,133 weshalb es zum Aufbau eines Rechtssystems, wie Kant schrieb, 
auch unter einem »Volk von Teufeln«, also in einer Gemeinschaft ganz und gar 
nicht moralisch motivierter oder metaphysisch ausgerichteter Subjekte, kom-
men könne (AA VIII, 366.). Und Teufeln wird ja kaum jemand ein natürliches 
»desire« unterstellen, sich artig zu verhalten. 

Anders Rawls: Damit in der von ihm angestrebten, wohlgeordneten Ge-
sellschaft die Neigung, »to act as a free-rider« nicht ausgelebt werde, müsse 
diese, lesen wir, in einem »effective sense of justice« ihren nötigen Widerpart 
finden, der unter Bedingungen institutionalisierter Gerechtigkeit gewisser-
maßen das natürliche Korrelat jener urwüchsigen »desires« darstellt.134 Auch 
mit dieser wuchtigen anthropologischen These unterläuft Rawls seinen eige-
nen, vorgeblich metaphysikfreien Ansatz. Denn jene Annahmen werden ja von 
Rawls nicht etwa im Rahmen einer empirisch validierten Theorie eingeführt, 
sondern ad hoc, als Setzungen. 

 Rawls will also eine Hypothek abzahlen, die Kant gar nicht aufgenommen 
hat; und tut dies, indem er sich bei der rational choice theory verschuldet. Er 
übernimmt die Verbindlichkeit, seine Argumente ganz und gar in den Wech-
seln eines aufgeklärten Eigeninteresses einzulösen. Damit aber belastet er sein 
Vorhaben über Gebühr. Denn die von Rawls für notwendig erachtete Ablösung 
der von Kant vermeintlich eingegangenen Kredite soll durch eine philosophi-
sche Austeritätspolitik erfolgen: inhaltlich »by posing more limited questions« 
und methodisch »by substituting prudential for moral judgment«.135 Rawls 
verzichtet mithin auf die gesamte Kaufkraft ethischer Währungen: Theorien 
des guten Lebens werden als illegitime Zahlungsmittel zurückgewiesen. Nor-

131 | Vgl. Marcus Willaschek, »Right and Coercion: Can Kant’s Conception of Right Be 

Derived from His Moral Theory?«, in: International Journal of Philosophical Studies, 17, 

No. 1 (2009): 49-70.

132 | Vgl. Thomas Pogge, »Is Kant’s Rechtslehre Comprehensive?«, in: The Southern 

Journal of Philosophy, 36, No. S1 (1998): 161-187.

133 | Vgl. Gregor, Laws of Freedom, S. 67.

134 | Rawls, A Theory of Justice, S. 499.

135 | Vgl. ebenda, S. 39.

https://doi.org/10.14361/9783839434772-003 - am 14.02.2026, 09:52:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434772-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Quantitative Freiheit 239

mative Rechnungen sollen nicht länger durch genuin moralische Vernunft be-
glichen, sondern durch »a judgment of rational prudence« eingelöst werden.136 
Selbst die Bonität der von Rawls so begehrten »principles of justice« ruht nicht 
länger, wie noch bei Kant, in ihrer Vernünftigkeit. Gerechtigkeitskriterien er-
fahren ihre »justification« nur noch durch die kontingente Tatsache, »that they 
would be chosen«.137 Philosophische Wertbestände mit vormals unbedingter 
Geltung werden so zu einer nur durch ihr faktisches Akzeptiertwerden kauf-
kräftigen Umlaufwährung abgewertet.

Rawls hält das für einen Gewinn. Zumutungen normgemäßen Verhaltens 
wären somit drastisch reduziert, da alle ja nun die gesellschaftlichen »obligati-
ons« als »self-imposed« anerkennen könnten, was eine gute »basis for a public 
acceptance of the corresponding principles of justice« liefere.138 Derlei Einstim-
migkeit kommt indes nur zu Stande, wenn man keine voraussetzungsreichen 
sowie kontroversen Selbstverständnisse annimmt. Man habe von äußerst re-
duzierten Merkmalen der menschlichen Existenz auszugehen, beispielsweise 
dem individuellen Selbstinteresse und der Fähigkeit zu logischem Denken. 
Im Lichte dieser Prämissen, meint Rawls, lasse sich in einer »hypothetical si-
tuation« eine gesellschaftliche Rahmenordnung aushandeln, in welcher das 
aufgeklärte Selbstinteresse alle zur Anerkenntnis eben der Regeln bewegen 
werde, die ihnen ein gerechtes Zusammenleben ermöglichen.139 Kurz: Der 
kategorische Imperativ Kants, dass das Gerechte unbedingt zu tun sei, wird 
umgewidmet in das bedingte Gebot eines hypothetischen Imperativs, dass das 
Gerechte anzustreben sei, weil (und sofern) es dem rational verfolgten Selbst-
interesse dient.140 

Es ist schwer zu sehen, was hierbei gegenüber Kant gewonnen ist.141 Kant 
zufolge entsteht die sittliche Bindung der Person nicht aus der Einsicht in ge-
wisse außermoralische Gründe der Moral oder durch den Wunsch, gewissen, 
außermoralischen Bedürfnissen nach Moral zu entsprechen. Vielmehr resul-
tiert sie schlicht aus der vernünftigen Erkenntnis und der damit einhergehen-
den emotionalen Anerkennung (Achtung) der Triftigkeit des moralischen Ge-
bots.142 Kants Ansatz ist insofern konsequenter und weitreichender als der von 

136 | Ebenda.

137 | Ebenda, S. 37.

138 | Ebenda, S. 12.

139 | Ebenda, S. 11.

140 | Vgl. John Martin Gillroy, »Making Public Choices: Kant’s Justice from Autonomy as 

an Alternative to Rawls’ Justice as Fairness«, in: Kant-Studien, 91, No. 1 (2009): 44-72.

141 | Vgl. zum Folgenden: Robert S. Taylor, Reconstructing Rawls: The Kantian 

Foundations of Justice as Fairness, 2011, S. 280ff.

142 | Vgl. Dieter Schönecker, »Das gefühlte Faktum der Vernunft. Skizze einer Interpre-

tation und Verteidigung«, in: Deutsche Zeitschrift für Philosophie, No. 1 (2013): 91-107.

https://doi.org/10.14361/9783839434772-003 - am 14.02.2026, 09:52:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434772-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Qualitative Freiheit240

Rawls, denn er erstreckt sich stets von Anfang an – und nicht erst auf dem 
Wege sekundärer Ableitungen – auch auf Fälle, in denen dem Eigennutz zuwi-
der sittlich zu handeln wäre. Die kantische Konstruktion erscheint mir simpler 
und voraussetzungsärmer als die rawlssche Variante.143 

3.2.2		 Transzendentale oder transaktionelle Freiheit?

Stilbildend für Rawls’ Freiheitsphilosophie ist die Spannung zwischen einer-
seits dem Plädoyer für eine transaktionell generierte Ordnung der Freiheit und 
andererseits der umfangreichen einschränkenden Bedingungen, unter denen 
allein sich der eigennützig-quantitative Verstand konstruktiv betätigen darf: 

Among the essential features of this situation is that no one knows his place in society, 

his class position or social status, nor does any one know his for tune in the distribution 

of natural assets and abilities, his intelligence, strength, and the like. I shall even as-

sume that the parties do not know their conception of the good or their special psycho-

logical propensities. The principles of justice are chosen behind a veil of ignorance. […] 

Since all are similarly situated and no one is able to design principles to favor his parti-

cular condition, the principles of justice are the result of a fair agreement or bargain.144 

Hinter jenem vielzitierten »Schleier des Unwissens« werden die Subjekte al-
ler Möglichkeiten beraubt, sich selbst taktische Vorteile zu verschaffen, etwa 
durch die Wahl eigennütziger, aber sozialschädlicher Regeln. Zufolge dieser 
Einschränkungen können sie dann in der Tat ihren eigenen Nutzen nur meh-
ren, indem sie nolens volens den Nutzen aller steigern. Niemand will sich selbst 
in den Finger schneiden; und wenn man, hinter dem Schleier des Nichtwis-
sens, nicht weiß, in wessen Finger man schneidet, so führt man die Klinge 
eben sanft. 

Bekanntlich erklärt Rawls, die Abweichung von einer »benchmark« ur-
sprünglicher Vermögensgleichheit werde in der »original position« genau 
dann allgemein als akzeptabel bewertet, wenn diese mittelbar auch diejenigen 
begünstigt, die durch das Zulassen von Einkommensdifferenzen nicht unmit-
telbar profitieren. So kommt es zu Rawls’ berühmt-berüchtigtem »Differenz-
prinzip« zugunsten der ökonomisch Schwächsten: Wenn nach einer hypotheti-
schen Umverteilung alle absolut mehr haben, sollte dies auch jene befriedigen, 
die gegenüber anderen relativ weniger besitzen als zuvor. Wirtschaftspolitisch 
umformuliert: Sofern noch das kleinste Stück einer kapitalistischen Torte grö-

143 | »For Kant […] the theory simply defends the principles that ordinary agents 

accept. But for […] Rawls, theory claims to construct the principles for society as a 

whole.« (Krasnoff, How Kantian Is Constructivism?, S. 409)

144 | Rawls, A Theory of Justice, S. 11.

https://doi.org/10.14361/9783839434772-003 - am 14.02.2026, 09:52:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434772-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Quantitative Freiheit 241

ßer ausfiele, als jedes Stück einer zu gleichen Teilen aufgeschnittenen, aber 
insgesamt eben kleineren sozialistischen Torte, wäre doch wohl eine kapitalis-
tische Konditorei der sozialistischen vorzuziehen, oder? Also muss man vom 
Gedanken eines völlig deregulierten libertären Teigwarenmarkts abrücken 
und durch eine Ordnung des Backgewerbes dafür sorgen, dass ein hinreichen-
der Teil der Gesamtproduktion den Hungrigsten zugeführt wird; das ist in 
etwa der Grundgedanke. 

Der indirekte Charakter dieses Solidaritätskonzepts sticht sofort ins Auge. 
Warum findet die gesellschaftliche Umverteilung nicht aus einer direkten Stel-
lungnahme zugunsten von ökonomisch Benachteiligten statt? Statt aus einer 
Reflexion auf das quantitative Aggregat (in den Händen aller Besteuerten) wäre 
es naheliegend, mit Blick auf das qualitative Resultat (in den Händen der Be-
dürftigen) zu schauen.145 Warum nicht – um im Bild zu bleiben – Untergren-
zen einer Minimalsättigung festlegen, die jede Teigproduktion zu erreichen 
hat, die als gerecht gelten will? Zwar können unbestreitbar mittels des »Dif-
ferenzprinzips« Vermögensverteilungen ausgeklügelt werden, die für Gesell-
schaften sowohl pragmatisch wie normativ akzeptabel erscheinen; genau da-
rauf beruht ja auch die Popularität des rawlsschen Modells. Doch führt es im 
Extremfall zu Situationen, welche die ihm zu Grunde liegenden Anliegen ad 
absurdum führen und deren theoretische Schwächen offenbaren. 

Man denke sich beispielsweise eine extrem reiche Gesellschaft, in der 
jeder ein Millionär wäre, einige aber – bei unbegrenzt zugelassener Vermö-
gensdifferenzierung – den Sprung zum Milliardär schaffen. Auch in einer 
derartigen Gesellschaft wäre Rawls zufolge noch ständig umzuverteilen. Das 
Differenzprinzip kann ja kein qualitativ motiviertes »Es ist genug!« ausrufen; 
es wird aus jedem sich quantitativ vergrößernden Delta zu den »am wenigsten 
Begünstigten« einen Appel zu deren relativer Besserstellung ableiten. Umge-
kehrt dürfte man selbst in einer Gesellschaft, in der weite Kreise unterhalb des 
Subsistenzniveaus ihr Dasein fristen, nur quantitativ-proportional zum jewei-
ligen Zuwachs der gesellschaftlichen Vermögensdifferenz umverteilen, jedoch 
nicht über diese Proportion hinaus. Es könnten so drastische Notlagen – durch 
Naturkatastrophen erzeugte Hungersnöte etwa – entstehen, in denen der Staat 
passiv bleiben müsste, weil er sich nicht legitimiert glaubt, radikaler (etwa auf 
die Substanz und nicht allein den Zuwachs der Besitzstände zugreifend) um-
zuverteilen. Wie auch wollte man, ohne qualitatives Kriterium für einen un-
verzichtbaren Grundbedarf, mit Rawls’ Modell solche (stärker) egalisierenden 
Umverteilungen rechtfertigen? 

145 | Vgl. etwa Martha Nussbaums Gegenentwurf: »My theory speaks only of a social 

minimum and does not address inequalities above that (very ample) social floor.« 

(Frontiers of Justice, S. 178)

https://doi.org/10.14361/9783839434772-003 - am 14.02.2026, 09:52:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434772-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Qualitative Freiheit242

Rawls’ Versuch, das qualitativ-allseitig Gerechte als Nebenfolge des quanti-
tativ-wechselseitig Nützlichen resultieren zu lassen, scheitert jedoch nicht nur 
in Extremsituationen. Das eigentliche Problem liegt tiefer: in dem Gedanken, 
dass (allein) das Selbstinteresse der Einzelnen die Basis allgemeiner Zustim-
mung zum Sozialvertrag ausmacht. Rationale Entscheider werden es als in 
ihrem aufgeklärten Selbstinteresse liegend begreifen, sich in gesellschaftliche 
Verhältnisse zu begeben, falls und insofern die Gesellschaft als »a cooperati-
ve venture for mutual advantage« (TJ 4) ausgestaltet wird.146 Die Bereitwillig-
keit der Einzelnen zur »social cooperation« wird also darüber erkauft, dass 
sie im Ergebnis einem jeden nützt (TJ 126). Falls allen in einer geregelten Ge-
sellschaft mehr Resourcen und damit auch zahlreichere Freiheitsoptionen zur 
Verfügung stehen als in einer gedachten Isolation oder in ungeregelten Le-
bensverhältnissen, so wird es im Rahmen quantitativer Freiheitstheorie folge-
richtig zur Etablierung einer Rechtsgesellschaft kommen.

Dieses rational verfolgte Interesse aber steht und fällt mit der genauen 
Kenntnis der spezifischen Situation, in der man sich jeweils befindet. Menschen 
in privilegierten Verhältnissen dienen andere politische Regeln zum Vorteil 
als Personen mit Migrationshintergrund. Zum Beispiel: Ohne Wissen um das 
eigene satte Privatvermögen wird man vielleicht annehmen, von Regeln (wie 
etwa stark progressiven Vermögens- und Einkommenssteuern) zu profitieren, 
die auch und gerade die Schlechtestgestellten gut stellen. Solange man sich 
aber bereits als Millionenerben weiß, macht derlei – in der nackten Ratio quan-
titativer Vorteilsmaximierung – kaum Sinn. Dies zeigt: Hinter einem veil of 
ignorance und ohne Information über ihre persönliche Lebenslage, können In-
dividuen ihrem tatsächlichen Nutzen daher nur sehr gebremst dienen, was ja 
auch Rawls’ erklärte Absicht ist (TJ 148). Weshalb aber würden Menschen sich 
dann überhaupt auf das Gedankenexperiment der original position einlassen? 
Warum sollten sie sich in eine hypothetische Entscheidungssituation hinein 
denken, in der ihnen das erfolgreiche Maximieren ihres Eigennutzes de facto 
unmöglich gemacht wird? Das erscheint höchst unplausibel, sofern die einzige 
Eigenschaft, die alle Entscheider dem Modell zufolge besitzen, eben das ratio-
nale Verfolgen ihres Selbstinteresses ist. Und genau da liegt ein erhebliches 
Problem der rawlsschen Theorie. 

Während sich Rawls darum sorgt, zu zeigen, dass die von ihm aufgestellten 
Prinzipien der Gerechtigkeit (das Freiheitsprinzip und das Differenzprinzip) 
eine rationale Wahl aller Beteiligten innerhalb der original position darstellen, 
kann er kaum erklären, wie man von außerhalb dieser Warte darauf verfallen 

146 | Dagegen argumentier t Martha Nussbaum, dass diese Fixierung auf wechsel-

seitigen Vorteil schlicht einen »wrong account of the primary basis for social cooperation« 

darstellt; Frontiers of Justice, S. 129. Dieser Beurteilung werde ich im Folgenden, mit 

ähnlich gelagerten Argumenten, zustimmen.

https://doi.org/10.14361/9783839434772-003 - am 14.02.2026, 09:52:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434772-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Quantitative Freiheit 243

sollte, sich die mit ihr einhergehenden Wissensbeschränkungen aufzuerlegen. 
Das nämlich scheint ein quantitativ orientierter Eigennutz keinesfalls zu ge-
bieten. Wirtschaftstheoretisch gewendet: Ein homo oeconomicus, der sich selbst 
die Voraussetzungen raubte, ein effizienter homo oeconomicus zu sein, ist kein 
besonders effektiver homo oeconomicus – beziehungsweise gar keiner. Allen-
falls ein immer schon qualitativ ausgerichtetes Pflichtbewusstsein mag uns 
antreiben, die rawlsschen Denkrestriktionen zu akzeptieren, um gerechtig-
keitsdienliche – und durchaus nicht immer maximierende – Verteilungsergeb-
nisse zutage zu fördern. Wer nicht schon sittlich motiviert ist, wird sich kaum 
auf das Spielchen mit dem Schleier des Unwissens einlassen. Wer es aber ist, 
könnte vorziehen, das Antlitz der Gerechtigkeit direkt zu beschauen, anstatt 
dessen Umriss allein im Licht eines durch komplizierte Prozeduralien gebro-
chenen Strahls eigennütziger Rationalität zu betrachten. 

Jene Einwände führen auf die kantische Problemstellung zurück, den nor-
mativen Gehalt des Freiheitsbewusstseins an und für sich aufzuklären (vgl. 
Abschnitt 2.1). Und es ist durchaus fraglich, ob man sich dazu überhaupt des 
Modells eines für alle beteiligten Parteien vorteilhaften Sozialvertrags bedie-
nen muss.147 Rawls verficht dies, denn er nimmt an, nur durch unzulässige 
Metaphysik komme man zu einer inhaltlichen Auszeichnung des Guten und 
Gerechten. Also darf, bei Strafe unendlichen Streits über metaphysische Fra-
gen, der direkte Weg zur Gerechtigkeit nicht eingeschlagen werden. Nur indi-
rekt sollte die Gesellschaft jenes hehre Ziel ansteuern. Den gesuchten Umweg 
liefert das Sozialvertragsmodell. 

Kann aber substantielle Gerechtigkeit allein über Formen prozeduraler 
Fairness erreicht werden? Rawls glaubt: »there is a correct or fair procedure 
such that the outcome is likewise correct or fair, whatever it is, provided that 
the procedure has been properly followed« (TJ 86). Vorausgesetzt werde nichts 
weiter als rational verfolgtes Eigeninteresse. Dieses Interesse muss dann je-
doch von Rawls durch etliche Verfahrenstricks eingehegt werden, damit es zu 
einer Quasi-Identität zwischen Entscheidern und Entscheidungsbetroffenen 
kommt.148 Niemand schadet sich schließlich vorsätzlich selbst, also werden – 
im richtigen prozeduralen Rahmenwerk – kluge Entscheider schon im Interes-
se aller handeln. Nur dann funktioniert das Modell.

Von den Entscheidern wird dabei, so scheint es auf den ersten Blick, nicht 
allzu viel verlangt; nur ein generelles Vermögen, »to take part in and to act in 
accordance with the public understanding of the initial situation« (TJ 505). Wer 
etwa die Regeln eines typischen Strategiespiels begreifen kann, taugt bereits 
fürs rawlssche Gedankenexperiment; überragende Intelligenz ist nicht von-
nöten. Es reicht, wenn das Denkvermögen sich »within the normal range« be-

147 | Vgl. Brian Barry, Justice as Impartiality, Oxford, United Kingdom; New York 1995.

148 | Vgl. Martha Nussbaum, Frontiers of Justice, S. 16f.

https://doi.org/10.14361/9783839434772-003 - am 14.02.2026, 09:52:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434772-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Qualitative Freiheit244

findet (TJ 25). Damit will Rawls seiner selbstgegebenen Richtlinie »to assume 
as little as possible« (TJ 129) genügen. Die meisten Menschen verfügen ja über 
genau jene instrumentelle Rationalität, die hier nachgefragt wird. »Only scat-
tered individuals are without this capacity, or its realization to the minimum 
degree« (TJ 506).

Aber reicht das aus? Rawls suggeriert, dass eine im Rahmen der von ihm 
vertretenen Prinzipien strukturierte Gesellschaft für alle Beteiligten mehr 
Nutzen stiftet, als eine ungerecht strukturierte Sozialordnung und somit aus 
rein rationalem Selbstinteresse zu wollen sei. Aber vielleicht trifft das eben 
nur für einige, bestenfalls für die meisten, jedoch nicht für alle zu. Nur dann, 
wenn man die Fiktion der »original position« zur Realität hypostasiert – also 
annimmt, die Leute wüssten tatsächlich nicht, wer sie sind und was ihnen in 
ihrer spezifischen Lage am meisten nützt –, liefern das Differenzprinzip und 
die rational choice theory gleiche Ergebnisse.149 Im realen Leben ist es aber nicht 
immer und nicht für alle von Vorteil, sich mit anderen zu einer auch das Pri-
vatvermögen umverteilenden Gesellschaft zusammen zu schließen. 

Was ist beispielsweise mit jenen »scattered individuals«, von denen soeben 
die Rede war, denen es am Mindestmaß an strategischer Rationalität fehlt? 
Geistig schwer behinderte Menschen etwa dürften in mindestens zweierlei 
Hinsicht nicht in ein solches Kalkül passen:150 Zum einen könnten sie nicht 
zu den geforderten kognitiven Abstraktionsleistungen in der Lage sein, welche 
die von Rawls entworfenen Kalküle zur Berechnung des eigenen langfristigen 
Vorteils verlangen. Zum anderen könnten andere aus dem Kreise der klugen 
Vorteilssucher solche eingeschränkt leistungsfähigen Menschen gar nicht erst 
mit in den Gesellschaftsvertrag aufnehmen wollen, weil ihr Beitrag zum ge-
sellschaftlichen Gesamtnutzen als zu klein befunden wird. Sofort tauchen bri-
sante Fragen auf: Wie sollte dann den Rechten und Interessen jener Personen 
entsprochen werden? Werden sie zu Schutzbefohlenen des Rechtswesens und 
Bürgern zweiter Klasse erklärt? Das zeigt: Stark asymmetrische Lebensver-
hältnisse können ein am Gedanken reziproker Symmetrie orientiertes Gesell-
schaftsmodell sprengen. 

Aber Zweifel am Gedankenmodell des veil of ignorance und der original 
position sind natürlich nicht nur aus der Perspektive des durch die rawlsschen 
Verfahrensvorschriften eventuell vereitelten Eigennutzes anzumelden. Was 
ist von einer Freiheitskonzeption zu halten, die sich anhand der Fiktion weit-
gehend eigenschaftsloser Menschen konkretisiert? Folgen wir nämlich Rawls 
bis zu dem Punkt, an dem wir einen nackten Präferenzmaximierer vor Augen 
haben, so haben wir jenes in Rede stehende Subjekt bereits zweier entschei-

149 | Vgl. Fred D’Agostino, Free Public Reason: Making It Up as We Go, New York 1996, 

S. 40-44.

150 | Zum Folgenden vgl. Martha Nussbaum, Frontiers of Justice, S. 135-145.

https://doi.org/10.14361/9783839434772-003 - am 14.02.2026, 09:52:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434772-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Quantitative Freiheit 245

dender Dimensionen entkleidet. Erstens ist hier nirgends die Rede von einer 
der instrumentellen Rationalität übergeordneten Vernünftigkeit. Wo aber kei-
ne sittliche Vernunft den technischen Verstand steuert, fallen Entscheidungen 
so automatisch aus wie die von softwaregesteuerten Expertensystemen. Ist das 
schon Freiheit? Zweitens fehlt diesen Subjekten hinter dem »Schleier« jede 
sinnlich-körperliche oder spirituell-geistige Dimension, die ihren Entschei-
dungen eine genuin individuelle oder gar private Seite geben könnte. Jene Ent-
scheider sind also, streng genommen, gar nicht sie selbst, sondern nur Masken 
des Allgemeinen. Ist das noch Freiheit? 

Letzteres gilt inbesondere angesichts moralischer oder religiöser Lebens-
ziele. Solange ich aufgrund des veil of ignorance nicht weiß, ob ich religiöse 
Gesinnungen hege und, falls ja, welche, mag es schon klug sein, eine Gesell-
schaftsform zu befördern, in der ich nicht unter die Knute von fundamenta-
listischen Überzeugungstätern geraten kann. Bedenkt man die Sache jedoch 
von einer festen religiösen Warte aus, was dann? Sicher gibt es reichlich reli-
giöse Menschen, die von ihrem eigenen theologischen Standpunkt aus offene 
Gesellschaften und den in ihnen institutionalisierten religiösen Pluralismus 
einfordern. Doch gebietet intellektuelle Redlichkeit, sich einzugestehen, dass 
auch das Gegenteil vertreten wird. Mancher Gläubige empfindet schon den 
hypothetischen Eintritt in jene vom veil of ignorance postulierte Situation theo-
logischer Amnesie als absurd oder gotteslästerlich und weist die aus ihr resul-
tierenden Forderungen nach säkularen politischen Institutionen und umfas-
sender bürgerlicher Toleranz als häretisch zurück. Nur, wer bereits motiviert 
ist, seine eigenen (hier: religiösen) Interessen zugunsten eines Konzepts all-
gemein-akzeptabler (hier: toleranter) Lebensverhältnisse zu überwinden – kon-
kret: nur wer bereits ein Toleranz gebietendes liberales Religionsverständnis 
hat (dazu mehr im Abschnitt 5.1) – wird die von Rawls geschaffenen Reflexions-
Vorbedingungen gerne akzeptieren. Jedoch wird diese qualitative Motivation 
ihrerseits kaum einer quantitativ vorteilsmaximierenden Ratio entstammen.151

Dieses Problem hat Rawls erspürt. Weil es höchst fraglich ist, dass Men-
schen seiner Vorstellung von prozeduraler Gerechtigkeit stets und notwendi-
gerweise mehr dienen wollen als ihren damit eventuell sich reibenden Vorstel-
lungen vom Guten oder von Gott, erklärt meines Erachtens, weshalb Rawls zu 
jenem bereits erwähnten »desire for justice« Zuflucht nimmt, das ad hoc ein-
geführt und allen unterstellt wird. Rawls versichert uns: »the desire to express 
our nature as a free and equal rational being can be fulfilled only by acting on 
the principles of right and justice as having first priority.« (TJ 503) Aber, woher, 
wenn nicht aus metaphysischer Theorie oder moralischer Intuition, will er das 

151 | Vgl. Bernard P. Dauenhauer, »Response to Rawls«, in: Richard A. Cohen und James 

L. Marsh (Hg.), Ricoeur as Another: The Ethics of Subjectivity, New York 2002, S. 208ff.

https://doi.org/10.14361/9783839434772-003 - am 14.02.2026, 09:52:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434772-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Qualitative Freiheit246

so genau wissen? Verfängt diese Priorisierung der Gerechtigkeit – und zu wel-
chem Preis wird sie erkauft? 

Was zur argumentativen Stützung jenes »desire for justice« herangezogen 
wird, sind Thesen fern jeder metaphysischen Zurückhaltung. Rawls erklärt 
kurzerhand: »the self is prior to the ends which are affirmed by it […].«152 Da-
mit ist gemeint: Die philosophische Besinnung auf Gerechtigkeitsgrundsätze 
gehört zum inneren Kern der Person. Religiöse Zwecke beispielsweise aber 
seien eine Sache der äußeren Schale; eine sicher nicht unumstrittene Ansicht. 
Die hier behauptete Priorität des Selbst über seine Attribute und Ziele blickt 
zwar auf eine ehrwürdige Tradition zurück, und sie mag auch vielen prima 
facie plausibel erscheinen. Aber darauf kommt es nicht an. In Rawls’ anti-meta-
physischem Theorierahmen kann sie nämlich weder abgeleitet noch verteidigt 
werden.153 Ob also Rawls in der Sache richtig liegt, ist unerheblich, denn recht-
fertigen kann er jene emphatischen Deklarationen mit seinen eigenen Metho-
denvorgaben nicht.

Zielsicher haben denn auch Rawls’ Kritiker jene metaphysischen Rest-
bestände in der Theory of Justice ausgemacht und angeprangert. Kommuni-
taristen wie Theologen, denen Rawls’ Präferenz des Rechten über das Gute 
missbehagte; Utilitaristen wie Spieltheoretiker, die auf die Unschlüssigkeit 
eines Kalküls aus ungenutztem Situationswissen hinwiesen; Pragmatisten wie 
Relativisten, die Rawls’ massiven Anspruch auf Normativität zurückweisen 
wollten; sowie Positivisten und Neoliberale, denen die sozialpolitischen Ziele 
seiner Gerechtigkeitstheorie zuwider waren: Sie alle fanden einen gemeinsa-
men Nenner darin, Rawls nachzuweisen, dass er bei weitem nicht so unmeta-
physisch und voraussetzungslos zugunsten von Freiheit und Gerechtigkeit ar-
gumentierte, wie er vorgab. Seine Kritiker kamen zudem darin überein, dass 
Rawls nur scheinbar einem abstrakt-maximierenden Konzept von inhaltlich 
neutraler Freiheit folge, in Wahrheit aber einer (sehr) konkret ausgerichteten 
Freiheitslehre huldige. Rawls’ Reaktion auf diese Kritik konnte zweifach aus-
fallen: entweder als Verteidigung der von ihm bislang schon in Anspruch ge-
nommenen qualitativen Voraussetzungen oder als ein Rückzug ins Quantitati-
ve.154 Welche Alternative ergriff er?

152 | Rawls, A Theory of Justice, S. 491.

153 | Vgl. Michael J. Sandel, »Review on John Rawls: Political Liberalism«, in: Harvard 

Law Review, 107, No. 7 (1994): 1765-1794, S. 1780ff.

154 | Vgl. William Arthur Galston, »Two Concepts of Liberalism«, in: Ethics, 105, No. 3 

(1995): 516-534.

https://doi.org/10.14361/9783839434772-003 - am 14.02.2026, 09:52:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434772-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Quantitative Freiheit 247

3.2.3		 Relativistischer versus dogmatischer Liberalismus 

In Political Liberalism155 und The Law of Peoples,156 sowie in Justice as Fairness 
– A Restatement157 antwortete Rawls seinen Kritikern. Dabei bediente er sich 
beider oben genannter Strategien – der taktischen Flucht nach vorn ebenso wie 
des strategischen Rückzugs –, was es erschwert, seinem Spätwerk interpreta-
tiv gerecht zu werden. Unstrittig ist jedoch: Rawls hat sich in späteren Jahren 
von den quantitativen Maximierungsvorgaben seiner ursprünglichen Theorie 
(»the most extensive scheme«; »to maximize the worth of liberty«; »mutual ad-
vantage«) distanziert,158 ohne aber das vertragstheoretische Modell insgesamt 
aufzugeben.159 Der ursprünglich intendierten quantitativen Vermessung eines 
einzigen Freiheitstyps und seines jederzeit kommensurablen Wertes kehrte er 
den Rücken zu und gestand freimütig ein, »that the idea of the extent of a basic 
liberty is useful only in the least important cases« (JFR 112, Herv. C.D.). Statt-
dessen schlug er nun eine auch qualitativ an der Suffizienz und Optimierung 
von Freiheit orientierte Theorie vor. 

In Political Liberalism ist nun eher die Rede von »society as a fair system 
of cooperation over time« (PL 14, Herv. C.D.). Gelegentlich scheint Rawls so-
gar die Struktur symmetrischer Tauschverhältnisse zur Disposition zu stellen, 
etwa wenn er erklärt: » [t]he idea of reciprocity is not the idea of mutual advan-
tage« (PL 17, Herv. C.D.).160 Stattdessen werden nunmehr zwei »moral powers« 
des Menschen seinem Liberalismus zu normativen Vorgaben: die Fähigkeiten, 
einerseits Prinzipen der sozialen Gerechtigkeit zu verabreden und andererseits 
eine Vorstellung des Guten für das eigene Leben zu entwickeln. Mit ihrer Hilfe 
gewichtet Rawls in seinen späteren Schriften die Optionen der Freiheit qualita-
tiv: als mehr oder weniger wichtig (»significant«):

155 | Originalausgabe: 1993. Zitier t wird nach der zweiten Ausgabe: John Rawls, 

Political Liberalism, New York 1996.

156 | Originalausgabe: 1999. Zitier t wird nach der vier ten Ausgabe: John Rawls, The 

Law of Peoples: With »The Idea of Public Reason Revisited«, Cambridge, Massachusetts 

2002. 

157 | John Rawls, Justice as Fairness: A Restatement, herausgegeben von: Erin Kelly, 

Cambridge, Massachusetts 2001.

158 | Ebenda, S. 112-114.

159 | Martha Nussbaum urteilt: »However, at the end of the day Rawls was unwilling to 

drop the social contract structure in favor of a more purely Kantian theory.« (Creating 

Capabilities, S. 85)

160 | Martha Nussbaum kritisier t angesichts dessen zurecht, dass Rawls über den 

damit erzeugten Widerspruch zu seinem bisherigen Werk nonchalant hinweggeht: »He is 

simply silent about the apparent contradiction.« (Frontiers of Justice, S. 59)

https://doi.org/10.14361/9783839434772-003 - am 14.02.2026, 09:52:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434772-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Qualitative Freiheit248

a liberty is more or less significant depending on whether it is more or less essentially 

involved in, or is a more or less necessary institutional means to protect, the full and in-

formed exercise of the moral powers in one (or both) of the two fundamental cases. The 

more significant liberties mark out the central range of application of a particular basic 

liberty; and in cases of conflict we look for a way to accommodate the more significant 

liberties within the central range of each. (JFR 112f.) 

Am Beispiel der Redefreiheit verdeutlicht sich Sinn und Zweck dieser Unter-
scheidung. In Hinsicht auf politische Meinungskundgaben sei Redefreiheit 
unbedingt zu schützen, meint Rawls, zum Zwecke privater Diffamierung viel-
leicht eher nicht. Die Begründung der Differenz liegt im jeweiligen (im ersten 
Fall gegebenen, im zweiten mangelnden) Beitrag zur Ausgestaltung der zwei 
»moral powers« (ebenda 114). 

Alles das ist natürlich glasklar qualitatives Denken, welches – einmal mehr 
– hinsichtlich der Natur der Menschen und ihrer »moral powers« vollmundig 
bestimmte anthropologische Voraussetzungen in Anspruch nimmt. Rawls ge-
steht nun allerdings auch freimütig ein, dass er dabei von inhaltlich aufge-
ladenen Annahmen ausgeht, wie etwa von einem normativen Begriff freier 
und gleicher Personen, die bereits sowohl am Gerechten als auch am Guten 
orientiert sind; ferner von einem zweistufigen Konzept von Vernünftigkeit, das 
die rein technische Zweck-Mittel-Rationalität sittlich überformt; sowie auch von 
einem Konzept politischer Gemeinschaft als einer von vorneherein auf faire 
Kooperation angelegten Ordnung. 

Damit jedoch ändert sich der Status begrifflicher Konstruktion in Rawls’ 
Theorie. Es geht nun nicht mehr darum, eine liberale Werteordnung herzu-
leiten, sondern diese auszugestalten: 

We start with the fundamental idea of a well-ordered society as a fair system of coope-

ration between reasonable and rational citizens regarded as free and equal. We then lay 

out a procedure that exhibits reasonable conditions to impose on the parties, who as 

rational representatives are to select public principles of justice for the basic structure 

of such a society. (PL 103, Herv. C.D.) 

Doch weigert sich Rawls, diese grundlegenden, gehaltvollen Voraussetzungen 
(beispielsweise die Annahme »reasonable and rational citizens regarded as free 
and equal«) inhaltlich zu verteidigen. Er zieht sich vielmehr auf das eigenwil-
lige Argument zurück, eine solche Verteidigung liefe dem liberalen Interesse 
seiner Theorie zuwider.161 Das hat ihm den Spott eingetragen, er sei wohl be-

161 | Vgl. Patrick Neal, »Does He Mean What He Says? (Mis)Understanding Rawls’s 

Practical Turn. (John Rawls)«, in: Polity, 27, No. 1 (1994): 77-111, insbesondere S. 87.

https://doi.org/10.14361/9783839434772-003 - am 14.02.2026, 09:52:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434772-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Quantitative Freiheit 249

reit, die liberale Grundordnung mit Waffen zu verteidigen, hingegen nicht mit 
Worten.162 

Seinen Argumentationsverzicht begründet Rawls damit, dass in pluralis-
tischer Öffentlichkeit sich ein Dissens über letzte Wahrheiten selbst seitens 
sowohl wohlmeinender als auch intellektuell kompetenter Urteilender nicht 
vermeiden lasse. Wolle man nicht diktatorisch irgendeine Position durchset-
zen, so habe man eben das Faktum pluraler Anschauungen zu akzeptieren. 
Keine Staatstheorie könne sich allgemeiner Zustimmung erfreuen, die auf nur 
eine einzige der vertretenen Weltanschauungen, Philosophien oder sonstigen 
»comprehensive doctrines« zurückgreife. Aus pragmatischen Gründen sei da-
her eher ein »overlapping consensus« möglichst vieler solcher Doktrinen an-
zustreben (PL 38). 

Laut Rawls dürfen in jenen Konsens nicht sämtliche vertretenen Ansichten 
eingehen, sondern nur solche, die sich schon durch eine bestimmte Vernünf-
tigkeit (reasonableness) auszeichnen. Besagte Vernünftigkeit bestünde darin, 
sagt er, den Diskussionspartner nicht auf die je eigenen Ableitungsgründe 
(Religion, Moral, Tradition etc.) festzulegen. Man habe ihn allein mit solchen 
Argumenten anzusprechen, welche dieser bloß als Mitbürger teilen kann. Man 
verzichtet auf die intellektuelle Vereinnahmung des anderen und spricht die-
sen lediglich auf staatsbürgerlich-gemeinsame Grundlagen an. Nur Begrün-
dungen, welche dieser Reziprozitätsbedingung entsprechen, sollen seitens der 
öffentlichen Vernunft, d.h. konkret: in den gesetzgebenden und rechtspre-
chenden Institutionen des Staats, berücksichtigt werden.163

Wie aber kommt es zu einer Zustimmung aller Bürger zu so toleranten 
Prämissen wie etwa, dass jegliche Mitbürger als frei und gleich sowie deshalb 
als Mitentscheider anzuerkennen sind? Rawls Antwort verblüfft: Man muss, 
kurz gesagt, das Glück haben, bereits in einer liberal verfassten Gesellschaft 
zu leben. Ist dies der Fall, so findet sich alles dafür Benötigte (ein weithin ak-
zeptierter Begriff von den Grundrechten der freien, gleichen Persönlichkeit 
sowie die Vorstellung von Gesellschaft als einer aus reziproker Übereinkunft 
hervorgehenden, fairen Kooperationsordnung) bereits in der politischen Kul-
tur und Verfassungswirklichkeit verankert.

162 | »Political liberals will, one assumes, defend liberalism with arms; but they will 

not do so with words.« (J. Judd Owen, Religion and the Demise of Liberal Rationalism: 

The Foundational Crisis of the Separation of Church and State, Chicago 2001, S. 120)

163 | Zur Habermas’schen Kritik des Rawls’schen Begrif fs der öffentlichen Vernunft 

vgl. Jürgen Habermas, »Reconciliation Through the Public Use of Reason: Remarks 

on John Rawls’s Political Liberalism«, in: The Journal of Philosophy, 92, No. 3 (1995): 

109-123, S.  119ff.; Cristina Lafont, »Procedural Justice? Implications of the Rawls-

Habermas Debate for Discourse Ethics«, in: Philosophy & Social Criticism, 29, No. 2 

(2003): 163-181, S. 171ff.

https://doi.org/10.14361/9783839434772-003 - am 14.02.2026, 09:52:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434772-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Qualitative Freiheit250

Daran ist richtig: Wo man sich auf einen bereits inkulturierten »overlap-
ping consensus« von toleranten Überzeugungen berufen kann, in offenen Ge-
sellschaften also, lässt sich in der Tat normalerweise eben jene breite Unterstüt-
zung organisieren, die man benötigt, um den in rawlsschen Konsensgedanken 
implizit schon affirmierten Werten auch zur expliziten politischen Realisie-
rung zu verhelfen. Insofern bestünde die Aufgabe der politischen Philosophie 
sodann nicht mehr darin, einen liberalen Wertekanon herzuleiten, sondern ihn 
anzuwenden, zum Beispiel indem mit dem Gedankenexperiment des »veil of 
ignorance« bereits geteilte Grundwerte weiter ausdifferenziert und auf kon-
krete Probleme angewendet werden. Anstatt eines Philosophierens über die 
Grundlagen freiheitlicher Ordnungen und Verfassungen, wird von Rawls ein 
Philosophieren auf deren Grundlage zum Programm seines revidierten Libera-
lismus gemacht.

Die Kontextrelativität jenes Programms ist so auffällig wie anfällig. Reali-
siert sie Rawls normative Ansprüche oder untergräbt sie dieselben? Sicherlich 
kein Zufall ist, dass Richard Rorty versuchte, Rawls’ neue Lehre für sich, d.h. 
für seinen eigenen, ausdrücklich relativistischen Liberalismus zu vereinnah-
men.164 Er erkannte freudig in Rawls einen unverhofften Parteigänger seiner 
Ansicht, dass der Liberalismus eben keine universale Wahrheit anbiete, son-
dern lediglich die gefälligen Gepflogenheiten des Westens reformuliere. Doch 
damit unterläuft Rorty klarerweise den Selbstanspruch von Rawls, mehr als 
nur eine Nachzeichnung des politischen comme-il-faut abendländischer Demo-
kratien zu bieten.165 Rawls sucht vielmehr eine Theorie, die einerseits gegen-
über philosophischen, religiösen oder moralischen Voraussetzungen unab-
hängig ist, andereseits indes nicht bloß deskriptiv operiert. 

Rawls sucht nach dieser Zwischenstellung auf dem Wege einer erneuten 
Auseinandersetzung mit Kants Philosophie. Bei dieser handele es sich um 
einen »comprehensive liberalism«; er selbst hingegen wolle mit einem schma-
leren »political liberalism« auskommen. Dasselbe Urteil trifft im Übrigen 
John Stuart Mill, einen weiteren ehemaligen Referenzautor, dessen Bedeutung 
nun ebenfalls heruntergestuft wird. Gemeint ist, Kant, oder auch Mill, lege 
eine Theorie vor, in welcher zugunsten der politischen Freiheit nicht mit rein 
politischen, sondern mit moralischen und/oder metaphysischen Gründen ar-
gumentiert werde.166 Das ähnele Argumenten aufgrund religiösen Glaubens; 
und die seien unbrauchbar für eine dem Pluralismus der Moderne verpflich-
tete politische Theorie. Moralische und metaphysische Argumente, so Rawls, 
richten sich eben vorrangig an diejenigen, die deren Prämissen teilen; das aber 

164 | Vgl. Richard Rorty, Contingency, Irony, and Solidarity, New York 1989, S. 57.

165 | Vgl. Farid Abdel-Nour, »Liberalism and Ethnocentrism«, in: Journal of Political 

Philosophy, 8, No. 2 (2000): 207-226, S. 213.

166 | Vgl. Rawls, The Law of Peoples, S. 156.

https://doi.org/10.14361/9783839434772-003 - am 14.02.2026, 09:52:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434772-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Quantitative Freiheit 251

sind – wo man auf Gesinnungsterror und philosophische Zwangsbekehrun-
gen verzichtet – niemals alle.167 Zwar sei gut und ehrenhaft, wenn man sich 
als moralisches Individuum der kantischen Ethik verpflichte, aber derlei dürfe 
nicht zum Prinzip politischen Handelns erhoben werden. Ebenso lehnt Rawls 
es erneut ab, dass ein metaphysischer Glaube zum Maßstab staatlichen Han-
delns erhoben werde. 

In diese Argumentation schließt Rawls nunmehr auch den »Glauben« an 
Freiheit im kantischen Sinne ein. Somit formuliert Rawls jetzt – entgegen sei-
ner bisherigen Konzeptionen –, dass man den kantischen Begriff einer trans-
zendental über ihren Interessen und Zielen stehenden Person nicht zur Grund-
lage des politisch-rechtlichen Personenverständnisses erheben dürfe.168 Dem 
mag man beipflichten, solange man sich klarmacht, dass Rawls mit diesen 
Argumenten nicht Kant, sondern nur seine eigene, defizitäre Kant-Interpreta-
tion trifft, die an der irrigen Annahme hängt, Kant übertrage seinen metaphy-
sischen und moralischen Freiheitsbegriff auf die politische Arena. Jedoch Kant 
hatte weder das eine noch das andere vertreten (vgl. hier Abschnitt 2.1.2).169 Da-
bei fordert Kant durchaus nicht, dass man sich die Verbindlichkeit zur Rechts-
treue auch zum inneren, d.h. moralischen Bestimmungsgrund mache.170 Bei 
Kant fungiert der äußere Rechtszwang als analytisches Moment des Rechts-
prinzips, eben weil das Recht unabhängig von der Moral oder sonstigen Über-
zeugungen durchgesetzt werden soll. Insofern werden in Kants Rechtslehre die 
Moraltheorie – und erst recht die Metaphysik – strikt vom Recht separiert. Erst 
und allein in der Tugendlehre erklärt Kant die Erfüllung der rechtlichen Ver-
bindlichkeiten auch zum inneren Anliegen einer sittlichen Lebensführung; 
dabei handelt es sich aber sodann um eine binnenmoralische Verpflichtung 
ohne politischen Geltungsanspruch. 

Gegen Rawls’ Vorhaben, Recht unabhängig von Moral und Metaphysik zu 
fundieren, ist nichts einzuwenden. Nur wäre es besser, diese Absicht nicht 
gegen Kant, sondern mit ihm umzusetzen. Eigentlich sollte Rawls aufgrund 
mehrjähriger Vorlesungen über Kants praktische Philosophie die systemati-
schen Grundlagen genauestens kennen, die im System Kants eine ebensol-
che Trennung des Moralischen vom Rechtlichen fundieren.171 Dennoch aber 

167 | Vgl. Thomas Nagel, »Rawls and Liberalism«, in: Samuel Freeman (Hg.), The 

Cambridge Companion to Rawls, Cambrigde 2003, S. 83ff.

168 | Vgl. Rawls, Political Liberalism, S. 100.

169 | Vgl. Pogge, Is Kant’s Rechtslehre Comprehensive?

170 | Vgl. Marcus Willaschek, »Which Imperatives for Right? On the Non-Prescriptive 

Character of Juridicial Laws in Kant’s Metaphysics of Morals«, in: Mark Timmons (Hg.), 

Kant’s Metaphysics of Morals: Interpretative Essays, Oxford 2002, S. 68.

171 | Vgl. Beate Rössler, »Kongenial und aufmerksam. Rezension zu John Rawls: Geschichte 

der Moralphilosophie«, in: Deutsche Zeitschrift für Philosophie, 51, No. 2 (2003): 325-329.

https://doi.org/10.14361/9783839434772-003 - am 14.02.2026, 09:52:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434772-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Qualitative Freiheit252

folgt er in seiner Identifikation der rechtlichen Freiheit Kants mit dem Prinzip 
moralischer Autonomie einer Interpretation, welche jene Differenzierung ver-
nachlässigt. Jedoch lässt sich de facto Kants Rechtslehre, ganz so wie Rawls 
es von seiner eigenen Theorie verspricht,172 als ein Modul verstehen, dessen 
reduzierter Freiheitsbegriff in verschiedenste breitere Theorien (eines »com-
prehensive liberalism«) eingegliedert werden kann.173 

Dieser Punkt wird hier besonders betont, weil es bei der in Rede stehen-
den Definition des rechtlich-politischen Mediums um eine heikle und für 
den Liberalismus insgesamt zentrale Materie geht: die Begründung legitimer 
Zwangsgewalt.174 Wie kann eine Legitimation der Staatsgewalt durchgeführt 
werden, ohne dass die anspruchsvollen liberalen Ziele des rawlsschen Ansat-
zes Schaden nehmen? Da die für konkrete politische Entscheidungen relevan-
ten grundsätzlichen theoretischen Bestimmungen von Rawls allesamt in Rah-
menbedingungen seiner Theorie vorverlegt werden, mündet die Frage nach 
der Geltungsfähigkeit seines Neuansatzes in folgende Überlegung ein: Was 
hat zu passieren, wenn jene Vorabklärungen, was ein gültiges Verfahren zur 
politischen Entscheidungsfindung sei, eben nicht von allen Beteiligten geteilt 
werden? Wie ist etwa mit einzelnen oder mit ganzen Gesellschaften umzuge-
hen, für die das politische Gemeinwohl keineswegs darin liegt, unter Wissens-
ausschluss über die jeweils eigenen Guts- und Heilsvorstellungen nach einer 
fairen Kooperation zwischen Freien und Gleichen zu suchen? Wie mit solchen, 
die (wie zum Beispiel Feministinnen) nicht strikt zwischen dem Privaten und 
dem Öffentlichen trennen? Oder jenen, die (wie zum Beispiel bestimmte reli-
giöse Gruppen) es ablehnen, zwischen dem Heiligen und dem Profanen, dem 
religiösen und dem politischen Lebensbereich, eine saubere Linie zu ziehen? 
Mit Menschen also, die nicht ihre letzten sowie tiefsten Gründe zugunsten 
vorletzter, pragmatischer Erwägungen zurücknehmen und einschränken wol-
len?175 Die Forderung nach solchen Trennungslinien stellt ja in den Augen 
vieler Menschen bereits ein liberales Dogma dar – und ein ihnen unplausibles 
zumal. Als Zumutung erscheint ihnen nicht erst, was unter den von Rawls 
dekretierten Diskursbeschränkungen herauskommt, sondern bereits, was an 

172 | Vgl. Rawls, Political Liberalism, S. 144.

173 | »Rather than presuppose much more than Rawls does […] he in fact presupposes 

much less. He makes no appeal to fundamental ideas prevalent in the public culture of his 

society, nor does he insist that persons have certain moral powers and matching higher-

order interests in their development and exercise, nor does he seek to identify all-purpose 

means needed for realizing the conceptions of the good that citizens of a society like his 

own are likely to have.« (Pogge, Is Kant’s Rechtslehre Comprehensive?, S. 175) 

174 | Vgl. Rawls, Political Liberalism, S. 567.

175 | Vgl. Banu Kilan, »J. Rawls’s Idea of an ›Overlapping Consensus‹ and the Complexity 

of ›Comprehensive Doctrines‹«, in: Ethical Perspectives, 16, No. 1 (2009): 21-60.

https://doi.org/10.14361/9783839434772-003 - am 14.02.2026, 09:52:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434772-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Quantitative Freiheit 253

strukturellen und inhaltlich restriktiven Vorbedingungen in den politischen 
Diskurs eingeht.176 

Wie also verteidigt sich Rawls’ liberaler Prozeduralismus gegen illibera-
le Überzeugungen? Was kann er etwa dem Argument entgegensetzen, dass 
keineswegs alle Menschen gleich seien, sondern eine Gottheit eigens Unter-
schiede geschaffen habe zwischen Männern und Frauen, zwischen Angehö-
rigen der einen und der anderen Kaste, der einen und der anderen Hautfarbe, 
des einen und des anderen Glaubens, die eben auch entsprechend in den Ver-
fahren politischer Willensbildung – zum Beispiel durch ein unterschiedliches 
Wahlrecht – berücksichtigt werden müssten? Wie verteidigt Rawls seinen An-
satz gegenüber dem Glauben, es stelle ein Sakrileg dar, das Wissen um die 
individuelle wie gemeinschaftliche Heilsbindung einzuklammern; oder es 
rechtfertige jenes Heilswissen die Praktiken der Inquisition im Namen des 
Seelenheils? Was hat Rawls jemandem zu entgegnen, der allen Ernstes erklärt, 
Sinn und Zweck der politischen Ordnung sei die höchstmögliche Umsetzung 
theokratischer Ideale – einschließlich der Unterdrückung Andersgläubiger? 
Und was ist davon zu halten, wenn ganze Staaten sich solchen Ansichten ver-
schreiben und von daher die Gewährung der Menschenrechte ganz oder teil-
weise verweigern?177

Rawls’ Antwort auf diese Fragen fällt, gelinde gesagt, überraschend aus. Er 
verbietet sich eine inhaltliche Stellungnahme zu solchen Konzeptionen und 
verweigert, seine eigenen philosophischen Hintergrundüberzeugungen in 
Anschlag zu bringen, um Fanatismus zu bekämpfen.178 Doch will er sich kei-
neswegs relativistisch geben und etwa Fundamentalismus tolerieren. Eher be-
absichtigt Rawls, solange er innerhalb seiner eigenen Gesellschaft einen hin-
reichenden »overlapping consensus« hinter sich weiß, derartigen Ansichten 
überhaupt keine Beachtung zu schenken. Er sondert sie von vorneherein aus 
dem Reigen der politisch in Betracht kommenden Theoreme aus: Wer nicht die 
Voraussetzungen argumentativer Wechselseitigkeit und säkularer Toleranz 
einhalte, disqualifiziere sich eben selbst als nicht »reasonable« und sei daher 
nicht zum Abwägungsverfahren der legitimationsstiftenden öffentlichen Ver-
nunft zuzulassen. 

Der dabei von Rawls genutzte Begriff von »reasonable« ist verblüffend eng; 
auch »perfectly rational« argumentierende Subjekte gelten ihm nur als »reaso-
nable«, wenn sie sich nicht von ihren spezifischen Vorstellungen vom Guten 
leiten lassen. Sie haben vielmehr ein »desire to engage in fair cooperation as 

176 | Vgl. William Arthur Galston, Liberal Pluralism: The Implications of Value Pluralism 

for Political Theory and Practice, Cambridge, UK 2002.

177 | Vgl. Steven J. Kautz, Liberalism and Community, Ithaca 1995, S. 179f.

178 | Vgl. Owen, Religion and the Demise of Liberal Rationalism, S. 120.

https://doi.org/10.14361/9783839434772-003 - am 14.02.2026, 09:52:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434772-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Qualitative Freiheit254

such« zu dokumentieren179 und »for its own sake« eine Welt anzustreben, »in 
which they, as free and equal, can cooperate with others on terms all can ac-
cept«.180 Dieser nun doch sehr spezifische Begriff von Vernünftigkeit spiegelt 
zwar akkurat den Kerngehalt des rawlsschen Liberalismus wieder: nämlich, 
den durch reziprokes Argumentieren erzeugten Konsens über jeden sonstigen 
Inhalt und Wert in der Politik zu stellen. Aber darin liegt keineswegs nur eine 
formale, sondern auch eine inhaltliche Stellungnahme. Unter dem Sichtschutz 
prozeduraler Wertneutralität wird so ein höchster Wert eingeschmuggelt: der 
Konsens. Kein Wert verdiene es, das resultiert aus diesen Überlegungen, die 
Suche nach Konsens und konfliktfreiem Miteinander aufzugeben.181 Damit 
aber wird im Vergleich jeder andere Wert herabgesetzt und seiner eventuellen 
Unbedingtheit beraubt, obschon vordergründig gar nicht über Werte geredet 
wird!182 

Vor diesem Hintergrund spitzt sich die Frage brisant zu, wie mit Perso-
nen umzugehen ist, die sich auf eine solche säkulare Depotenzierung und die 
nachfolgende politische Einzäunung ihrer Werte nicht einlassen, weil sie etwa 
glauben »that certain questions are so fundamental that to insure their being 
rightly settled justifies civil strife?«183 Angesichts dieser Frage lässt Rawls alle 
Masken fallen und spricht Klartext. Wenn aus dem Glauben an andere höchs-
te Werte, wie zum Beispiel »the salvation of a whole people«, ein Widerstand 
gegen die liberalen Diskursbedingungen entsteht, so erklärt Rawls kurzer-
hand: »At this point we may have no alternative but to deny this, or to imply 
its denial […].«184 Augenscheinlich reicht es ihm, solchen Gläubigen nachzu-
weisen, dass ihre Lehre sich mit dem Faktum pluraler Anschauungen nicht 
verträgt, um ihre Ansichten politisch abzuwerten. Vorzugswürdig sei es zwar, 
wenn man schon innerhalb der jeweiligen Wert- und Religionsgemeinschaften 
Strömungen oder Gruppierungen verstärken könnte, welche ihrerseits bereits 
die pluralistische Öffnung jener Gemeinschaften betrieben. Aber wenn derlei 
tolerante Strömungen, welche Rawls vorrangig im Christentum und vereinzelt 
auch im Islam ausmacht, zu schwach sind, um sich durchzusetzen, bleibe nur 
der Ausschluss der religiösen Rede vom Diskurs. 

179 | Rawls, Political Liberalism, S. 51.

180 | Ebenda, S. 50.

181 | Vgl. Owen, Religion and the Demise of Liberal Rationalism, S. 113f.

182 | »Rawls seems to suppose that a fundamentalist can believe in the unambiguity of 

God’s commandments for human life […] – while nevertheless putting those command-

ments aside politically.« Das indes erfordert »a change in one’s beliefs concerning God’s 

will. One must come to believe that it is consistent with God’s will that it be set aside in 

politics.« (Owen, ebenda, S. 117)

183 | Rawls, Political Liberalism, S. 152.

184 | Ebenda.

https://doi.org/10.14361/9783839434772-003 - am 14.02.2026, 09:52:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434772-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Quantitative Freiheit 255

So aber verkommt Rawls’ Rede von der staatlichen Wertneutralität zu einem 
Lippenbekenntnis. Indem Rawls den Radius dessen, was er als Raum öffentli-
cher Vernunft anerkennt, derartig reduziert, raubt er dem politischen Disput 
wesentliche Tiefendimensionen. Die Suggestion, auch ohne Einbeziehung 
letzter Gründe seien die propositionalen Gehalte der jeweiligen (oft religiösen) 
Hintergrundtheoreme verlustfrei ins politische Medium zu übersetzen, über-
zeugt eben genau jene nicht, deren letzten Gründe eine kompromisslose und 
sich dem Konsens- und Toleranzprinzip widersetzende Widmung einfordern.185 
Rawls’ Vorhaben, gewisse Begründungen gar nicht erst in den politischen Ent-
scheidungsprozess eingehen zu lassen, wirkt sich vor einem solchen Hinter-
grund keineswegs neutral, sondern parteilich aus: Sein Modell entwertet proze-
dural all jene Gründe, die ein allen denkbaren Konsensen übergeordnetes Gut 
anstreben. Hierbei offenbart sich seine vorgebliche Toleranz gegenüber dem re-
ligiösen Bewusstsein als dessen mehr schlecht als recht kaschierte Ablehnung; 
was Rawls auch bündig eingesteht: »Of course, we do not believe the doctrine 
believers here assert, and this is shown in what we do.«186

Diese Überlegungen machen auf eine systematische Schwäche des rawls-
schen Liberalismus aufmerksam. Zunächst behauptet Rawls, von allen qualita-
tiven (moralischen oder metaphysischen) Wertungen abzusehen und, gerade-
zu positivistisch, alle rational verfolgten Präferenzen quantitativ gleich gelten 
zu lassen. Doch dann schreckt er vor der letzten Konsequenz dessen zurück. 
Wo es brenzlig wird, weil die tatsächlichen Präferenzen auf ungeliebte Gesell-
schaftsformen hindrängen, zieht Rawls die Notbremse; er schneidet die quan-
titative Freiheit (aller) zu politischer Meinungsäußerung und Partizipation 
zurück auf den qualitativen Begriff (einiger), was denn überhaupt vernünftige 
politische Argumente seien. 

Jedoch kann man der Lobpreisung eines »political liberalism« und der Su-
che nach einem von allen gesellschaftlichen Gruppierungen mitgetragenen 
»overlapping consensus« folgen, ohne Rawls im Ergebnis zuzustimmen.187 
Überzeugend erscheint, politische Probleme als vorletzte Fragen zu behandeln, 
deren Lösungen nicht aus den letzten Gründen der menschlichen Existenz de-
duziert, sondern von der jeweiligen politischen Gemeinschaft bearbeitet wer-
den: in einer sich von den Reflexionen aller Bürger getragenen Debatte. In der 
Tat: Metaphysik ist nicht Staatsräson.188 Keineswegs aber erzwingt diese Über-
legung automatisch den Schluss, darum dürfe man niemals die Prämissen von 

185 | Vgl. Stephen Macedo, »Liberal Civic Education and Religious Fundamentalism: 

The Case of God v. John Rawls?«, in: Ethics, 105, No. 3 (1995): 468-496, S. 482ff.

186 | Rawls, Political Liberalism, S. 152f.

187 | Vgl. Martha Nussbaum Frontiers of Justice, S. 6 u.ö.

188 | Vgl. Charles E. Larmore, The Morals of Modernity, Cambridge, England; New York 

1996.

https://doi.org/10.14361/9783839434772-003 - am 14.02.2026, 09:52:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434772-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Qualitative Freiheit256

Freiheit und Gleicheit hinterfragen oder deren Geltung von der jeweils eigenen 
Weltanschauung aus thematisieren. Die Metaphysik ins politische Exil zu schi-
cken, erscheint mir weder durchführbar noch wünschenswert (dazu mehr in 
Kapitel 5.2 und 5.3).

In der rawlsschen Fadenführung scheint ein übliches Strickmuster quan-
titativ-liberalen Denkens auf: die Präsumption eines wertneutralen Freiheits-
begriffs, verklöppelt mit dem Garn bloßer Quantität. Weil aber so diejenigen 
Prinzipien nicht gesichert werden können, auf die es Liberalen eigentlich an-
kommt, werden im Nachgang qualitative Kritierien in die quantitativen Theo-
reme eingewebt, um diesen beispielsweise Postulate weltoffener Toleranz und 
maßvoller Bürgerlichkeit anzunähen. Eine wahrlich mühselige Nadelarbeit. 

Ganz anders die gedankliche Webtechnik Kants: Dieser hat ja ebenso scharf 
wie Rawls alle Versuche zurückgewiesen, aus religiösen oder moralischen 
Gründen die Freiheit anderer zu beschneiden. Er aber musste dafür nicht zwi-
schen politisch zulässigen und politisch unzulässigen Meinungen unterschei-
den. Dass Vorhaben in die politische Entscheidungsbildung eintreten, welche 
dem individuellen Freiheitsrecht zuwiderlaufen, schließt sein Rechtsbegriff 
von vorneherein aus. Das indes resultiert bei Kant direkt aus einer qualitativ 
konturierten Idee rechtlicher Freiheit. Es muss nicht eigens über die vermeint-
liche Wahrung des Eigeninteresses indirekt hergeleitet werden. Diese strikte 
Festlegung wirkt sich befreiend, nicht begrenzend für die liberale Sache aus. 
Kant ist mithin ein orthodoxerer und zugleich toleranterer Liberaler als Rawls. 
Orthodoxer ist er, weil er die Lehre der Freiheit inhaltlich verteidigt, wozu er 
auch seine philosophischen Grundüberzeugungen heranzieht, etwa vom Vor-
rang der Freiheit gegenüber den durch sie zu etablierenden politischen Gü-
tern. Kant erweist sich aber auch als toleranter, da er den Sieg unliebsamer 
Meinungen nicht durch politische Entmündigungsverfahren ausschließen 
will, sondern der öffentlichen Vernunft zutraut, innerhalb und vermittels de-
mokratischer Prozesse mit illiberalen Ansinnen fertig zu werden.189 Wenn ein 
Volk etwa gegen die religiöse Vereinnahmung der politischen Sphäre und/oder 
seiner individuellen Freiheitsrechte nicht aufbegehrt, so kann auch Kant dies 
natürlich verhindern, wohl aber immerhin, anders als Rawls, als normativ ver-
fehlt zurückweisen.190

189 | Vgl. Gillroy, Making Public Choices.

190 | »Unlike Rawls’ original position […], the principle of publicity is not a hypothetical 

choice situation in which ordinary citizens will place or imagine themselves. The 

substantive work of Kant’s political philosophy is done not by the constructive procedure 

of the social contract, but by the constructed ideas of publicity and possible political 

agency. […] Kant is not a hypothetical proceduralist […].« (Krasnoff, How Kantian Is 

Constructivism?, S. 405)

https://doi.org/10.14361/9783839434772-003 - am 14.02.2026, 09:52:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434772-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Quantitative Freiheit 257

Rawls hingegen verstellt sich die Möglichkeit, ethisch oder religiös moti-
vierten Relativierungen politischer Freiheiten anders als durch einen Macht-
spruch entgegenzutreten, weil er unter postmodernen Bedingungen jedes 
substantielle Argumentieren für die Freiheit als politisches Prinzip als un-
zulässig ablehnt. Indem aber Rawls ohne Angabe inhaltlicher Gründe die li-
beralen politischen Verfahren des Westens vorschreibt, widerspricht er per-
formativ seinen eigenen liberalen Grundanliegen. Er setzt voraus, was zu 
begründen wäre; nämlich, dass im Eintreten für freiheitsrechtliche politische 
Entscheidungsverfahren mehr und anderes geschieht als das Durchdrücken 
eines liberalen Credos gegen andere Überzeugungssysteme. Freiheit so durch-
zusetzen dogmatisiert den Liberalismus jedoch. Zugleich relativiert es ihn, da 
man sich dann konsequenterweise auch umgekehrt mit illiberalen politischen 
Prozeduren anfreunden müsste, sobald die gesellschaftlichen Vorzeichen 
wechseln; eine Konsequenz, die Rawls persönlich sicher nicht hätte ziehen 
wollen. 

3.2.4		 Wessen Freiheit? 

Das Schwanken zwischen einem dogmatischen und einem relativistischen 
Freiheitsverständnis stellt meines Erachtens keinen Ausrutscher im Werk von 
Rawls dar. Es ist vielmehr für das ungeklärte Verhältnis von qualitativen zu 
quantitativen Kriterien in seiner Konzeption kennzeichnend. Dies zeigt sich 
nicht nur, wie der letzte Abschnitt herausgearbeitet hat, wenn man fragt, wel-
che Optionen, Lebenschancen oder Befähigungen im Namen der Freiheit ma-
ximiert werden sollen. Es tritt auch hervor, wenn man näher hinsieht, um wes-
sen Freiheiten es der von Rawls anvisierten Gesellschaft geht. Rawls Antworten 
auch auf diese qualitative Frage bleibt unbefriedigend.

Schon in der Theory of Justice stellte sich das Problem, die Rechte der Be-
hinderten oder zukünftiger Generationen angemessen zu thematisieren. Der 
Grund: Im Rahmen der »original position« sollte eine den individuellen Nut-
zen maximierende Zweckrationalität zum Zuge kommen. Verbindlichkeiten 
gegenüber anderen mussten als Tausch von privaten Nutzen- oder Freiheits-
mengen rekonstruiert werden. Unter solchen Voraussetzungen werden alle 
Parteien auf symmetrische Reziprozität abzielen und das Ihre nur leisten, 
falls sie ein quantitativ gleichwertiges Anderes zurückerhalten. Dass dabei fai-
re Tauschergebnisse herauskommen, ist sofern und solange denkbar, wie als 
Tauschpartner zeitgenössische und ähnlich starke Subjekte auftreten, »who 
can play the role of fully cooperative members« (JFR, 24). Wenn aber der zu be-
günstigende Andere ein noch nicht geborenes Subjekt oder ein schwer Behin-
derter ist, von welchem man nichts oder nur wenig zurückerwartet, so macht 
die Gewährung von Leistungen in einem derart auf quantitativen Vorteil be-

https://doi.org/10.14361/9783839434772-003 - am 14.02.2026, 09:52:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434772-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Qualitative Freiheit258

dachten Kalkül keinen Sinn.191 Tieren konnte Rawls deshalb im Rahmen seiner 
Theorie erklärtermaßen keinen Status als Rechtssubjekte einräumen (TJ 504-
512). Bei Menschen mit Behinderungen liegt der Fall ähnlich. Vielleicht auch 
hat Rawls deshalb die Thematisierung der Rechte Behinderter zeitlebens stets 
vor sich her und hinaus geschoben.192 

An einer Herleitung der Rechte zukünftiger Generationen hatte Rawls sich 
indes bereits in der Theory of Justice versucht.193Um die von ihm gewünschten 
Resultate (einer nachhaltigen Umwelt- und Finanzpolitik) zu erhalten, führte 
Rawls zunächst anthropologische Zusatzannahmen ein, wie etwa die Unter-
stellung emotionaler Sorge der Kontraktpartner um ihren eigenen Nachwuchs. 
So lädt er uns ein, eine Folge von miteinander verzahnten Generationen zu 
denken. Dann könne, von Stufe zu Stufe, ein mehr oder weniger symmetri-
scher Nutzentausch stattfinden, sofern man den rationalen Entscheidern ein 
Eigeninteresse am Wohlsein ihrer Nachkommen zuschreibe.194 Dabei bleibt 
Rawls indes den Nachweis schuldig, warum man sich nicht bei einer Politik 
begnügen sollte, die zwar der ersten und zweiten und eventuell dritten nach-
folgenden (d.h. in der eigenen Biographie noch erlebbaren) Generation noch 
nutzt (und eventuell auch noch den von diesen Generationen erlebten Nach-
kommen), aber die Interessen etwa der (von jenem Konstrukt nicht einzufas-
senden) siebten oder achten Generation gänzlich außer Acht lässt. 

Zudem machte Rawls sich in den Augen seiner Kritiker erneut einer ad 
hoc-Metaphysik schuldig: Denn Sorge um den Nachwuchs ist ja nichts, was im 
Begriff eines rationalen Vorteilssuchers analytisch angelegt wäre. Aber auch 
seine von jenen ad hoc-Annahmen bereinigten Versuche, zukünftigen Gene-
rationen rechtlichen Interessenschutz zu gewähren, überzeugen nicht. So er-
klärt Rawls, dass eine jede Generation es als in ihrem Interesse liegend emp-

191 | Vgl. Brian Barry, The Liberal Theory of Justice: A Critical Examination of the Prin-

cipal Doctrines in ›A Theory of Justice‹ by John Rawls, Oxford 1973; siehe auch: Barry, 

Justice as Impartiality.

192 | Bei Martha Nussbaum findet sich in Frontiers of Justice eine ausführliche Dis-

kussion jener Schwierigkeit im Werk von Rawls. Sie zeigt, dass Rawls das Problem einer 

gleichwertigen Berücksichtigung der Menschenrechte von Personen mit Behinderungen 

nur hätte lösen können, falls er sich bereit gefunden hätte, die wesentlichen Grundlagen 

seiner Vertragstheorie zur Disposition zu stellen; wozu er aber bekanntlich nicht bereit 

war. Dieser Analyse habe ich nichts hinzuzufügen.

193 | Vgl. Claus Dierksmeier, »John Rawls on the Rights of Future Generations«, in: Jörg 

Tremmel (Hg.), Handbook of Intergenerational Justice, Cheltenham, United Kingdom; 

Northampton, Massachusetts, 2006, 73-85.

194 | Vgl. Jörg Tremmel, »Welche Prinzipien der Generationengerechtigkeit würden Ver-

treter aller Generationen unter dem Rawls’schen Schleier der Unwissenheit festlegen?«, 

in: Zeitschrift für politische Phliosophie, (2009).

https://doi.org/10.14361/9783839434772-003 - am 14.02.2026, 09:52:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434772-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Quantitative Freiheit 259

finden müsse, sich auf Handlungsgrundsätze zu verpflichten, von denen sie 
wünscht, dass sie von früheren Generationen berücksichtigt worden wären.195 
Stellen wir jedoch auf einen rein quantitativen Freiheits- und Nutzentausch ab, 
so werden gegenwärtige Entscheider es sicher freudig begrüßen, dass bisherige 
Generationen mit ihrer Umwelt sorg- und sparsam umgingen. Warum aber 
sollte es im Interesse ihres Eigennutzes liegen, sich gleichermaßen zu einer 
(notwendigerweise unvergolten bleibenden) Rücksichtnahme auf die Nachge-
borenen durchzuringen? Rawls proklamiert also, was de facto nicht stimmt: 
Rationaler Egoismus und die Interessen zukünftiger Generationen fallen öf-
ters eben nicht zusammen – darum werden ja auch die Rechte der Nachgebore-
nen ständig mit Füßen getreten.196

Weniger Eigennutz und Vorteilsdenken als vielmehr Anstand und Moral 
braucht es von daher. Wer sich aus unbedingter Achtung vor den Nachkommen 
verpflichtet sieht, nachhaltig mit dem Planeten Erde zu verfahren, folgt eben 
keinem durch quantitativ-symmetrischen Tausch bedingten Nutzentauschkal-
kül, sondern weiß sich einem anderen Freiheitsverständnis verbunden. Erst 
von der Warte einer qualitativen Konzeption aus, derzufolge nicht jeder Frei-
heitsgebrauch quantitativ gleichen Wert hat – die Freiheit zu zerstören densel-
ben wie Freiheit zu bewahren etwa –, lässt sich plausibel eine Verantwortung 
auch für die siebte oder achte nachfolgende Generation begründen. 

Rawls’ aufwendige Konstruktionen zur Generationengerechtigkeit führen 
somit unvorsätzlich die Misslichkeiten einer ihre qualitativen Prämissen aus-
blendenden Theorie vor Augen: In der Theorie of Justice hatte er noch zuguns-
ten intuitiv anerkannter, qualitativer sowie auch asymmetrisch ausgerichteter 
Pflichten korrigierend in das Räderwerk des quantitativ-symmetrischen Tau-
sches durch willkürliche Zusatzannahmen eingegriffen. Nach der Depoten-
zierung der in der Theory of Justice noch dienstbaren Spekulationen über die 
Freiheit und Gleichheit aller Personen von präskriptiven metaphysischen Uni-
versalien zu nur noch deskriptiven Generalisierungen über liberale Gesellschaf-
ten will so ein Ausbruch aus der Logik symmetrischer Wechselseitigkeit nicht 
mehr gelingen. Rawls kann mit quantitativen Mitteln allein nicht begründen, 
warum in gewissen Themenbereichen der politischen Rechtsverwaltung eine 
rein quantitative Ratio der Tauschkalküle nicht mehr beziehungsweise nicht 
allein zum Zuge kommen dürfe. 

Rawls fehlen qualitative Leitlinien, die auch abseits symmetrischer Be-
ziehungen den betroffenen Subjekten das Ihre sichern. Da er sich wei-
gert, hypothetisch-wechselseitige Interessenslagen durch kategorisch-unbedingte 

195 | Vgl. Rawls PL 1996, S. 271ff.; LP, S. 159 f f.

196 | Vgl. Mark W. Anderson, Mario Teisl und Caroline Noblet, »Giving Voice to the 

Future in Sustainability: Retrospective Assessment to Learn Prospective Stakeholder 

Engagement«, in: Ecological Economics, 84 (2012): 1-6.

https://doi.org/10.14361/9783839434772-003 - am 14.02.2026, 09:52:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434772-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Qualitative Freiheit260

Anerkennungsforderungen zu überformen, muss er – streng genommen – über-
all dort, wo symmetrische Beziehungen nicht konstruierbar sind, die Zuerken-
nung von Rechten verweigern oder mindestens doch deren faktische Verwei-
gerung als theoriekonform akzeptieren. Dass sich so die Rechte zukünftiger 
Generationen und von Menschen mit Behinderungen oder gar von Tieren in 
den Rahmen seiner Theorie nur schwerlich integrieren lassen, hat Rawls selbst 
gesehen und eingestanden: »While we would like eventually to answer all these 
questions, I very much doubt whether that is possible within the scope of justi-
ce as fairness as a political conception.« (PL 21)

Dieser Befund mag überraschen; ihm scheint entgegenzustehen, dass man 
beim späten Rawls allüberall viel liberales Pathos findet: etwa einen emphati-
schen Begriff von Personen, die sich selbst und einander als freie und gleiche 
begreifend die Regeln ihres interessegeleiteten Verstandes im Lichte sittlicher 
Vernunft sowohl überprüfen wie gegebenenfalls transformieren. In der Tat: 
Wenn am Altar von Rawls’ Theorie Aspekte der Personalität verhandelt und 
verwandelt werden, durchziehen dichte Schwaden humanistischen Weih-
rauchs die kalte Kathedrale seines Denkens. Der Eindruck aber täuscht, damit 
läge mehr als nur wohlriechender Nebel vor. Eine echte Wandlung zu einem 
tauglichen normativen Korrektiv, das symmetrieorientierte Nutzenkalküle zu-
gunsten unverletzlicher Personenrechte in die Schranken weisen könnte, voll-
zieht sich nicht. 

Seinen Personenbegriff eben fundiert Rawls keinesfalls kontrafaktisch – das 
gliche allzusehr der von ihm mit Pein gemiedenen kantischen Metaphysik –, 
sondern allein historisch, indem er ihn aus den faktisch-angewendeten Prin-
zipien praktischer Vernunft in liberalen Staatswesen destilliert. Rawls erklärt 
nur: Sofern jene Prinzipien der Anerkennung von anderen Personen als freier 
und gleicher Individuen überhaupt historisch auffindbar seien, müsse es zu 
der in ihnen sich artikulierenden Vernunft auch Subjekte geben, für die jene 
Prinzipien etwas bedeuten. Also gibt es Personen, die mit dem Vermögen aus-
gestattet sind, zwischen dem (nachrangigen) Guten und dem (vorrangigen) 
Gerechten zu unterscheiden (JFR, 107). Die für seine Theorie nötige zweistufi-
ge sittliche Orientierung, welche eine Kritik der je eigenen Vorstellungen vom 
Guten im Lichte allgemeiner Gerechtigkeitsformen ermöglicht, existiere also 
bereits in der Praxis. Dieses Argument ist so zirkulär wie ergebnisarm. Es eta-
bliert die Geltung jener Prinzipien eben nur in Gemeinwesen, wo diese bereits 
historische Gültigkeit haben. Ein derartig erarbeiteter Personenbegriff kann je-
doch keine normative Kraft jenseits liberaler Gesellschaften entfalten. Daraus 
folgt: Im Versuch, seinen Liberalismus theoretisch zu entlasten, beraubt Rawls 

https://doi.org/10.14361/9783839434772-003 - am 14.02.2026, 09:52:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434772-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Quantitative Freiheit 261

ihn eben der argumentativen Grundlagen, welche eine Philosophie der Frei-
heit benötigt, um ihre normativen Ansprüche zu verteidigen.197 

Augenfällig wird dieser Punkt angesichts der Ausgrenzung bestimmter 
Menschen und Gruppen aus dem Schutzrahmen des Sozialvertrags in Rawls’ 
Theorie des Völkerrechts. Man hätte aus der Logik seiner bisherigen Theorie 
darauf spekulieren können, dass es ihm im internationalen Rahmen darauf an-
käme, die normativen Maßgaben seiner Theory of Justice auf die globale Ebene 
auszuweiten und Postulate internationaler sozialer Gerechtigkeit sowie einen 
globalen Katalog personaler Freiheitsrechte zu verteidigen. Stattdessen aber re-
det Rawls in The Law of Peoples einer anderen Politik das Wort. Er schlägt einen 
in Fragen der Verteilungsgerechtigkeit weithin untätigen Staatenbund vor, an 
dem auch Nationen teilnehmen dürfen, die es bei den Menschenrechten nicht 
sonderlich genau nehmen.198 

Rawls’ Position ist: Solange illiberale Staaten sich im Außenverhältnis an 
Grundsätze halten, die von einer völkerrechtlichen »original position« zweiter 
Ordnung her geboten seien, solle man es akzeptieren, wenn sie im Innenver-
hältnis nicht vollauf den seitens der »original position« erster Ordnung ent-
wickelten Anforderungen genügten (JFR, 70). Sofern jene Staaten nur »a spe-
cial class of urgent rights« jedermann zugestehen, wie zum Beispiel »freedom 
from slavery and serfdom« (JFR, 79), seien sie als Bündnispartner für einen 
globalen Staatenbund akzeptabel. Man wolle ja nicht Grundüberzeugungen 
eines »Western individualism« (LP 69) anderen Völkern aufnötigen. Darum 
müsse man leider auch Ungleichheiten in der Ausgestaltung und im Schutz 
der Menschenrechte von Nation zu Nation anerkennen (LP 65-71). Gewisse 
Beeinträchtigungen der – seitens der »original position« erster Ordnung noch 
scharf eingeforderten – liberalen Abwehrrechte (insbesondere, scheint es, von 
Frauen) solle man aus Respekt vor der internen Souveränität jener Staaten im 
Völkerrecht, d.h. aus der »original position« zweiter Ordnung, hinnehmen. 

Wir sehen: Die letzte Quelle aller Normativität ist und bleibt bei Rawls die 
nationale Gemeinschaft, die Rawls als »a closed system isolated from other 
societies« denkt (TJ 8). An sie allein, an den Nationalstaat also, haben sich die 
Einzelnen zu halten, die ihre Menschenrechte einfordern. Damit hier keine 
hässliche theoretische Lücke aufklafft, müssen die Nationen so gedacht wer-

197 | Vgl. Stephen Macedo, Diversity and Distrust, Cambridge, Massachusetts 2000, 

S. 183.

198 | Vgl. David Ingram, »Between Political Liberalism and Postnational Cosmopoli-

tanism: Toward an Alternative Theory of Human Rights«, in: Political Theory, 31, No. 3 

(2003): 359-391; Charles R. Beitz, »Human Rights as a Common Concern«, in: Ameri-

can Political Science Review, 95, No. 2 (2001): 269-282. Eine ausgedehnte Verteidi-

gung der Rawls’schen Position findet sich hingegen bei David A. Reidy, »Rawls on Inter-

national Justice: A Defense«, in: Political Theory, 32, No. 3 (2004): 291-319.

https://doi.org/10.14361/9783839434772-003 - am 14.02.2026, 09:52:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434772-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Qualitative Freiheit262

den, als ob sie samt und sonders über alle Voraussetzungen verfügten, den 
menschenrechtlichen Ansprüchen ihrer Bürger gerecht zu werden. Man muss 
aber mit einem Blick auf die realen Verhältnisse wohl in Frage stellen, dass alle 
Nationalstaaten sowohl über die notwendigen (ökonomischen) wie hinreichen-
den (politischen) Mittel verfügen, allen Menschen distributiv gerecht jeweils 
das Ihre zukommen zu lassen. 

Das hat namhafte Kritiker auf den Plan gerufen. Falls sich nämlich eine 
bestimmte polis nicht um die Auswirkungen ihrer Politik auf Ausländer oder 
um menschenrechtliche Feinheiten schert, so kennt die rawlssche Theorie »no 
systematic way of opening up the reflections in the original position to the eyes 
of mankind«, monierte etwa Amartya Sen (IJ 127). Auch Martha Nussbaum 
kritisiert die Annahme, dass Staaten ihre Bevölkerung stets fair sowohl innen- 
wie außenpolitisch repräsentieren als »idealism carried to a point at which it 
loses useful contact with reality«.199 Schließlich gibt es Regierungen, bei denen 
Menschenrechtsverletzungen nicht die Ausnahme, sondern die Regel, da Teil 
ihres politischen Programms, sind. Nussbaum stellt die eminent wichtige Fra-
ge: Wer steht den Unterdrückten bei? Wer schützt die Bürger vor (Unrechts-)
Staaten?200 Fragen, die unten noch näher erörtert werden anhand von Sens 
Kritik, dass Rawls keine »procedural barricade against succeptibility to local 
prejudices« vorsähe und sich damit eines ebenso engstirnigen wie engherzi-
gen »parochialism« schuldig mache (IJ 127).

Rawls hat so nicht nur die in ihn gesetzten Hoffnungen auf die Vorlage 
eines überzeugenden kosmopolitischen Liberalismus enttäuscht.201 Mit der 
internationalen Begrenzung seiner liberalen Grundanliegen beschädigte 

199 |  Nussbaum, Frontiers of Justice 233.

200 | »Rawls seems to accord legitimacy to the status quo, even when it is not 

fully accountable to people. One of the things people themselves might want out of 

international relations is help in overthrowing an unjust regime, or winning full inclusion in 

one that excludes them.« So kommentiert dies Martha Nussbaum in Frontiers of Justice, 

S. 234.

201 | Vgl. Charles R. Beitz, »Rawls’s Law of People«, in: Ethics, 110, No. 4 (2000): 669ff; 

Allen Edward Buchanan, »Rawls’s Law of Peoples: Rules for a Vanished Westphalian 

World«, in: Ethics, 110, No. 4 (2000): 697; Simon Caney, »Cosmopolitanism and the 

Law of Peoples«, in: Journal of Political Philosophy, 10, No. 1 (2002): 95-123; Andreas 

Føllesdal und Thomas Winfried Menko Pogge, Real World Justice: Grounds, Principles, 

Human Rights, and Social Institutions, Dordrecht 2005; Andrew Kuper, »Rawlsian 

Global Justice: Beyond The Law of Peoples to a Cosmopolitan Law of Persons«, in: 

Political Theory, 28, No. 5 (2000): 640-674; Kok-Chor Tan, »The Law of Peoples: With 

›The Idea of Public Reason Revisited‹ (Review)«, in: Canadian Journal of Philosophy, 

31, No. 1 (2001): 113(20). Eine m.E. wenig überzeugende Verteidigung des rawlsschen 

Standpunkts zur Globalisierungsethik findet sich hingegen bei: Huw Lloyd Williams, 

https://doi.org/10.14361/9783839434772-003 - am 14.02.2026, 09:52:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434772-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Quantitative Freiheit 263

Rawls den politischen Liberalismus zudem auf nationaler Ebene. Schließlich 
zog Rawls so auch den präskriptiven Charakter der »original position« erster 
Ordnung – und mithin seines Begründungswerkzeugs par excellence – in Zwei-
fel. Handelte es sich nämlich bei der »original position« wirklich, wie noch die 
Theory of Justice suggerierte, um eine Verbildlichung der normierenden Kraft 
menschlicher Vernunft, so müssten ihre Regeln schlechthin universal gelten 
– und folglich für jeden Staat der Welt verbindlich sein. Akzeptiert man hin-
gegen, dass nur einige Staaten den in der »original position« erster Ordnung 
etablierten Kriterien gerecht werden, was dann? Sofern man (mit dem späten 
Rawls) für andere Staaten auch politische Repräsentationsverfahren als gültig 
anerkennt, welche beispielsweise über hierarchische Stellvertretung unter Aus-
schluss marginalisierter Schichten sowie des weiblichen Geschlechts arbeiten, 
so entwertet er doch rückwirkend den Status der »original position« auch in 
liberalen Gesellschaften. Von einer transzendentalen Legitimationsbedingung 
aller Herrschaft wird sie somit heruntergestuft zu einer Beschreibung einiger 
Politikverständnisse.202 Der Liberalismus im Westen verkümmert damit, ganz 
wie bei Rorty, zum Liberalismus allein des Westens.203

Theoretischen Vorentscheidungen fällt so die Praxis globaler Solidarität 
zum Opfer. Anstatt die Menschheit – wie es von Kant her naheläge204 und von 
Krause ausgeführt wurde (vgl. Abschnitt 2.3.4) – insgesamt als Ausgangs- und 
Anspruchssubjekt globaler Gerechtigkeit zu positionieren, bleibt Rawls einem 
methodologischen Nationalismus verhaftet. Jenseits der Nationalstaaten ver-
sucht er gar nicht erst, dem Gedanken einer Teilhabegerechtigkeit (iustitia dis-
tributiva) Eingang in die politische Praxis zu verschaffen. Angesichts krasser 
globaler Armutsverhältnisse hat Rawls nicht viel mehr zu bieten, als verarmten 
Nationen die wesentliche Verantwortung für ihre missliche Lage selbst zuzu-
schieben: 

I believe that the causes of the wealth of a people and the forms it takes lie in their po-

litical culture and in the religious, philosophical, and moral traditions that support the 

On Rawls, Development and Global Justice: The Freedom of Peoples, Houndmills, 

Basingstoke, Hampshire; New York 2011.

202 | Zu einer Verteidigung der Modifikationen im Konzept der original position 

vgl. Terrence Kelly, »Sociological not Political: Rawls and the Reconstructive Social 

Sciences. (Special Issue: Papers from the Second St. Louis Roundtable on Philosophy 

of the Social Sciences, April 2000, Part 1)«, in: Philosophy of the Social Sciences, 31, 

No. 1 (2001): 3-19.

203 | Vgl. dazu die Kritik bei Martha Nussbaum, Frontiers of Justice, S.  235ff. und 

besonders S. 301ff.

204 | Vgl. Brian J. Shaw, »Rawls, Kant’s Doctrine of Right, and Global Distributive 

Justice«, in: The Journal of Politics, 67, No. 1 (2005): 220-249.

https://doi.org/10.14361/9783839434772-003 - am 14.02.2026, 09:52:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434772-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Qualitative Freiheit264

basic structure of their political and social institutions, as well as in the industriousness 

and cooperative talents of its members, all supported by their political vir tues. (LP 108) 

Die lähmende Konsequenz ist klar: Wenn es in der Hand einer jeden Nation 
liegt, ihre Bürger vor Armut zu schützen, dann liegt es eben auch in der Ver-
antwortung von niemandem sonst.205

Das Ergebnis verwundert sowohl mit Blick auf die Vergangenheit (Kolonia-
lismus, Imperialismus) als auch auf Gegenwart und Zukunft (zum Beispiel 
hinsichtlich struktureller Ungerechtigkeiten im Welthandel).206 Leben wir 
denn in einer Welt, in der Nationalstaaten als »rough equals« miteinander um 
ökonomische Vorteile und politische Gestaltung so schachern können, dass 
die Interessen und Rechte ihrer Bürger zureichend gewahrt werden? Oder ist 
jene Quasi-Symmetrie nicht völlig fiktiv angesichts einer Welt, die militärisch 
von einzelnen Staaten, ökonomisch von wenigen Nationen sowie Firmen und 
finanziell von etlichen, Hedgefonds und Investmentbankern aus dem Gleich-
gewicht gebracht werden kann?207 Das weitgehend von den wohlhabenderen 
Nationen der Welt geformte Global Governance-System und die daraus resul-
tierenden bisherigen wie gegenwärtigen ökonomischen Nachteile für ärmere 
Länder haben doch vielmehr eine Welt erschaffen, die für die absehbare Zu-
kunft wohl doch eher durch Asymmetrie als durch Symmetrie charaktisiert 
sein wird. 

Insofern ist dem scharfen Urteil von Martha Nussbaum zuzustimmen: »To 
assume a rough equality between parties is to assume something so grossly 
false of the world as to make the resulting theory unable to address the world’s 
most urgent problems.«208 Ganz im Gegenteil konstatiert Martha Nussbaum: 
»We live in a world in which it is simply not true that cooperating with others on 
fair terms will be advantageous to all.«209 Deshalb postuliert sie gerade für die 

205 | Sehr richtig notier t Martha Nussbaum mit Blick auf Rawls, dass man Fragen der 

globalen Gerechtigkeit keineswegs Appelle an »thrif t and vir tue« (Frontiers of Justice, 

S.  240) überspielen kann. Rawls hingegen »ratified philosophically what the powerful 

nations of the world, especially the United States, like to do anyway: they pretend their 

system is fixed and final, and resist with might and main any demand that they change 

internally, whether in matters of human rights or in environmental matters or in matters 

of economic policy, either in response to the situation of the rest of the world or in 

response to international treaties and agreements. […] In the real world, however, we 

see this tactic for what it is: an arrogant mentality that is culpably unresponsive to grave 

problems. One should not grant it philosophical respectability.« (Ebenda, S. 236)

206 |  Vgl. Martha Nussbaum, ebenda, S. 20f.

207 | Vgl. Martha Nussbaum, ebenda, S. 262ff.

208 |  Martha Nussbaum, ebenda, S. 235.

209 |  Martha Nussbaum, ebenda, S. 273.

https://doi.org/10.14361/9783839434772-003 - am 14.02.2026, 09:52:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434772-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Quantitative Freiheit 265

wohlhabenderen Institutionen und Staaten einseitige Pflichten zur Schaffung 
einer gerechteren Weltrechts- und Weltwirtschaftsordnung. Natürlich weiß 
sie: Die Mächtigen und Wohlhabenden dieser Welt »pretend their system is 
fixed and final, and resist with might and main any demand that they change 
internally, whether in matters of human rights or in environmental matters or 
in matters of economic policy, either in response to the situation of the rest of 
the world or in response to international treaties and agreements.«210 Politisch 
ist derlei ernst zu nehmen; philosophisch aber nicht. Es handelt sich dabei 
lediglich um eine »arrogant mentality that is culpably unresponsive to grave 
problems.« Insofern, so Nussbaum mit einem Seitenhieb auf Rawls, laute die 
einzig stimmige Konsequenz: »One should not grant it philosophical respec-
tability.«211 

Diese Kritik unterstreicht eine generelle Schwäche von Sozialitätstheorien 
auf der Grundlage quantitativ-maximierender Logik. Einige Staaten dieser 
Erde sind so hilfsbedürftig, dass sich für die reicheren Nationen die Errich-
tung eines auch ihre Interesse wahrenden Nutzentauschsystems schlicht nicht 
lohnt. Hier scheitert die von Spiel- und Vertragstheorien verkündete Logik 
einer Kooperation zum Zwecke wechselseitigen Vorteils. Wer dies erkennt und 
zugleich weder kosmopolitische Anarchie noch ein System der globalen Sie-
gerjustiz für akzeptabel erachtet, muss also jene quantitativen Kalküle durch 
qualitative Kriterien für ein weltbürgerliches Miteinander überformen.212 
Denn kosmopolitische Rechte und Pflichten werden zwar oftmals zu Lebens-
verhältnissen führen, die unmittelbar auch den sie beachtenden Weltbürgern 
nutzen, aber dies ist keineswegs immer der Fall. Globale und intertemporale 
Gerechtigkeitsforderungen können daher in letzter Konsequenz aus quanti-
tativen Tauschkalkülen nur bestärkt, nicht begründet werden. Sie bedürfen 
einer eigenständigen Fundierung auf der Grundlage qualitativer Freiheit: Um 
einen konsistenten Liberalismus zu vertreten, hat man das Prinzip der Frei-
heit inhaltlich und nicht nur formal, qualitativ und nicht nur quantitativ zu 
vertreten. Man hätte etwa zu zeigen, dass und warum der Respekt des Libera-
lismus der menschlichen Person als solcher gilt, nicht nur den Angehörigen 
bestimmter Gruppen, Klassen, Ethnien oder Vorteilstauschgemeinschaften. 
Nur so lässt sich die normative Kraft des Freiheitsideals gleichermaßen auf 
alle Menschen beziehen und aus diesem Prinzip ein universales Ethos der Ver-
antwortung begründen. 

210 | Martha Nussbaum, ebenda, S. 236.

211 | Ebenda.

212 | Ebenso fällt das Urteil von Martha Nussbaum über Rawls’ Ansatz aus: »So we must 

have a richer account of the purposes these very dif ferent nations pursue together.« 

(Frontiers of Justice, S. 249)

https://doi.org/10.14361/9783839434772-003 - am 14.02.2026, 09:52:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434772-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Qualitative Freiheit266

3.3	R esultate und Folgerungen

Rawls und Hayek gelten als äußerst unterschiedliche Liberale. Diese Bewer-
tungsweise orientiert sich, eher oberflächlich, an den politischen Ausrich-
tungen ihrer Lehren und übersieht dabei die strukturelle Ähnlichkeit beider 
Ansätze. Beide versuchen, einen philosophischen Liberalismus zu vertreten, 
ohne inhaltlich über Freiheit zu reden: Rawls, weil er Metaphysik fürchtet, und 
Hayek, weil er gegen Theorien der positiven Freiheit eingenommen ist. Ihre 
Prämissen und Ziele unterscheiden sich, nicht aber ihr methodisches Vorge-
hen. Rawls operiert von der Annahme einer fiktionalen Verhandlungssituation 
aus, Hayek setzt auf reale Prozesse historischer Entwicklung. Beide indes miss-
trauen ihren Gewährsleuten. Rawls gängelt seine hypothetischen Entscheider 
und lenkt durch prozedurale Vorgaben deren Maximierungslogik ab, wo immer 
ihm deren Wahlakte nicht gefallen. Hayek weist umgekehrt faktische Entschei-
dungen als illegitim zurück, wo sie seinen substantiellen Anliegen zuwider-
laufen. Obschon sich also der Sozialliberalismus von Rawls und der Altlibe-
ralismus von Hayek klar politisch unterscheiden, gleichen sie einander doch 
in ihrer methodischen Inkonsequenz. Beide gerieten deshalb ins Kreuzfeuer 
falscher Freunde und echter Gegner: Während letztere sie zu mehr metho-
dologischer Konsequenz in unerwünschter inhaltlicher Richtung aufriefen, 
appelierten letztere, im Namen ihrer Grundüberzeugungen die gewählten Me-
thoden aufzugeben. Einig aber waren sich Kritiker wie Fans in der Zurückwei-
sung der augenfälligen Widersprüchlichkeit der jeweiligen Ansätze.

Die Studien zu Rawls und Hayek zeigen damit mustergültig: Um nicht 
inhaltlos zu bleiben, muss quantitatives Denken Anleihen bei qualitativen Vor-
aussetzungen machen. Wo diese Anleihen jedoch nicht ausdrücklich gemacht 
werden, entstehen Probleme. Entweder wird die Konsistenz und Konsequenz 
des theoretischen Ansatzes unterminiert. Dann wird ein der Sache nach qua-
litatives Programm als quantitatives, ein dem Wesen nach positiver Freiheits-
begriff als negativer, ein der Idee nach materielles Freiheitsverständnis als 
formales, ein substantielles Anliegen als bloß prozedurales verkauft. Es resul-
tiert mithin eine Theorie, die mit ihren Prämissen in einem oft unbemerkten 
Widerspruch steht. Oder aber es wird Quantität – allen inneren Intuitionen 
und äußeren Beobachtungen zum Trotz – zur qualitativen Kategorie erhoben 
und damit Quantifizierbares zum alleinigen Thema von Freiheitsphilosophie 
gemacht. Es resultiert eine Theorie im stets merklichen Widerspruch zur Le-
benswelt. Beides schadet dem Anliegen und Ansehen der Freiheitsidee.

Wir müssen uns daher von der stupiden Armut des Optionenzählens lö-
sen, um für den stupenden Artenreichtum der Freiheit empfänglich zu wer-
den. Hartnäckige Anhänger quantitativer Ansätze sprechen sich jedoch nach 
wie vor gegen ein solches Vorgehen aus und behaupten, ihr Modell könne 
alle benötigten qualitativen Differenzierungen in seiner quantitativen Matrix 

https://doi.org/10.14361/9783839434772-003 - am 14.02.2026, 09:52:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434772-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Quantitative Freiheit 267

wiedergeben. Optionen seien dazu lediglich hinsichtlich ihrer quantitativen 
Fruchtbarkeit (»fecundity«) zu bewerten.213 Man zähle nur die Folgeoptionen 
(zweiter Ordnung), die einem eine bestimmte Option (erster Ordnung) eröff-
ne oder verwehre, schon habe man den Multiplikator ausgemacht, mit dem 
sich jede Option erster Ordnung mit (scheinbar qualitativ) konkurrierenden 
Alternativen (erster Ordnung) verrechnen lasse. So könne man getrost bei 
der quantitativen Matrix verharren und zugleich qualitativen Wertdifferenzen 
Rechnung tragen. 

Doch dies Argument ist mit Charles Taylor als »either vacuous or false« 
zurückzuweisen.214 Nichtssagend (vacuous) und kontraproduktiv ist die Aus-
sage, dass (qualitativ) wertvollere Freiheit stets auch (quantitativ) höher ein-
zuschätzen sei; das ist keine Bestärkung quantitativer Ansätze, sondern die 
Essenz qualitativer Freiheitstheorien: das Herausheben des begriffslogischen 
Vorrangs des Qualitativen. Falsch ( false) wäre hingegen die Annahme, dass 
das, was mehr quantitative Freiheit einräumt, stets auch qualitativ höherwer-
tige Freiheit darstellt. Beispielsweise engen die gewöhnlichen Strafgesetze 
über Diebstahl und Betrug den Handlungsspielraum sehr vieler Menschen 
in etlichen Lebensbereichen ein. Gesetze gegen radikale politische Meinungs-
äußerung und »fringe political activity«215 betreffen dagegen nur weit weniger 
Menschen in enger umrissenen Aktionsfeldern. Dennoch beurteilen wir nicht 
erstere, sondern letztere als besonders freiheitsgefährdend. Die Qualität, nicht 
Quantität jener Optionen gibt hier klarerweise den Ausschlag. 

Martha Nussbaum mahnt daher, wir müssten endlich ausdrücklich an-
erkennen, »that some freedoms are central for political purposes, and some are 
distinctly not. […] Some lie at the heart of a view of political justice, and others 
do not. Among the ones that do not lie at the core, some are simply less import-
ant, but others may be positively bad.«216 Als Beispiel für die zweite Variante 
führt sie an: »the freedom to harass women in the workplace« (ebenda); als Bei-
spiel für die erste: »the freedom of motorcyclists to drive without helmets« (CC 
73). Kurzum: Einige Freiheiten bedeuten mehr als andere. Diese so elementare 
wie essentielle Einsicht nötigt zum Überdenken der Fundamente der genau 
diese Unterscheidung verwischenden quantitativen Freiheitstheorien. 

Insbesondere die materialistischen und positivistischen Grundlagen quan-
titativer Freiheitstheorien gehören auf den Prüfstand. Denn ein Freiheitsbe-
griff, der allein auf die Anzahl ungezwungen realisierbarer Präferenzen zielt, 
lässt allzu leicht übersehen, dass Freiheit ganz wesentlich auch in der – idea-
listisch und normativ motivierten – Reflexion, Kritik und Änderung unserer 

213 | Vgl. Feinberg, Freedom and Fulfillment.

214 | Vgl. Charles Taylor, What’s Wrong with Negative Liberty?

215 | Vgl. Ronald Dworkin, Taking Rights Seriously, London 1977, S. 268.

216 |  Martha Nussbaum, Creating Capabilities, S. 72.

https://doi.org/10.14361/9783839434772-003 - am 14.02.2026, 09:52:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434772-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Qualitative Freiheit268

Präferenzen besteht. Einige wenige Präferenzen (zweiter Ordnung) können 
zahllose Präferenzen (erster Ordnung) kritisch evaluieren und langfristig 
transformieren. Man denke zum Beispiel an elementare sittliche Maximen, die 
eine Vielzahl hedonistischer Vorlieben in Schach halten. Wäre unserer Frei-
heit etwa geholfen, wenn aufgrund der Mehrzahl der Letzteren irgendwann 
Erstere aufgehoben würden? Erfahren vielleicht Menschen, deren moralische 
Reflexionsfähigkeit sabotiert wird, in der Befriedigung ihrer sodann unreflek-
tierten Bedürfnisse ein Höchstmaß an Freiheit? 

Um diesen Einwand zu verdeutlichen, muss man gar nicht erst auf die 
bei heutigen Philosophen so beliebten schrillen Gedankenexperimente (Hal-
luzinationsmaschinen, Glücksdrogen, Parallelexistenzen etc.) zurückgreifen. 
Denken wir uns lediglich eine Gesellschaft, die immer mehr auf öffentliche 
Medien und Bildung verzichtet und die Formung von Geist und Geschmack 
zunehmend privaten Anbietern überlässt. Dies könnte uns ja durch kommer-
zielle Manipulation abgerichtete Bürger bescheren, die ihre Lebenszeit ar-
tig-konform im Kaufrausch vertändeln und für eine Politik votieren, die sich 
der beständigen Erweiterung von Konsumoptionen verschreibt. Zufolge des 
quantitativen Freiheitsverständnisses müssten nun aber diese Menschen als 
freier gelten als Bürger anderer liberaler Gesellschaften, die, obschon autonom 
informiert und gebildet (plus 1), etwas weniger Kaufoptionen (minus n+1) zur 
Auswahl hätten.217 Will man dies ernsthaft behaupten? 

Der Verabsolutierung von Wahlfreiheit muss also entgegengetreten wer-
den. Und zwar nicht allein aufgrund der Alltagserfahrung, dass uns gelegent-
lich etwas weniger quantitative Freiheit ganz genehm ist, weil uns etwa vor 
überquellenden Supermarktregalen schon mal eine Sehnsucht nach einer 
»freedom from decision« beschleicht.218 Auch wäre die Kritik nicht vorrangig 
psychologisch und an dem Gedanken auszurichten, dass ein Zuviel an Aus-
wahlmöglichkeiten zu überzogenem Individualisierungs- und Authentizitäts-
zwang führen mag, der manch’ arme Seele depressiv macht.219 Nein, wir soll-

217 | Vgl. Dworkin, The Theory and Practice of Autonomy, S. 15.

218 | So stellt schon Quine heraus, dass wir gelegentlich nach einer »freedom of 

second order: freedom from decision« verlangen; Willard van Orman Quine, Quiddities: 

An Intermittently Philosophical Dictionary, Cambridge, Massachusetts 1987, S.  68. 

Ausführlich behandelt die psychologischen Dimensionen einer solchen Flucht vor der 

Überforderung autonomen Lebens Alain Ehrenberg, Das erschöpfte Selbst: Depression 

und Gesellschaft in der Gegenwart, Frankfur t a.M. 2008.

219 | Vgl. Axel Honneth, »Organized Self-Realization«, in: European Journal of Social 

Theory, 7, No. 4 (2004): 463-478 und Anders Petersen, »Authentic Self-realization and 

Depression«, in: International Sociology, 26, No. 1 (2011): 5-24.

https://doi.org/10.14361/9783839434772-003 - am 14.02.2026, 09:52:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434772-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Quantitative Freiheit 269

ten ganz grundsätzlich hinterfragen, ob es klug ist, Freiheit zur Wahlfreiheit 
zu reduzieren und als abzählbare Ware (»commodity«) zu konzipieren.220 

Um hier nicht missverstanden zu werden: Dass quantitative Theorien Frei-
heit zur Ware verdinglichen, ist keine Unterstellung, sondern der Sachvortrag 
ihrer Verfechter. Apologeten quantitativer Ansätze präsentieren dieses Argu-
ment als ultimative Verteidigung ihrer Position: Freiheit, die aus qualitativer 
Perspektive als Selbstzweck erscheine, sei in Wahrheit nur Mittel zum Zweck 
(vgl. die Einleitung zu Kapitel 3). Obschon unsere Wahlfreiheit kein konkre-
tes Mittel (zu vordefinierten Zwecken) darstelle, so doch ein abstraktes Inst-
rument. Und diese Abstraktheit mache den Reiz der Sache aus. Wie Geld, so 
stelle auch Freiheit ein Allzweckmittel dar, von dem man gar nicht genug haben 
könne, ganz egal, was man damit anzustellen gedenke. Fälschlich also werde 
Freiheit für intrinsisch höherwertig gehalten als die Güter, die sie verschafft. 
Tatsächlich sei ihr Wert ganz so extrinsisch wie der Wert jener; nur eben – dies 
ist die Pointe – quantitativ ungleich größer, da diese Ware durch ihre besagte 
Abstraktheit auch zukünftige, jetzt noch unbestimmte Nutzungen mit ein-
schließe.221 

Wer jedoch Freiheit wie oder geradewegs als Geld denkt, macht sie zum 
Fetisch, da im Verabsolutieren ihres quantitativen Tauschwerts ihr qualitativer 
Gebrauchswert vernachlässigt wird. Mehr noch: Um der postulierten Kom-
mensurabilität zu genügen, ist der Warenwert der Freiheit durch eine Reduk-
tion auf rein materielle Optionen zu budgetieren. Um aber Freiheit auf diese 
Weise vergleichbar machen und messen zu können, müssen wir uns, heißt 
es, die gesamte Welt einschließlich unserer selbst und unserer Freiheit me-
chanisch denken: »we need to think of space and time as granular in order 
to produce measurements of ›the extensiveness of available action‹.«222 Genau 
dann nämlich ließen sich alle qualitativen Werturteile restlos auf quantitativ 
genaustens ermittelbare Raum-Zeit-Relationen zurückführen. 

Welch’ verdrehte Logik: Man legt sich zuerst darauf fest, Freiheit rein 
quantitativ zu betrachten. Dazu wird dann ihre Kommensurabilität und dafür 
wiederum ihre Messbarkeit postuliert. Letztere aber erfordert eine physikali-
sche Betrachtung der Welt sowie unserer selbst. Jene lässt nun ihrerseits nur 
quantitative Auswertungen, keine qualitativen Bewertungen zu. Schlussend-
lich werden deshalb alle qualitativen Aspekte der Freiheit als unwesentlich 
ausgegeben, und es wird behauptet, diese könnten verlustfrei auf quantitative 
Differenzen zurückgeführt werden. Ein circulus vitiosus. 

220 | Vgl. Dworkin, Taking Rights Seriously, S.268: »It is very dif ficult to think of liberty 

as a commodity.«; siehe auch Will Kymlicka, Liberalism, Community and Culture, Oxford 

1989.

221 | Vgl. Ian Carter, A Measure of Freedom, Oxford 1999, S. 50-52.

222 | Ebenda, S. 174.

https://doi.org/10.14361/9783839434772-003 - am 14.02.2026, 09:52:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434772-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Qualitative Freiheit270

Dasselbe gilt für den Zwangsbegriff, den die quantitative Tradition eben-
falls rein physikalisch fassen möchte. Zuvor schon (vgl. Einleitung zu Kapitel 
3) hatte ich Zweifel daran angemeldet, dass sich ein normativ reichhaltiger 
Freiheitsbegriff aus einer rein physikalischen Zwangsdefinition herausklauben 
lässt. Für gewöhnlich ist die Erfahrung von Zwang ja »emphatically and tech-
nically contextual«; im realen Leben mischen sich deskriptive Aspekte gerne 
mit präskriptiven.223 Alltagserfahrungen, normative Verhaltenserwartungen 
und situative Vorverständnisse – und nicht allein physische Aspekte – definie-
ren, was freiheitsverletzende, zwingende Akte sind. 

Wer beispielsweise in ein Haus einbricht und sich fremde Gegenstände 
aneignet, negiert die Besitzfreiheit der Eigentümer. Gewaltsame, physische 
Kausalität liegt vor. Dass aber jene Gegenstände zuerst einmal von der An-
eignung anderer durch Zäune und Wände abgegrenzt wurden, stellt ebenfalls 
eine physische Kausalität dar, welche deren Bewegungs- und Aneignungsfrei-
heit beschränkt.224 Wer jene (räuberisch gegen das Privateigentum gerichtete) 
Kausalität kritisiert, muss diese (schützend für das Privateigentum wirkende) 
Kausalität legitimieren. Ohne solche Legitimation herrscht ein Patt zwischen 
den physischen Freiheiten beziehungsweise Zwängen der Hausbesitzer und 
denen der Eindringlinge: was die einen als Minus an Freiheit beziehungsweise 
Zwang erfahren, verbuchen die anderen als Plus. Wer sich mit diesem gera-
dezu Proudhonschen Patt (»Eigentum ist Diebstahl«225) nicht zufriedengeben 
mag, hat die Beweislast und muss die Rechtmäßigkeit der durch das Privati-
sieren von Objekten vorgenommenen Privation aller anderen begründen. Das 
aber lässt sich klarerweise nicht physikalistisch, sondern nur ethisch leisten: 
durch eine qualitative Freiheitstheorie. 

Die Theorie quantitativer Freiheit gibt sich wertneutral, ist es aber nicht. 
Vielmehr fällt sie in der physikalistischen Beschränkung auf das empirisch 
Zählbare eine versteckte Wertung: eben gegen so nicht zu ermessende, aber 
gleichwohl relevante Aspekte der Freiheit.226 Mit welchem Recht wird festge-
legt, dass nur kausale Einwirkungen als Freiheitsschranken gelten, nicht aber 
auch Unterlassungen von Leistungen, die für das Bewahren oder Zustande

223 | Vgl. Alan Wertheimer, »Social Theory and the Assessment of Social Freedom«, in: 

Polity, 7, No. 3 (1975): 334-360.

224 | Vgl. Cohen, Self-Ownership.

225 | Proudhon, Traité du domaine de propriété, ou de la distinction des biens; 

considérés principalement par rapport au domaine privé, Paris 1862, S. 37.

226 | Dazu Connolly, in The Terms of Political Discourse, S. 141: »Without the normative 

point of view from which the concept is formed we would have no basis for deciding what 

›descriptive terms‹ to include or exclude in the definition.«

https://doi.org/10.14361/9783839434772-003 - am 14.02.2026, 09:52:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434772-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Quantitative Freiheit 271

kommen der Freiheit Dritter unerlässlich sein können?227 Können wir über-
haupt definieren, was eine Freiheitsverletzung darstellt, bevor wir uns über 
unsere Pflichten gegeneinander verständigt haben?228 Kurz: Wertfragen gehö-
ren zur Erkenntnis der Freiheit. Ohne ihre Beantwortung ist der Radius der 
Freiheit nicht abzustecken, und wir können nicht angeben, was wir anderen 
gegenüber mit Recht verteidigen dürfen und was wir von ihnen einzufordern 
berechtigt sind.229 Der Gehalt der Freiheitsidee muss also auch aus einer Theo-
rie des Sollens, nicht allein des Seins gewonnen werden.230 

Die quantitative Unschärfe, die man sich durch die Wendung ins Qualitati-
ve bisweilen einhandelt, ist kein Verlust an Präzision, sondern ein Gewinn an 
Sachnähe. Mit Aristoteles zu sprechen: Man sollte niemals präziser sein als der 
Gegenstand es erlaubt.231 Ansonsten tauscht man ungenaue Wahrheiten gegen 
präzise Falschheiten ein. Wer mit Methoden der Naturwissenschaften ein we-
sentlich geisteswissenschaftliches Phänomen untersucht, darf sich nicht wun-
dern, wenn sich dabei Aspekte verflüchtigen, welche jenseits des Materiell-
Physischen liegen. Genau an dieser kritischen Selbstreflexion jedoch mangelt 
es der Theorie quantitativer Freiheit. Sie nimmt ihr reduktionistisches Bild von 
der Freiheit als kommensurabler Ware für allzu bare Münze. 

Wo aber Freiheit als naturgegebenes Vermögen wahrgenommen wird, er-
scheinen Mitmenschen in allererster Linie als mögliche Störer desselben.232 
Übersehen wird die soziale Mitkonstruiertheit der Freiheit233 und es folgt die 
lebensweltlich absurde Konsequenz: Je weniger individuelle Freiheit sozial be-
einflusst oder mitgestaltet wird, desto besser. Freiheit muss demnach in sou-
veräner Unabhängigkeit gesucht und jegliche Regulierung privater Freiheit 

227 | Vgl. David Miller, »Reply to Oppenheim«, in: Ethics, 95, No. 2 (1985): 310-314, 

S. 313.

228 | »To refuse to bring these considerations into one’s deliberations about ›freedom‹ 

is to deny oneself access to the very considerations that can inform judgment about 

the concept or to delude oneself by tacitly invoking the very considerations formally 

eschewed.« (Connolly, The Terms of Political Discourse, S. 142)

229 | Vgl. Kristján Kristjánsson, Social Freedom: The Responsibility View, Cambridge, 

England; New York 1996, S. 32.

230 | Vgl. Richard E. Flathman, The Philosophy and Politics of Freedom, Chicago 1987, 

S. 105.

231 |  Vgl. Aristoteles, Nicomachische Ethik I, 3, 1049b24.
232 | »Jene individuelle Freiheit […] lässt jeden Menschen im andern Menschen nicht 

die Verwirklichung, sondern vielmehr die Schranke seiner Freiheit finden.« (Karl Marx 

und Friedrich Engels, Werke, Berlin 1988, S. 365)

233 | Vgl. Guido De Ruggiero, The History of European Liberalism.

https://doi.org/10.14361/9783839434772-003 - am 14.02.2026, 09:52:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434772-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Qualitative Freiheit272

als potentielle Negation derselben wahrgenommen werden.234 Entsprechend 
zeigen die auf der Logik quantitativer Freiheit beruhenden Theorien regelmä-
ßig eine Tendenz, Schranken der privaten Wahlfreiheit so weit wie möglich 
zurückzudrängen. Das andernorts als ›Nachtwächterstaat‹ karikierte Konzept 
eines Minimalstaats erfreut sich bei Vertretern der quantitativen Freiheit also 
nicht zufällig großer Beliebtheit.235 

Quantitative Freiheitstheorien schützen typischerweise allein Freiheiten, 
die man bereits (faktisch) hat, nicht solche, auf die man vielleicht (kontrafak-
tisch) ein Recht haben könnte.236 Sie orientieren sich (extensional) an Freiheit 
in ihrer materiellen Ausformung – Selbstverfügung über den eigenen Leib 
und Besitzstand –, nicht (intensional) an ihrem ideellen Begriffssinn. Sie op-
timieren nicht nicht konkrete Lebenschancen, sondern maximieren abstrakte 
Optionen – verkörpert in einklagbaren Eigentumsrechten.237 Die politische Ge-
meinschaft verdampft so zu einer Eigentümer- und Anspruchsgesellschaft, die 
sich statt zu allseitiger Freiheitsermöglichung zum wechselseitigem Besitz- 
und Forderungsschutz verbindet und verpflichtet.238 So wird im quantitativen 
Liberalismus mit trauriger Folgerichtigkeit die Gemeinschaft entsolidarisiert, 
wie an Hayeks Invektiven gegen Sozialpolitik und am rawlsschen Scheitern an 
den Herausforderungen globaler und intergenerationaler Gerechtigkeit deut-
lich wurde. 

Vertragstheoretisch aber erscheinen solche Resulte leider stimmig: Wozu 
auf Menschen Rücksicht nehmen, von denen wir weder Vor- noch Nachteile 
erwarten? Folglich erscheint es nur konsequent, wenn Solidarität etwa an Na-
tionsgrenzen halt macht, wann immer nachteilige (zum Beispiel ökonomische 
oder sicherheitspolitische) Rückwirkungen nicht zu erwarten sind und sich 
umgekehrt keine handfesten Vorteile dadurch erlangen lassen. Fragen globaler 
und intergenerationaler sozio-ökonomischer Partizipation werden im Rahmen 
quantitativ-liberaler Theorien daher gerne ausgespart oder ungern und stief-
mütterlich behandelt.

234 | Vgl. John Stuart Mill, On Liberty and Other Essays, herausgegeben von: John 

Gray, Oxford; New York 1991, S. 8.

235 | Vgl. Macpherson, Democratic Theory, S. 91.

236 | Vgl. Cohen, Self-Ownership.

237 | »In the profoundest sense there are no rights but property rights. […] Each 

individual, as a natural fact, is the owner of himself, the rule of his own person. Then, 

›human‹ rights of the person […] are, in effect, each man’s property right in his own 

being, from this right stems his right to the material goods he has produced.« (Narveson, 

The Libertarian Idea, 175); siehe auch Murray Newton Rothbard, Government and the 

Economy, Kansas City Kansas 1977, S. 238.

238 | Vgl. Harold Laski, The Rise of European Liberalism, London 1962, S. 105.

https://doi.org/10.14361/9783839434772-003 - am 14.02.2026, 09:52:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434772-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Quantitative Freiheit 273

Jedoch zeichnet sich allmählich ein Wandel ab. Während die gestrigen 
Säulenheiligen des quantitativen Liberalismus noch mit einer, der römischen 
Marktregel volenti non fit inuria (deutsch: dem Einwilligenden geschieht kein 
Unrecht) vorgeblich innewohnenden Magie die Wandlung des irdisch-alltäg-
lichen Brotes ökonomischer Verträge zum geheiligten Fleisch der Freiheit 
herbeibeteten,239 unterzieht man diese sakramentale Wandlung derzeit einer 
nüchternen Symbolkritik. Dass tatsächlich dem Einwilligenden kein Unrecht 
geschehe, gilt natürlich nur, wo keine »asymmetries of power« die Interessen-
lage der Vertragspartner verzerrten. Echte ökonomische Vertragsfreiheit setzt 
ja »the absence of domination, not just the absence of interference« voraus; 
andernfalls komme es allzu schnell zu »appaling contractual arrangements«, 
denen wir, gerade im Interesse und Namen der Freiheit, unsere Zustimmung 
verweigern müssen.240 Zusehends meldet sich daher auch bei Vertretern quan-
titativer Theorien Widerstand an gegen die »libertarian thesis that only coer-
cion undermines voluntariness«.241 Aus dem längst überfälligen Eingeständ-
nis, dass Not nötigen kann, erwächst nun auch in den Lagern quantitativer 
Freiheitstheorien eine kritische Reflexion auf die Natur ökonomischer Freiheit. 
Wirtschaftsfreiheit im besonderen dürfe der Idee der Freiheit im allgemeinen 
nicht zuwiderlaufen, heißt es nun; weshalb einige angloamerikanische Libe-
rale sogar die Forderung aufstellen, »that no one may so acquire goods that 
others suffer severe loss of liberty as a result.«242 

In den letzten Jahrzehnten fand der zuerst von Gerald MacCallum ins posi-
tivistische Grundwasser eingeleitete Gedanke seinen Weg durch die Gesteins-
schichten angloamerikanischer Philosophie, sozialpolitische Anliegen in den 
Freiheitsbegriff selbst mit aufzunehmen. So sickerte in analytische Theorien 
die Idee ein, nicht vom Startpunkt ungehinderter Aktionen aus, sondern bes-
ser von der Ziellinie der verfügbaren Optionen her zu denken. Freiheit sei we-
niger anhand des Volumens der Zu- oder Abflüsse, sondern eher durch das 
allen zugängliche Gesamtreservoir an liquiden Optionen zu messen. Damit 
wendete sich jedoch die Fließrichtung des quantitativen Liberalismus gegen 
den ehedem breiten Strom libertärer Marktvergötzung und erzeugte so eine 
für den Besitzindividualismus gefährliche Untiefe. Während nämlich noch bis 
vor kurzem die quantitativ-liberalen Gewässer an den Sandbänken der Armut 
kühl und ruhig vorbeiflossen, erzeugen nunmehr einige aus links-libertären 
Quellen gespeisten Zuflüsse eine beständig stärker werdende, gegenläufige 

239 | Vgl. Robert Nozick, Anarchy, State, and Utopia, Oxford 1975 (Originalausgabe: 

1974), S. 262ff. 

240 | Vgl. Philip Pettit, Republicanism: A Theory of Freedom and Government, Oxford; 

New York 1997, S. 65f.

241 | Vgl. Olsaretti, Liberty, Desert and the Market, S. 149.

242 | Cohen, Self-Ownership, S. 37.

https://doi.org/10.14361/9783839434772-003 - am 14.02.2026, 09:52:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434772-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Qualitative Freiheit274

Unterströmung, welche die ehedem eindeutig konservative Ausrichtung quan-
titativ-liberaler Theorien verwirbelt. 

Verwirrt finden sich konservative Libertäre mit kessen Fragen konfrontiert 
wie zum Beispiel: »How is libertarian capitalism libertarian if it erodes the li-
berty of a large class of people?«243 Auf einmal ist die Rede von einer allseitigen 
Hilfe zum Autonomieerwerb244 zufolge der Einsicht: »A society is as free as 
its underdogs are.«245 Es schwankt die stille Allianz zwischen libertärem Den-
ken und einer gegen soziale Gerechtigkeit ausgerichteten Politik. Hillel Steiner 
etwa folgt der libertären Annahme, dass sich Freiheit primär durch Besitz- und 
Verfügungsrechte verwirklicht, versetzt mit einem Schuss sozialistischer Lo-
gik. Wenn allen in gleicher Weise ein Recht auf gegenstandsbezogene Freiheit 
zusteht, dann sollte auch allen dieses Recht in mehr oder weniger gleicher Men-
ge zukommen. Jeder muss also von einer quantitativ vergleichbaren Anfangs
position aus ins Leben starten können. Da eine solche Allokation der Lebens-
güter nicht von selbst zu Stande kommt, seien entsprechende Umverteilungen 
als freiheitsschaffend anzusehen und einzufordern, so Steiner.246 

Der in solchen Argumenten aufscheinende präskriptive Anspruch auf soli-
darische Unterstützung widerstreitet jedoch klarerweise dem deskriptiven Me-
thodenideal der quantitativen Logik, die erklärtermaßen von der Negation der 
Negation bereits vorfindlicher Freiheitspositionen aus operieren will. Es geht 
den Denkern des »left-libertarianism« hier ja nicht mehr um die quantitative 
Ausdehnung einer faktisch gegebenen Freiheit, sondern um die Einforderung 
kontrafaktischer Freiheiten. Damit aber wird unter der Hand die Matrix gewech-
selt. Die Qualität des allen zuzugestehenden Freiheitsgrundbestandes wird der 
quantitativen Logik vorgeordnet und fordert sodann deren quantitative Egalität 
ein. Damit wandelt sich das Plateau, und wir wechseln plötzlich – wie schon 
bei Hayek und Rawls gesehen – von faktisch-quantitativen zu kontrafaktisch-
qualitativen Fragestellungen, die nicht nur die Zahl (»number«), sondern auch 
die Art (»nature«) unserer Optionen eruieren.247 Man redet uneingestandener-
maßen von qualitativen Prämissen aus. 

243 | Cohen, ebenda.

244 | Wenn wir »freedom as the non-restriction of options, rather than the absence 

of impediments« ansehen, dann ist auch klar, dass gesellschaftliche Assistenz zum 

Freiheitserwerb genauso zu einer liberalen Philosophie gehört wie die Verteidigung von 

Freiheiten gegenüber Beeinträchtigungen. Stanley Isaac Benn und W.L. Weinstein, »Be-

ing Free to Act, and Being a Free Man«, in: Mind, 80, No. 318 (1971): 194-211, S. 201.

245 | Bay, The Structure of Freedom, S. 7.

246 | Vgl. Steiner, An Essay on Rights, S. 28. 

247 | Vgl. Cohen, Self-Ownership, S. 53.

https://doi.org/10.14361/9783839434772-003 - am 14.02.2026, 09:52:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434772-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Quantitative Freiheit 275

Dieser Einwand trifft auch die jüngst in Mode gekommenen Versuche des 
libertarian paternalism,248 die Spitze antilibertärer Kritik durch die Integration 
besonders populärer (sozial- und umweltpolitischer) Forderungen umzubie-
gen. Dabei wird versucht, die eigentlichen Interessen der Individuen besser 
zu erkennen, als diese selbst. Der libertarian paternalist glaubt sich berechtigt, 
ja – bis auf expliziten Widerruf seitens der Betroffenen – sogar verpflichtet, die 
den Menschen (anhand des homo oeconomicus-Modells) unterstellten Interes-
sen durch staatliches Handeln zu bestärken. So sichere man den Einzelnen auf 
lange Sicht mehr Freiheiten. Sich selbst überlassen würden die Individuen zu 
viele (Fehl-)Entscheidungen treffen, die ihren wahren, rational-eigennützigen 
Interessen zuwiderliefen, und so nach und nach den Raum ihrer Optionen un-
gebührlich reduzierten. Von diesem an ökonomischer Rationalität orientierten 
Urbild ›wahrer‹ Interessen aus betrachtet geraten etliche vertraute Lebenswei-
sen in Verdacht, ›irrational‹ zu sein. Diese sollen folglich keinesfalls maximiert 
werden. Damit werden dann aber auch die Freiheitsverständnisse, auf denen 
sie aufbauen, abgewertet. Wer im Sinne des libertarian paternalism der indivi-
duellen Freiheit einen rational-maximierenden Eigennutz als abwählbare de-
fault position vorgibt, betreibt wertorientierte Metaphysik – nur heimlich.

Verbrämt als quantitativer Algorithmus findet somit sowohl seitens des 
»left libertarianism« wie seitens des »libertarian paternalism« eine qualitative 
Auswahl von angeblich mehr oder weniger ›guten‹ Freiheitsformen statt. Wie 
man die Sache also auch dreht und wendet, um die inhaltliche Erörterung des-
sen, was als Freiheit gelten sollte, kommt man nicht herum. Die Theorie der 
Freiheit muss qualitativ ausgerichtet werden, ehe sie sich quantitativen Fragen 
zuwenden kann.

248 | Zum libertarian parternalism siehe: Richard R. Thaler und Cass H. Sunstein, 

»Libertarian Paternalism«, in: The American Economic Review, 93, No. 2 (2003): 175-

179. Zur aktuellen Diskussion vgl. Nick Gill und Matthew Gill, »The Limits to Libertarian 

Paternalism: Two New Critiques and Seven Best practice Imperatives«, in: Environment 

and Planning C, 30, No. 5 (2012): 924-940; Riccardo Rebonato, Taking Liberties: A 

Critical Examination of Libertarian Paternalism, 2012; Mozaffar Qizilbash, »Sugden’s 

Critique of Sen’s Capability Approach and the Dangers of Libertarian Paternalism«, 

in: International Review of Economics, 58, No. 1 (2011): 21-42; Jessica Pykett et al., 

»Interventions in the Political Geography of ›Libertarian Paternalism‹«, in: Political 

Geography, 30, No. 6 (2011): 301-310; Jennifer Prah Ruger, Health and Social Justice, 

Oxford; New York 2010.

https://doi.org/10.14361/9783839434772-003 - am 14.02.2026, 09:52:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434772-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839434772-003 - am 14.02.2026, 09:52:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434772-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

