3 Quantitative Freiheit

Die Freiheitsmetaphysiken von Kant, Fichte und Krause haben, bei aller Unter-
schiedlichkeitim Detail, einen Grundzug gemein: Sie charakterisieren Freiheit
dem inneren Wesen nach, bevor sie sich an die dufere Abgrenzung von indivi-
duellen Freiheiten machen. Sie unterscheiden zwischen wesentlichen und un-
wesentlichen, sinnvollen und sinnlosen Optionen und benennen erst, welche
Freiheit in Rede steht, bevor sie angeben, wieviel dieser jeweiligen Freiheiten
jeweils einzurdumen sei. Jener Konsens {iber die vorrangig qualitative Wesens-
natur von Freiheit und deren lediglich nachrangige quantitative Konturierung
verdankt sich der Tatsache, dass Kant, Fichte und Krause tiber Freiheit maf3-
geblich vom Bewusstsein der Freiheit her philosophieren. Dieses grundsitzlich
qualitativ und normativ wertende Bewusstsein galt ihnen als entscheidende
Priifinstanz fiir die Triftigkeit ihrer Freiheitstheorie. Jedoch die Bereitschaft,
um das Freiheitsbewusstsein philosophisch aufzukliren, auch metaphysische
Argumente zum Einsatz zu bringen, hat seit den Tagen des Deutschen Idealis-
mus splirbar abgenommen.

Angesichts einer Welt, in der im Schatten und Schutz theologischer Dog-
men iiber Jahrhunderte die Freiheit des Denkens und biirgerliche Freiheiten
beschnitten wurden, wuchs der Wunsch nach mehr theoretischer wie prak-
tischer Freiziigigkeit. Dazu schien manchen ein Frontalangriff auf die alten
Mauern der Metaphysik vonnéten. Mit David Hume (1711-1776) begann daher,
nach und nach, ein gegenldufiges Philosophieprogramm sich durchzusetzen.
Wahrheit sollte sich fortan keineswegs mehr begrifflicher Spekulation oder ko-
gnitiver Intuition verdanken, sondern entweder analytisch durch die logische
Uberpriifung von »relations of ideas« oder synthetisch anhand interpersonal
erfahrbarer »matters of fact« ermitteln lassen.! Im ersten Fall sei Erkenntnis a
priori moglich, im zweiten nur a posteriori; erstere kénne unbedingte, zweitere
nur bedingte Geltung beanspruchen. Diese Zwei-Quellen-Theorie wurde, mit
einigen Modifikationen, von den meisten positivistisch und analytisch ausge-

1 | David Hume, Philosophical Essays Concerning Human Understanding (1751), her-
ausgegeben von: der Library of Congress, London 1801, IV, 1, S. 15.

am 14.02.2026, 08:52:4



https://doi.org/10.14361/9783839434772-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

202

Qualitative Freiheit

richteten Philosophen des 19. und 20. Jahrhunderts beibehalten. Die Suche
nach einem dritten Quell von Wissen, nach bewusstseinsnotwendigen, von der
Erfahrung unabhingigen, sie aber prigenden Erkenntnissen — wie zum Bei-
spiel in Kants synthetisch-apriorischen Urteilen oder in den Dialektiken eines
Fichte, Schelling, Krause oder Hegel — lehnten sie ab.?

Was bedeutet diese methodologische Vorentscheidung fiir die Freiheits-
theorie? Wer als wahr nur gelten lisst, wofiir entweder Logik oder Empirie
zwingende Griinde liefert, muss das Wesen der Freiheit entweder durch logi-
sche Zergliederungen ermitteln oder empirisch ausfindig machen: Voild, das
Theorieprogramm weiter Teile der angloamerikanischen Freiheitsphilosophie
im 20. Jahrhundert.

Wenden wir uns zunichst dem empirischen Ansatz zu. Dessen positivis-
tischer Zugang engt Freiheit auf Phinomene ein, die mit den fiinf Sinnen
beobachtet werden konnen; vorrangig auf Bewegungsfreiheit. Der Urahn sol-
cher Ansitze ist Thomas Hobbes mit seinem (bereits in Abschnitt 1.3.2 vorge-
stellten) physikalistischen Freiheitsbegriff. Der erhoffte Gewinn eines solchen
Unterfangens ist ein wertfreier, rein deskriptiver Freiheitsbegriff, der vorab das
zulissige linguistische Feld absteckt, auf dem spiter dann Fragen normativer
Natur — zum Beispiel wer wem wie die (Wieder-)Herstellung welcher Freihei-
ten schuldet — beackert werden kénnen.?

Bei der Definition der Grenzen der Freiheit folgt man heutzutage weniger
Hobbes, fiir den auch Sachzwinge und natiirliche Hindernisse hierzu ge-
horen, als vielmehr Jeremy Bentham (1748-1832), der nur Vorginge zu jenen
Grenzen zihlt, fiir die andere Menschen kausal verantwortlich gemacht werden
kénnen. Das Ziel auch und gerade dieser Abgrenzung ist, »freedom as norma-
tive condition and freedom as physical fact« sauber voneinander abzugrenzen;
also die physische Freiheit, beruhend auf »modal categories of possibility and
impossibility«, von normativen Fragen, orientiert an »deontic categories of per-
missibility and impermissibility«, abzusondern.*

Das erscheint zunichst einleuchtend: Was man kann und was man darf,
ist oft zweierlei. Aber nicht immer. Nur, weil wir zwischen Kénnen und Diir-
fen begrifflich klar unterscheiden kénnen, heifit das noch lange nicht, es gebe
auch in der Realitit »no necessary connection between instances of normative
freedom and instances of non-normative freedom«.”> Wenn etwa Libertire ver-

2 | Vgl. Alfred Jules Ayer, Language, Truth and Logic, London 1936.

3 | Reprdsentativ fiir diese Haltungs ist etwa Felix Oppenheim; er schreibt: »An agreed
descriptive language is a prerequisite for a fruitful discussion of normative issues.«
(Felix Oppenheim, »Constraints on Freedom«as a Descriptive Concept, in: Ethics, 95,
No. 2 (1985): 305-309, S. 309)

4 | Kramer, The Quality of Freedom, S. 59.

5 | Ebenda, S. 61.

am 14.02.2026, 08:52:4



https://doi.org/10.14361/9783839434772-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Quantitative Freiheit

teidigen, dass Armen die gleichen Freiheiten offenstehen wie Reichen, stiitzen
sie sich jedoch auf eben diese Annahme: Arme diirften (normativ) schliefRlich
dasselbe anstreben wie jene, kénnten es lediglich (physisch) oftmals nicht er-
reichen. Thre (praskriptive) Freiheit bleibe von diesem (deskriptiven) Unvermo-
gen jedoch unberithrt und gleiche der Freiheit begiiterter Menschen. Armut
sei also kein Problem fiir die Freiheitsphilosophie.

Dem wird von Seiten sozialliberaler Denker mit dem bekannten Einwand
begegnet, dass etwa die »Freiheit, unter Briicken zu schlafen<® fiir Arme und
Reiche sich doch recht unterschiedlich ausnimmt. Da Reiche auch woanders
schlafen kénnen, mag ihnen egal sein, ob sie unter Briicken schlafen diirfen.
Folglich fithre jene verabsolutierte Trennung von Fakt und Norm zu einer
scheelen Theorie und einer zynischen Praxis. Libertire wiederum halten da-
gegen: Auch wenn man arm sei, bestiinde doch ein markanter Unterschied
zwischen einer Gesellschaft, wo Arme wie Reiche sich diese Freiheit nehmen
kénnten und einer, in der die Polizei alle Briicken abriegele.”

Wer hat Recht? Es lohnt sich, genauer hinzusehen: Kann man wirklich
stets einen Grundbestand freiheitlichen Kénnens rein physikalistisch-deskrip-
tiv beschreiben, bevor man sich um normative Belange des Diirfens und Sol-
lens kiimmert? Liegt hier tatsichlich der kleinste gemeinsame Nenner vor, auf
den sich alle einigen konnten und auf den sich somit jeglicher Streit in der
Freiheitsphilosophie zuriickfithren und sodann auflésen liee? Kénnen wir
Freiheiten messen, abzihlen, verrechnen? Liegt darin vielleicht der Schliissel,
Freiheit interpersonell vergleich- und verteilbar zu machen?® Zweifel scheinen
angebracht.

Auch physisches Kénnen entsteht im Kontext des Diirfens. Jemand, bei-
spielsweise, der sich aufgrund einer Oberschenkelverletzung einen Wund-
starrkrampf zuzieht, wird eine quantitative Reduzierung seines Kénnens er-
leben: aus der physischen Freiheit zu gehen und/oder zu humpeln wird die
numerisch um eins geringere »Freiheit«, nur noch zu humpeln.’ Indes muss
das nicht so sein. Die meisten Gesellschaften beugen solchen Fillen durch
Tetanusspritzen vor- oder sorgen durch Penizillin nach. Der fiir die physische
Freiheit (gehen zu konnen) funktionale Zugang zu Tetanus und Penizillin ist
sozial vermittelt: durch ein rechtliches Diirfen, konkret: durch die Erlaubnis,

6 | Diese Formulierung findet sich m.W. erstmalig bei Anatole France, Le lys rouge,
Paris 1894.

7 | Vgl. Hillel Steiner, An Essay on Rights, Cambridge, Massachusetts; Oxford, United
Kingdom 1994, S. 14.

8 | Vgl. Christopher Megone, »One Concept of Liberty«, in: Political Studies, 35, No. 4
(1987): 611-622, S. 621f.

9 | Dieses Beispiel habe ich Philippe van Parijs entlehnt, vgl. Parijs, Real Freedom for
All,S. 14.

am 14.02.2026, 08:52:4

203


https://doi.org/10.14361/9783839434772-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

204

Qualitative Freiheit

sich (im Besitz anderer befindliche) Medikamente aneignen zu diirfen. Wer
diese Erlaubnis (etwa mangels Zahlungsfihigkeit) nicht erhilt, muss hum-
peln. Kénnen und Diirfen lassen sich in diesem Fall also keineswegs absolut
voneinander absondern. Thre Beziehung — und damit unsere reale Freiheit —
variiert von Gesellschaft zu Gesellschaft und auch innerhalb besimmter Ge-
sellschaften von einer Zeit zur nichsten.”® In einer kommunistischen Gesell-
schaft sollte der Zugang zu Medizin entweder fiir alle oder keinen bestehen. In
einer konsequent libertir-kapitalistischen Gesellschaft mag er indes nur denen
offen stehen, die sich aus privaten Mitteln versorgen kénnen: Wer sich jenseits
seines Diirfens die benétigte Medizin beschaffen méchte, den hilt der starke
Arm der Polizei auf: ein physischer Zwang par excellence. Die physische Frei-
heit (wieder gehen zu konnen) findet an physischem Zwang (des polizeilichen
Besitzschutzes) ihre Schranke; jedoch nur, weil es den Betroffenen an normativ
legitimierten Optionen (sich Medizin legal anzueignen) mangelt. Vermindertes
Diirfen reduziert das physische Kénnen; ein Mangel an normativer Freiheit
reduziert die faktische.

Was folgt daraus? Die Quantitit unserer deskriptiv beschreibbaren Freiheiten
hingt in letzter Hinsicht von der Qualitdt der uns normativ zugeschriebenen
Freiheiten ab, wie zum Beispiel die gesellschaftlich zugestandene oder ver-
wehrte Freiheit zu einer vermégensunabhingigen medizinischen Grundver-
sorgung. Der physikalistisch-quantitative Freiheitsbegriff ist daher ohne nor-
mativ-qualitative Hintergrundannahmen (wer was besitzt und wer wem was
schuldet) bedeutungsleer. Die Oase semantischer Klarheit, die uns der posi-
tivistische Freiheitsbegriff suggeriert, verdampft bei niherer Betrachtung zur
Fata Morgana.

Falls Freiheit wirklich nur darin bestiinde, nach Gutdiinken die eigenen
Gliedmafien zu bewegen, wie wollte man dann die Emphase und das morali-
sche Pathos erkliren, mit denen politische wie philosophische Diskussionen
tiber Freiheit gefithrt werden? Warum klammern sich Menschen verzweifelt
an bestimmte Freiheiten, verzichten aber ganz entspannt auf andere?” Dies
zeigt: Wenn wir die Frage, was Freiheit eigentlich wertvoll macht, véllig von
der Idee der Freiheit absondern, dann subjektivieren wir etwas, das objektiv zur
Sache gehort. Wo normative Aspekte zur in Rede stehenden Freiheit selbst ge-
horen, fihrt eine Beschrinkung auf allein deskriptive Urteile und eine Ver-

10 | Vgl. Nussbaum, Frontiers of Justice, S. 165, 182.

11 | »If we view [...] agency as nothing but the pursuit of preference, or freedom as
nothing but the absence of constraint, how are we to explain how some acts can be
more central than others to the self, agency, freedom, identity or integrity [...]?«
(Onora O’Neill, Constructions of Reason: Explorations of Kant’s Practical Philosophy,
Cambridge England; New York 1989, S. 205).

am 14.02.2026, 08:52:4



https://doi.org/10.14361/9783839434772-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Quantitative Freiheit

lagerung des Normativen ins Private in die Irre; sie opfert die Wahrheit der
Methode."

Wer sich dieser Einsicht — der normativen Bedingtheit und sozialen Kons-
truiertheit unserer Freiheiten — verschliefit, muss sich zu argen Ansichten be-
quemen: Um dem Programm blofler Deskription treu zu bleiben, wire etwa
auch Zwang nur rein physikalisch zu fassen: als kérperlich nétigende Tat. Blo-
e Unterlassungen reichen mangels physischer Kausalitit nicht aus. Es muss
dem Handlungswilligen physisch in den Arm gefallen werden, damit Zwang
vorliegt. Das aber fithrt zu skurrilen Ergebnissen. Denn im Sinne jener positi-
vistisch-empirischen Vorgaben zwingt uns selbst eine Todesdrohung zu nichts.
Wir kénnen uns hinsichtlich der Parole »Geld oder Leben!« schlieflich fiir
die Option des Ablebens entscheiden. Eine solche Entscheidung mag vielleicht
nicht freiwillig fallen, frei aber bleibe sie, meinen manche.” Jedoch wer ange-
sichts von akuter Todesdrohung noch unbekiimmert von Freiheit spricht, darf
sich nicht als ein dem gewohnlichen Sprachgebrauch verpflichteter analyti-
scher Philosoph prisentieren. Denn diesem Sprachgebrauch gilt ja die Pistole
auf der Brust sehr wohl als herber Freiheitsverlust.

Was lernen wir daraus? Ein bestimmter Wert (drohungsfrei tiber den Ver-
bleib seines Portemonnaies zu befinden) geht in die Beschreibung der zu dis-
kutierenden Faktizitdt von Freiheit ein. Der Gehalt der Aussage »Geld oder
Leben!« wird vom Empfinger nicht an einem faktischen Standard quantitativ
abgemessen (»Wie viele Optionen lisst oder erdffnet mir jene Aussage?«). Viel-
mehr wird dieses Kommando vor einem normativen Deutungshorizont qua-
litativ interpretiert (»Was dndert sich dadurch an der von mir wertgeschitzten
Existenz?«). Anstatt zu feiern, dass einem, quantitativ gesehen, eine zusitz-
liche Option — durch fremde Schusseinwirkung zu sterben — zur Auswahl ge-
stellt wird, diirfte der Betroffene wohl eher beklagen, eine qualitativ fiir wert-
voller gehaltene Daseinsweise — unvetletzter Portemonnaiebesitzer zu bleiben
—einzubiiffen. Man versteht diese Aussage richtig nur als nétigende Drohung,
der man besser durch Aufgabe der Geldbérse entspricht: als Zwang.™

Die Suggestion also, man konne zunichst auf der Faktenebene entschei-
den, ob in einer Bedrohungssituation ein physisch-kausaler Zwang vorliege,
damit derselbe sodann penibel von allen Werturteilen (ob derlei wohl legitim
sei) abgesondert werden kénne, widerstreitet unserer Erfahrung, widerstrebt
unserer moralischen Intuition und wird vom natiirlichen Sprachgebrauch wi-

12 | Vgl. William E. Connolly, The Terms of Political Discourse, Oxford 1993, S. 139-143.
13 | Vgl. Serena Olsaretti, Liberty, Desert and the Market: A Philosophical Study,
Cambridge 2004, S. 148.

14 | vVgl. Swanton, Freedom, S. 109-113.

15 | Vgl. Felix E. Oppenheim, Political Concepts: A Reconstruction, Chicago 1981,
S. 53, 160.

am 14.02.2026, 08:52:4

205


https://doi.org/10.14361/9783839434772-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

206

Qualitative Freiheit

derlegt. Wir beschreiben auch solche Menschen als unfrei, denen zwar nicht
aufgrund physischer Einwirkung, wohl aber durch glaubhafte Drohung die
Chance fehlt, autonom zu handeln.’® (Ahnliches gilt, wozu spiter mehr, fiir
den Ausbleib von physischer Kausalitit im Falle von unterlassener Hilfeleis-
tung oder eines unbehobenen Mangels an Lebensgrundlagen: Auch sie be-
schneiden Freiheiten.)

Zwang kann also auch ohne direkte physische Einwirkung vorliegen, und
ob dies der Fall ist, wird durch wertendes Urteilen festgestellt. Daher misslingt
die positivistische Trennung von Fakt und Wert nicht nur bei der Freiheitsidee
selbst, sondern auch beim Versuch, Freiheit angeblich ganz wertfrei — als Ne-
gation von Zwang — zu definieren. Das quantitative Programm, Freiheit durch
die Formel »weniger (wertfreier) Zwang = mehr (wertvolle) Freiheit« zu erkli-
ren, scheitert. Wir benétigen einen evaluativen Begriff sowohl der Freiheit als
auch des Zwangs. In den letzten Jahrzehnten hat sich darum die analytische
Philosophie auch zusehends vom Versuch einer rein auf sichtbar-physische
Komponenten abstellenden Definition der Freiheit entfernt. Im Rekurs auf
das alltigliche Vorverstindnis von Freiheit und seine sprachliche Spiegelun-
gen werden nun immer 6fter auch >unsichtbare< Dimensionen beachtet, etwa
moralische Aspekte der Freiheitsidee. Auch dies deutet darauf hin, dass die im-
manente Normativitit der Freiheitsidee den wahren Grund der Kontroversen
um die Freiheit darstellt.”

Nattirlich ist es ein Gewinn, dass man heute den reicheren Bedeutungs-
rahmen, den unsere Alltagssprache der Freiheitsidee zumisst, nun auch philo-
sophisch zuldsst und priift. Aber reicht das aus? Der sprachanalytische Zu-
griff hat schlieRlich auf jede iiber die faktischen Ublichkeiten und Grenzen der
Sprachgemeinschaft hinausreichende Deutung der Freiheitsidee zu verzich-
ten. Dies erschwert es, kontrafaktische Aspekte angemessen wahrzunehmen,
etwa wenn uns die Idee der Freiheit als normative Aufforderung entgegentritt,
unsere dominanten Rede- und Handlungsweisen zu verindern. Deswegen ist
noch grundsitzlicher zu fragen: Ist es sinnvoll, Freiheit lediglich an ihren se-
mantischen oder sonstigen Ausformungen (extensional) festzumachen? Oder
sollten wir nicht doch auch die Idee der Freiheit auf ihren méglicherweise iitber
alle bisherigen Verkdrperungen hinausweisenden Bedeutungssinn (intensio-
nal) untersuchen? Denn falls wir vergessen, dass das bei einer rein duferlich-

16 | Vgl. Jeremy Waldron, Liberal Rights: Collected Papers, 1981-1991, Cambridge
England; New York 1993.

17 | William E. Connolly erkldrt m.E. zu Recht, die Idee der Freiheit sei so »contested
partly because of the way it bridges a positivist dichotomy between »descriptive« and
»normative« concepts.« (William E. Connoly, »Liberty as an »essentially contested
conceptew, in: lan Carter und Matthew H. Kramer (Hg.), Freedom: A Philosophical
Anthology, Malden, Massachusetts 2007, S. 200)

am 14.02.2026, 08:52:4



https://doi.org/10.14361/9783839434772-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Quantitative Freiheit

objektivierenden Betrachtung entstehende Bild einer von ihrem inneren Sinn
und Zweck abgeldsten Freiheit bestenfalls der Abdruck ihrer weltlichen Ver-
dinglichung ist und nicht ihr Urbild, so kénnten wir ungewollt ein Zerrbild der
Freiheit fiir ihr Abbild halten. Freiheit reduzierte sich dann zu (nichts als) der
Menge vorhandener Optionen, und plétzlich gilte in allen normativen Fragen
die so schlichte wie schlechte Parole »je mehr, desto besser«.

Auch hierzu liefert David Hume die Vorlage. Wie Hobbes definiert er
Freiheit als ungehinderte Bewegung nach eigenem Gutdiinken. Der Raum,
in dem sie sich artikuliert, begrenzt sie; mithin kann keine individuelle Frei-
heit unendlich sein, soll noch Platz fiir die Freiheit anderer bleiben. Es kommt
zu einer — in diesem Denkmodell unvermeidlichen — Konkurrenz zwischen
individuellem Freiheitswunsch und interpersonalem Koordinationsbediirf-
nis. Dies ist der Klumpfuf vieler angloamerikanischer Freiheitstheorien: ihr
geometrisches Bild von Freiheit als einander ausgrenzender Formen auf be-
grenzter Fliche. Es reduziert Freiheit zu einem quasi-riumlichen Verteilungs-
konflikt zwischen einander wechselseitig ausschliefRenden Freiheitskreisen.
Entsprechend erscheint Hume das Verhiltnis von Gesetz und Freiheit als ein
tragischer Konflikt: »In all governments, there is a perpetual intestine strug-
gle, open or secret, between authority and liberty; and neither of them can ever
absolutely prevail in the contest. A great sacrifice of liberty must necessarily be
made in every government.«'®* Man scheint eine friedliche Ordnung nur um
den Preis vieler Freiheit haben zu kénnen und mithin vor die missliche Wahl
gestellt, entweder die Freiheits- und Handlungsspielrdume der Individuen
oder die des Staates quantitativ zu vergroflern. Tertium non datur.

Der dagegen in der kontinentaleuropiischen Tradition gepflegte, ja gefeier-
te Gedanke, dass individuelle und kollektive Freiheit einander auch wechselsei-
tig integrieren und begiinstigen konnten, lasst sich in dieser Matrix nicht aus-
driicken. Das ist den klassischen Anschauungsformen der quantitativen Logik
— Geometrie und Arithmetik — geschuldet. Geometrisch gilt: Wo ein Kérper
Raum greift, kann es gleichzeitig kein anderer tun. Wo also Freiheit iiber ein
Parallelogramm physischer Krifte reprisentiert wird, kann die gesellschaft-
liche Endgestalt personlicher Freiheiten nur als Einbufe oder Einschrinkung
aller urspriinglichen Bewegungsimpulse gedeutet werden. Arithmetisch
kommt dasselbe heraus. Die Gesellschaft wird spiel- oder sozialvertragstheo-
retisch tiber ein Gedankenexperiment konzipiert, in dem die Individuen ihre
eigene Freiheit maximieren und Eingriffe anderer minimieren wollen. Dabei
ist — wie die nun folgenden Abschnitte noch niher ausfithren werden — die
Krux des rein quantitativen Zugangs zur Freiheitsthematik, den gesellschaft-
lichen Aus- und Abgleich von Wertvorstellungen nur als antagonales Nullsum-

18 | David Hume, Theory of Knowledge. Containing the Enquiry Concerning Human
Understanding, Austin 1953, S. 156ff.

am 14.02.2026, 08:52:4

207


https://doi.org/10.14361/9783839434772-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

208

Qualitative Freiheit

menspiel wahrzunehmen. Freiheitsgewinne auf der einen Seite miissen, die-
ser Logik zufolge, Freiheitsverluste auf der anderen nach sich ziehen.

In der quantitativen Logik akzeptieren die Individuen beispielsweise den
Staat, nur insofern sie voraussehen, in geregelten Ordnungen mehr Vorteile
fuir sich erhaschen zu kénnen als in anarchischen Lebensverhiltnissen. Damit
diese cost-benefit-Rechnung aufgeht, muss, was die Einzelnen in jenem hypo-
thetischen Tausch der Rechte und Pflichten herausbekommen, mindestens
gleichwertig sein zu dem, was sie einzahlen. Und da — in dieser Forderung
nach Symmetrie — liegt der Haken: Was ist mit Menschen, die nicht in der Lage
sind, anderen deutlich zu nutzen oder zu schaden, und darum als unattraktive
Partner fiir einen solchen Tausch erscheinen? Wie sind sie in die Gesellschaft
zu integrieren?” Dies Problem stellt sich etwa angesichts der Bediirfnisse, In-
teressen und Rechte behinderter Menschen.

Denken wir uns einen Teenager, der wegen korperlicher Behinderung
nicht aus eigener Kraft den Weg zur Schule zuriicklegen kann. Im Sinne von
Theorien quantitativer Freiheit wire nur zu gewidhrleisten, dass niemand ihn
durch physischen Zwang am Schulgang behindert. Sodann gilte seine Freiheit
als unbeschidigt und es gibe keine staatliche Pflicht, assistierend einzugrei-
fen. Daher konnen sich alle anderen getrost dem Maximieren ihrer privaten
Optionen hingeben; eine soziale, politische oder rechtliche Verantwortung,
dem Teenager zu helfen, haben sie nicht. Der Fall wird an die Individualmoral
deligiert und der Fiirsorge aus privatem Mitleid anheimgestellt — die natiirlich
oft auch ausbleibt und zudem den Empfinger von der Gunst der Geber abhin-
gig macht. Ganz anders sieht der Fall aus der Perspektive qualitativer Freiheit
aus. Sie bewertet eine Freiheit, die nicht ausgetibt werden kann, als defizitir;
also hat die Gesellschaft durch geeignete MafRnahmen den Teenager zu befi-
higen, seine Bildungsfreiheit wahrzunehmen. Auch also wenn niemand aktiv
dem Teenager ein quantitatives »Minus« an Freiheit eingebrockt hat, erkennt
eine an qualitativer Freiheit orientierte Gesellschaft das qualitative »Malus«
der Beeintrichtigung an und schafft Abhilfe.

Vertreter quantitativer Theorien haben bisweilen versucht, solche Ergeb-
nisse abzuwenden; etwa indem sie anfiihrten, dass ja die Biirger ein Inter-
esse an der Ermdéglichung der Ausbildung von behinderten Menschen haben
kénnten. Man miisse nur die Aufwendungen dafiir als ein Investment in de-
ren spitere Skonomische Leistungsfihigkeit betrachten. Dann wiirden sich
die dafiir erforderlichen Zahlungen rentieren als zeitversetzte Steigerung des
Bruttoinlandsprodukts (als materieller Reprisentant aufgerechneter individu-
eller Optionen). Somit sei die von der Gedankenfigur des sozialvertraglichen
Nutzentauschs eingeforderte Symmetrie der Leistungen und Gegenleistungen
wieder hergestellt. — Doch trigt dies Argument? Im Falle einiger behinderter

19 | Vgl. Nussbaum, Creating Capabilities, S. 87.

am 14.02.2026, 08:52:4



https://doi.org/10.14361/9783839434772-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Quantitative Freiheit

Menschen mag so eine Rechnung aufgehen; fiir alle, vor allem fiir auch geis-
tig schwerstbehinderte Personen aber wohl kaum.? In jedem Fall aber wiirde
so das von der Warte qualitativer Freiheit aus als unbedingt anerkannte Recht
der beeintrichtigten Individuen abgewertet zu einem nur bedingt — unter der
Bedingung ihrer voraussichtlichen ¢konomischen Rentabilitit — eingerdum-
ten Freiheitschancen. Die gesellschaftliche Hilfestellung erfolgte dann nicht
mehr als Ausdruck der unverduflerlichen Wiirde des Menschen, sondern als
Spekulation auf ihren veriuflerbaren konomischen Wert. In Fillen krasser
Asymmetrie von Leistung und Gegenleistung unterbliebe die gesellschaftliche
Assistenz dann folgerichtig; in allen anderen Fillen erfolgte sie aus niedrigen
Griinden.

In welche Schwierigkeiten quantitativ orientierte Freiheitstheorien an-
gesichts des Problems solcher und anderer Asymmetrien (etwa im Hinblick
auf globale oder intergenerationale Generationen) kommen, fithren wir nun
an den Werken von Friedrich August von Hayek und John Rawls vor. Beide
Denker waren und sind populdr: Rawls als Vordenker sozialliberaler und pro-
gressiver Liberaler sowie Hayek als Patron konservativer und wirtschaftslibe-
raler Krifte. Sie trennt die politische Zielrichtung. Es verbindet sie jedoch das
Unterfangen, metaphysikfrei iiber Freiheit zu sprechen. Beide philosophieren
entlang der Primissen eines rational verfolgten Eigeninteresses. Beide bewer-
ben ihre Position dariiber, dass keine anderen als die von ihnen jeweils fa-
vorisierten Institutionen zur Maximierung privater Optionen und mithin zur
freiheitlichsten aller Welten fithren. Beide also huldigen dem quantitativen
Paradigma der Freiheit — und ihre Lehren werfen Licht auf dessen Plausibili-
tat. Hinsichtlich stark asymmetrischer Sozialbeziehungen etwa dndern Hayek
wie Rawls ihr quantitatives Modell hinterriicks mit der einen Hand so ab, dass
die andere Hand die ersehnten sozial- und verteilungspolitischen Resultate in
Empfang nehmen kann. Sie tiberfithren damit — unvorsitzlich, aber hochst
effektvoll — das quantitative Paradigma der Freiheit in ein qualitatives.

3.1 FREIHEITLICHE ALLOKATION
(FRIEDRICH AUGUST VON HAYEK)

Friedrich August von Hayek (1899-1992) war von Haus aus Okonom, jedoch
sein Erkenntnisinteresse umfasste zuletzt die gesamte Sozialphilosophie. Ent-
sprechend hat Hayek es unternommen, seine Wirtschaftstheorie einem philo-
sophischen Gesamtentwurf zu integrieren, der sich als eine Analyse des mo-

20 | »Such cases strip contractarianism bare, so to speak, and reveal a face often
concealed by the moralized elements present in the strongest such doctrines.«
(Nussbaum, Frontiers of Justice, S. 128f.)

am 14.02.2026, 08:52:4

209


https://doi.org/10.14361/9783839434772-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

210

Qualitative Freiheit

dernen Freiheitsbewusstseins schlechthin prisentiert. In The Constitution of
Liberty macht er diesen Zusammenhang von Fragen zur Wirtschaftsordnung
hin zu Aspekten der Freiheitsphilosophie explizit. Hayek will aus der Idee der
Freiheit Grund und Grenze allen staatlichen Handelns so letzt- wie endgiiltig
herleiten.

Zeitlebens mit gewalttitigen Auswiichsen staatlicher Regelungssysteme
von rechts wie von links konfrontiert, suchte Hayek nach Prinzipien, welche
die Ausitbung von Zwang zugleich begriinden sowie wirksam beschrinken
kénnten — und fand diese im Freiheitsbewusstsein des Individuums. Dabei gab
sich Hayek nicht nur als Akademiker, sondern auch als Polemiker. Vielen ist
er weniger als Verfasser subtiler theoretischer Traktate ein Begriff als vielmehr
als Mann fiir wuchtige Thesen und kantige Abgrenzungen. Man kennt ihn
etwa als GrofSmeister jenes denkwiirdigen Paradoxes: des liberalen Denkver-
bots. Wie kaum ein anderer hat Hayek einerseits fiir die Freiheit gestritten und
andererseits dagegen, dass man sich darunter etwas anderes vorstellen diirfe,
als er selbst. Hayek setzte die von ihm verabscheuten Ideen der positiven Frei-
heit und der sozialen Gerechtigkeit gleichsam auf einen Index von fiir Liberale
verbotenen Gedanken.

Wo zuvor noch flieRende Uberginge zwischen ordo-, sozial- und neolibe-
ralen Positionen herrschten, vertrat Hayek ein radikales Entweder-Oder; ent-
weder Freiheit oder Soziales: »Liberty does not mean all good things or the
absence of all evils. It is true that to be free may mean freedom to starve [...].«*!
Das war eine klare Ansage. Im Verbund mit seinem Mentor Ludwig von Mises
und seinem Gefolgsmann Milton Friedman sorgte Hayek dafiir, dass seither
die Dreifaltigkeit von klassischem Liberalismus (in den Gestalten von Hume,
Smith, Kant, Humboldt etc.), new liberalism (Green, Hobhouse, Hobson etc.)
und Neo-Liberalismus (Eucken, Miiller-Armack, Riistow etc.) keine harmo-
nische Dreieinigkeit mehr darstellt. Seit Hayeks Adepten mit dem Furor der
Rechtgliubigen seine doktrinalen Ansichten als dogmatische Einsichten verfech-
ten, hinter die kiinftig kein Liberaler zuriickgehen diirfe, ist die liberale Theo-
logie in Hiresiestreiten verwickelt. Geflissentlich iibersehen wurde dabei, dass
etliche von Hayeks politischen Positionen im heimlichen Widerspruch zu von
ihm proklamierten philosophischen Prinzipien stehen und letztlich nur durch
Annahmen legitimiert werden konnen, die das Theorieprogramm Hayeks
iiberschreiten. Um dieses Problem — und damit dem Ubergang von quantitati-
ven zu qualitativen Denkfiguren — geht es im Folgenden.

21 | Hayek, The Constitution of Liberty, S. 19.

am 14.02.2026, 08:52:4



https://doi.org/10.14361/9783839434772-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Quantitative Freiheit

3.1.1 Genese des neoliberalen Freiheitshegriffs

Friedrich August von Hayek wurde 1944 mit einem Schlag durch die Publi-
kation seiner Streitschrift »The Road to Serfdom« so berithmt wie beriichtigt.
Darin erklirte er, Grofbritannien sei auf dem Wege, sich in eine zweite Wei-
marer Republik zu verwandeln. Der deutsche Staat habe nur von Hitler erobert
werden kénnen, weil er zuvor von sozialdemokratischen Denkern sturmreif
geschossen wurde. Diese hitten den Geist individueller Freiheit und Verant-
wortlichkeit in der erstickenden Umarmung totaler Daseinsfiirsorge abgetotet
und so die Gemiiter der Biirger eingestimmt auf den nationalsozialistischen
Kollektivismus und die Ertrinkung individueller Freiziigigkeit in den berau-
schenden Wassern des Totalitarismus. Indem England sich nun seinerseits an
sozialdemokratischen Experimenten versuche, wiederhole es jenen Fehler, die
korrumpierende Kraft linker Ideale zu verkennen. Wer mit der Sozialdemo-
kratie flirte, werde zuletzt mit dem Sozialismus zwangsverheiratet; darum,
trommelte Hayek, wehret den Anfingen!

So richtig liberal, so Hayek, sei es in Europa zuletzt vor dem Ersten Welt-
krieg zugegangen; wohlgemerkt: als weithin noch Monarchien das Sagen
hatten. Die Individuen hitten damals noch wahrhaft einen {ippigen Freiheits-
raum ihr eigen nennen kénnen, und das Kollektiv sei nur marginal in Erschei-
nung getreten. Seither aber miisse man allerorten eine drastische Erh6hung
der Staatsquoten beobachten und sehe die Menschen zusehends in die Gingel-
wagen von Vater Staat eingebunden. Alliiberall gehe es bergab mit der Freiheit,
weil die Demokratie es den Massen erlaube, die liberalen Wille zu schleifen,
die ihre Gemeinwesen vor dem Einfall kollektivistischer Versuchungen schiit-
zen. — Noch heute zitieren Neoliberale und Libertarier mit Genuss jenes Pam-
phlet; versorgt es sie doch mit wuchtigen Zitaten, die ihren Gegnern, ob von
links, rechts oder aus dem sozialliberalen Lager, unterstellen, vorsitzlich oder
fahrlassig dem Totalitarismus Vorschub zu leisten. Fiir das Image des liberta-
ren Populisten, das ihm anhingt, ist Hayek also nicht ganz unverantwortlich.

In spiteren Lebensjahren hat Hayek jedoch versucht, differenzierter auf-
zutreten. Und hier gilt es, niher hinzuschauen: Indem Hayek seine Theorie
tiber die Jahrzehnte fortentwickelte, legt er dem Publikum ein anschauliches
Lehrstiick vor, das gleichermafen die Macht und die Mingel eines quantitativ
ausgerichteten Liberalismus illustriert. An Hayeks Theorie wird mustergiiltig
deutlich, was eine rein formal an privaten Optionen ausgerichtete Freiheits-
theorie zu leisten vermag — und woran sie scheitert, und weshalb sie schlief3-
lich dialektisch umschligt in qualitative Kategorien.

Auf Hayeks geistiger Bithne kimpften zeitlebens immer auch hintergriin-
dige qualitativ-freiheitliche Motive mit vordergriindig rein quantitativ ausge-
richteten Protagonisten um die darstellerische Regie und zwangen letzteren
bisweilen einige durchaus tiberraschende theatralische Wendungen ab, welche

am 14.02.2026, 08:52:4

211


https://doi.org/10.14361/9783839434772-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

212

Qualitative Freiheit

seine dramatischen Texte zu einem lehrreichen Charakterstiick der Freiheit
formen. Betrachten wir daher zunichst etwas niher die dramatis personae, die
Hayeks philosophisches Theater bevolkern: Als intellektuelle Ahnherren sei-
ner Position gibt Hayek jene Old Whigs an, die in England fiir die Glorious Re-
volution von 1688 verantwortlich zeichnen.?? Im Anschluss an diese Tradition
propagiert er ein britisches Liberalismuskonzept, in das er sein eigenes Philo-
sophieren einreiht. Jenes Modell, das weniger als historische Rekonstruktion
denn als konzeptioneller Idealtypus ausgelegt ist,?® steht fiir eine empirisch-
induktive Denkhaltung. Angesichts gesellschaftlicher Organisationsfragen
wird die Unplanbarkeit historischer Entwicklungen betont und kulturellen
Trial-and-error-Verfahren die meiste politische Weisheit zugetraut. Diesem
Whig-Helden tritt in Hayeks Ideendrama als Schurke ein anhand skizzenhaf-
ter Nachzeichnungen jakobinischer Freiheitslehren entwickeltes franzdsisches
Liberalismuskonzept gegeniiber. Dieses zeichnet sich unvorteilhaft durch ra-
tionalistischen Deduktionismus und planerischen Optimismus aus. Jene be-
griffliche Gegentiberstellung spitzt Hayek sodann zu einer politischen Opposi-
tion zu und schligt sich auf die Seite des britischen Modells. Er optiert fiir eine
experimentierfreudige und erfahrungsorientierte Politik, die weise, sehr weise
darauf verzichtet, in rationalen Planspielen perfekte Gesellschaftssysteme zu
entwerfen.?

Epistemologisch unterfiittert Hayek diese Position mit dem kyberneti-
schen Argument, dass man lediglich Systeme niederer Komplexititsordnung,
niemals jedoch Systeme gleicher oder gar hoherer Komplexitit vollstindig
begreifen kann.” Individuen sollen daher anderen nicht diktieren, was de-
ren héchstes Gut sei, weil sie dies auf befriedigende Weise gar nicht kénnen.
Alle auf material-konkrete Vorstellungen vom Guten abzielenden politischen
Teleologien scheitern, so Hayek, notwendigerweise an der Eigendynamik und
Unvorhersehbarkeit von Freiheit. Wer das gesellschaftliche Leben einem Ge-
neralplan unterstellt, unterbietet die Entwicklungspotentiale, die dem selbst-
bestimmten Miteinander der Individuen innewohnen, das sich stets zu neuen
spontanen Ordnungen fiigen kann. Illiberal wire derlei tiberdies.

Mit diesen Argumenten {iberantwortet Hayek zweitausend Jahre philoso-
phischer Lehren tiber das Wesen, den Wert und die Bestimmung des mensch-
lichen Lebens der Deponie fiir ausgemusterte Denkmodelle. Anstelle geplanter

22 | Vgl. Hayek, The Constitution of Liberty, S. 407ff.

23 | Vgl. William P. Baumgarth, »Hayek and Political Order: The Rule of Law«, in: Journal
of Libertarian Studies, 2 (1978): 11-28 (zitiert nach dem Neuabdruck in: Wood/Woods
1996b, 52-70).

24 | Vgl. Hayek, The Constitution of Liberty, S. 54f.

25 | Vgl. Morris M. Wilhelm, »The Political Thought of Friedrich A. Hayeke, in: POST
Political Studies, 20, No. 2 (1972): 169-184.

am 14.02.2026, 08:52:4



https://doi.org/10.14361/9783839434772-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Quantitative Freiheit

Ordnungen avanciert bei Hayek der Markt zum Paradigma gesellschaftlicher
Beziehungen: Der Markt hilft zum einen dabei, spannungsreiche Interessen
friedlich zu verfolgen und subsidiir auszugleichen. Zum andern férdert die
auf dem Markt feilgebotene Differenz der persénlichen Interessen die sozia-
le Produktivitit. Ressourcen fithrt das dezentrale Markthandeln damit einem
effizienteren Gebrauch zu, als Sozialtechnologen und Gesellschaftsplaner es
jemals verméchten.?® Jene Uberlegenheit ungeplanten Markthandelns iiber
planvoll gestaltete Okonomien veranlasst Hayek, auch im Politischen von ratio-
nalen Konstruktionen abzuraten. Aber — so ein naheliegender Einwand — sind
nicht gerade unsere komplexen politischen Institutionen ein Beleg fiir die hohe
Form- und Leistungskraft des politisch-planenden Geistes?

Hayek sieht dies anders. Man miisse das Wirken der politischen Vernunft
geschichtlich verstehen; als Ausfluss sozialer Evolution. Die historisch aufge-
kommenen Sozialstrukturen seien oftmals weniger das Resultat absichtsvol-
ler Planung, sondern hitten sich schrittweise, bisweilen zufillig oder gar er-
wartungswidrig, herausgebildet, schliellich aber bewihrt. Unsere politischen
Institutionen funktionieren manchmal eher trotz statt wegen der Vorstellun-
gen, die man sich einstmals {iber deren Aufgaben und Zwecke gemacht hatte.
Nichts falscher also, als eine einzelne soziale oder politische Bestimmungs-
form, etwa iiber ein vorgeblich hochstes Gesellschaftsziel durch einen fiktiven
oder realen Gesellschaftsvertrag zu verabsolutieren und damit — wie Hayek
es dem Freiheitsdenken des franzgsisch-konstruktivistischen Typus anlastet —
weiterer sozialer Evolution den Weg abzuschneiden.

Hayeks Auflerungen iiber die deutsche Freiheitsphilosophie erginzen das
Bild.” Auf den Deutschen Idealismus ist die Bemerkung gemiinzt, man diir-
fe nicht eine Identitit von Freiheit und Sittengesetz postulieren, weil so die
Freiheit, moralisch falsch zu handeln, beschnitten werde.”® Derlei verrit zwar
nicht viel iiber die hier abgewertete Tradition, wohl aber tiber die strategischen
Motive Hayeks: Jegliche inhaltliche Definition der Freiheit de facto werde zur
Aushohlung der Freiheit durch sittlichen Konformititsdruck fiihren. Allein
ein streng negativer Freiheitsbegriff, glaubt Hayek, kénne das verhindern.?

26 | Werner Keck, Zwischen evolutionérer und gesellschaftsvertraglicher Fundierung
des Staates: Eine vergleichende Analyse der Staatsauffassungen von Rawls, Buchanan,
Hayek und Nozick, Berlin 1998, S. 212.

27 | Vgl. Hayek, The Constitution of Liberty, S. 16, 20.

28 | Vgl. ebenda, S. 79.

29 | Vgl. ebenda, S. 31.

am 14.02.2026, 08:52:4

213


https://doi.org/10.14361/9783839434772-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

214

Qualitative Freiheit

3.1.2 Geltung des neoliberalen Freiheitsbegriffs

Wer Freiheit negativ definiert, dem bleibt keine Alternative, als sich — ceteris
paribus — bei miteinander in Konkurrenz stehenden Handlungs- und Gestal-
tungsalternativen fiir diejenigen zu entscheiden, die insgesamt mehr Optio-
nen zu bieten versprechen. Quantitativ ausgerichteter Liberalismus reibt sich
daher oft an der Religion, weil jede Form von Spiritualitit durch die Bindun-
gen, die sie anempfiehlt, Freiziigigkeit reduziert. So behauptet Hayek etwa,
dass ein »Jesuit who lives up to the ideals of the founder of his order« als unfrei
zu gelten habe, weil ihm seine geistliche Widmung zahlreiche Optionen ver-
wehrt.*® Stimmt das?

Nun, wenn ein Jesuit auf gewisse Freiziigigkeiten verzichtet, verfiigt er
nicht notwendigerweise iiber weniger Optionen, sondern zunichst einmal
itber andere: solche etwa, die erst aus intensiver Widmung und Konzentration
auf spirituelle Ziele entstehen, und die in einem durch und durch sikular aus-
gerichteten Leben vielleicht weniger vorkommen. Moglicherweise wiegen ein-
ander schon quantitativ der Verlust und der Zugewinn an Optionen auf? Man-
chen Manager, der sich nach einem burn-out ins erstbeste Kloster zum spritual
retreat fliichtet, mag dieser Gedanke bisweilen vielleicht beschleichen. Doch
selbst falls jenem Jesuiten tatsichlich eine geringere Anzahl an Auswahlmog-
lichkeiten zu Gebote stinde, konnte es dennoch um seine Freiheit gut bestellt
sein, falls nimlich die verbleibende Optionenmenge fiir ihn besonders erstre-
benswerte Elemente enthilt. Diesen Gedanken aber kann nur eine qualitativ
ausgerichtete Denkungsart einfangen; rein arithmetisch ergibt er sich nicht.

Genau jene Schwierigkeit — zwischen héher- und minderwertigen Optio-
nen zu unterscheiden — macht Hayek durchgehend zu schaffen. Seiner eige-
nen Rhetorik zum Trotz, dass allein eine Gesellschaftsordnung als liberal gel-
ten diirfe, die sich der quantitativen Maximierung der individuellen Freirdume
verpflichtet, findet man bei Hayek ndmlich kein Pliddoyer fiir ein totales laissez
faire. Eine Position, welche der sozialen Umwelt gegentiber keinerlei Bindun-
gen kennt oder nur solche Restriktionen akzeptiert, die von minimalstaatli-
chen Nutzentausch-Modellen aus — d.h. als reziproke Maximierungsstrategien
— konzipiert werden konnen, vertritt Hayek nicht.*! Eher verteidigt er — an-
ders als viele seiner Gegner wie Befiirworter glauben — eine Freiheit, die durch
rechtsethisch geformte Gesetze ebenso beschrinkt wie durch sittliche Werte aus-
gerichtet wird.

30 | Vgl. Hayek, The Constitution of Liberty, S. 14.

31 | So aberinterpretiert H. B. Falkena, »On Hayek’s Philosophy of Limited Government
and the Economic Order (Review Article)«, in: South African Journal of Economics, 53,
No. 4 (1985): 235-243.

am 14.02.2026, 08:52:4



https://doi.org/10.14361/9783839434772-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Quantitative Freiheit

Was die sittlichen Werte betrifft, so leitet Hayeks Insistieren, er vertrete
partout nur einen Begriff von Freiheit, der »merely negative« sei, deshalb in
die Irre.*? Nicht Freiheit als Libertinismus, sondern Freiheit auch und gerade
als Quelle sittlicher Werte will Hayek schiitzen, wenn er sie als »overriding
principle« des Gemeinwesens postuliert.** Dieses Prinzip soll verhindern, dass
wir zu freiheitswidrigen Mitteln greifen, um sittliche Werte zu realisieren. Ein
Zwang zum Guten — etwa zu zivilgesellschaftlichem Engagement — kénnte
jenes Gute seiner sittlichen Qualitit berauben. Dass individuelle Freiheit von
moralisch motiviertem Zwang verschont werden muss, hat seinen Grund also
gerade nicht in einem ginzlichen Verzicht Hayeks auf ethische Orientierung,
sondern in dem Wunsch, diese erst wahrhaft zu erméglichen. Sittliche Zie-
le werten die Freiheit, aus der sie hervorgehen, auf. Freiheit soll moralischen
Werten also unter anderem deshalb nicht geopfert werden, weil erzwungene
Tugend keine ist.

Die rechtsethische Beschrinkung der Freiheit verteidigt Hayek, indem er
sich von Jeremy Bentham (1748-1832) absetzt,** der (vgl. Abschnitt 1.3.2) vertre-
ten hatte, »every law is an evil for every law is an infraction on liberty«.** Dem-
gegeniiber solidarisiert sich Hayek mit dem in der kantischen Tradition pro-
minenten Gedanken vom Recht als Form der Freiheit. Wie Kant fordert Hayek
Grenzen der individuellen Handlungsfreiheit, welche die Voraussetzungen
der Freiheit aller schaffen.’® Die vom spiten Hayek gerne betonte Nihe seines
Denkens zu Kant* liegt zwar keineswegs immer vor;*® in diesem Punkt aber
schon: Nicht der freiheitsgesetzlich geregelte, allein der willkiirliche Zwang ist
es, gegen den Hayek sich richtet. Willkiirlicher Zwang setzt die Individuen zu
Werkzeugen anderer herab, sie sollen und wollen aber Selbstzweck sein, sich
also frei von Zwang bilden und betitigen.

32 | Hayek, The Constitution of Liberty, S. 19.

33 | Vgl. ebenda, S. 68.

34 | Vgl. ebenda, S. 60.

35 | Jeremy Bentham, Etienne Dumont und Richard Hildreth, Theory of Legislation,
London 1887 (Originalausgabe: London, 1864), S. 48.

36 | Zum freiheitstheoretischen Anschluss an Kant sowie zu offen bleibenden Differen-
zen zwischen beiden Denkern vgl. Michael Klaver, Die Verfassung des Marktes: Fried-
rich August von Hayeks Lehre von Staat und Markt im Spiegel grundgesetzlicher Staats-
und Verfassungsrechtslehre, Stuttgart 2000, S. 18-31.

37 | Friedrich August von Hayek, Law, Legislation and Liberty: A New Statement of the
Liberal Principles of Justice and Political Economy, London 1976 (Originalausgabe:
1973), S. 166, Fn. 24.

38 | Zur tollkiihnen, bisweilen tollpatischen Kantschmuserei Hayeks vgl. Hans Jorg
Hennecke, Friedrich August von Hayek: Die Tradition der Freiheit, Disseldorf 2000,
S. 287-294.

am 14.02.2026, 08:52:4

215


https://doi.org/10.14361/9783839434772-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

216

Qualitative Freiheit

Freiheit von willkiirlichem Zwang verlangt, dass der Staat ein Monopol zur
Zwangsausiibung hat, von dem er nur freiheitsgemifl Gebrauch macht. Das
staatliche Handeln soll deshalb an dem Grundsatz ausgerichtet werden, dass
niemandem Zwang widerfahren diirfe, »unless he has placed himselfin a posi-
tion where he knows he will be coerced.«*? Sofern die Zwangsausiibung entper-
sonalisiert werde, indem man sie abstrakt-generellen Normen unterwirft und
diese offenkundig macht, kénne jedes Individuum sein Verhalten so ausrich-
ten, dass es Zwang vermeiden kann. Die Rechtsnormen stehen dem Individu-
um dann ebenso hypothetisch-instrumentell zur Verfiigung wie Naturgesetze.
Ganz so, wie man weif}, dass Feuerlegen im Wohnzimmer zum Abbrennen
des Hauses fithren kann, weifl man ebenfalls, dass das vorsitzliche Abbren-
nen eines Hauses einen ins Gefingnis bringen kann.*’ Es findet mithin kein
willkiirlicher Zwang mehr statt, sondern nur noch solcher, den die Individuen
vorsitzlich provoziert oder billigend in Kauf genommen haben. Die Regeln
des Rechts weisen auf die juristische Zulissigkeit gewisser Mittel hin, iiber-
lassen die Zweckbestimmung aber allein der freien moralischen Wahl. Das
Grundmuster entsprechender staatlicher Zwangsregelungen sind Konditional-
ordnungen (man denke etwa an die wenn/dann-Vorschriften des Strafrechts),
nach denen alle informiert entscheiden koénnen, ob sie sich in eine Situation
bringen wollen, in der ihnen staatlicher Zwang droht.*

Natiirlich kénnen vom Staat nicht beliebige Konditionalregeln aufgestellt
werden. Weder aus paternalistischer Fiirsorge um seines unterstellten Wohles
willen und noch viel weniger zugunsten kontingenter Ziele diirfen Biirger zu
bloflen Realisierungsmitteln von politischen Zwecken herabgewiirdigt werden,
die sie nicht teilen. Hayek heifst nur solche Zwangsregeln gut, die den Indivi-
duen helfen, ihre eigenen Zwecke so zu verfolgen, dass Freiheitskollisionen mit
anderen ausbleiben. Ganz wie bei Kant also wird bei Hayek der reale Zwang der
Rechtsordnung als ideale Rechtswohltat dem jeweiligen Gezwungenen gegen-
iiber, d.h. als Schutz seiner eigenen Freiheit vor ihm selbst, legitimiert — und
auch nach diesem Grundsatz limitiert.

Aber gerade jener transzendentalphilosophische Anstrich seiner Gedan-
ken legt es nahe, Hayek zu widersprechen, dass er einem rein negativ-forma-
len, duferlich-quantitativen Freiheitsbegriff folge.” Zwar behauptet Hayek,

39 | Hayek, The Constitution of Liberty, S. 21.

40 | Vgl. ebenda, S. 153.

41 | Vgl. ebenda, S. 142ff.

42 | Christoph Zeitler meldet ebenfalls Zweifel an der Selbsteinschatzung Hayeks an,
erseinureinem negativen Freiheitskonzept verpflichtet, in: Spontane Ordnung, Freiheit
und Recht: Zur politischen Philosophie von Friedrich August von Hayek, Frankfurt a.M.
1995, S. 147ff.

am 14.02.2026, 08:52:4



https://doi.org/10.14361/9783839434772-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Quantitative Freiheit

sein Rechtsbegriff huldige rein prozeduralen Kriterien.” Jedoch viele der von
ihm vertretenen Uberzeugungen lassen sich durchaus nicht mit prozeduralen
Kriterien allein rechtfertigen, sondern bediirfen zu ihrer Stiitzung weiterge-
hender, substantieller Pramissen, wie etwa des kantischen Autonomiegedan-
kens.* Gesetzgeber kénnten ja formell einwandfrei handeln und einstimmig
streng allgemeine, sie selbst einschliefende Gesetze erlassen, welche Hayek
dennoch materiell zuriickweisen wiirde.* Eine Gesellschaft etwa, die beschlos-
se, die Rechtgliubigkeit ihrer Mitglieder inklusive der Regierenden mit Stock-
hieben und Steinigungen abzusichern, finde seine Sympathie gewiss nicht.
Angesichts von Subjekten, die ihre Freiheit so realisieren wollten, zieht Hayek
eine klare Grenzlinie.

Damit jedoch weicht Hayek der Konsequenz der eigenen Formalismen aus
und bringt einen qualitativen Wesensbegriff von Freiheit in Stellung.*® Das
geschieht typischerweise im Riickgriff auf Vorverstindnisse der britischen
Rechtstradition. Die rule of law (etwa tradierte Rechtsgrundsitze wie nulla poe-
na sine lege?’) stellt Hayek ausdriicklich nicht der sozialen Evolution anheim.*®
Er proklamiert dies als common-law-Traditionalismus. Es ist aber keiner, weil
eben diese Tradition der rule of law ganz und gar nicht zur Disposition steht.*
Die rule of law ist der liberale Fels in der gesellschaftlichen Brandung, an dem
sich alle Wellen illiberaler Verinderungspline brechen sollen. Wihrend alle
sonstigen Institutionen verfliissigt werden, schreibt Hayek der rule of law —

43 | Vgl. Hayek, Law, Legislation, and Liberty, S. 43.

44 | Vgl. Nikolas H. M. Roos, »Hayek’s Kantian Heritage and Natural Law«, in: Jack Birner
und Rudy van Zijp (Hg.), Hayek, Co-ordination and Evolution: His Legacy in Philosophy,
Politics, Economics and the History of Ideas, London; New York 1994, S. 294.

45 | Vgl. Lionel Robbins, »Hayek on Liberty«, in: Economica, 28, No. 109 (1961): 66-81.
46 | Vgl. Hayek, Law, Legislation, and Liberty, S. 58ff. Insofern ist auch Aimar Thierry
zu widersprechen, der die These aufstellt, die Normativitdt Hayeks sei rein hypothe-
tisch-allgemeiner Natur, denn sie ruhe auf dem unterstellten Uberlebensinteresse ei-
nes jeden auf, woraus sich jedermanns Interesse an einer gedeihlichen Wirtschafts-
und Sozialordnung herleite, weshalb es sich lediglich um eine Normativitat »without
prescriptions« handele (siehe: »13 Coordination, Survival and Normativity: A Hayeki-
an Perspective Revisiteds, in: Jack Birner, Pierre Garrouste und Aimar Thierry (Hg.), FA
Hayek as a Political Economist: Economic Analysis and Values, Bd. 45, London 2002,
S. 225f,, 230.

47 | Zu deutsch: Keine Strafe ohne (voraufgehendes) Gesetz. Weitere bekannte Grund-
satze sind etwa in dubio pro reo (im Zweifel fiir den Angeklagten) und actori incumbat
probatio (dem Klager obliege die Beweislast).

48 | Vgl. Hardy Bouillon, Ordnung, Evolution und Erkenntnis: Hayeks Sozialphilosophie
und ihre erkenntnistheoretische Grundlage, Tiibingen 1991, S. 59ff.

49 | Vgl. John Gray, Hayek on Liberty, Oxford; New York 1986, S. 31ff.

am 14.02.2026, 08:52:4

217


https://doi.org/10.14361/9783839434772-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

218

Qualitative Freiheit

was er indes weder sich noch seinen Lesern nicht recht eingesteht — a priori
Geltung zu.>®

Klarerweise kollidiert dieser Zugriff auf unaufgebbare Rechtsprinzipien
mit dem von Hayek ansonsten durchgingig vertretenen Programm sozialer
Evolution. Einige Interpreten haben Hayek daher geraten, auch die rule of
law noch zu relativieren, anstatt sie als quasi-naturrechtlich vorgegeben zu
behandeln.®! Andere sprachen sich umgekehrt gegen Hayeks evolutioniren
Subjektivismus als Unterbietung der von ihm anderweitig gebrauchten Argu-
mentationslogik aus. Diese zweite Auslegung erscheint plausibler: Durch die
Thematisierung der Moglichkeitsbedingungen universaler Freiheit hat Hayek
sich giinstig positioniert, um klarzustellen, dass nicht jegliches Festhalten an
Grundrechten und Regeln interpersonaler Anerkennung eine willkiirliche Set-
zung konstruktionsverliebter Geister darstellt.>

Zum Beispiel schreibt Hayek: Nicht nur physische Gewalt hindere Men-
schen am eigenbestimmten Leben. Betrug und Tduschung stellen dem Zwang
durchaus vergleichbare Eingriffe in die personliche Freiheit dar. Durch sie
wird dem Individuum die zur autonomen Lebensfithrung benétigte Reali-
titsgrundlage geraubt.>® Tduschung und Betrug verneinen damit de facto den
Freiheitsanspruch der Getiuschten und reihen sie als blofle Mittel unter die
Zwecke der Tduschenden ein. Universalisieren und auf Gegenseitigkeit stel-
len, lasst sich derlei nicht. Entsprechend muss ein dem Freiheitsschutz gewid-
metes Recht nicht nur vor Gewalt, sondern auch vor Betrug und Tduschung
schiitzen. Mit dhnlichen — transzendental die Voraussetzungen allgemeiner
Freiheit einholenden — Argumenten baut Hayek nach und nach einen Kanon
formaler Rechtsgrundsitze (wie zum Beispiel: pacta sunt servanda) und mate-
rieller Rechtsinhalte (etwa zum Eigentumsschutz) aus.

Somit aber liefert Hayek durchaus nicht nur eine Nacherzihlung einer
ganz bestimmten Rechtstradition, die sich in der kulturellen Evolution zufil-
ligerweise weithin durchgesetzt hat. Prisentiert werden diese Uberlegungen
vielmehr als selbstevidente Entfaltungen der Idee der Freiheit. Hier wird de-
duziert, nicht induziert; Spekulation gerit zum Kompass des historischen Er-
fahrungswissens — und nicht umgekehrt. Da Hayek seine Theorie evolutiver

50 | Vgl. auch die Abgrenzung zum Kommunitarismus bei Barbara M. Rowland, Ordered
Liberty and the Constitutional Framework: The Political Thought of Friedrich A Hayek,
Westport 1987, S. 119ff.

51 | Vgl. Theodore A. Burczak, »The Contradictions between Hayek’s Subjectivism and
His Liberal Legal Theorys, in: Jack Birner, Pierre Garrouste und Thierry Aimar (Hg.), FA
Hayek as a Political Economist: Economic Analysis and Values, Bd. 45, London 2002,
S.201.

52 | Vgl. Roos, Hayek’s Kantian Heritage, S. 289.

53 | Vgl. Hayek, The Constitution of Liberty, S. 143f.

am 14.02.2026, 08:52:4



https://doi.org/10.14361/9783839434772-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Quantitative Freiheit

Rechtsentwicklung scharf von der ihm verhassten Tradition des Rechtspositivis-
mus abgrenzen mochte, ist fiir ihn eine Bekriftigung der Idee der Gerechtig-
keit als meta-rechtliches Ideal unverzichtbar.>* Darum kommt der rule of law in
seiner Theorie eine solche Schliisselfunktion zu. Ohne diese kontrafaktische
Orientierung schliige nimlich der von Hayek deskriptiv gebrauchte soziale
Evolutionismus schnell ins Normative um. Das jedoch wiirde politiktheore-
tisch auf einen Fatalismus hinleiten dhnlich dem von Hayek zuriickgewiese-
nen Rechtspositivismus. Man kann daher der hayekschen Version der rule of
law ungefihr den Status eines regulativen Ideals im Sinne Kants zuerkennen.”
Denn anstatt zugunsten sozialer Evolution auf sein eigenes Ideal der Gerech-
tigkeit zu verzichten, will Hayek vielmehr erstere an zweiterer messen.>

Bildhaft gesprochen: Hayeks Gedankenschiff folgt iiber etliche Seemeilen
einer Fahrrinne, die den Ozean der Freiheit entlang ihrer gesellschaftlichen
Ermoglichungsbedingungen durchmisst. Erst als er sich auf dieser Reise bis
auf Sichtweite dem Kontinent der sozialen Gerechtigkeit nihert, dndert er ab-
rupt den Kurs und steuert plétzlich die hohe See distributiver Beliebigkeit an,
wo er seine Theorie und deren praktische Resultate fernab aller normativen
Leuchttiirme dem Wellengang des Marktes tiberantwortet. Obschon Hayek
darauf besteht, der von ihm verwendete Begriff von Freiheit sei bloR negativ,”
so kann dies zwar fiir jenes letzte nautische Mandver gelten. Angesichts des
iiberwiegenden Verlaufs seiner Fahrtstrecke muss man diese Aussage ansons-
ten aber als Seemansgarn ansehen. Hayek navigiert ja anhand von qualitativen
Koordinaten das Schiff der Freiheit sorgsam an den Untiefen des Relativismus
und den Sandbinken des Positivismus vorbei. Erst als diese passiert sind, l4sst
er das Ruder locker und vertraut sein Gefihrt den Strémungen sozialer Evolu-
tion und ihren wirtschaftsliberalen Strudeln an.

3.1.3 Staats- und Politikphilosophie

Zu jeglicher sozialen Evolution gehéren auch bewusste und geplante System-
verinderungen, welche ihrerseits auf Orientierungen basieren, die nicht ein-
fach den historischen Bestand abspiegeln, sondern ihn verindern wollen. Das
erkennt auch Hayek ausdriicklich an. Er fordert lediglich, nur solche Schritte

54 | Vgl. Hayek, The Constitution of Liberty, S. 205ff.; sowie Law, Legislation, and
Liberty, S. 44-60.

55 | Zu Kants Begriff der regulativen Idee vgl. Dietmar Kdveker, Grenzverhéltnisse:
Kant und das »Regulative Prinzip« in Wissenschaft und Philosophie, 1996.

56 | So aber Jacob Viner: »l do not see how this doctrine can be distinguished from
»Social Darwinism« [...]J« (in: »Review: Hayek on Freedom and Coercion«, in: Southern
Economic Journal, 27, No. 3 (1961): 230-236, S. 233).

57 | Vgl. Hayek, The Constitution of Liberty, S. 12.

am 14.02.2026, 08:52:4

219


https://doi.org/10.14361/9783839434772-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

220

Qualitative Freiheit

auf die Gerechtigkeit hin zu tun, die das gleiche Recht aller wahren und nicht
eine weitere Evolution iiber den gegenwirtigen Erkenntnisstand hinaus un-
moglich machen. Die Bindung allen positiven Rechts an die Vorgabe der rule of
law, dass Freiheit nur um der Freiheit willen beschnitten werden diirfe, fithrt
also auf eine normative Forderung: den Staat so zu strukturieren, dass er nur
solche Zwecke fordern konne, die sich mit freiheitsgerechten Mitteln realisie-
ren lassen. Das jedoch gleicht keineswegs der »rigid position« der Libertiren,
der Staat solle sich allein auf Zwangsverwaltung beschrinken.’® Vielmehr
akzeptiert Hayek, dass der Staat sich als »service agent« dazu aufschwingt,
am gesellschaftlichen »achievement of desirable aims«, d.h. an der qualitati-
ven Gestaltung der geteilten Freiheitsriume mitzuwirken. Dieser sozial- und
kulturdemokratische Aspekt seiner Theorie darf nicht unterschlagen werden.
Hayek beharrt allerdings: Wenn wir etwas als gemeinwohlférderliches Ziel ak-
zeptieren, so folgt nicht automatisch, alle zu diesem Ziel fithrenden Mittel sei-
en zulissig; oft miisse man sich mit nur zweitbesten, dafiir aber freiheitskon-
formen Losungen zufrieden geben, wenn anders die Lage nur durch Zwang
und Dirigismus zu verbessern wire.” Wihrend ein »dogmatic democrat« alles
und jedes dem Urteil und den Zielen der Mehrheit unterwerfe,® zieht Hayek
der Politik von vornherein feste, rechtsstaatliche Grenzen. Gewisse Wirklich-
keitsbereiche sind tabu.

Beispiel Minderheitenschutz: Die Mehrheit diirfe nur nach solchen Prin-
zipien entscheiden, »which the minorities also accept«.®! Wie aber rechtfertigt
sich die damit einhergehende Abwertung der Stimmen der Mehrheit, wel-
che Differenzen in ein Rechtsgefiige eintrigt, welches prinzipiell doch allen
Rechtssubjekten in gleicher Weise dienen soll? Hayek erklirt: Gleichheit vor
dem Gesetz meine nicht, alle iiber einen Kamm zu scheren, sondern das, was
ungleich ist, auch ungleich zu behandeln.®? Einverstanden. Doch wie findet
man heraus, was im Einzelfall wesentlich gleich und was wesentlich ungleich
ist? Hayek will ja bestimmte phinomenale Differenzen zu begrifflichen Dis-
tinktionen umwerten und dabei gewisse Unterschiede zwischen Menschen als
rechtlich irrelevant einstufen, andere hingegen nicht; und wieder andere will
er kontrafaktisch durchsetzen. Mit einer quantitativen Logik, die alle Optionen
als grundsitzlich gleichartig ansieht, kommt man hier natiirlich nicht weiter.
Muss man also das Prinzip der Freiheit qualitativ erden?

In The Constitution of Liberty sucht Hayek noch nach einer pragmatischen
Losung des Problems: »So long as, for instance, the distinction is favoured by

58 | Vgl. ebenda, S. 258.
59 | Vgl. ebenda, S. 261.
60 | Vgl. ebenda, S. 106.
61 | Vgl. ebenda, S. 107.
62 | Vgl. ebenda, S. 153.

am 14.02.2026, 08:52:4



https://doi.org/10.14361/9783839434772-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Quantitative Freiheit

the majority both inside and outside the group, there is a strong presumption
that it serves the ends of both. When, however, only those inside the group fa-
vour the distinction, it is clearly privilege; while if only those outside favour it,
it is discrimination.«** Einmal abgesehen davon, dass diese Antwort keinerlei
theoretische Kriterien enthilt, genau jenen diskursiven Wertfindungsprozess
seinerseits gegentiiber alternativen Verfahren normativ auszuzeichnen, bleibt
die praktische Schwierigkeit, einen Konsens iiber die »generality and equality«
einer Regelung seitens aller Betroffenen herbeizubringen.®* Was ist zu tun,
wenn es bestenfalls zu hochst umstrittenen Mehrheitsurteilen kommt?

Erst in den der Constitution of Liberty nachgereichten drei Binden zu Law,
Legislation and Liberty (1973-1979) antwortet Hayek auf diese Frage. Hier legt
er nun ausfiithrlicher dar, wie eine entsprechende — die reale Differenz der
Meinungen adiquat verwaltende — politische Selbststeuerung zu konzipieren
wire:%® Durch ihre personlichen, nicht zuletzt durch ihre finanziellen Interes-
sen seien Regierende beeinflussbar, was ihre Entscheidungslogik empfindlich
eintriiben kann. Das Elend der modernen Demokratien liege nicht vorrangig
in der mangelnden Intelligenz und Gutwilligkeit der Politiker begriindet, son-
dern darin, dass sie systembedingt dem Lobbyismus und der Korruption aus-
gesetzt sind: »So long as the present form of democracy persists, decent go-
vernment cannot exist, even if the politicians are angels [...], because [...] we [...]
place them in a position in which they can obtain power [...] only if they commit
themselves to secure special benefits for various groups.«*® Je besser sich be-
stimmte soziale Interessen organisieren lassen, umso mehr ist die politische
Sachwaltung der unorganisierten Interessen in Gefahr.” Daher sollten sich die
modernen Gemeinwesen zum eigenen Wohle die Hinde binden, um gar nicht
erst Interessengruppen Gefallen erweisen zu kénnen, welche nicht im Interes-
se des Gemeinwohls liegen.

63 | Vgl. ebenda, S. 154.

64 | Vgl. ebenda, S. 210.

65 | Calvin M. Hoy glaubt, dass Hayek in Law, Legislation and Liberty die Konsenstheorie
aufgegeben habe, weil diese dort nicht mehr explizit genannt wird (siehe: A Philosophy
of Individual Freedom: The Political Thought of F.A. Hayek, Westport, Conneticut 1984,
S. 86); m.E. ist eher darauf zu erkennen, dass Hayek den Gedanken eines soziale Un-
gleichverteilungen legitimierenden Konsenses in seinem mittlerweile ausgearbeiteten
zweistufigen Demokratiekonzept aufgehoben sieht, wofiir auch der Duktus der Behand-
lung der offentlichen Meinung als zusétzliches politisches Legitimitatskriterium im ersten
Band von Law, Legislation and Liberty spricht.

66 | Vgl. Friedrich August von Hayek, Law, Legislation and Liberty: A New Statement of
the Liberal Principles of Justice and Political Economy, London 1979, S. 135.

67 | Vgl. ebenda, S. 99f.

am 14.02.2026, 08:52:4

221


https://doi.org/10.14361/9783839434772-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

222

Qualitative Freiheit

Abhilfe soll ein Zwei-Kammer-System schaffen, das es fiir Lobbyisten un-
attraktiv macht, sich tiberhaupt erst ins politische Geschift einzumischen.
Dazu wire die Funktionsdifferenz zwischen Legislative und Exekutive zu ver-
schirfen: »the legislative one is to represent the opinion of the people about
which sorts of government actions are just and which are not, and the other
governmental assembly were to be guided by the will of the people on the parti-
cular measures to be taken within the frame of rules laid down by the first.«%®
Bestechung wird so erschwert. Man miisste beide Hiuser koordiniert korrum-
pieren; und so ist es weit unwahrscheinlicher, dass die Legislative genau jene
Gesetze gibt, welche der Exekutiven zupass kommen, aber auch, dass beide
Hiuser einander unproduktiv hemmen wie im stindigen Zwist zwischen dem
amerikanischen Kongress und dem US-Prisidenten.

Die Fortbestimmung der rule of law in konkrete Gesetze obliegt dann einer
legislativen Versammlung, die von populistischem Einfluss verschont werde, so
Hayek, weil die Anwendung der von ihr erlassenen Gesetze einer am Volkswil-
len orientierten Regierungsversammlung anvertraut sind. Kompetenzstreitigkei-
ten soll ein Verfassungsgericht entscheiden.® Jenes Modell wurde als artifiziell
und unpraktizierbar kritisiert.”” Hayek hatte indes gar nicht die Absicht, »to
propose a constitutional scheme for present application«.” Ja, er riet etablierten
Demokratien sogar davon ab (!), ihre historisch bewihrten Verfassungen durch
jenes Modell zu ersetzen — und brachte es eher ins Gesprich als normativen
Fluchtpunkt zukiinftiger Verfassungsentwicklungen.

Fiir uns sind weniger die technischen Details des Modells interessant, als
vielmehr, was sie iber Hayeks Verstindnis demokratischer Freiheiten verra-
ten: Hayek sucht fiir den althergebrachten Gedanken, dass Demokratie in den
Grenzen des Allgemeinwillens agieren solle, eine neue, institutionelle Losung.
Entgegen dem fiir moderne Verfassungen gewShnlichen Schritt, die Entschei-
dungswillkiir des Parlaments zu beschneiden, indem sie zum Beispiel in Men-
schenrechtsfragen gewisse unverriickbare Festlegungen vorab treffen, strebt
Hayek ein flexibleres System an. Er will die Sicherheit eines Regierens nach
Mafigabe der rule of law in einer Weise garantieren, die mit einer Offenheit
des Rechtssystems fiir Verinderungen einhergeht.”? Durch die zwei Kammern
soll eine politische Selbstbeschrinkung erreicht werden, die im Ergebnis nur

68 | Vgl. ebenda, S. 104.

69 | Vgl. ebenda, S. 103-127.

70 | Stellvertretend siehe die Kritik bei Ronald Hamowy, »The Hayekian Model of
Government in an Open Society«, in: Journal of Libertarian Economics, 6 (1982):
137-144.

71 | Hayek, Law, Legislation and Liberty, S. 107.

72 | Vgl. ebenda, S. 109.

am 14.02.2026, 08:52:4



https://doi.org/10.14361/9783839434772-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Quantitative Freiheit

zu Entscheidungen fiihrt, die auf ginzlich nachvollziehbare Weise zu Stande
gekommen sind und denen ein jeder darum frei zustimmen kann.”?

Der Gedanke universaler Zustimmungsfihigkeit kommt also, nachdem Hayek
eingangs jeden rationalen Konstruktivismus zur Vordertiir seines Systems hi-
nausgesandt hatte,” zur Hintertiir wieder herein. Mit einem Freiheitskonzept,
das allein negativ und quantitativ ausgerichtet ist, vertrigt sich das schlecht.
Denn so macht Hayek das Vorliegen bestimmter qualitativer Voraussetzungen
wie der Moglichkeitsbedingungen einer freien Rekonstruktion der jeweiligen
politischen Entscheidung seitens verniinftiger Subjekte zum Kriterium der
RechtmiRigkeit eben jener Entscheidungen. Deshalb orientiert er die Politik
an Entscheidungsverfahren, welche populistischem wie lobbyistischem Druck
entzogen sein sollen. Nur jedoch, wenn man die rule of law nicht blof als Form-
vorschrift, sondern als normativ anspruchs- und gehaltvolle Ausbuchstabie-
rung des Autonomieprinzips versteht, macht dies Sinn. Andernfalls wiirde zur
Rechtserzeugung jedweder traditionell erprobte Prozeduralismus geniigen.

Klarerweise beschrinkt die Art, wie hier die erstrebte Entscheidungsneu-
tralitdt der Parlamentarier sichergestellt werden soll (ndmlich z.B. indem die
Mitglieder der Legislative weder abgewihlt noch wiedergewihlt werden kon-
nen), die unmittelbare Ausiibung des politischen Willens der Bevélkerung.”
Hayek will so durch Staatsorganisation erreichen, was andernorts — gleichfalls
den Mehrheitswillen bindend — durch Grundrechtskataloge und Staatsziel-
bestimmungen in entwicklungsresistenten Verfassungstexten erwirkt wird:
eine liberale Selbstbeschrinkung der demokratischen Willensbildung. Unter
diesen Voraussetzungen hilt er eine verfassungsimmanente Aufzihlung von
Grundrechten fiir entbehrlich.”® Hierin ist ihm nicht unbedingt zu folgen. Es
lieRe sich genauso gut argumentieren, dass insbesondere fiir die 6ffentliche
Selbstlegitimierung des Verfassungsgerichts und damit fiir dessen Durchset-
zungskraft — hinsichtlich der Entscheidung formaler Kompetenzstreitigkeiten

73 | Der diesbeziiglichen Kritik von Keck, dass Hayek eben jene Momente seiner
Theorie - ohne die sie keine normative Eigensténdigkeit gewinnen kann - nur unzurei-
chend herausarbeitet, ist m.E. zuzustimmen; vgl. Keck, Zwischen evolutiondrer und ge-
sellschaftsvertraglicher Fundierung des Staates, S. 239f.

74 | Zum dabei zutage tretenden Spannungsverhéltnis von Hayeks historischem Evo-
lutionismus und dem konstruktivistischen Ansatz seines eigenen Verfassungsmodells
vgl. Viktor Vanberg und James M. Buchanan, Liberaler Evolutionismus oder vertrags-
theoretischer Konstitutionalismus? Zum Problem institutioneller Reformen bei F.A. von
Hayek und J.M. Buchanan, Tibingen 1981, S. 35ff.

75 | Vgl. Hoy, A Philosophy of Individual Freedom, S. 110.

76 | Die entscheidende Passage lautet: »The enumeration of certain rights in this
Constitution shall not be construed to deny or disparage others retained by the people«
(Hayek, Law, Legislation and Liberty, S. 111; siehe auch S. 185f).

am 14.02.2026, 08:52:4

223


https://doi.org/10.14361/9783839434772-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

224

Qualitative Freiheit

zwischen den beiden Korperschaften sowohl als auch hinsichtlich einer mate-
rialen Verwerfung bestimmter Gesetze — ein Katalog ausformulierter Schutz-
guter durchaus wiinschenswert wire. Wie dem auch sei, entscheidend ist: Die
im Hintergrund stehenden qualitativen Vorstellungen, was als freiheitsphilo-
sophisch akzeptable Politikresultate gelten kann, erweisen sich durchweg als
bedeutsamer als die rhetorisch bei Hayek in den Vordergrund geschobenen
Prozeduralien. Ein System der quantitativen Freiheit fithrt nur zu liberalen
Lebensverhiltnissen, sofern dessen politische Prozesse im Hinblick auf quali-
tative Freiheitsideale konzipiert wurden. Kurz: Hayeks Politiktheorie verschlei-
ert die qualitativen Voraussetzungen, von denen ihr erfolgreiches Wirken ab-
hingt.

3.1.4 Wirtschafts- und Sozialphilosophie

Wihrend quantitativ-freiheitliche Positionen typischerweise Nihe zum laissez
faire-Denken suchen, verwirft Hayek ganz ausdriicklich den hands off-approach
des frithen 19. Jahrhunderts als irreleitende Maxime.”” Das Ziel liberaler Wirt-
schaftspolitik ist fiir Hayek — entgegen den Ansichten vieler seiner Anhinger
— keineswegs »that government should never concern itself with any economic
matter«.”® Es gehe nicht um »absence of all government action«, sondern da-
rum, dass die »freedom of economic activity« allein nach freiheitsgesetzlichen
Regeln beschrinkt werde.”” Die Wirtschaftsordnung sei durch die Rechtsord-
nung so vorzustrukturieren, dass gewisse Mittel staatlichen Handelns (wie
zum Beispiel arbitrirer Zwang gegen Private) prinzipiell als unzulissig gelten.
Dadurch wird dem Staat die Realisierung gewisser, nur durch solche Mittel er-
reichbarer Zwecke (etwa eine totale Gleichverteilung der Vermégen) verwehrt.?

Hayeks Wirtschaftspolitik konzentriert sich auf Strukturmafnahmen.
Ohne »certain activities on the part of the state«®! kann keine Wirtschaftsord-
nung gedeihen. Das gilt sowohl hinsichtlich der formalen Rahmenbedingungen
des Marktgeschehens — Geldsystem, Gewichte, Mafleinheiten etc. — als auch
im Blick auf die materiellen Rahmenbedingungen derselben: MaRnahmen zur
Gestaltung des Risikoschutzes (Bauvorschriften, Arbeitsplatzgestaltung), der
Infrastruktur, zur Schaffung 6ffentlicher Giiter und zur Landesverteidigung

77 | Vgl. G. R. Steele, The Economics of Friedrich Hayek, New York 1993, S. 47.
78 | Hayek, The Constitution of Liberty, S. 231.

79 | Vgl. ebenda.

80 | Vgl. ebenda, S. 221ff.

81 | Vgl. ebenda, S. 220.

am 14.02.2026, 08:52:4



https://doi.org/10.14361/9783839434772-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Quantitative Freiheit

etwa.®? Ein Gemeinwohlaspekt findet sich bei Hayek also durchaus.® Auch in-
sofern geht es ihm nicht um die quantitative Minimierung des Staatshandelns
in der Wirtschaft, sondern um dessen qualitative Optimierung durch eine
Konzentration auf bestimmte, unerlissliche Aufgaben.

Hayeks Okonomik will die Biirger aktivieren. Das in der Gesellschaft de-
zentral vorhandene Wissen und Kénnen der Individuen stelle das eigentliche
Human- und Sozialkapital einer Volkswirtschaft dar, welches je nach 6kono-
mischem System besser oder schlechter genutzt werde. Als besonders flinkes
und fliissiges Medium einer zur arbeitsteiligen Kollaboration nétigen Kom-
munikation erscheinen Hayek die Marktpreise. In ihnen teilen Biirger einan-
der auf unpersénliche, ehrliche und effiziente Weise mit, was ihnen gewisse
Giiter und Leistungen wert sind. Den in Preisentwicklungen sich abbildenden
individuellen Zahlungsbereitschaften folgt die Produktion. Um ihres eigenen
Skonomischen Vorteils willen werden Biirger sich zu etlichen sozial niitzli-
chen Aktivititen bequemen, indem sie Ressourcen dorthin schaffen, wo diese
héchstmogliche Renditen versprechen. Der Markt indiziert und koordiniert
somit, dezentral und gegenseitig, Nachfrage und Angebot. Information iiber
Knappheit und Uberfluss muss also nicht den Umweg iiber ein staatliches
Zentrum nehmen. Gliter werden dadurch effizienter verteilt, und aufgrund
ihrer dadurch erhohten relativen-individuellen Niitzlichkeit steigt auch der ag-
gregiert-absolute Nutzen der Gesellschaft.

Wihrend Preise das Vokabular in der Sprache dkonomischer Wertschit-
zung bilden, hat der Staat die Grammatik zu diesem Sprachspiel zu liefern.
Er soll durch strukturelle Maffnahmen (Regeln, Steuern) erreichen, dass das
individuelle Agieren im Wettbewerb mdglichst wenig negative Externalititen
(6ffentliche Ubel) und maglichst viele positive Externalititen (6ffentliche Gii-
ter) freisetzt.®* Zugleich darf der Staat aber auch in gewissen Situationen sei-
ne eigene Stimme einbringen, etwa um offentliche Giiter zu schaffen, die der
Markt nicht hervorbringt. Fiir solche Vorginge empfiehlt Hayek eine mehrstu-
fige Priifung: Sind die staatswirtschaftlichen Mafinahmen rechtlich zulissig?
Falls ja, ist zu untersuchen, »whether the benefits are worth the cost«.® Wo
auch dies affirmiert wird, geht die Examinierung von formalen, quantitativen
Kriterien auf qualitative iiber. Etwa darf der Staat niemals solche Monopole in
die Welt setzen, die ausschlielen konnten, dass die gegenwirtig durch staat-
liche Unternehmen sichergestellten Giiter spiter einmal aus privater Hand
hervorgebracht wiirden.

82 | Vgl. ebenda, S. 220-223.

83 | Vgl. Steve Fleetwood, Hayek’s Political Economy: The Socioeconomics of Order,
London; New York 1995.

84 | Vgl. Hayek, Law, Legislation and Liberty, S. 44f.

85 | Vgl. Hayek, The Constitution of Liberty, S. 222.

am 14.02.2026, 08:52:4

225


https://doi.org/10.14361/9783839434772-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

226

Qualitative Freiheit

Ein Mix aus quantitativen und qualitativen Freiheitsvorstellungen findet
sich auch bei Hayeks Diskussion des Steuerrechts. Die Crux einer jeden Steuer
liegt in quantitativ-liberaler Betrachtung ja darin, dass sie ein staatliches
Zwangsmittel darstellt: Sie wird auch dann eingetrieben, wenn der Einzelne
sie lieber nicht zahlen mé6chte und sie als ein Minus an persénlicher Freiheit
empfindet. Es muss also scharf begriindet werden, warum mit Zwangsmaf3-
nahmen in die Freiheitsmittel der Individuen eingegriffen wird. Hayek meint,
da es iiberhaupt zulissig sei, dass der Staat Geld durch Steuern fiir Gemein-
schaftsaufgaben erhebe, so komme es bei der Verteilung dieser Gelder nur auf
einen Mehrheitsbeschluss an. Soweit nicht dabei Individuen in ihren elemen-
taren Privatrechten verletzt wiirden, seien die entsprechenden Ausgaben schon
durch die allgemeine Akzeptanz des demokratischen Systems mit legitimiert:
eine iiberraschend sozialdemokratisch anmutende Volte seines Denkens.

Interessanterweise wiirde hier ein qualitativ-liberaler Zugang zu einem
stirkeren Schutz der Individuen fiithren. Da auch im Steuerrecht nur Freiheit
den Zwang legitimieren kann, so dringt sich aus qualitativer Perspektive die
Sicht auf, dass unausweichliche Steuern nur fiir unausweichliche — die Frei-
heitsfahigkeit der Biirger sichernde — Aufgaben verwendet werden diirfen. Es
wiren somit beispielsweise alle direkten Steuern auf die essentiellen Staatsauf-
gaben zu konzentrieren (Rechtspflege, Landesverteidigung, Subsistenzerhalt
und Grundbildung der Biirger).®® Sonstige Aufgaben des Staats miissten aus
indirekten, die Freiheit des Biirgers prinzipiell, d.h. aufgrund der Méglichkeit
alternativer Konsumentscheidungen, beibelassenen Steuern bestritten wer-
den. Folgt man diesem Gedanken noch einige Schritte weiter, so hitte man
uberdies zu fordern, dass Aufkommen- und Ausgabenseite einander strikt
entsprechen. Man konnte also nicht etwa unter dem Legitimationsargument
»Okologie« iiber eine Benzinsteuer Gelder eintreiben, die sodann fiir den Ge-
staltungszweck »Altersvorsorge« ausgegeben werden. Hayek hingegen tiber-
geht diese qualitativ-liberale Bindung vollig.?”

Umso radikaler meint Hayek sich in Fragen der Umverteilung geben zu
miissen. So moniert er, dass fiir die Progression von Steuern nach Einkom-
mensgruppen keinerlei gerechtes Kriterium existiere, weil nicht allseitige Zu-
stimmung Uber derartige Unterscheidungen vorliege. Keine Steuer diirfe die
relative Zahlungskraft der wirtschaftlichen Akteure zueinander verindern.®®

86 | Morris Wilhelm fragt etwa, wo die kriterielle Grenze zu einer ganz generell zwangs-
weise geordneten Staatskultur Idge, wenn der Staat dazu iibergeht, durch Zwangssteu-
ern einige ausgewahlte kulturelle Belange zu finanzieren (Bau von Theatern etc.); in: The
Political Thought of Friedrich A. Hayek, S. 171f.

87 | Vgl. Keck, Zwischen evolutionédrer und gesellschaftsvertraglicher Fundierung des
Staates, S. 216.

88 | Vgl. Hayek, The Constitution of Liberty, S. 316.

am 14.02.2026, 08:52:4



https://doi.org/10.14361/9783839434772-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Quantitative Freiheit

Und zwar aus Griinden sowohl der Ethik als auch der Effizienz, d.h. einmal zu-
gunsten eines gleichen Rechits fiir alle und zum anderen, da ansonsten Anrei-
ze zu unproduktiver Wirtschaftstitigkeit gegeben wiirden.® Wihrend nimlich
die Individuen oder die Berufsgruppen tiber den Markt und seine Preisanreize
automatisch zum eflizientesten Ressourcengebrauch angehalten sind, weil die
produktivsten Titigkeiten im Wettbewerb durch Geld belohnt und mithin ver-
stirkt werden, so werde jede nicht-proportionale Steuer eben diese Auszah-
lungsmatrix verindern und dadurch marktpolitisch verfehlte Ermutigungs-
und Entmutigungseffekte bewirken.”® Der Vorteil der Begiinstigten werde so
durch den Nachteil aller erkauft.”!

Ahnliches vertrat schon Hayeks Mentor Ludwig von Mises (1881-1973
Mises hatte es bereits in den 1930er-Jahren unternommen, wirtschafts-
wissenschaftliche Lehrstiicke wie die vom Grenznutzen und Grenzertrag in
philosophischen Termini und als Bestandteile einer allgemein-menschlichen
Praxeologie®® zu reformulieren. Diese sollte eine von von allen menschlichen
Zwecken abgeloste Analyse der Handlungen rationaler Akteure liefern, um so
fur alle praktischen Wissenschaften relevante Erkenntnisse bereitzustellen.
Jene Praxeologie sollte ohne Werturteile auskommen, denn, so Mises: »Die
Ziele und Zwecke liegen jenseits des Bereiches der Vernunft. Sie sind der
Uberpriifung und Beurteilung durch die Vernunft und durch das Denken ent-
zogen.«** Die Praxeologie bereitet diese Evaluierung aber vor, indem sie auf
Implementierungsprobleme und Durchfithrungskosten bestimmter Vorhaben
aufmerksam macht. So schirft sie den Blick auf die im Verfolgen eines be-
stimmten Zwecks gewollt oder ungewollt mitgesetzten Auswirkungen.

Damit legte Mises den intellektuellen Grundstein zu der spiter durch Os-
kar Morgenstern (1902-1977) mitbegriindeten Spieltheorie. Auch diese will ja
nicht normativ vorgehen. Dem Entscheider wird nicht geraten, was zu tun sei;
er wird nur beraten, was seine alternativen Optionen fiir Konsequenzen nach
sich ziehen, welche in seine Abwigungsentscheidung — so sie vollstindig ra-
tional sein will — miteingehen miissten. Das passt methodisch gut zum quan-
titativen Liberalismus, der zugunsten vermeintlich hoherer Wissenschaftlich-
keit auf alle qualitativen Zielsetzungen verzichtet. Entsprechend stark ist die

)_92

89 | Vgl. Hayek, Law, Legislation and Liberty, S. 95f.

90 | Vgl. Hayek, The Constitution of Liberty, S. 317.

91 | Vgl. Hayek, Law, Legislation and Liberty, S. 67ff.

92 | Zur Marktfreiheit bei Hayek vgl. Kléver, Die Verfassung des Marktes, S. 165ff.

93 | Vgl. dazu Ludwig von Mises, Nationalékonomie: Theorie des Handelns und
Wirtschaftens, Genf 1940; Ludwig von Mises, National6konomie: Theorie des Handelns
und Wirtschaftens, Miinchen 1980 (unverdnderter Nachdruck der Originalausgabe,
Genf 1940), S. 89ff.

94 | Von Mises, Nationaldkonomie, S. 441,

am 14.02.2026, 08:52:4

227


https://doi.org/10.14361/9783839434772-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

228

Qualitative Freiheit

Durchdringung quantitativer Liberalismen mit spieltheoretischen Denkmo-
dellen, etwa durch agent-based modeling am Beispiele des homo oeconomicus.

Hayek ging nicht alle Schritte dieses gezielt reduktionistischen Programms
mit; Werturteile etwa finden sich bei ihm bisweilen, eine Mathematisierung
der Okonomik hingegen nicht. In zentralen politischen Fragen allerdings
wendet er selbst die praxeologische Methode an. Etwa im Blick auf Subven-
tionen sowie staatliche Preis- und Lohngarantien zeigt Hayek auf, dass diese
bestimmte, wahrscheinlich unerwiinschte Sekundireffekte nach sich zégen.
Dies, meint Hayek, sei insbesondere der Fall beim Abweichen von proportiona-
len zugunsten von progressiven Steuersitzen. Denn proportionale Steuern lie-
Ren sich politisch nur durch Grundsitze stiitzen, welche »most people would
not approve if they were stated abstractely. That a majority should be free to
impose a discriminatory tax burden on a minority; that, in consequence, equal
services should be remunerated differently; and that for a whole class, merely
because its incomes are not in line with those of the rest, the normal incentives
should be practically made ineffective — all these are principles which cannot be
defended on grounds of justice.«*

Hayek will alle redistributiven Steuern auf das quantitativ kleinstmoglich-
ste Maf} beschrinken. Zum einen lehnt er die Zielvorstellung einer kiinstlich
ausgeglichenen gesellschaftlichen Wohlstandsverteilung ab. Sie wiirde die vor-
handenen Ressourcen entgegen den Gesetzen der Produktivitit verteilen und
so allen schaden in dem Versuch, einigen zu niitzen.’® Zum anderen sperrt er
sich gegen die, wie er meint, illiberalen Mittel, mit denen eine solche Vermo-
genspolitik allein zu realisieren wire.”” Hayek dramatisiert solche MaRnahmen
als den Beginn einer sozialdemokratischen Schussfahrt, die im Jammertal des
Sozialismus endet: Zunichst werde sich eine Wertschitzungsbehirde iiber die
individuellen Urteile der Biirger, was ihnen wirtschaftlich etwas — nimlich ihr
eigenes Geld — wert ist, hinwegsetzen: ein erster Bruch mit der Verfiigungs-
freiheit der Biirger.”® Dann store eine Wertumverteilungsbehérde nach sozialpoli-
tischem Gutdiinken die biirgerlichen Eigentumsrechte: ein zweiter Freiheits-
bruch. Zuletzt — weil dariiber das Marktsystem so beeintrichtigt wiirde, dass
es eine bedarfsgerechte Versorgung zusehends weniger sicherstellen konnte
— miisse man mithilfe einer Arbeits- und Produktionsleitungsbehorde die selbst
erzeugten Marktversagen auffangen. Jene Institution miisste schlieflich per
Dekret die Menschen zu den erforderlichen Arbeitsleistungen zwingen. Der

95 | Vgl. Hayek, The Constitution of Liberty, S. 332.

96 | Vgl. Gerhard Wegner, Wohlfahrtsaspekte evolutorischen Marktgeschehens: Neo-
klassisches Fortschrittsverstdndnis und Innovationspolitik aus ordnungstheoretischer
Sicht, Tiibingen 1991, S. 103ff.

97 | Vgl. Hayek, The Constitution of Liberty, S. 87.

98 | Vgl. Hayek, Law, Legislation and Liberty, S. 72, 75.

am 14.02.2026, 08:52:4



https://doi.org/10.14361/9783839434772-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Quantitative Freiheit

anfinglich blof gelegentliche Bruch mit dem Freiheitsprinzip wiichse sich so
zu einem System allumfassenden Zwangs aus: diktatorische Planwirtschaft.”

Was ist dran an diesem Schauergemilde? Plausibel scheint Hayeks Ar-
gument: Wer eine freie Rechtsverfasssung will, sollte auch zur grundsitzlich
freien Wirtschaftsordnung stehen.'®® Deshalb sind in aller Regel unter der Agide
der Freiheit individuelle Rechtspositionen wie etwa Privatverfiigungen tiber
Eigentum in der Regel anzuerkennen. Eine liberale Regierung wird daher vor-
zugsweise nur auf zukiinftige Vermogensverteilungen einwirken — und das
durch abstrakt-generelle Gesetze; einzelfallorientierte Eingriffe in gegenwdrtiges
Vermogen aber wird sie tunlichst unterlassen. Doch dass, wie Hayek glauben
machen will, jede progressive Besteuerung zum letztendlichen Untergang des
Abendlandes fithren miisse, folgt weder begrifflich noch entspricht es histori-
scher Erfahrung. Hier regiert Rhetorik iiber Realismus.!”

Hatte Hayek nicht vertreten, wesentlich Ungleiches diirfe beziehungswei-
se miisse auch ungleich behandelt werden? Insofern ein krasser quantitati-
ver Unterschied zwischen reich und arm zu einer qualitativen Differenz der
Lebensverhiltnisse fiihrt, konnte ja durchaus eine die Ungleichbehandlung
rechtfertigende Ungleichheit vorliegen. Das will besagen: Ein qualitativ-libera-
ler Ansatz kann auch eine progressive Steuer und die darin liegende Beschrin-
kung der individuellen Vermogensfreiheit akzeptieren: als quantitativer Aus-
druck einer reziproken Selbstbegrenzung der Staatsbiirger durch allgemeine
Regeln, die allen Biirgern Lebenschancen ermoglichen. Demgegeniiber ver-
stellt Vertretern quantitativer Freiheit das darin liegende Minus an pekuniirer
Wahlfreiheit seitens der Besteuerten die Sicht auf gesamtgesellschaftlichen
Freiheitsgewinn. Quantitative Schablonen verzerren die qualitative Natur der
Sache.

Hayek behauptet zih, dass niemals und nirgends sein kann, was nach sei-
nem Verstindnis der Dinge, nicht sein darf: eine Harmonie von Freiheit und
sozialer Gerechtigkeit. Fiir Hayek ist die Idee sozialer Gerechtigkeit schlicht
ein Unding. Justice tauge allein als Konzept individuellen Verhaltens, nicht als
MafR gesellschaftlicher Verhiltnisse.'”? Damit befindet er sich im Widerspruch
zum alltdglichen Sprachgebrauch, aber auch zur eigenen Theorie. Denn wie
steht es dann mit der Verfahrens- und Strukturgerechtigkeit? Hayek erkennt ja
»justice« durchaus in jenem tiberindividuellen Sinne an, der zum Beispiel den
rechtsstaatlichen Prozeduren und Regeln anhaftet. Er misst also mit zweierlei

99 | Vgl. ebenda, S. 82.

100 | Vgl. Hayek, The Constitution of Liberty, S. 192.

101 | Vgl. Reinhard Zintl, Individualistische Theorien und die Ordnung der Gesellschaft:
Untersuchungen zur Politischen Theorie von James M. Buchanan und Friedrich A.v.
Hayek, Berlin 1983, S. 226.

102 | Vgl. Hayek, Law, Legislation and Liberty, S. 96f.

am 14.02.2026, 08:52:4

229


https://doi.org/10.14361/9783839434772-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

230

Qualitative Freiheit

Mafl: Was ihm fiir die formalen Rechtsregeln rechtens erscheint, sollte hin-
sichtlich materieller Gerechtigkeit nicht billig sein. Wie wire das zu rechtfer-
tigen?

Auf der Suche nach intellektueller Riickendeckung zitiert Hayek gerne Im-
manuel Kant herbei. Kants Kritik an der materialen Unbestimmbarkeit des
Begriffs der »Wohlfahrt« soll Hayeks eigene Kritik am Konzept der social justice
stuitzen. Allerdings war Hayeks Lehrstiick von der Unméglichkeit sozialer Ge-
rechtigkeit bereits abgeschlossen, als die erste intensivere Begegnung mit der
kantischen Rechtsphilosophie stattfand.’®® Im Ergebnis hat sich darum nicht
Hayek an Kant ausgerichtet, sondern die kantische Philosophie seiner eigenen
Lehre eingepasst.’® So unterlduft Hayek aber den sozialkritischen Impuls der
kantischen Position. Der kategorische Imperativ fungiert bei Hayek nimlich
nur als ein negativer Universalisierungstest, welcher vor dem Hintergrund
einer tradierten, an sich selbst aber nicht hinterfragten Rechtskultur funktio-
niert und ermitteln soll, ob gewisse Handlungsvorhaben sich harmonisch zu
diesem vorgegebenen Rechts- und Besitzkontext fiigen.'”® Damit biegt Hayek
indes die wesentliche kritische Spitze der kantischen Theorie um.' Diese
geht ndmlich von einer vorpositiven Teilhabe eines jeden am Gemeinbesitz
der Erde aus: Mithin ist alles Eigentum von Grund auf sozialpflichtig,'’ eine
fiir den von Hayek gehitschelten Besitzindividualismus duflerst ungiinstige
Ausgangslage.

Kant spricht sich zwar gegen Verteilungsgutdiinken, jedoch fiir Teilhabege-
rechtigkeit aus, wihrend Hayek fiir solche Differenzierungen die begrifflichen
Moglichkeiten fehlen. Durch die pauschale Zuriickweisung des Begriffs so-
zialer Gerechtigkeit zwingt sich Hayek daher selbst dazu, alles, was als Unter-

103 | DasWerk,dasHayekhieramintensivstenbeeinflussthat,ist-nachseineneigenen
Angaben (Law, Legislation and Liberty, Bd. 2, S. 166, Fn 24) - die Kantdarstellung von
Mary J. Gregor (Laws of Freedom: A Study of Kant’s Method of Applying The Categorical
Imperative in The Metaphysik Der Sitten, Oxford; New York 1963), welche erst drei Jahre
nach der Erstverdffentlichung seiner The Constitution of Liberty erschien.

104 | Dies spiegelt sich auch in der Hayek-Literatur; etwa ibersieht die teilhabege-
rechten Aspekte bei Kant auch der ansonsten sehr informative Abgleich der Positio-
nen Kants und Hayeks bei Bernhard Erning, Hayeks Moralphilosophie: Freiheit und Ge-
rechtigkeit in der Grossen Gesellschaft, 1993: 107-132, vgl. S. 118ff., insbesondere
125.

105 | Vgl. Hayek, Law, Legislation and Liberty, S. 42.

106 | Hierzu auch Kléver, Die Verfassung des Marktes, S. 59-76.

107 | Vgl. Kbhler, lustitia distributiva, S. 457ff.; zu einer entsprechenden Kritik Hayeks
siehe auch Stephan Rothlin, Gerechtigkeit in Freiheit: Darstellung und kritische
Wiirdigung des Begriffs der Gerechtigkeit im Denken von Friedrich August von Hayek,
Frankfurta.M. 1992, S. 188.

am 14.02.2026, 08:52:4



https://doi.org/10.14361/9783839434772-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Quantitative Freiheit

stiitzungsleistung fiir Bediirftige geleistet wird, in die Kategorien von sozialer
Systempflege und politischer Sorge um den gesellschaftlichen Frieden abzu-
dringen.'®® Mit gesucht drastischen Formulierungen begibt sich Hayek in eine
von ihm selbst nie aufgeloste Spannung zu den sozialpolitisch eher ausgewo-
genen Inhalten seiner Theorie. So schreibt er etwa, dass es sich bei der sozia-
len Gerechtigkeit um etwas so Undenkbares handelt, wie zum Beispiel einen
»moralischen Stein« oder auch, auf soziale Gerechtigkeit zu setzen, sei gar
dem Glauben an »witches or ghosts« vergleichbar.'®® Er vertritt einerseits laut-
stark, seiner Theorie zufolge habe der Staat kein Amt betreffs der individuellen
Vermogenszustinde. Andererseits relativiert er dies in der Praxis aber, indem
er fiir Leistungen zur Subsistenzsicherung der Besitzlosen, zum Bildungs-
zugang aller, zur Hilfe zur Selbsthilfe und sogar zur partiellen Teilhabe der
unverschuldet Erwerbslosen am Wohlstandszuwachs eintritt.!® Theoretische
Inkonsistenz zwingt ihn zu praktischer Inkonsequenz.™

Ein weiteres Beispiel bekriftigt diesen Punkt. Hayek grenzt die von ihm
eingeforderte Tatenlosigkeit des Staates gegentiber den Resultaten des wirt-
schaftlichen Tauschkreislaufs hinsichtlich von Monopolen scharf ein. Falls
nimlich jemand ein Monopol auf lebenswichtige Giiter habe (sein Beispiel:
durch Besitz einer Oase in der Wiiste?), so miisse er Riicksicht auf die legi-
timen Bediirfnisse seiner Kunden nehmen oder zu einer solchen Riicksicht
von Rechts wegen gezwungen werden kénnen. Damit aber widerspricht Hayek
wiederum seiner Behauptung, der Staat solle nur zum Schutz der negativen
Freiheit titig werden. Wer anderen beim Verdursten zusieht, macht sich an
allerlei schuldig, aber nicht am Begriff negativer beziehungsweise quantita-
tiver Freiheit; er verletzt ja weder den physischen Freiheitskreis der Dursten-
den, noch reduziert er aktiv deren zuhandene Optionen. Hayeks Plidoyer fiir
einen staatlichen Eingriff ist also nur durch qualitative Kriterien — wie zum
Beispiel einen normativ-kontrafaktischen Anspruch auf Erndhrung — stimmig
aufrechtzuerhalten."?

So wird der enorme Preis sichtbar, den Hayek fiir sein Beharren darauf
zahlt, dass die Idee der Freiheit nur negativ und quantitativ zu bestimmen sei.
Weil er Freiheit allein als Menge zwangsfreier Optionen charakterisiert, darf

108 | Vgl. Hayek, The Constitution of Liberty, S. 202.

109 | Vgl. Hayek, Law, Legislation and Liberty, S. 66.

110 | Vgl. Hayek, The Constitution of Liberty, S. 257.

111 | Vgl. hierzu auch die (ebenfalls von Kant her ausgerichtete) Kritik von Klaver, Die
Verfassung des Marktes, S. 246ff., 299f.

112 | Vgl. Hayek, The Constitution of Liberty, S. 135.

113 | Vgl. David Miller, »Constraints on Freedome, in: Ethics, 94, No. 1 (1983): 66-86,
S. 83; sowie John Gray, »Hayek on Liberty, Rights, and Justice. (F.A. Hayek)«, in: Ethics,
92, No. 1 (1981): 73-84.

am 14.02.2026, 08:52:4

231


https://doi.org/10.14361/9783839434772-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

232

Qualitative Freiheit

seine rechte Hand nicht wissen, was die linke tut. Wihrend er mit der rechten
jede Form sozialliberalen Engagements abweist, geleitet er sie mit der linken
hinterriicks wieder in sein Gedankengebdude hinein. Das ldsst ihn aus neo-
liberaler Perspektive als wenig konsequent und aus sozialliberaler als wenig
glaubwiirdig erscheinen. Auch hierfiir ein Beispiel: Hayeks Kritik am Sozial-
neid und des lobbyistisch organisierten Partikularegoismus™ nimmt durchaus
nicht einseitig Partei fiir die Besitzenden. Sie wird auch dann durchgehalten,
wenn damit Einbuflen an Privilegien und Vermégensbestinden einhergehen.
So lehnt Hayek etwa eine Gesellschaftsabschottung gegentiber verarmten Ein-
reisewilligen im Interesse besitzender Schichten ab.!® Das Prinzip Freiheit en-
det fiir Hayek nicht dort, wo es beginnt, etwas zu kosten. Im Gegenteil: Da die
Freiheit der Individuen das legitimierende Prinzip der Politik ausmacht, hilt
Hayek es fur falsch, nationalen Interessen stets das Primat zu erteilen gegen-
iiber den Anliegen anderer Volker. In auflenpolitischer Hinsicht folgt daraus
Hayeks Votum fiir eine liberale Weltrechtsordnung, die, der rule of law ver-
pflichtet, der Freiheit aller Erdenbewohner dienen soll.

Im Ergebnis lisst sich sagen: Entgegen landlaufiger Vorurteile pocht Hay-
ek nicht stets auf einen Minimalstaat, sondern sieht einige positive Aufgaben
vor, die der Staat, der Gesellschaft als ganzer Dienste leistend, ibernehmen
sollte. Fuir die Ausgestaltung dieser staatlichen Aufgaben liefert seine Theorie
wichtige Kriterien und eigenstindige verfassungstheoretische Ideen. Jedoch
kann Hayek diese Ergebnisse nicht auf dem von ihm vorgezeichneten Weg im
Ausgang von einem rein negativ ausgerichteten Prinzip der Freiheit einholen.
Seine Theorie des Rechtsstaats und des von ihm vorgeformten Wirtschafts-
systems sind durchzogen von zahlreichen positiven Postulaten. Implizit gibt
er seiner Freiheitstheorie eine Ausrichtung, die deutlich tiber ihre expliziten
quantitativen Grundlagen hinausweist: in Richtung auf qualitative Freiheit.

3.2 FREIHEITLICHE DISTRIBUTION (JOHN RAWLS)

Kaum ein Philosoph wurde zu Ende des 20. Jahrhunderts so viel zitiert wie
John Rawls (1921-2002). Kaum eine philosophische Konzeption wird nun, zu
Beginn des 21. Jahrhunderts, so sehr kritisiert wie seine. In den 1970ern schien
sein Werk eine probate Antwort auf die Frage zu liefern, wie der moderne Na-
tionalstaat die spannungsreichen Ideale von Freiheit und sozialer Gerechtig-
keit in Einklang bringen konnte. Heute, im Zeitalter der Globalitit, befriedigt
diese Antwort weniger. Denn der Belastungsdruck globaler und intertempora-
ler Probleme hat etliche Bruchstellen der Konzeption von Rawls offengelegt,

114 | Vgl. Hayek, Law, Legislation, and Liberty, Bd. 2, S. 98.
115 | Vgl. Wilhelm, The Political Thought of Friedrich A. Hayek, S. 168.

am 14.02.2026, 08:52:4



https://doi.org/10.14361/9783839434772-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Quantitative Freiheit

die zwar schon in deren Konstruktionsplinen angelegt waren, zunichst jedoch
oft tibersehen wurden.

John Rawls beabsichtigte, dem Liberalismus eine neue Heimstatt zu er-
richten, die sich nahtlos in die theoretische Architektur der Gegenwart ein-
fugte. Dazu wollte er Kants Freiheitstheorie in wesentlichen Punkten inhaltlich
weiterfiithren, methodisch aber hinter sich lassen. Liberalismus ohne Freiheits-
metaphysik: dieser Versuch, Kant selektiv zu beerben, verbindet und motiviert
die verschiedenen Stufen von Rawls’ Werk und die sich in ihnen nach und
nach vollziehende Entwicklung seiner eigenen Freiheitstheorie. Rawls méchte
etwa die von ihm favorisierte Gesellschaftsordnung nicht aus substantiellen
Prinzipienvorgaben ableiten, sondern vermittels rein formaler Verfahren — aus
theoretischen Gedankenexperimenten und praktischer politischer Reprisenta-
tion — entstehen lassen. Durch seitens der Biirger selbst vor- und hinnehmbare
Reflexionen soll die freiheitliche Ordnung begriindet werden; ein Projekt, das
seiner Zeit auch andere Denker, wie Charles Larmore, vorantrieben und das
auch heute noch von ansonsten scharfen Gegnern des rawlsschen Ansatzes,
wie Martha Nussbaum, weiter verfolgt wird.

Die Crux dabei ist Rawls’ Versuch, einen vorgeblich rein deskriptiven In-
teressenbegriff durch Strukturvorgaben prozedural so einzuhegen, dass ein
vorgeblich aus reiner Tauschlogik resultierender Sozialvertrag zu exakt der von
ihm gewiinschten, fairen Sozialordnung fiihrt. Jedoch der priferenztheoreti-
sche Begriff von Freiheit als Menge aller privat zuhandenen Optionen, den
John Rawls vordergriindig zur Grundlage seines philosophischen Werkes er-
klart, harmoniert nicht mit dem von ihm hintergriindig gehegten Freiheits-
verstindnis. Eher gefihrdet jene quantitative Freiheitstheorie das Freiheitsver-
stindnis, um das es Rawls eigentlich zu tun ist.

3.2.1 Ansatz und Methode

Rawls lasst zu keiner Zeit Zweifel daran aufkommen, was fiir eine Gesell-
schaftsordnung er favorisiert und mit seiner Philosophie beférdern mochte:
eine liberale Ordnung, in welcher Menschenrechte unverletzlich gelten und in
der kein Biirger einem anderen vorschreibt, nach welchen Vorstellungen vom
Guten dieser sein Leben auszurichten hat. Der Mensch soll frei leben diirfen
und in dieser Freiheit nur beschrinkt werden, insofern dies zum Schutz der
Freiheit anderer erforderlich ist oder der Ermdglichung der Freiheit der Mit-
menschen dient. Uber diesem klassisch-liberalen Grundakkord bauen sich
die Leitmotive der rawlsschen Theory of Justice’™® auf. Um an zeitgendssische
Kompositionen gestellte Erwartungen zu erfiillen, arrangiert Rawls jedoch die

116 | John Rawls, A Theory of Justice, Cambridge, Massachusetts 1999 (Originalaus-
gabe: 1971).

am 14.02.2026, 08:52:4

233


https://doi.org/10.14361/9783839434772-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

234

Qualitative Freiheit

Harmoniefolgen seines in Melodie und Rhythmus stark an Kant orientierten
liberalen Werks um. Da aber Rawls (filschlich) Kant unterstellt, seine Har-
monien der Freiheit von einer metaphysisch einstimmigen Kadenz moralisch-
rechtlich-politischer Freiheitsverstindnisse aus erklingen zu lassen, verpflich-
tet er sich auf ein anderes Programm. Sein Ziel ist, die gewiinschten liberalen
Tonfolgen aus den dissonanten Ausgangsklingen von nur ihrem Selbstinter-
esse verpflichteten Musikern zu entfalten. Darum mixt Rawls kantische Ak-
korde mit vertragstheoretischen Klingen. Rawls unterstellt Kant, einer meta-
physischen Komposition von Freiheit anzuhidngen, die fiir post-metaphysische
Zeiten nicht mehr tauge.'”

Diese in der englischsprachigen Literatur gingige Deutung des kantischen
Opus (attraktive Melodien, unattraktiver Generalbass) stiitzt sich bei Rawls —
ein entsprechender Passus in der Theory of Justice hebt das klar heraus™® -
auf die Kantstudie von Henry Sidgwick The Kantian Conception of Free Will.'?
Dieser Text liefert einen entscheidenden Schliissel zu Rawls’ Kant-Rezeption
sowie zu seinem Freiheitsverstindnis insgesamt. Sidgwick diskutiert dort
Kants Theorie und grenzt dabei drei Freiheitsbegriffe voneinander ab: erstens
Freiheit als chaotisch-ungeregelte Willensbestimmung, zweitens Freiheit als
Wahlfreiheit und drittens Freiheit als Konformitit mit dem Sittengesetz. Der
erste scheidet sogleich wieder aus. Eine chaotische Willensbestimmung ist fiir
Sidgwick weder mit Kant noch der Sache nach zu denken: Wo der Zufall re-
giert, gibt es keine Verantwortung. Von daher stellt sich die Frage, welchen
der verbleibenden zwei Freiheitsbegriffe Kant favorisiere. Beide tauchen im
kantischen Oeuvre mehrfach auf und seien aber, so Sidgwick, miteinander un-
vertraglich.

Folge man dem konformititstheoretischen Ansatz, so verstrickt man sich,
Sidgwick zufolge, in die Gewebe dunkler Metaphysik. Man bleibt so etwa ohne
Auskunft, wie das Bése in die Welt komme, da doch — einerseits — das rein Frei-
heitliche, d.h. der autonome Vollzug des Sittengesetzes, niemals bése ist, und
— andererseits — das rein Natiirliche, mangels Freiheit, nicht eigentlich bése
genannt werden kann. Also bleibe nur der Begriff der Wahlfreiheit. Setzt man
jedoch auf ihn, so verliert man die rigorosen Potentiale der kantischen Moral-

117 | Dazu vgl. Onoral O’Neill, Autonomy, Coherence, and Independence, S. 214.

118 | Rawls Schriftenwerden nach den folgenden Siglen zitiert: (TJ): A Theory of Justice,
Cambridge, Massachusetts 1999 (Originalausgabe: 1971); (PL): Political Liberalism,
New York 1996 (Originalausgabe: 1993); (JFR): Justice as Fairness: A Restatement,
Cambridge, Massachusetts 2001; (LP): The Law of Peoples, Cambridge, Massachusetts
2002 (Originalausgabe: 1999).

119 | Vgl. Henry Sidgwick, The Methods of Ethics, Indianapolis 1981, S. 511ff. Rawls
fand diese Studie so bedeutend, dass er sie als Appendix der von ihm besorgten
Ausgabe des Sidgwick’schen Hauptwerkes The Methods of Ethics beifligte.

am 14.02.2026, 08:52:4



https://doi.org/10.14361/9783839434772-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Quantitative Freiheit

lehre — etwa dass stets und unbedingt dem Sittengesetz zu folgen sei. Statt-
dessen stellt sich nun, etwas peinlich, die Frage: Warum tiberhaupt moralisch
sein? Denn, so Sidgwick, ohne Zuhilfenahme der Konformititsthese lasse sich
mit kantischen Mitteln keinerlei rationale Priferenz begriinden zwischen den
Maximen eines Heiligen (saint) und eines Halunken (scoundrel). Universalisie-
ren lief3e sich ja jede; man kénne also beide konsistent (d.h. universalisierbar)
als handlungsleitende Priferenzsysteme wihlen.

Mit dem Aufweis dieser Schwierigkeit hilt Sidgwick die kantische Position
fur erledigt. Nicht so Rawls: Er folgt Sidgwick zwar in der Abkehr vom meta-
physischen Freiheitsbegriff. Auch stimmt er ihm zu, dass Kants Theorie nicht
plausibel erkliren kénne, warum das freie Subjekt sich eigentlich zu einer
moralischen Lebensfithrung entschlieflen solle. Rawls meint aber, man kénne
diesen vermeintlichen »defect« der kantischen Theorie heilen.” Es komme
eben darauf an, gute Griinde anzugeben, warum das wahlfreie Subjekt sich
fuir sittliche Optionen entscheiden solle. Liefe sich zeigen, dass derlei im wohl-
verstandenen Eigeninteresse jedes Handelnden lige, so wire doch ein plausibles
Motiv fiir ein anstindiges Betragen aufgewiesen. Die Ergebnisse der kanti-
schen Freiheitslehre wiren dann ohne die Biirde metaphysischen Denkens zu
haben. Dazu empfiehlt Rawls seine eigene Theorie der original position (dazu
unten mehr):

The original position may be viewed then, as a procedural interpretation of Kant’s con-
ception of autonomy and the categorical imperative within the framework of an empiri-
cal theory. [...] No longer are these notions purely transcendent and lacking explicable
connections with human conduct, for the procedural conception of the original position
allows us to make these ties.!?!

Diese Stelle liefert den Quellcode fiir Rawls’ Theory of Justice: die Ableitung
substantieller Positionen aus prozeduralen Postulaten. Ahnlich wie schon die
klassische deutsche Philosophie unterscheidet Rawls dabei zwischen Verstand
(rationality) im engeren Sinne, als einem klugen Anpassen von Mitteln zu ge-
gebenen Zwecken, und Vernunft (reasonableness) im weiteren Sinne, als einem
weisen Erwdgen auch von Sinn und Zweck unserer Absichten. Anders als die
Philosophen des Deutschen Idealismus versucht Rawls jedoch, die Verniinftig-
keit sittlichen Handelns als Ausdruck angemessen prozeduralisierter Verstin-
digkeit auszuweisen. Er will inhaltlich nach wie vor viele der Positionen Kants
verteidigen, dabei aber formal dessen Argumente durch Kalkiile der Rational-
Choice-Theorien ersetzen.'?> Zur erforderlichen Begrenzung der individuellen

120 | Vgl. Rawls, A Theory of Justice, S. 224.
121 | Ebenda, S. 226.
122 | Vgl. ebenda, S. 14f.

am 14.02.2026, 08:52:4

235


https://doi.org/10.14361/9783839434772-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

236

Qualitative Freiheit

Freiheit (d.h. beispielsweise zur Auswahl von rechtlich erlaubten versus un-
erlaubten Optionen) sei allein auf formal-prozedurale Kriterien (wie Wider-
spruchsfreiheit, Reziprozitit etc.) zuriickzugreifen. Rawls will, sozusagen, den
politischen Liberalismus vor Metaphysik und Moral schiitzen.

Uber den Zwischenschritt einer hypothetischen Situation, in der von
einem »veil of ignorance« von den spezifischen Umstidnde ihres Lebens ab-
geschirmte, rationale Entscheider tiber die grundlegenden Strukturen ihrer
Gesellschaftsordnung beratschlagen, fithrt diese Idee einer ausschliefllich for-
malen Reprisentation des politischen Willens der Biirger Rawls auf eine duale
Konzeption von Freiheit, gekennzeichnet durch die folgende Unterscheidung:
»liberty is represented by the complete system of the liberties of equal citizens-
hip, while the worth of liberty to persons and groups depends upon their capa-
city to advance their ends within the framework the system defines.«!?* Diese
Differenzierung zwischen liberty und dem worth of liberty spiegelt die Differenz
zwischen einer liberalen und einer utilitaristischen Argumentation zugunsten
von Freiheit wieder. Einmal stellt Freiheit (deontisch) einen Wert an sich dar:
»Freedom as equal liberty is the same for all« (ebenda). Zum anderen erkennt
Rawls (konsequentalistisch) an, dass ein liberales Regime fiir einige Menschen
niitzlicher ist als fiir andere. Reiche etwa profitieren von einer freiheitswahren-
den Ordnung typischerweise mehr als Arme; kurzum »the worth of liberty is
not the same for everyone.« (Ebenda)

Weil bei Rawls alle inhaltlichen Kriterien zur Evaluierung der Freiheit
unter Metaphysikverdacht stehen, bleibt den Individuen nur eine formal-kom-
parative Logik zur Bewertung ihrer Optionen: In Ermangelung qualitativer
Mafstibe miissen sie sich quantitativ orientieren. Sie werden daher Regelun-
gen vorziehen (miissen), die ihnen eher »mehr« als »weniger« Nutzen verspre-
chen. Beide — die Freiheit an sich und ihr Nutzen fiir uns — sollen deshalb ma-
ximiert werden. Ausdriicklich strebt Rawls sowohl »the most extensive scheme
of liberties« fiir alle an, als auch eine Distributionstechnik, die geeignet ist,
»to maximize the worth of liberty« seitens der Schlechtestgestellten (ebenda).
Ausdehnung des Freiheitsradius und Maximierung der darin beschlossenen
Optionen — diesen quantitativen Leitmetaphern folgt der rawlssche Entwurf
iiber weite Strecken.

Ein solcher Ansatz birgt allerdings Schwierigkeiten in sich. Zwei sind
schon jetzt auszumachen. Zum einen stellt sich das Problem, dass nun bei-
de Zielwerte — die Freiheit sowie ihr Nutzen — messbar und kommensurabel
gemacht werden; eine nicht ganz unproblematische Vorgabe: Wie bitte zihlt
oder wiegt man Freiheit ab? Gibt es einen Zollstock, mit dem auch die nicht
in der physischen Welt befindlichen Aspekte der Freiheit akkurat abgemes-

123 | Ebenda, S. 178 (Herv. C.D.).

am 14.02.2026, 08:52:4



https://doi.org/10.14361/9783839434772-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Quantitative Freiheit

sen werden kénnen?'* Zum anderen ergibt sich die Schwierigkeit sicherzu-
stellen, dass bei den von Rawls vorgeschlagenen quantitativen Kalkiilen und
Verfahren herauskommt, was ihm qualitativ akzeptabel erscheint — ndmlich
ein auch auf soziale Fairness ausgerichteter Liberalismus. Rawls versucht, dies
durch bestimmte Verfahrensregeln sicherzustellen. Zur Rettung einiger ihm
besonders ans Herz gewachsener Positionen (etwa der Verteilungsgerechtig-
keit) muss Rawls sich jedoch mithsam wieder aus eben jenem quantitativen
Denkkorsett befreien, in das er sich zuvor eingeschniirt hat.

Ein Ruckblick auf Kant hilft, um Rawls’ Projekt schirfer zu konturieren.
Kant benétigte, wie gezeigt (Kapitel 2.1.1), fiir seine Rechtsphilosophie nur
einen Begriff von Freiheit, der die Zurechnung dufierer Handlungen zu sub-
jektiven Akteuren moglich macht. Allein fiir die Moralphilosophie strebte Kant
einen Freiheitsbegriff an, der iiberdies auch das Innenleben thematisiert.'” In-
sofern ist zu fragen: Wovon genau grenzt sich Rawls eigentlich ab, wenn er
sich von der kantischen Freiheitsmetaphysik absetzt? Rawls folgt Sidgwick in
der Annahme, »that the noumenal self can choose any consistent set of prin-
ciples«,'?® solange man diesem Selbst nicht gewisse fixe »desires« zuspricht,
etwa das »desire to express their nature as rational and equal members of the
intelligible realm«.'?’ Jenen (filschlich) unterstellten Mangel an Bestimmtheit
in Kants Personlichkeitsbegriff meint Rawls nun heilen zu miissen; und zwar
durch eine — ihrerseits unabgeleitete — Einfithrung gewisser natiirlicher Be-
diirfnisse nach Sittlichkeit, ndmlich durch ein »desire to act justly« und ein
»desire to express most fully what we are or can be, namely free and equal
beings«.'?® Ein philosophischer Miinchhausen-Trick: Um sich von grundsitz-
licher Metaphysik zu befreien, fliichtet sich Rawls also in grundlose Spekulation.

Kants Theorie des noumenalen Selbst ist aber fiir dessen Liberalismus
weder unverzichtbar noch charakteristisch.’® Kants Subjekttheorie war Teil
seiner kritischen Philosophie, nicht seiner angewendeten Ethik.?** Kants Libe-
ralismus muss also weder von noch vor der Metaphysik gerettet werden. Rawls
hitte sich weit weniger verrannt, wire er enger bei Kant geblieben und dessen
Unterscheidung zwischen einem phinomenal reduzierten (sowie metaphy-
sikfreien) juristischen Personenbegriff einerseits und einem Vollbegriff der

124 | Vgl.Onora O’Neill, »The Most Extensive Liberty«, in: Proceedings ofthe Aristotelian
Society (1979): 45-59.

125 | Vgl. (AA VI, 223f).

126 | Rawls, A Theory of Justice, S. 224.

127 | Ebenda, S. 225.

128 | Ebenda.

129 | Vgl. Krasnoff, How Kantian Is Constructivism?.

130 | Vgl. Otfried Hoffe, »Offentliche oder politische Vernunft? Zu Rawls ll«, in:
Zeitschrift fiir Philosophische Forschung (1994): 259-269.

am 14.02.2026, 08:52:4

237


https://doi.org/10.14361/9783839434772-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

238

Qualitative Freiheit

moralischen Personlichkeit andererseits gefolgt (AA VI, 214). Wie zuvor schon
dargestellt (Abschnitt 2.1.1): Die Metaphysik liefert keinesfalls die Grundlage
fir Kants politische Philosophie, welche sich rein auf den Raum der dufler-
lich-faktischen und justiziablen Handlungen zwischen Personen bezieht (AA
VI, 230). Wer duflere Handlungsfreiheit zugibt, braucht sich fiir Fragen der
Politik-, Rechts- und Wirtschaftsethik auf Kants Transzendentalphilosophie
gar nicht weiter einzulassen.” Kants politischer Liberalismus hingt mithin,
entgegen Rawls Deutung, durchaus nicht von dessen Metaphysik und Moral-
theorie ab.*? Er ruht auf einem Argument sui generis zugunsten externer Frei-
heit auf,®® weshalb es zum Aufbau eines Rechtssystems, wie Kant schrieb,
auch unter einem »Volk von Teufelnq, also in einer Gemeinschaft ganz und gar
nicht moralisch motivierter oder metaphysisch ausgerichteter Subjekte, kom-
men kénne (AA VIII, 366.). Und Teufeln wird ja kaum jemand ein natiirliches
»desire« unterstellen, sich artig zu verhalten.

Anders Rawls: Damit in der von ihm angestrebten, wohlgeordneten Ge-
sellschaft die Neigung, »to act as a free-rider« nicht ausgelebt werde, miisse
diese, lesen wir, in einem »effective sense of justice« ihren nétigen Widerpart
finden, der unter Bedingungen institutionalisierter Gerechtigkeit gewisser-
mafen das natiirliche Korrelat jener urwiichsigen »desires« darstellt.** Auch
mit dieser wuchtigen anthropologischen These unterlduft Rawls seinen eige-
nen, vorgeblich metaphysikfreien Ansatz. Denn jene Annahmen werden ja von
Rawls nicht etwa im Rahmen einer empirisch validierten Theorie eingefiihrt,
sondern ad hoc, als Setzungen.

Rawls will also eine Hypothek abzahlen, die Kant gar nicht aufgenommen
hat; und tut dies, indem er sich bei der rational choice theory verschuldet. Er
ibernimmt die Verbindlichkeit, seine Argumente ganz und gar in den Wech-
seln eines aufgeklirten Eigeninteresses einzulosen. Damit aber belastet er sein
Vorhaben tiber Gebiihr. Denn die von Rawls fiir notwendig erachtete Ablésung
der von Kant vermeintlich eingegangenen Kredite soll durch eine philosophi-
sche Austerititspolitik erfolgen: inhaltlich »by posing more limited questions«
und methodisch »by substituting prudential for moral judgment«.!3> Rawls
verzichtet mithin auf die gesamte Kaufkraft ethischer Wihrungen: Theorien
des guten Lebens werden als illegitime Zahlungsmittel zuriickgewiesen. Nor-

131 | Vgl. Marcus Willaschek, »Right and Coercion: Can Kant’s Conception of Right Be
Derived from His Moral Theory?«, in: International Journal of Philosophical Studies, 17,
No. 1 (2009): 49-70.

132 | Vgl. Thomas Pogge, »Is Kant’s Rechtslehre Comprehensive?«, in: The Southern
Journal of Philosophy, 36, No. S1 (1998): 161-187.

133 | Vgl. Gregor, Laws of Freedom, S. 67.

134 | Rawls, A Theory of Justice, S. 499.

135 | Vgl. ebenda, S. 39.

am 14.02.2026, 08:52:4



https://doi.org/10.14361/9783839434772-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Quantitative Freiheit

mative Rechnungen sollen nicht linger durch genuin moralische Vernunft be-
glichen, sondern durch »a judgment of rational prudence« eingelést werden.!*¢
Selbst die Bonitit der von Rawls so begehrten »principles of justice« ruht nicht
linger, wie noch bei Kant, in ihrer Verniinftigkeit. Gerechtigkeitskriterien er-
fahren ihre »justification« nur noch durch die kontingente Tatsache, »that they
would be chosen«.'” Philosophische Wertbestinde mit vormals unbedingter
Geltung werden so zu einer nur durch ihr faktisches Akzeptiertwerden kauf-
kraftigen Umlaufwihrung abgewertet.

Rawls hilt das fiir einen Gewinn. Zumutungen normgemifien Verhaltens
wiren somit drastisch reduziert, da alle ja nun die gesellschaftlichen »obligati-
ons« als »self-imposed« anerkennen kénnten, was eine gute »basis for a public

138 Derlei Einstim-

acceptance of the corresponding principles of justice« liefere.
migkeit kommt indes nur zu Stande, wenn man keine voraussetzungsreichen
sowie kontroversen Selbstverstindnisse annimmt. Man habe von duflerst re-
duzierten Merkmalen der menschlichen Existenz auszugehen, beispielsweise
dem individuellen Selbstinteresse und der Fahigkeit zu logischem Denken.
Im Lichte dieser Primissen, meint Rawls, lasse sich in einer »hypothetical si-
tuation« eine gesellschaftliche Rahmenordnung aushandeln, in welcher das
aufgeklirte Selbstinteresse alle zur Anerkenntnis eben der Regeln bewegen
werde, die ihnen ein gerechtes Zusammenleben erméglichen.® Kurz: Der
kategorische Imperativ Kants, dass das Gerechte unbedingt zu tun sei, wird
umgewidmet in das bedingte Gebot eines hypothetischen Imperativs, dass das
Gerechte anzustreben sei, weil (und sofern) es dem rational verfolgten Selbst-
interesse dient."°

Es ist schwer zu sehen, was hierbei gegeniiber Kant gewonnen ist."! Kant
zufolge entsteht die sittliche Bindung der Person nicht aus der Einsicht in ge-
wisse aulermoralische Griinde der Moral oder durch den Wunsch, gewissen,
auflermoralischen Bediirfnissen nach Moral zu entsprechen. Vielmehr resul-
tiert sie schlicht aus der verniinftigen Erkenntnis und der damit einhergehen-
den emotionalen Anerkennung (Achtung) der Triftigkeit des moralischen Ge-
bots."? Kants Ansatz ist insofern konsequenter und weitreichender als der von

136 | Ebenda.

137 | Ebenda, S. 37.

138 | Ebenda, S. 12.

139 | Ebenda, S. 11.

140 | Vgl. John Martin Gillroy, »Making Public Choices: Kant’s Justice from Autonomy as
an Alternative to Rawls’ Justice as Fairnesse, in: Kant-Studien, 91, No. 1 (2009): 44-72.
141 | Vgl. zum Folgenden: Robert S. Taylor, Reconstructing Rawls: The Kantian
Foundations of Justice as Fairness, 2011, S. 280ff.

142 | Vgl. Dieter Schonecker, »Das geflihlte Faktum der Vernunft. Skizze einer Interpre-
tation und Verteidigung«, in: Deutsche Zeitschrift fiir Philosophie, No. 1 (2013): 91-107.

am 14.02.2026, 08:52:4

239


https://doi.org/10.14361/9783839434772-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

240

Qualitative Freiheit

Rawls, denn er erstreckt sich stets von Anfang an — und nicht erst auf dem
Wege sekundirer Ableitungen — auch auf Fille, in denen dem Eigennutz zuwi-
der sittlich zu handeln wire. Die kantische Konstruktion erscheint mir simpler

und voraussetzungsirmer als die rawlssche Variante.

3.2.2 Transzendentale oder transaktionelle Freiheit?

Stilbildend fiir Rawls’ Freiheitsphilosophie ist die Spannung zwischen einer-
seits dem Pliddoyer fiir eine transaktionell generierte Ordnung der Freiheit und
andererseits der umfangreichen einschrinkenden Bedingungen, unter denen
allein sich der eigenniitzig-quantitative Verstand konstruktiv betitigen darf:

Among the essential features of this situation is that no one knows his place in society,
his class position or social status, nor does any one know his fortune in the distribution
of natural assets and abilities, his intelligence, strength, and the like. | shall even as-
sume that the parties do not know their conception of the good or their special psycho-
logical propensities. The principles of justice are chosen behind a veil of ignorance. [...]
Since all are similarly situated and no one is able to design principles to favor his parti-
cular condition, the principles of justice are the result of a fair agreement or bargain.**4

Hinter jenem vielzitierten »Schleier des Unwissens« werden die Subjekte al-
ler Moglichkeiten beraubt, sich selbst taktische Vorteile zu verschaffen, etwa
durch die Wahl eigenniitziger, aber sozialschidlicher Regeln. Zufolge dieser
Einschrinkungen kénnen sie dann in der Tat ihren eigenen Nutzen nur meh-
ren, indem sie nolens volens den Nutzen aller steigern. Niemand will sich selbst
in den Finger schneiden; und wenn man, hinter dem Schleier des Nichtwis-
sens, nicht weif}, in wessen Finger man schneidet, so fithrt man die Klinge
eben sanft.

Bekanntlich erklirt Rawls, die Abweichung von einer »benchmark« ur-
spriinglicher Vermogensgleichheit werde in der »original position« genau
dann allgemein als akzeptabel bewertet, wenn diese mittelbar auch diejenigen
begtinstigt, die durch das Zulassen von Einkommensdifferenzen nicht unmit-
telbar profitieren. So kommt es zu Rawls’ bertthmt-bertichtigtem »Differenz-
prinzip« zugunsten der 6konomisch Schwichsten: Wenn nach einer hypotheti-
schen Umverteilung alle absolut mehr haben, sollte dies auch jene befriedigen,
die gegeniiber anderen relativ weniger besitzen als zuvor. Wirtschaftspolitisch
umformuliert: Sofern noch das kleinste Stiick einer kapitalistischen Torte gro-

143 | »For Kant [...] the theory simply defends the principles that ordinary agents
accept. But for [...] Rawls, theory claims to construct the principles for society as a
whole.« (Krasnoff, How Kantian Is Constructivism?, S. 409)

144 | Rawls, A Theory of Justice, S. 11.

am 14.02.2026, 08:52:4



https://doi.org/10.14361/9783839434772-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Quantitative Freiheit

Rer ausfiele, als jedes Stiick einer zu gleichen Teilen aufgeschnittenen, aber
insgesamt eben kleineren sozialistischen Torte, wire doch wohl eine kapitalis-
tische Konditorei der sozialistischen vorzuziehen, oder? Also muss man vom
Gedanken eines vollig deregulierten libertiren Teigwarenmarkts abriicken
und durch eine Ordnung des Backgewerbes dafiir sorgen, dass ein hinreichen-
der Teil der Gesamtproduktion den Hungrigsten zugefithrt wird; das ist in
etwa der Grundgedanke.

Der indirekte Charakter dieses Solidarititskonzepts sticht sofort ins Auge.
Warum findet die gesellschaftliche Umverteilung nicht aus einer direkten Stel-
lungnahme zugunsten von 6konomisch Benachteiligten statt? Statt aus einer
Reflexion auf das quantitative Aggregat (in den Hinden aller Besteuerten) wire
es naheliegend, mit Blick auf das qualitative Resultat (in den Hinden der Be-
diirftigen) zu schauen."® Warum nicht — um im Bild zu bleiben — Untergren-
zen einer Minimalsittigung festlegen, die jede Teigproduktion zu erreichen
hat, die als gerecht gelten will? Zwar kénnen unbestreitbar mittels des »Dif-
ferenzprinzips« Vermogensverteilungen ausgekliigelt werden, die fiir Gesell-
schaften sowohl pragmatisch wie normativ akzeptabel erscheinen; genau da-
rauf beruht ja auch die Popularitit des rawlsschen Modells. Doch fithrt es im
Extremfall zu Situationen, welche die ihm zu Grunde liegenden Anliegen ad
absurdum fiihren und deren theoretische Schwichen offenbaren.

Man denke sich beispielsweise eine extrem reiche Gesellschaft, in der
jeder ein Millionidr wire, einige aber — bei unbegrenzt zugelassener Vermo-
gensdifferenzierung — den Sprung zum Milliardir schaffen. Auch in einer
derartigen Gesellschaft wire Rawls zufolge noch stindig umzuverteilen. Das
Differenzprinzip kann ja kein qualitativ motiviertes »Es ist genugl« ausrufen;
es wird aus jedem sich quantitativ vergroRernden Delta zu den »am wenigsten
Begiinstigten« einen Appel zu deren relativer Besserstellung ableiten. Umge-
kehrt diirfte man selbst in einer Gesellschaft, in der weite Kreise unterhalb des
Subsistenzniveaus ihr Dasein fristen, nur quantitativ-proportional zum jewei-
ligen Zuwachs der gesellschaftlichen Vermogensdifferenz umverteilen, jedoch
nicht tiber diese Proportion hinaus. Es kénnten so drastische Notlagen — durch
Naturkatastrophen erzeugte Hungersnote etwa — entstehen, in denen der Staat
passiv bleiben miisste, weil er sich nicht legitimiert glaubt, radikaler (etwa auf
die Substanz und nicht allein den Zuwachs der Besitzstinde zugreifend) um-
zuverteilen. Wie auch wollte man, ohne qualitatives Kriterium fiir einen un-
verzichtbaren Grundbedarf, mit Rawls’ Modell solche (stirker) egalisierenden
Umverteilungen rechtfertigen?

145 | Vgl. etwa Martha Nussbaums Gegenentwurf: »My theory speaks only of a social
minimum and does not address inequalities above that (very ample) social floor.«
(Frontiers of Justice, S. 178)

am 14.02.2026, 08:52:4

241


https://doi.org/10.14361/9783839434772-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

242

Qualitative Freiheit

Rawls’ Versuch, das qualitativ-allseitig Gerechte als Nebenfolge des quanti-
tativ-wechselseitig Niitzlichen resultieren zu lassen, scheitert jedoch nicht nur
in Extremsituationen. Das eigentliche Problem liegt tiefer: in dem Gedanken,
dass (allein) das Selbstinteresse der Einzelnen die Basis allgemeiner Zustim-
mung zum Sozialvertrag ausmacht. Rationale Entscheider werden es als in
ihrem aufgeklirten Selbstinteresse liegend begreifen, sich in gesellschaftliche
Verhiltnisse zu begeben, falls und insofern die Gesellschaft als »a cooperati-
ve venture for mutual advantage« (T] 4) ausgestaltet wird."*¢ Die Bereitwillig-
keit der Einzelnen zur »social cooperation« wird also dartiber erkauft, dass
sie im Ergebnis einem jeden niitzt (T] 1206). Falls allen in einer geregelten Ge-
sellschaft mehr Resourcen und damit auch zahlreichere Freiheitsoptionen zur
Verfiigung stehen als in einer gedachten Isolation oder in ungeregelten Le-
bensverhiltnissen, so wird es im Rahmen quantitativer Freiheitstheorie folge-
richtig zur Etablierung einer Rechtsgesellschaft kommen.

Dieses rational verfolgte Interesse aber steht und fillt mit der genauen
Kenntnis der spezifischen Situation, in der man sich jeweils befindet. Menschen
in privilegierten Verhiltnissen dienen andere politische Regeln zum Vorteil
als Personen mit Migrationshintergrund. Zum Beispiel: Ohne Wissen um das
eigene satte Privatvermdgen wird man vielleicht annehmen, von Regeln (wie
etwa stark progressiven Vermégens- und Einkommenssteuern) zu profitieren,
die auch und gerade die Schlechtestgestellten gut stellen. Solange man sich
aber bereits als Millionenerben weif3, macht derlei — in der nackten Ratio quan-
titativer Vorteilsmaximierung — kaum Sinn. Dies zeigt: Hinter einem veil of
ignorance und ohne Information tiber ihre personliche Lebenslage, kénnen In-
dividuen ihrem tatsdchlichen Nutzen daher nur sehr gebremst dienen, was ja
auch Rawls’ erklirte Absicht ist (T] 148). Weshalb aber wiirden Menschen sich
dann iiberhaupt auf das Gedankenexperiment der original position einlassen?
Warum sollten sie sich in eine hypothetische Entscheidungssituation hinein
denken, in der ihnen das erfolgreiche Maximieren ihres Eigennutzes de facto
unmoglich gemacht wird? Das erscheint hochst unplausibel, sofern die einzige
Eigenschaft, die alle Entscheider dem Modell zufolge besitzen, eben das ratio-
nale Verfolgen ihres Selbstinteresses ist. Und genau da liegt ein erhebliches
Problem der rawlsschen Theorie.

Wihrend sich Rawls darum sorgt, zu zeigen, dass die von ihm aufgestellten
Prinzipien der Gerechtigkeit (das Freiheitsprinzip und das Differenzprinzip)
eine rationale Wahl aller Beteiligten innerhalb der original position darstellen,
kann er kaum erkliren, wie man von auflerhalb dieser Warte darauf verfallen

146 | Dagegen argumentiert Martha Nussbaum, dass diese Fixierung auf wechsel-
seitigen Vorteil schlichteinen»wrongaccountofthe primary basisforsocial cooperation«
darstellt; Frontiers of Justice, S. 129. Dieser Beurteilung werde ich im Folgenden, mit
ahnlich gelagerten Argumenten, zustimmen.

am 14.02.2026, 08:52:4



https://doi.org/10.14361/9783839434772-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Quantitative Freiheit

sollte, sich die mit ihr einhergehenden Wissensbeschriankungen aufzuerlegen.
Das niamlich scheint ein quantitativ orientierter Eigennutz keinesfalls zu ge-
bieten. Wirtschaftstheoretisch gewendet: Ein homo oeconomicus, der sich selbst
die Voraussetzungen raubte, ein effizienter homo oeconomicus zu sein, ist kein
besonders effektiver homo oeconomicus — beziehungsweise gar keiner. Allen-
falls ein immer schon qualitativ ausgerichtetes Pflichtbewusstsein mag uns
antreiben, die rawlsschen Denkrestriktionen zu akzeptieren, um gerechtig-
keitsdienliche — und durchaus nicht immer maximierende — Verteilungsergeb-
nisse zutage zu fordern. Wer nicht schon sittlich motiviert ist, wird sich kaum
auf das Spielchen mit dem Schleier des Unwissens einlassen. Wer es aber ist,
konnte vorziehen, das Antlitz der Gerechtigkeit direkt zu beschauen, anstatt
dessen Umriss allein im Licht eines durch komplizierte Prozeduralien gebro-
chenen Strahls eigenniitziger Rationalitit zu betrachten.

Jene Einwinde fithren auf die kantische Problemstellung zuriick, den nor-
mativen Gehalt des Freiheitsbewusstseins an und fiir sich aufzukliren (vgl.
Abschnitt 2.1). Und es ist durchaus fraglich, ob man sich dazu tiberhaupt des
Modells eines fiir alle beteiligten Parteien vorteilhaften Sozialvertrags bedie-
nen muss.'¥ Rawls verficht dies, denn er nimmt an, nur durch unzulissige
Metaphysik komme man zu einer inhaltlichen Auszeichnung des Guten und
Gerechten. Also darf, bei Strafe unendlichen Streits tiber metaphysische Fra-
gen, der direkte Weg zur Gerechtigkeit nicht eingeschlagen werden. Nur indi-
rekt sollte die Gesellschaft jenes hehre Ziel ansteuern. Den gesuchten Umweg
liefert das Sozialvertragsmodell.

Kann aber substantielle Gerechtigkeit allein tiber Formen prozeduraler
Fairness erreicht werden? Rawls glaubt: »there is a correct or fair procedure
such that the outcome is likewise correct or fair, whatever it is, provided that
the procedure has been properly followed« (T] 86). Vorausgesetzt werde nichts
weiter als rational verfolgtes Eigeninteresse. Dieses Interesse muss dann je-
doch von Rawls durch etliche Verfahrenstricks eingehegt werden, damit es zu
einer Quasi-Identitit zwischen Entscheidern und Entscheidungsbetroffenen
kommt."® Niemand schadet sich schlieRlich vorsitzlich selbst, also werden —
im richtigen prozeduralen Rahmenwerk — kluge Entscheider schon im Interes-
se aller handeln. Nur dann funktioniert das Modell.

Von den Entscheidern wird dabei, so scheint es auf den ersten Blick, nicht
allzu viel verlangt; nur ein generelles Vermogen, »to take part in and to act in
accordance with the public understanding of the initial situation« (T] 505). Wer
etwa die Regeln eines typischen Strategiespiels begreifen kann, taugt bereits
fuirs rawlssche Gedankenexperiment; iiberragende Intelligenz ist nicht von-
néten. Es reicht, wenn das Denkvermégen sich »within the normal range« be-

147 | Vgl. Brian Barry, Justice as Impartiality, Oxford, United Kingdom; New York 1995.
148 | Vgl. Martha Nussbaum, Frontiers of Justice, S. 16f.

am 14.02.2026, 08:52:4

243


https://doi.org/10.14361/9783839434772-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

244

Qualitative Freiheit

findet (T] 25). Damit will Rawls seiner selbstgegebenen Richtlinie »to assume
as little as possible« (T] 129) geniigen. Die meisten Menschen verfiigen ja tiber
genau jene instrumentelle Rationalitit, die hier nachgefragt wird. »Only scat-
tered individuals are without this capacity, or its realization to the minimum
degree« (T] 500).

Aber reicht das aus? Rawls suggeriert, dass eine im Rahmen der von ihm
vertretenen Prinzipien strukturierte Gesellschaft fiir alle Beteiligten mehr
Nutzen stiftet, als eine ungerecht strukturierte Sozialordnung und somit aus
rein rationalem Selbstinteresse zu wollen sei. Aber vielleicht trifft das eben
nur fiir einige, bestenfalls fiir die meisten, jedoch nicht fiir alle zu. Nur dann,
wenn man die Fiktion der »original position« zur Realitit hypostasiert — also
annimmt, die Leute wiissten tatsidchlich nicht, wer sie sind und was ihnen in
ihrer spezifischen Lage am meisten niitzt —, liefern das Differenzprinzip und
die rational choice theory gleiche Ergebnisse." Im realen Leben ist es aber nicht
immer und nicht fiir alle von Vorteil, sich mit anderen zu einer auch das Pri-
vatvermogen umverteilenden Gesellschaft zusammen zu schliefRen.

Was ist beispielsweise mit jenen »scattered individuals«, von denen soeben
die Rede war, denen es am Mindestmafl an strategischer Rationalitit fehlt?
Geistig schwer behinderte Menschen etwa diirften in mindestens zweierlei
Hinsicht nicht in ein solches Kalkiil passen:*® Zum einen kénnten sie nicht
zu den geforderten kognitiven Abstraktionsleistungen in der Lage sein, welche
die von Rawls entworfenen Kalkiile zur Berechnung des eigenen langfristigen
Vorteils verlangen. Zum anderen kénnten andere aus dem Kreise der klugen
Vorteilssucher solche eingeschrinkt leistungsfihigen Menschen gar nicht erst
mit in den Gesellschaftsvertrag aufnehmen wollen, weil ihr Beitrag zum ge-
sellschaftlichen Gesamtnutzen als zu klein befunden wird. Sofort tauchen bri-
sante Fragen auf: Wie sollte dann den Rechten und Interessen jener Personen
entsprochen werden? Werden sie zu Schutzbefohlenen des Rechtswesens und
Biirgern zweiter Klasse erklirt? Das zeigt: Stark asymmetrische Lebensver-
hiltnisse konnen ein am Gedanken reziproker Symmetrie orientiertes Gesell-
schaftsmodell sprengen.

Aber Zweifel am Gedankenmodell des veil of ignorance und der original
position sind natiirlich nicht nur aus der Perspektive des durch die rawlsschen
Verfahrensvorschriften eventuell vereitelten Figennutzes anzumelden. Was
ist von einer Freiheitskonzeption zu halten, die sich anhand der Fiktion weit-
gehend eigenschaftsloser Menschen konkretisiert? Folgen wir nimlich Rawls
bis zu dem Punkt, an dem wir einen nackten Priferenzmaximierer vor Augen
haben, so haben wir jenes in Rede stehende Subjekt bereits zweier entschei-

149 | Vgl. Fred D’Agostino, Free Public Reason: Making It Up as We Go, New York 1996,
S.40-44.
150 | Zum Folgenden vgl. Martha Nussbaum, Frontiers of Justice, S. 135-145.

am 14.02.2026, 08:52:4



https://doi.org/10.14361/9783839434772-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Quantitative Freiheit

dender Dimensionen entkleidet. Erstens ist hier nirgends die Rede von einer
der instrumentellen Rationalitit iibergeordneten Verniinftigkeit. Wo aber kei-
ne sittliche Vernunft den technischen Verstand steuert, fallen Entscheidungen
so automatisch aus wie die von softwaregesteuerten Expertensystemen. Ist das
schon Freiheit? Zweitens fehlt diesen Subjekten hinter dem »Schleier« jede
sinnlich-kérperliche oder spirituell-geistige Dimension, die ihren Entschei-
dungen eine genuin individuelle oder gar private Seite geben kénnte. Jene Ent-
scheider sind also, streng genommen, gar nicht sie selbst, sondern nur Masken
des Allgemeinen. Ist das noch Freiheit?

Letzteres gilt inbesondere angesichts moralischer oder religioser Lebens-
ziele. Solange ich aufgrund des veil of ignorance nicht weif}, ob ich religitse
Gesinnungen hege und, falls ja, welche, mag es schon klug sein, eine Gesell-
schaftsform zu beférdern, in der ich nicht unter die Knute von fundamenta-
listischen Uberzeugungstitern geraten kann. Bedenkt man die Sache jedoch
von einer festen religiésen Warte aus, was dann? Sicher gibt es reichlich reli-
giése Menschen, die von ihrem eigenen theologischen Standpunkt aus offene
Gesellschaften und den in ihnen institutionalisierten religiésen Pluralismus
einfordern. Doch gebietet intellektuelle Redlichkeit, sich einzugestehen, dass
auch das Gegenteil vertreten wird. Mancher Gliubige empfindet schon den
hypothetischen Eintritt in jene vom veil of ignorance postulierte Situation theo-
logischer Amnesie als absurd oder gotteslisterlich und weist die aus ihr resul-
tierenden Forderungen nach sikularen politischen Institutionen und umfas-
sender biirgerlicher Toleranz als hiretisch zuriick. Nur, wer bereits motiviert
ist, seine eigenen (hier: religiosen) Interessen zugunsten eines Konzepts all-
gemein-akzeptabler (hier: toleranter) Lebensverhiltnisse zu iiberwinden — kon-
kret: nur wer bereits ein Toleranz gebietendes liberales Religionsverstindnis
hat (dazu mehr im Abschnitt 5.1) — wird die von Rawls geschaffenen Reflexions-
Vorbedingungen gerne akzeptieren. Jedoch wird diese qualitative Motivation
ihrerseits kaum einer quantitativ vorteilsmaximierenden Ratio entstammen.’!

Dieses Problem hat Rawls erspiirt. Weil es hochst fraglich ist, dass Men-
schen seiner Vorstellung von prozeduraler Gerechtigkeit stets und notwendi-
gerweise mehr dienen wollen als ihren damit eventuell sich reibenden Vorstel-
lungen vom Guten oder von Gott, erklirt meines Erachtens, weshalb Rawls zu
jenem bereits erwihnten »desire for justice« Zuflucht nimmt, das ad hoc ein-
gefithrt und allen unterstellt wird. Rawls versichert uns: »the desire to express
our nature as a free and equal rational being can be fulfilled only by acting on
the principles of right and justice as having first priority.« (T] 503) Aber, woher,
wenn nicht aus metaphysischer Theorie oder moralischer Intuition, will er das

151 | Vgl. Bernard P. Dauenhauer, »Response to Rawls«, in: Richard A. Cohen und James
L. Marsh (Hg.), Ricoeur as Another: The Ethics of Subjectivity, New York 2002, S. 208ff.

am 14.02.2026, 08:52:4

245


https://doi.org/10.14361/9783839434772-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

246

Qualitative Freiheit

so genau wissen? Verfingt diese Priorisierung der Gerechtigkeit — und zu wel-
chem Preis wird sie erkauft?

Was zur argumentativen Stiitzung jenes »desire for justice« herangezogen
wird, sind Thesen fern jeder metaphysischen Zuriickhaltung. Rawls erklart
kurzerhand: »the self is prior to the ends which are affirmed by it [...].«!*? Da-
mit ist gemeint: Die philosophische Besinnung auf Gerechtigkeitsgrundsitze
gehort zum inneren Kern der Person. Religiose Zwecke beispielsweise aber
seien eine Sache der dufleren Schale; eine sicher nicht unumstrittene Ansicht.
Die hier behauptete Prioritit des Selbst iiber seine Attribute und Ziele blickt
zwar auf eine ehrwiirdige Tradition zuriick, und sie mag auch vielen prima
facie plausibel erscheinen. Aber darauf kommt es nicht an. In Rawls’ anti-meta-
physischem Theorierahmen kann sie nimlich weder abgeleitet noch verteidigt
werden.* Ob also Rawls in der Sache richtig liegt, ist unerheblich, denn recht-
fertigen kann er jene emphatischen Deklarationen mit seinen eigenen Metho-
denvorgaben nicht.

Zielsicher haben denn auch Rawls’ Kritiker jene metaphysischen Rest-
bestinde in der Theory of Justice ausgemacht und angeprangert. Kommuni-
taristen wie Theologen, denen Rawls’ Priferenz des Rechten tiber das Gute
missbehagte; Utilitaristen wie Spieltheoretiker, die auf die Unschliissigkeit
eines Kalkiils aus ungenutztem Situationswissen hinwiesen; Pragmatisten wie
Relativisten, die Rawls’ massiven Anspruch auf Normativitit zuriickweisen
wollten; sowie Positivisten und Neoliberale, denen die sozialpolitischen Ziele
seiner Gerechtigkeitstheorie zuwider waren: Sie alle fanden einen gemeinsa-
men Nenner darin, Rawls nachzuweisen, dass er bei weitem nicht so unmeta-
physisch und voraussetzungslos zugunsten von Freiheit und Gerechtigkeit ar-
gumentierte, wie er vorgab. Seine Kritiker kamen zudem darin tiberein, dass
Rawls nur scheinbar einem abstrakt-maximierenden Konzept von inhaltlich
neutraler Freiheit folge, in Wahrheit aber einer (sehr) konkret ausgerichteten
Freiheitslehre huldige. Rawls’ Reaktion auf diese Kritik konnte zweifach aus-
fallen: entweder als Verteidigung der von ihm bislang schon in Anspruch ge-
nommenen qualitativen Voraussetzungen oder als ein Riickzug ins Quantitati-
ve.l>* Welche Alternative ergriff er?

152 | Rawls, A Theory of Justice, S. 491.

153 | Vgl. Michael J. Sandel, »Review on John Rawls: Political Liberalisme, in: Harvard
Law Review, 107, No. 7 (1994): 1765-1794, S. 1780ff.

154 | Vgl. William Arthur Galston, »Two Concepts of Liberalisme, in: Ethics, 105, No. 3
(1995): 516-534.

am 14.02.2026, 08:52:4



https://doi.org/10.14361/9783839434772-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Quantitative Freiheit

3.2.3 Relativistischer versus dogmatischer Liberalismus

In Political Liberalism™ und The Law of Peoples,'® sowie in Justice as Fairness
— A Restatement'’ antwortete Rawls seinen Kritikern. Dabei bediente er sich
beider oben genannter Strategien — der taktischen Flucht nach vorn ebenso wie
des strategischen Riickzugs —, was es erschwert, seinem Spitwerk interpreta-
tiv gerecht zu werden. Unstrittig ist jedoch: Rawls hat sich in spiteren Jahren
von den quantitativen Maximierungsvorgaben seiner urspriinglichen Theorie
(»the most extensive scheme«; »to maximize the worth of liberty«; »mutual ad-
vantage«) distanziert,® ohne aber das vertragstheoretische Modell insgesamt
aufzugeben.™ Der urspriinglich intendierten quantitativen Vermessung eines
einzigen Freiheitstyps und seines jederzeit kommensurablen Wertes kehrte er
den Riicken zu und gestand freimiitig ein, »that the idea of the extent of a basic
liberty is useful only in the least important cases« (JFR 112, Herv. C.D.). Statt-
dessen schlug er nun eine auch qualitativ an der Suffizienz und Optimierung
von Freiheit orientierte Theorie vor.

In Political Liberalism ist nun eher die Rede von »society as a fair system
of cooperation over time« (PL 14, Herv. C.D.). Gelegentlich scheint Rawls so-
gar die Struktur symmetrischer Tauschverhiltnisse zur Disposition zu stellen,
etwa wenn er erklirt: » [t}he idea of reciprocity is not the idea of mutual advan-
tage« (PL1y, Herv. C.D.)."*® Stattdessen werden nunmehr zwei »moral powers«
des Menschen seinem Liberalismus zu normativen Vorgaben: die Fihigkeiten,
einerseits Prinzipen der sozialen Gerechtigkeit zu verabreden und andererseits
eine Vorstellung des Guten fiir das eigene Leben zu entwickeln. Mit ihrer Hilfe
gewichtet Rawls in seinen spiteren Schriften die Optionen der Freiheit qualita-
tiv: als mehr oder weniger wichtig (»significant«):

155 | Originalausgabe: 1993. Zitiert wird nach der zweiten Ausgabe: John Rawls,
Political Liberalism, New York 1996.

156 | Originalausgabe: 1999. Zitiert wird nach der vierten Ausgabe: John Rawls, The
Law of Peoples: With »The Idea of Public Reason Revisited«, Cambridge, Massachusetts
2002.

157 | John Rawls, Justice as Fairness: A Restatement, herausgegeben von: Erin Kelly,
Cambridge, Massachusetts 2001.

158 | Ebenda, S. 112-114.

159 | Martha Nussbaum urteilt: »However, at the end of the day Rawls was unwilling to
drop the social contract structure in favor of a more purely Kantian theory.« (Creating
Capabilities, S. 85)

160 | Martha Nussbaum kritisiert angesichts dessen zurecht, dass Rawls iiber den
damit erzeugten Widerspruch zu seinem bisherigen Werk nonchalant hinweggeht: »He is
simply silent about the apparent contradiction.« (Frontiers of Justice, S. 59)

am 14.02.2026, 08:52:4

247


https://doi.org/10.14361/9783839434772-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

248

Qualitative Freiheit

a liberty is more or less significant depending on whether it is more or less essentially
involved in, oris a more or less necessary institutional means to protect, the full and in-
formed exercise of the moral powers in one (or both) of the two fundamental cases. The
more significant liberties mark out the central range of application of a particular basic
liberty; and in cases of conflict we look for a way to accommodate the more significant
liberties within the central range of each. (JFR 112f.)

Am Beispiel der Redefreiheit verdeutlicht sich Sinn und Zweck dieser Unter-
scheidung. In Hinsicht auf politische Meinungskundgaben sei Redefreiheit
unbedingt zu schiitzen, meint Rawls, zum Zwecke privater Diffamierung viel-
leicht eher nicht. Die Begriindung der Differenz liegt im jeweiligen (im ersten
Fall gegebenen, im zweiten mangelnden) Beitrag zur Ausgestaltung der zwei
»moral powers« (ebenda 114).

Alles das ist natiirlich glasklar qualitatives Denken, welches — einmal mehr
— hinsichtlich der Natur der Menschen und ihrer »moral powers« vollmundig
bestimmte anthropologische Voraussetzungen in Anspruch nimmt. Rawls ge-
steht nun allerdings auch freimiitig ein, dass er dabei von inhaltlich aufge-
ladenen Annahmen ausgeht, wie etwa von einem normativen Begriff freier
und gleicher Personen, die bereits sowohl am Gerechten als auch am Guten
orientiert sind; ferner von einem zweistufigen Konzept von Verniinftigkeit, das
die rein technische Zweck-Mittel-Rationalitit sittlich iiberformt; sowie auch von
einem Konzept politischer Gemeinschaft als einer von vorneherein auf faire
Kooperation angelegten Ordnung.

Damit jedoch dndert sich der Status begrifflicher Konstruktion in Rawls’
Theorie. Es geht nun nicht mehr darum, eine liberale Werteordnung herzu-
leiten, sondern diese auszugestalten:

We start with the fundamental idea of a well-ordered society as a fair system of coope-
ration between reasonable and rational citizens regarded as free and equal. We then lay
out a procedure that exhibits reasonable conditions to impose on the parties, who as
rational representatives are to select public principles of justice for the basic structure
of such a society. (PL 103, Herv. C.D.)

Doch weigert sich Rawls, diese grundlegenden, gehaltvollen Voraussetzungen
(beispielsweise die Annahme »reasonable and rational citizens regarded as free
and equal«) inhaltlich zu verteidigen. Er zieht sich vielmehr auf das eigenwil-
lige Argument zuriick, eine solche Verteidigung liefe dem liberalen Interesse
seiner Theorie zuwider.’! Das hat ihm den Spott eingetragen, er sei wohl be-

161 | Vgl. Patrick Neal, »Does He Mean What He Says? (Mis)Understanding Rawls’s
Practical Turn. (John Rawls)«, in: Polity, 27, No. 1 (1994): 77-111, insbesondere S. 87.

am 14.02.2026, 08:52:4



https://doi.org/10.14361/9783839434772-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Quantitative Freiheit

reit, die liberale Grundordnung mit Waffen zu verteidigen, hingegen nicht mit
Worten. ¢

Seinen Argumentationsverzicht begriindet Rawls damit, dass in pluralis-
tischer Offentlichkeit sich ein Dissens iiber letzte Wahrheiten selbst seitens
sowohl wohlmeinender als auch intellektuell kompetenter Urteilender nicht
vermeiden lasse. Wolle man nicht diktatorisch irgendeine Position durchset-
zen, so habe man eben das Faktum pluraler Anschauungen zu akzeptieren.
Keine Staatstheorie konne sich allgemeiner Zustimmung erfreuen, die auf nur
eine einzige der vertretenen Weltanschauungen, Philosophien oder sonstigen
»comprehensive doctrines« zurtickgreife. Aus pragmatischen Griinden sei da-
her eher ein »overlapping consensus« moglichst vieler solcher Doktrinen an-
zustreben (PL 38).

Laut Rawls diirfen in jenen Konsens nicht simtliche vertretenen Ansichten
eingehen, sondern nur solche, die sich schon durch eine bestimmte Verniinf-
tigkeit (reasonableness) auszeichnen. Besagte Verniinftigkeit bestiinde darin,
sagt er, den Diskussionspartner nicht auf die je eigenen Ableitungsgriinde
(Religion, Moral, Tradition etc.) festzulegen. Man habe ihn allein mit solchen
Argumenten anzusprechen, welche dieser blof als Mitbiirger teilen kann. Man
verzichtet auf die intellektuelle Vereinnahmung des anderen und spricht die-
sen lediglich auf staatsbiirgerlich-gemeinsame Grundlagen an. Nur Begriin-
dungen, welche dieser Reziprozititsbedingung entsprechen, sollen seitens der
offentlichen Vernunft, d.h. konkret: in den gesetzgebenden und rechtspre-
chenden Institutionen des Staats, beriicksichtigt werden.'®®

Wie aber kommt es zu einer Zustimmung aller Biirger zu so toleranten
Pramissen wie etwa, dass jegliche Mitbiirger als frei und gleich sowie deshalb
als Mitentscheider anzuerkennen sind? Rawls Antwort verbliifft: Man muss,
kurz gesagt, das Gliick haben, bereits in einer liberal verfassten Gesellschaft
zu leben. Ist dies der Fall, so findet sich alles dafiir Benétigte (ein weithin ak-
zeptierter Begriff von den Grundrechten der freien, gleichen Persénlichkeit
sowie die Vorstellung von Gesellschaft als einer aus reziproker Ubereinkunft
hervorgehenden, fairen Kooperationsordnung) bereits in der politischen Kul-
tur und Verfassungswirklichkeit verankert.

162 | »Political liberals will, one assumes, defend liberalism with arms; but they will
not do so with words.« (J. Judd Owen, Religion and the Demise of Liberal Rationalism:
The Foundational Crisis of the Separation of Church and State, Chicago 2001, S. 120)
163 | Zur Habermas’schen Kritik des Rawls’schen Begriffs der éffentlichen Vernunft
vgl. Jirgen Habermas, »Reconciliation Through the Public Use of Reason: Remarks
on John Rawls’s Political Liberalism«, in: The Journal of Philosophy, 92, No. 3 (1995):
109-123, S. 119ff.; Cristina Lafont, »Procedural Justice? Implications of the Rawls-
Habermas Debate for Discourse Ethicse, in: Philosophy & Social Criticism, 29, No. 2
(2003): 163-181, S. 171ff.

am 14.02.2026, 08:52:4

249


https://doi.org/10.14361/9783839434772-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

250

Qualitative Freiheit

Daran ist richtig: Wo man sich auf einen bereits inkulturierten »overlap-
ping consensus« von toleranten Uberzeugungen berufen kann, in offenen Ge-
sellschaften also, lasst sich in der Tat normalerweise eben jene breite Unterstiit-
zung organisieren, die man benétigt, um den in rawlsschen Konsensgedanken
implizit schon affirmierten Werten auch zur expliziten politischen Realisie-
rung zu verhelfen. Insofern bestiinde die Aufgabe der politischen Philosophie
sodann nicht mehr darin, einen liberalen Wertekanon herzuleiten, sondern ihn
anzuwenden, zum Beispiel indem mit dem Gedankenexperiment des »veil of
ignorance« bereits geteilte Grundwerte weiter ausdifferenziert und auf kon-
krete Probleme angewendet werden. Anstatt eines Philosophierens iiber die
Grundlagen freiheitlicher Ordnungen und Verfassungen, wird von Rawls ein
Philosophieren auf deren Grundlage zum Programm seines revidierten Libera-
lismus gemacht.

Die Kontextrelativitit jenes Programms ist so auffillig wie anfillig. Reali-
siert sie Rawls normative Anspriiche oder untergribt sie dieselben? Sicherlich
kein Zufall ist, dass Richard Rorty versuchte, Rawls’ neue Lehre fiir sich, d.h.
fir seinen eigenen, ausdriicklich relativistischen Liberalismus zu vereinnah-
men.'** Er erkannte freudig in Rawls einen unverhofften Parteiginger seiner
Ansicht, dass der Liberalismus eben keine universale Wahrheit anbiete, son-
dern lediglich die gefilligen Gepflogenheiten des Westens reformuliere. Doch
damit unterlduft Rorty klarerweise den Selbstanspruch von Rawls, mehr als
nur eine Nachzeichnung des politischen comme-il-faut abendlindischer Demo-
kratien zu bieten.'®® Rawls sucht vielmehr eine Theorie, die einerseits gegen-
iiber philosophischen, religiésen oder moralischen Voraussetzungen unab-
hingig ist, andereseits indes nicht blof} deskriptiv operiert.

Rawls sucht nach dieser Zwischenstellung auf dem Wege einer erneuten
Auseinandersetzung mit Kants Philosophie. Bei dieser handele es sich um
einen »comprehensive liberalisme; er selbst hingegen wolle mit einem schma-
leren »political liberalism« auskommen. Dasselbe Urteil trifft im Ubrigen
John Stuart Mill, einen weiteren ehemaligen Referenzautor, dessen Bedeutung
nun ebenfalls heruntergestuft wird. Gemeint ist, Kant, oder auch Mill, lege
eine Theorie vor, in welcher zugunsten der politischen Freiheit nicht mit rein
politischen, sondern mit moralischen und/oder metaphysischen Griinden ar-
gumentiert werde.'®® Das dhnele Argumenten aufgrund religiésen Glaubens;
und die seien unbrauchbar fiir eine dem Pluralismus der Moderne verpflich-
tete politische Theorie. Moralische und metaphysische Argumente, so Rawls,
richten sich eben vorrangig an diejenigen, die deren Primissen teilen; das aber

164 | Vgl. Richard Rorty, Contingency, Irony, and Solidarity, New York 1989, S. 57.
165 | Vgl. Farid Abdel-Nour, »Liberalism and Ethnocentrisme, in: Journal of Political
Philosophy, 8, No. 2 (2000): 207-226, S. 213.

166 | Vgl. Rawls, The Law of Peoples, S. 156.

am 14.02.2026, 08:52:4



https://doi.org/10.14361/9783839434772-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Quantitative Freiheit

sind — wo man auf Gesinnungsterror und philosophische Zwangsbekehrun-
gen verzichtet — niemals alle.!¥” Zwar sei gut und ehrenhaft, wenn man sich
als moralisches Individuum der kantischen Ethik verpflichte, aber derlei diirfe
nicht zum Prinzip politischen Handelns erhoben werden. Ebenso lehnt Rawls
es erneut ab, dass ein metaphysischer Glaube zum Mafstab staatlichen Han-
delns erhoben werde.

In diese Argumentation schlieft Rawls nunmehr auch den »Glauben« an
Freiheit im kantischen Sinne ein. Somit formuliert Rawls jetzt — entgegen sei-
ner bisherigen Konzeptionen —, dass man den kantischen Begriff einer trans-
zendental iiber ihren Interessen und Zielen stehenden Person nicht zur Grund-
lage des politisch-rechtlichen Personenverstindnisses erheben diirfe.'®® Dem
mag man beipflichten, solange man sich klarmacht, dass Rawls mit diesen
Argumenten nicht Kant, sondern nur seine eigene, defizitire Kant-Interpreta-
tion trifft, die an der irrigen Annahme hingt, Kant iibertrage seinen metaphy-
sischen und moralischen Freiheitsbegriff auf die politische Arena. Jedoch Kant
hatte weder das eine noch das andere vertreten (vgl. hier Abschnitt 2.1.2).2%° Da-
bei fordert Kant durchaus nicht, dass man sich die Verbindlichkeit zur Rechts-
treue auch zum inneren, d.h. moralischen Bestimmungsgrund mache.”® Bei
Kant fungiert der duflere Rechtszwang als analytisches Moment des Rechts-
prinzips, eben weil das Recht unabhingig von der Moral oder sonstigen Uber-
zeugungen durchgesetzt werden soll. Insofern werden in Kants Rechtslehre die
Moraltheorie — und erst recht die Metaphysik — strikt vom Recht separiert. Erst
und allein in der Tugendlehre erklirt Kant die Erfiillung der rechtlichen Ver-
bindlichkeiten auch zum inneren Anliegen einer sittlichen Lebensfithrung;
dabei handelt es sich aber sodann um eine binnenmoralische Verpflichtung
ohne politischen Geltungsanspruch.

Gegen Rawls’ Vorhaben, Recht unabhingig von Moral und Metaphysik zu
fundieren, ist nichts einzuwenden. Nur wire es besser, diese Absicht nicht
gegen Kant, sondern mit ihm umzusetzen. Eigentlich sollte Rawls aufgrund
mehrjihriger Vorlesungen iiber Kants praktische Philosophie die systemati-
schen Grundlagen genauestens kennen, die im System Kants eine ebensol-
che Trennung des Moralischen vom Rechtlichen fundieren.””* Dennoch aber

167 | Vgl. Thomas Nagel, »Rawls and Liberalism«, in: Samuel Freeman (Hg.), The
Cambridge Companion to Rawls, Cambrigde 2003, S. 83ff.

168 | Vgl. Rawls, Political Liberalism, S. 100.

169 | Vgl. Pogge, Is Kant’s Rechtslehre Comprehensive?

170 | Vgl. Marcus Willaschek, »Which Imperatives for Right? On the Non-Prescriptive
Character of Juridicial Laws in Kant’s Metaphysics of Morals«, in: Mark Timmons (Hg.),
Kant’s Metaphysics of Morals: Interpretative Essays, Oxford 2002, S. 68.

171 | Vgl. Beate Rossler, »Kongenial und aufmerksam. Rezension zu John Rawls: Geschichte
der Moralphilosophie«, in: Deutsche Zeitschrift fiir Philosophie, 51, No. 2 (2003): 325-329.

am 14.02.2026, 08:52:4

251


https://doi.org/10.14361/9783839434772-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

252

Qualitative Freiheit

folgt er in seiner Identifikation der rechtlichen Freiheit Kants mit dem Prinzip
moralischer Autonomie einer Interpretation, welche jene Differenzierung ver-
nachlissigt. Jedoch lisst sich de facto Kants Rechtslehre, ganz so wie Rawls
es von seiner eigenen Theorie verspricht,”? als ein Modul verstehen, dessen
reduzierter Freiheitsbegriff in verschiedenste breitere Theorien (eines »com-
prehensive liberalism«) eingegliedert werden kann.!”?

Dieser Punkt wird hier besonders betont, weil es bei der in Rede stehen-
den Definition des rechtlich-politischen Mediums um eine heikle und fiir
den Liberalismus insgesamt zentrale Materie geht: die Begriindung legitimer
Zwangsgewalt.”* Wie kann eine Legitimation der Staatsgewalt durchgefiihrt
werden, ohne dass die anspruchsvollen liberalen Ziele des rawlsschen Ansat-
zes Schaden nehmen? Da die fiir konkrete politische Entscheidungen relevan-
ten grundsitzlichen theoretischen Bestimmungen von Rawls allesamt in Rah-
menbedingungen seiner Theorie vorverlegt werden, miindet die Frage nach
der Geltungsfihigkeit seines Neuansatzes in folgende Uberlegung ein: Was
hat zu passieren, wenn jene Vorabkliarungen, was ein giiltiges Verfahren zur
politischen Entscheidungsfindung sei, eben nicht von allen Beteiligten geteilt
werden? Wie ist etwa mit einzelnen oder mit ganzen Gesellschaften umzuge-
hen, fiir die das politische Gemeinwohl keineswegs darin liegt, unter Wissens-
ausschluss tiber die jeweils eigenen Guts- und Heilsvorstellungen nach einer
fairen Kooperation zwischen Freien und Gleichen zu suchen? Wie mit solchen,
die (wie zum Beispiel Feministinnen) nicht strikt zwischen dem Privaten und
dem Offentlichen trennen? Oder jenen, die (wie zum Beispiel bestimmte reli-
giose Gruppen) es ablehnen, zwischen dem Heiligen und dem Profanen, dem
religiésen und dem politischen Lebensbereich, eine saubere Linie zu ziehen?
Mit Menschen also, die nicht ihre letzten sowie tiefsten Griinde zugunsten
vorletzter, pragmatischer Erwdgungen zuriicknehmen und einschrinken wol-
len?'”® Die Forderung nach solchen Trennungslinien stellt ja in den Augen
vieler Menschen bereits ein liberales Dogma dar — und ein ihnen unplausibles
zumal. Als Zumutung erscheint ihnen nicht erst, was unter den von Rawls
dekretierten Diskursbeschrinkungen herauskommt, sondern bereits, was an

172 | Vgl. Rawls, Political Liberalism, S. 144.

173 | »Rather than presuppose much more than Rawls does [...] he in fact presupposes
much less. He makes no appeal to fundamental ideas prevalentin the public culture of his
society, nor does he insist that persons have certain moral powers and matching higher-
order interests in their development and exercise, nor does he seek to identify all-purpose
means needed for realizing the conceptions of the good that citizens of a society like his
own are likely to have.« (Pogge, Is Kant’s Rechtslehre Comprehensive?, S. 175)

174 | Vgl. Rawls, Political Liberalism, S. 567.

175 | Vgl. Banu Kilan, »J. Rawls’s Idea of an»>Overlapping Consensus«and the Complexity
of »Comprehensive Doctrines«, in: Ethical Perspectives, 16, No. 1 (2009): 21-60.

am 14.02.2026, 08:52:4



https://doi.org/10.14361/9783839434772-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Quantitative Freiheit

strukturellen und inhaltlich restriktiven Vorbedingungen in den politischen
Diskurs eingeht.'”¢

Wie also verteidigt sich Rawls’ liberaler Prozeduralismus gegen illibera-
le Uberzeugungen? Was kann er etwa dem Argument entgegensetzen, dass
keineswegs alle Menschen gleich seien, sondern eine Gottheit eigens Unter-
schiede geschaffen habe zwischen Minnern und Frauen, zwischen Angeho-
rigen der einen und der anderen Kaste, der einen und der anderen Hautfarbe,
des einen und des anderen Glaubens, die eben auch entsprechend in den Ver-
fahren politischer Willensbildung — zum Beispiel durch ein unterschiedliches
Wahlrecht — beriicksichtigt werden miissten? Wie verteidigt Rawls seinen An-
satz gegeniiber dem Glauben, es stelle ein Sakrileg dar, das Wissen um die
individuelle wie gemeinschaftliche Heilsbindung einzuklammern; oder es
rechtfertige jenes Heilswissen die Praktiken der Inquisition im Namen des
Seelenheils? Was hat Rawls jemandem zu entgegnen, der allen Ernstes erklirt,
Sinn und Zweck der politischen Ordnung sei die hochstmégliche Umsetzung
theokratischer Ideale — einschlieflich der Unterdriickung Andersgldubiger?
Und was ist davon zu halten, wenn ganze Staaten sich solchen Ansichten ver-
schreiben und von daher die Gewdhrung der Menschenrechte ganz oder teil-
weise verweigern?”’

Rawls’ Antwort auf diese Fragen fillt, gelinde gesagt, tiberraschend aus. Er
verbietet sich eine inhaltliche Stellungnahme zu solchen Konzeptionen und
verweigert, seine eigenen philosophischen Hintergrundiiberzeugungen in
Anschlag zu bringen, um Fanatismus zu bekimpfen.”® Doch will er sich kei-
neswegs relativistisch geben und etwa Fundamentalismus tolerieren. Eher be-
absichtigt Rawls, solange er innerhalb seiner eigenen Gesellschaft einen hin-
reichenden »overlapping consensus« hinter sich weif, derartigen Ansichten
uiberhaupt keine Beachtung zu schenken. Er sondert sie von vorneherein aus
dem Reigen der politisch in Betracht kommenden Theoreme aus: Wer nicht die
Voraussetzungen argumentativer Wechselseitigkeit und sikularer Toleranz
einhalte, disqualifiziere sich eben selbst als nicht »reasonable« und sei daher
nicht zum Abwigungsverfahren der legitimationsstiftenden 6ffentlichen Ver-
nunft zuzulassen.

Der dabei von Rawls genutzte Begriff von »reasonable« ist verbliiffend eng;
auch »perfectly rational« argumentierende Subjekte gelten ihm nur als »reaso-
nable«, wenn sie sich nicht von ihren spezifischen Vorstellungen vom Guten
leiten lassen. Sie haben vielmehr ein »desire to engage in fair cooperation as

176 | Vgl. William Arthur Galston, Liberal Pluralism: The Implications of Value Pluralism
for Political Theory and Practice, Cambridge, UK 2002.

177 | Vgl. Steven J. Kautz, Liberalism and Community, Ithaca 1995, S. 179f.

178 | Vgl. Owen, Religion and the Demise of Liberal Rationalism, S. 120.

am 14.02.2026, 08:52:4

253


https://doi.org/10.14361/9783839434772-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

254

Qualitative Freiheit

such« zu dokumentieren'? und »for its own sake« eine Welt anzustreben, »in

which they, as free and equal, can cooperate with others on terms all can ac-
cept«.’®® Dieser nun doch sehr spezifische Begriff von Verniinftigkeit spiegelt
zwar akkurat den Kerngehalt des rawlsschen Liberalismus wieder: namlich,
den durch reziprokes Argumentieren erzeugten Konsens tiber jeden sonstigen
Inhalt und Wert in der Politik zu stellen. Aber darin liegt keineswegs nur eine
formale, sondern auch eine inhaltliche Stellungnahme. Unter dem Sichtschutz
prozeduraler Wertneutralitit wird so ein hochster Wert eingeschmuggelt: der
Konsens. Kein Wert verdiene es, das resultiert aus diesen Uberlegungen, die
Suche nach Konsens und konfliktfreiem Miteinander aufzugeben.®® Damit
aber wird im Vergleich jeder andere Wert herabgesetzt und seiner eventuellen
Unbedingtheit beraubt, obschon vordergriindig gar nicht tiber Werte geredet
wird!'®2

Vor diesem Hintergrund spitzt sich die Frage brisant zu, wie mit Perso-
nen umzugehen ist, die sich auf eine solche sikulare Depotenzierung und die
nachfolgende politische Einzdunung ihrer Werte nicht einlassen, weil sie etwa
glauben »that certain questions are so fundamental that to insure their being
rightly settled justifies civil strife?«'®* Angesichts dieser Frage lisst Rawls alle
Masken fallen und spricht Klartext. Wenn aus dem Glauben an andere hochs-
te Werte, wie zum Beispiel »the salvation of a whole people«, ein Widerstand
gegen die liberalen Diskursbedingungen entsteht, so erklirt Rawls kurzer-
hand: »At this point we may have no alternative but to deny this, or to imply
its denial [...].«®®* Augenscheinlich reicht es ihm, solchen Gliubigen nachzu-
weisen, dass ihre Lehre sich mit dem Faktum pluraler Anschauungen nicht
vertrigt, um ihre Ansichten politisch abzuwerten. Vorzugswiirdig sei es zwar,
wenn man schon innerhalb der jeweiligen Wert- und Religionsgemeinschaften
Stromungen oder Gruppierungen verstirken konnte, welche ihrerseits bereits
die pluralistische Offnung jener Gemeinschaften betrieben. Aber wenn derlei
tolerante Stromungen, welche Rawls vorrangig im Christentum und vereinzelt
auch im Islam ausmacht, zu schwach sind, um sich durchzusetzen, bleibe nur
der Ausschluss der religiosen Rede vom Diskurs.

179 | Rawls, Political Liberalism, S. 51.

180 | Ebenda, S. 50.

181 | Vgl. Owen, Religion and the Demise of Liberal Rationalism, S. 113f.

182 | »Rawls seems to suppose that a fundamentalist can believe in the unambiguity of
God’s commandments for human life [...] - while nevertheless putting those command-
ments aside politically.« Das indes erfordert »a change in one’s beliefs concerning God’s
will. One must come to believe that it is consistent with God’s will that it be set aside in
politics.« (Owen, ebenda, S. 117)

183 | Rawls, Political Liberalism, S. 152.

184 | Ebenda.

am 14.02.2026, 08:52:4



https://doi.org/10.14361/9783839434772-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Quantitative Freiheit

So aber verkommt Rawls’ Rede von der staatlichen Wertneutralitit zu einem
Lippenbekenntnis. Indem Rawls den Radius dessen, was er als Raum offentli-
cher Vernunft anerkennt, derartig reduziert, raubt er dem politischen Disput
wesentliche Tiefendimensionen. Die Suggestion, auch ohne Einbeziehung
letzter Griinde seien die propositionalen Gehalte der jeweiligen (oft religiosen)
Hintergrundtheoreme verlustfrei ins politische Medium zu iibersetzen, iiber-
zeugt eben genau jene nicht, deren letzten Griinde eine kompromisslose und
sich dem Konsens- und Toleranzprinzip widersetzende Widmung einfordern.'®
Rawls’ Vorhaben, gewisse Begriindungen gar nicht erst in den politischen Ent-
scheidungsprozess eingehen zu lassen, wirkt sich vor einem solchen Hinter-
grund keineswegs neutral, sondern parteilich aus: Sein Modell entwertet proze-
dural all jene Griinde, die ein allen denkbaren Konsensen tibergeordnetes Gut
anstreben. Hierbei offenbart sich seine vorgebliche Toleranz gegentiber dem re-
ligiésen Bewusstsein als dessen mehr schlecht als recht kaschierte Ablehnung;
was Rawls auch biindig eingesteht: »Of course, we do not believe the doctrine
believers here assert, and this is shown in what we do.«!%

Diese Uberlegungen machen auf eine systematische Schwiche des rawls-
schen Liberalismus aufmerksam. Zunichst behauptet Rawls, von allen qualita-
tiven (moralischen oder metaphysischen) Wertungen abzusehen und, gerade-
zu positivistisch, alle rational verfolgten Priferenzen quantitativ gleich gelten
zu lassen. Doch dann schreckt er vor der letzten Konsequenz dessen zuriick.
Wo es brenzlig wird, weil die tatsichlichen Priferenzen auf ungeliebte Gesell-
schaftsformen hindringen, zieht Rawls die Notbremse; er schneidet die quan-
titative Freiheit (aller) zu politischer Meinungsiuflerung und Partizipation
zuriick auf den qualitativen Begriff (einiger), was denn tiberhaupt verniinftige
politische Argumente seien.

Jedoch kann man der Lobpreisung eines »political liberalism« und der Su-
che nach einem von allen gesellschaftlichen Gruppierungen mitgetragenen
»overlapping consensus« folgen, ohne Rawls im Ergebnis zuzustimmen.”¥’
Uberzeugend erscheint, politische Probleme als vorletzte Fragen zu behandeln,
deren Losungen nicht aus den letzten Griinden der menschlichen Existenz de-
duziert, sondern von der jeweiligen politischen Gemeinschaft bearbeitet wer-
den: in einer sich von den Reflexionen aller Biirger getragenen Debatte. In der
Tat: Metaphysik ist nicht Staatsrison.*® Keineswegs aber erzwingt diese Uber-
legung automatisch den Schluss, darum diirfe man niemals die Primissen von

185 | Vgl. Stephen Macedo, »Liberal Civic Education and Religious Fundamentalism:
The Case of God v. John Rawls?«, in: Ethics, 105, No. 3 (1995): 468-496, S. 482ff.
186 | Rawls, Political Liberalism, S. 152f.

187 | Vgl. Martha Nussbaum Frontiers of Justice, S. 6 u.0.

188 | Vgl. Charles E. Larmore, The Morals of Modernity, Cambridge, England; New York
1996.

am 14.02.2026, 08:52:4

255


https://doi.org/10.14361/9783839434772-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

256

Qualitative Freiheit

Freiheit und Gleicheit hinterfragen oder deren Geltung von der jeweils eigenen
Weltanschauung aus thematisieren. Die Metaphysik ins politische Exil zu schi-
cken, erscheint mir weder durchfithrbar noch wiinschenswert (dazu mehr in
Kapitel 5.2 und 5.3).

In der rawlsschen Fadenfiithrung scheint ein iibliches Strickmuster quan-
titativ-liberalen Denkens auf: die Prisumption eines wertneutralen Freiheits-
begriffs, verkloppelt mit dem Garn blofler Quantitit. Weil aber so diejenigen
Prinzipien nicht gesichert werden kénnen, auf die es Liberalen eigentlich an-
kommt, werden im Nachgang qualitative Kritierien in die quantitativen Theo-
reme eingewebt, um diesen beispielsweise Postulate weltoffener Toleranz und
mafRvoller Biirgerlichkeit anzunihen. Eine wahrlich miihselige Nadelarbeit.

Ganz anders die gedankliche Webtechnik Kants: Dieser hat ja ebenso scharf
wie Rawls alle Versuche zuriickgewiesen, aus religiésen oder moralischen
Griinden die Freiheit anderer zu beschneiden. Er aber musste dafiir nicht zwi-
schen politisch zulissigen und politisch unzulissigen Meinungen unterschei-
den. Dass Vorhaben in die politische Entscheidungsbildung eintreten, welche
dem individuellen Freiheitsrecht zuwiderlaufen, schliefit sein Rechtsbegriff
von vorneherein aus. Das indes resultiert bei Kant direkt aus einer qualitativ
konturierten Idee rechtlicher Freiheit. Es muss nicht eigens tiber die vermeint-
liche Wahrung des Eigeninteresses indirekt hergeleitet werden. Diese strikte
Festlegung wirkt sich befreiend, nicht begrenzend fiir die liberale Sache aus.
Kant ist mithin ein orthodoxerer und zugleich toleranterer Liberaler als Rawls.
Orthodoxer ist er, weil er die Lehre der Freiheit inhaltlich verteidigt, wozu er
auch seine philosophischen Grundiiberzeugungen heranzieht, etwa vom Vor-
rang der Freiheit gegentiber den durch sie zu etablierenden politischen Gii-
tern. Kant erweist sich aber auch als toleranter, da er den Sieg unliebsamer
Meinungen nicht durch politische Entmiindigungsverfahren ausschliefRen
will, sondern der 6ffentlichen Vernunft zutraut, innerhalb und vermittels de-
mokratischer Prozesse mit illiberalen Ansinnen fertig zu werden.'®® Wenn ein
Volk etwa gegen die religiése Vereinnahmung der politischen Sphire und/oder
seiner individuellen Freiheitsrechte nicht aufbegehrt, so kann auch Kant dies
natiirlich verhindern, wohl aber immerhin, anders als Rawls, als normativ ver-
fehlt zurtickweisen.'

189 | Vgl. Gillroy, Making Public Choices.

190 | »Unlike Rawls’ original position [...], the principle of publicity is not a hypothetical
choice situation in which ordinary citizens will place or imagine themselves. The
substantive work of Kant’s political philosophy is done not by the constructive procedure
of the social contract, but by the constructed ideas of publicity and possible political
agency. [...] Kant is not a hypothetical proceduralist [...].« (Krasnoff, How Kantian Is
Constructivism?, S. 405)

am 14.02.2026, 08:52:4



https://doi.org/10.14361/9783839434772-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Quantitative Freiheit

Rawls hingegen verstellt sich die Moglichkeit, ethisch oder religiés moti-
vierten Relativierungen politischer Freiheiten anders als durch einen Macht-
spruch entgegenzutreten, weil er unter postmodernen Bedingungen jedes
substantielle Argumentieren fiir die Freiheit als politisches Prinzip als un-
zulidssig ablehnt. Indem aber Rawls ohne Angabe inhaltlicher Griinde die li-
beralen politischen Verfahren des Westens vorschreibt, widerspricht er per-
formativ seinen eigenen liberalen Grundanliegen. Er setzt voraus, was zu
begriinden wire; nimlich, dass im Eintreten fiir freiheitsrechtliche politische
Entscheidungsverfahren mehr und anderes geschieht als das Durchdriicken
eines liberalen Credos gegen andere Uberzeugungssysteme. Freiheit so durch-
zusetzen dogmatisiert den Liberalismus jedoch. Zugleich relativiert es ihn, da
man sich dann konsequenterweise auch umgekehrt mit illiberalen politischen
Prozeduren anfreunden miisste, sobald die gesellschaftlichen Vorzeichen
wechseln; eine Konsequenz, die Rawls personlich sicher nicht hitte ziehen
wollen.

3.2.4 Wessen Freiheit?

Das Schwanken zwischen einem dogmatischen und einem relativistischen
Freiheitsverstindnis stellt meines Erachtens keinen Ausrutscher im Werk von
Rawls dar. Es ist vielmehr fiir das ungeklirte Verhiltnis von qualitativen zu
quantitativen Kriterien in seiner Konzeption kennzeichnend. Dies zeigt sich
nicht nur, wie der letzte Abschnitt herausgearbeitet hat, wenn man fragt, wel-
che Optionen, Lebenschancen oder Befihigungen im Namen der Freiheit ma-
ximiert werden sollen. Es tritt auch hervor, wenn man niher hinsieht, um wes-
sen Freiheiten es der von Rawls anvisierten Gesellschaft geht. Rawls Antworten
auch auf diese qualitative Frage bleibt unbefriedigend.

Schon in der Theory of Justice stellte sich das Problem, die Rechte der Be-
hinderten oder zukiinftiger Generationen angemessen zu thematisieren. Der
Grund: Im Rahmen der »original position« sollte eine den individuellen Nut-
zen maximierende Zweckrationalitit zum Zuge kommen. Verbindlichkeiten
gegeniiber anderen mussten als Tausch von privaten Nutzen- oder Freiheits-
mengen rekonstruiert werden. Unter solchen Voraussetzungen werden alle
Parteien auf symmetrische Reziprozitit abzielen und das Ihre nur leisten,
falls sie ein quantitativ gleichwertiges Anderes zuriickerhalten. Dass dabei fai-
re Tauschergebnisse herauskommen, ist sofern und solange denkbar, wie als
Tauschpartner zeitgendssische und dhnlich starke Subjekte auftreten, »who
can play the role of fully cooperative members« (JFR, 24). Wenn aber der zu be-
glinstigende Andere ein noch nicht geborenes Subjekt oder ein schwer Behin-
derter ist, von welchem man nichts oder nur wenig zuriickerwartet, so macht
die Gewahrung von Leistungen in einem derart auf quantitativen Vorteil be-

am 14.02.2026, 08:52:4

257


https://doi.org/10.14361/9783839434772-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

258

Qualitative Freiheit

dachten Kalkiil keinen Sinn."! Tieren konnte Rawls deshalb im Rahmen seiner
Theorie erklirtermaflen keinen Status als Rechtssubjekte einrdumen (T] 504-
512). Bei Menschen mit Behinderungen liegt der Fall dhnlich. Vielleicht auch
hat Rawls deshalb die Thematisierung der Rechte Behinderter zeitlebens stets
vor sich her und hinaus geschoben.'”

An einer Herleitung der Rechte zukiinftiger Generationen hatte Rawls sich
indes bereits in der Theory of Justice versucht.’*Um die von ihm gewiinschten
Resultate (einer nachhaltigen Umwelt- und Finanzpolitik) zu erhalten, fithrte
Rawls zunichst anthropologische Zusatzannahmen ein, wie etwa die Unter-
stellung emotionaler Sorge der Kontraktpartner um ihren eigenen Nachwuchs.
So ladt er uns ein, eine Folge von miteinander verzahnten Generationen zu
denken. Dann kénne, von Stufe zu Stufe, ein mehr oder weniger symmetri-
scher Nutzentausch stattfinden, sofern man den rationalen Entscheidern ein
Eigeninteresse am Wohlsein ihrer Nachkommen zuschreibe.'* Dabei bleibt
Rawls indes den Nachweis schuldig, warum man sich nicht bei einer Politik
begniigen sollte, die zwar der ersten und zweiten und eventuell dritten nach-
folgenden (d.h. in der eigenen Biographie noch erlebbaren) Generation noch
nutzt (und eventuell auch noch den von diesen Generationen erlebten Nach-
kommen), aber die Interessen etwa der (von jenem Konstrukt nicht einzufas-
senden) siebten oder achten Generation ginzlich aufler Acht lasst.

Zudem machte Rawls sich in den Augen seiner Kritiker erneut einer ad
hoc-Metaphysik schuldig: Denn Sorge um den Nachwuchs ist ja nichts, was im
Begriff eines rationalen Vorteilssuchers analytisch angelegt wire. Aber auch
seine von jenen ad hoc-Annahmen bereinigten Versuche, zukiinftigen Gene-
rationen rechtlichen Interessenschutz zu gewihren, iiberzeugen nicht. So er-
klart Rawls, dass eine jede Generation es als in ihrem Interesse liegend emp-

191 | Vgl. Brian Barry, The Liberal Theory of Justice: A Critical Examination of the Prin-
cipal Doctrines in »A Theory of Justice« by John Rawls, Oxford 1973; siehe auch: Barry,
Justice as Impartiality.

192 | Bei Martha Nussbaum findet sich in Frontiers of Justice eine ausfiihrliche Dis-
kussion jener Schwierigkeit im Werk von Rawls. Sie zeigt, dass Rawls das Problem einer
gleichwertigen Berlicksichtigung der Menschenrechte von Personen mit Behinderungen
nur héatte I6sen kdnnen, falls ersich bereit gefunden hatte, die wesentlichen Grundlagen
seiner Vertragstheorie zur Disposition zu stellen; wozu er aber bekanntlich nicht bereit
war. Dieser Analyse habe ich nichts hinzuzufiigen.

193 | Vgl. Claus Dierksmeier, »John Rawls on the Rights of Future Generationse, in: Jérg
Tremmel (Hg.), Handbook of Intergenerational Justice, Cheltenham, United Kingdom;
Northampton, Massachusetts, 2006, 73-85.

194 | Vgl. Jorg Tremmel, »Welche Prinzipien der Generationengerechtigkeit wiirden Ver-
treter aller Generationen unter dem Rawls’schen Schleier der Unwissenheit festlegen?«,
in: Zeitschrift fiir politische Phliosophie, (2009).

am 14.02.2026, 08:52:4



https://doi.org/10.14361/9783839434772-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Quantitative Freiheit

finden miisse, sich auf Handlungsgrundsitze zu verpflichten, von denen sie
wiinscht, dass sie von fritheren Generationen beriicksichtigt worden wiren.?
Stellen wir jedoch auf einen rein quantitativen Freiheits- und Nutzentausch ab,
so werden gegenwirtige Entscheider es sicher freudig begriifRen, dass bisherige
Generationen mit ihrer Umwelt sorg- und sparsam umgingen. Warum aber
sollte es im Interesse ihres Eigennutzes liegen, sich gleichermaflen zu einer
(notwendigerweise unvergolten bleibenden) Riicksichtnahme auf die Nachge-
borenen durchzuringen? Rawls proklamiert also, was de facto nicht stimmt:
Rationaler Egoismus und die Interessen zukiinftiger Generationen fallen 6f-
ters eben nicht zusammen — darum werden ja auch die Rechte der Nachgebore-
nen stindig mit FiiRen getreten.

Weniger Eigennutz und Vorteilsdenken als vielmehr Anstand und Moral
braucht es von daher. Wer sich aus unbedingter Achtung vor den Nachkommen
verpflichtet sieht, nachhaltig mit dem Planeten Erde zu verfahren, folgt eben
keinem durch quantitativ-symmetrischen Tausch bedingten Nutzentauschkal-
kiil, sondern weify sich einem anderen Freiheitsverstindnis verbunden. Erst
von der Warte einer qualitativen Konzeption aus, derzufolge nicht jeder Frei-
heitsgebrauch quantitativ gleichen Wert hat — die Freiheit zu zerstéren densel-
ben wie Freiheit zu bewahren etwa —, lisst sich plausibel eine Verantwortung
auch fiir die siebte oder achte nachfolgende Generation begriinden.

Rawls’ aufwendige Konstruktionen zur Generationengerechtigkeit fithren
somit unvorsitzlich die Misslichkeiten einer ihre qualitativen Pramissen aus-
blendenden Theorie vor Augen: In der Theorie of Justice hatte er noch zuguns-
ten intuitiv anerkannter, qualitativer sowie auch asymmetrisch ausgerichteter
Pflichten korrigierend in das Riderwerk des quantitativ-symmetrischen Tau-
sches durch willkiirliche Zusatzannahmen eingegriffen. Nach der Depoten-
zierung der in der Theory of Justice noch dienstbaren Spekulationen tiber die
Freiheit und Gleichheit aller Personen von priskriptiven metaphysischen Uni-
versalien zu nur noch deskriptiven Generalisierungen tUber liberale Gesellschaf-
ten will so ein Ausbruch aus der Logik symmetrischer Wechselseitigkeit nicht
mehr gelingen. Rawls kann mit quantitativen Mitteln allein nicht begriinden,
warum in gewissen Themenbereichen der politischen Rechtsverwaltung eine
rein quantitative Ratio der Tauschkalkiile nicht mehr beziehungsweise nicht
allein zum Zuge kommen diirfe.

Rawls fehlen qualitative Leitlinien, die auch abseits symmetrischer Be-
ziehungen den betroffenen Subjekten das Thre sichern. Da er sich wei-
gert, hypothetisch-wechselseitige Interessenslagen durch kategorisch-unbedingte

195 | Vgl. Rawls PL 1996, S. 271ff.; LP, S. 159 ff.

196 | Vgl. Mark W. Anderson, Mario Teisl und Caroline Noblet, »Giving Voice to the
Future in Sustainability: Retrospective Assessment to Learn Prospective Stakeholder
Engagements, in: Ecological Economics, 84 (2012): 1-6.

am 14.02.2026, 08:52:4

259


https://doi.org/10.14361/9783839434772-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

260

Qualitative Freiheit

Anerkennungsforderungen zu iiberformen, muss er — streng genommen — iiber-
all dort, wo symmetrische Beziehungen nicht konstruierbar sind, die Zuerken-
nung von Rechten verweigern oder mindestens doch deren faktische Verwei-
gerung als theoriekonform akzeptieren. Dass sich so die Rechte zukiinftiger
Generationen und von Menschen mit Behinderungen oder gar von Tieren in
den Rahmen seiner Theorie nur schwerlich integrieren lassen, hat Rawls selbst
gesehen und eingestanden: »While we would like eventually to answer all these
questions, I very much doubt whether that is possible within the scope of justi-
ce as fairness as a political conception.« (PL 21)

Dieser Befund mag iiberraschen; ihm scheint entgegenzustehen, dass man
beim spiten Rawls alliiberall viel liberales Pathos findet: etwa einen emphati-
schen Begriff von Personen, die sich selbst und einander als freie und gleiche
begreifend die Regeln ihres interessegeleiteten Verstandes im Lichte sittlicher
Vernunft sowohl iiberpriifen wie gegebenenfalls transformieren. In der Tat:
Wenn am Altar von Rawls’ Theorie Aspekte der Personalitit verhandelt und
verwandelt werden, durchziehen dichte Schwaden humanistischen Weih-
rauchs die kalte Kathedrale seines Denkens. Der Eindruck aber tiuscht, damit
lige mehr als nur wohlriechender Nebel vor. Eine echte Wandlung zu einem
tauglichen normativen Korrektiv, das symmetrieorientierte Nutzenkalkiile zu-
gunsten unverletzlicher Personenrechte in die Schranken weisen kénnte, voll-
zieht sich nicht.

Seinen Personenbegriff eben fundiert Rawls keinesfalls kontrafaktisch — das
gliche allzusehr der von ihm mit Pein gemiedenen kantischen Metaphysik —,
sondern allein historisch, indem er ihn aus den faktisch-angewendeten Prin-
zipien praktischer Vernunft in liberalen Staatswesen destilliert. Rawls erklirt
nur: Sofern jene Prinzipien der Anerkennung von anderen Personen als freier
und gleicher Individuen iiberhaupt historisch auffindbar seien, miisse es zu
der in ihnen sich artikulierenden Vernunft auch Subjekte geben, fiir die jene
Prinzipien etwas bedeuten. Also gibt es Personen, die mit dem Vermégen aus-
gestattet sind, zwischen dem (nachrangigen) Guten und dem (vorrangigen)
Gerechten zu unterscheiden (JFR, 107). Die fiir seine Theorie notige zweistufi-
ge sittliche Orientierung, welche eine Kritik der je eigenen Vorstellungen vom
Guten im Lichte allgemeiner Gerechtigkeitsformen ermdéglicht, existiere also
bereits in der Praxis. Dieses Argument ist so zirkuldr wie ergebnisarm. Es eta-
bliert die Geltung jener Prinzipien eben nur in Gemeinwesen, wo diese bereits
historische Giiltigkeit haben. Ein derartig erarbeiteter Personenbegriff kann je-
doch keine normative Kraft jenseits liberaler Gesellschaften entfalten. Daraus
folgt: Im Versuch, seinen Liberalismus theoretisch zu entlasten, beraubt Rawls

am 14.02.2026, 08:52:4



https://doi.org/10.14361/9783839434772-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Quantitative Freiheit

ihn eben der argumentativen Grundlagen, welche eine Philosophie der Frei-
heit benétigt, um ihre normativen Anspriiche zu verteidigen."’

Augenfillig wird dieser Punkt angesichts der Ausgrenzung bestimmter
Menschen und Gruppen aus dem Schutzrahmen des Sozialvertrags in Rawls’
Theorie des Volkerrechts. Man hitte aus der Logik seiner bisherigen Theorie
darauf spekulieren kénnen, dass es ihm im internationalen Rahmen daraufan-
kime, die normativen Maf3gaben seiner Theory of Justice auf die globale Ebene
auszuweiten und Postulate internationaler sozialer Gerechtigkeit sowie einen
globalen Katalog personaler Freiheitsrechte zu verteidigen. Stattdessen aber re-
det Rawls in The Law of Peoples einer anderen Politik das Wort. Er schligt einen
in Fragen der Verteilungsgerechtigkeit weithin untitigen Staatenbund vor, an
dem auch Nationen teilnehmen diirfen, die es bei den Menschenrechten nicht
sonderlich genau nehmen."®

Rawls’ Position ist: Solange illiberale Staaten sich im Auflenverhdltnis an
Grundsitze halten, die von einer vélkerrechtlichen »original position« zweiter
Ordnung her geboten seien, solle man es akzeptieren, wenn sie im Innenver-
haltnis nicht vollauf den seitens der »original position« erster Ordnung ent-
wickelten Anforderungen gentigten (JFR, 70). Sofern jene Staaten nur »a spe-
cial class of urgent rights« jedermann zugestehen, wie zum Beispiel »freedom
from slavery and serfdom« (JFR, 79), seien sie als Biindnispartner fiir einen
globalen Staatenbund akzeptabel. Man wolle ja nicht Grundiiberzeugungen
eines »Western individualism« (LP 69) anderen Vélkern aufnétigen. Darum
miisse man leider auch Ungleichheiten in der Ausgestaltung und im Schutz
der Menschenrechte von Nation zu Nation anerkennen (LP 65-71). Gewisse
Beeintrichtigungen der — seitens der »original position« erster Ordnung noch
scharf eingeforderten — liberalen Abwehrrechte (insbesondere, scheint es, von
Frauen) solle man aus Respekt vor der internen Souverinitit jener Staaten im
Volkerrecht, d.h. aus der »original position« zweiter Ordnung, hinnehmen.

Wir sehen: Die letzte Quelle aller Normativitit ist und bleibt bei Rawls die
nationale Gemeinschaft, die Rawls als »a closed system isolated from other
societies« denkt (T] 8). An sie allein, an den Nationalstaat also, haben sich die
Einzelnen zu halten, die ihre Menschenrechte einfordern. Damit hier keine
hissliche theoretische Liicke aufklafft, miissen die Nationen so gedacht wer-

197 | Vgl. Stephen Macedo, Diversity and Distrust, Cambridge, Massachusetts 2000,
S. 183.

198 | Vgl. David Ingram, »Between Political Liberalism and Postnational Cosmopoli-
tanism: Toward an Alternative Theory of Human Rights«, in: Political Theory, 31, No. 3
(2003): 359-391; Charles R. Beitz, »Human Rights as a Common Concern«, in: Ameri-
can Political Science Review, 95, No. 2 (2001): 269-282. Eine ausgedehnte Verteidi-
gung der Rawls’schen Position findet sich hingegen bei David A. Reidy, »Rawls on Inter-
national Justice: A Defensex, in: Political Theory, 32, No. 3 (2004): 291-319.

am 14.02.2026, 08:52:4

261


https://doi.org/10.14361/9783839434772-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

262

Qualitative Freiheit

den, als ob sie samt und sonders iiber alle Voraussetzungen verfiigten, den
menschenrechtlichen Anspriichen ihrer Biirger gerecht zu werden. Man muss
aber mit einem Blick auf die realen Verhiltnisse wohl in Frage stellen, dass alle
Nationalstaaten sowohl tiber die notwendigen (6konomischen) wie hinreichen-
den (politischen) Mittel verfiigen, allen Menschen distributiv gerecht jeweils
das Thre zukommen zu lassen.

Das hat namhafte Kritiker auf den Plan gerufen. Falls sich nimlich eine
bestimmte polis nicht um die Auswirkungen ihrer Politik auf Auslinder oder
um menschenrechtliche Feinheiten schert, so kennt die rawlssche Theorie »no
systematic way of opening up the reflections in the original position to the eyes
of mankind«, monierte etwa Amartya Sen (IJ 127). Auch Martha Nussbaum
kritisiert die Annahme, dass Staaten ihre Bevolkerung stets fair sowohl innen-
wie auflenpolitisch reprisentieren als »idealism carried to a point at which it
loses useful contact with reality«.!® SchlieRlich gibt es Regierungen, bei denen
Menschenrechtsverletzungen nicht die Ausnahme, sondern die Regel, da Teil
ihres politischen Programms, sind. Nussbaum stellt die eminent wichtige Fra-
ge: Wer steht den Unterdriickten bei? Wer schiitzt die Biirger vor (Unrechts-)
Staaten??®® Fragen, die unten noch niher erdrtert werden anhand von Sens
Kritik, dass Rawls keine »procedural barricade against succeptibility to local
prejudices« vorsidhe und sich damit eines ebenso engstirnigen wie engherzi-
gen »parochialism« schuldig mache (I] 127).

Rawls hat so nicht nur die in ihn gesetzten Hoffnungen auf die Vorlage
eines iiberzeugenden kosmopolitischen Liberalismus enttiuscht.?! Mit der
internationalen Begrenzung seiner liberalen Grundanliegen beschidigte

199 | Nussbaum, Frontiers of Justice 233.

200 | »Rawls seems to accord legitimacy to the status quo, even when it is not
fully accountable to people. One of the things people themselves might want out of
international relations is help in overthrowing an unjust regime, or winning full inclusion in
one that excludes them.« So kommentiert dies Martha Nussbaum in Frontiers of Justice,
S.234.

201 | Vgl. Charles R. Beitz, »Rawls’s Law of People«, in: Ethics, 110, No. 4 (2000): 669ff;
Allen Edward Buchanan, »Rawls’s Law of Peoples: Rules for a Vanished Westphalian
Worlde, in: Ethics, 110, No. 4 (2000): 697; Simon Caney, »Cosmopolitanism and the
Law of Peoples«, in: Journal of Political Philosophy, 10, No. 1 (2002): 95-123; Andreas
Fgllesdal und Thomas Winfried Menko Pogge, Real World Justice: Grounds, Principles,
Human Rights, and Social Institutions, Dordrecht 2005; Andrew Kuper, »Rawlsian
Global Justice: Beyond The Law of Peoples to a Cosmopolitan Law of Personse, in:
Political Theory, 28, No. 5 (2000): 640-674; Kok-Chor Tan, »The Law of Peoples: With
The Idea of Public Reason Revisited« (Review)«, in: Canadian Journal of Philosophy,
31, No. 1 (2001): 113(20). Eine m.E. wenig Uberzeugende Verteidigung des rawlsschen
Standpunkts zur Globalisierungsethik findet sich hingegen bei: Huw Lloyd Williams,

am 14.02.2026, 08:52:4



https://doi.org/10.14361/9783839434772-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Quantitative Freiheit

Rawls den politischen Liberalismus zudem auf nationaler Ebene. Schlieflich
zog Rawls so auch den praskriptiven Charakter der »original position« erster
Ordnung — und mithin seines Begriindungswerkzeugs par excellence — in Zwei-
fel. Handelte es sich namlich bei der »original position« wirklich, wie noch die
Theory of Justice suggerierte, um eine Verbildlichung der normierenden Kraft
menschlicher Vernunft, so missten ihre Regeln schlechthin universal gelten
— und folglich fiir jeden Staat der Welt verbindlich sein. Akzeptiert man hin-
gegen, dass nur einige Staaten den in der »original position« erster Ordnung
etablierten Kriterien gerecht werden, was dann? Sofern man (mit dem spiten
Rawls) fiir andere Staaten auch politische Reprisentationsverfahren als giltig
anerkennt, welche beispielsweise tiber hierarchische Stellvertretung unter Aus-
schluss marginalisierter Schichten sowie des weiblichen Geschlechts arbeiten,
so entwertet er doch riickwirkend den Status der »original position« auch in
liberalen Gesellschaften. Von einer transzendentalen Legitimationsbedingung
aller Herrschaft wird sie somit heruntergestuft zu einer Beschreibung einiger
Politikverstindnisse.?? Der Liberalismus im Westen verkiimmert damit, ganz
wie bei Rorty, zum Liberalismus allein des Westens.?%

Theoretischen Vorentscheidungen fillt so die Praxis globaler Solidaritit
zum Opfer. Anstatt die Menschheit — wie es von Kant her nahelige?®*
Krause ausgefiihrt wurde (vgl. Abschnitt 2.3.4) — insgesamt als Ausgangs- und
Anspruchssubjekt globaler Gerechtigkeit zu positionieren, bleibt Rawls einem
methodologischen Nationalismus verhaftet. Jenseits der Nationalstaaten ver-
sucht er gar nicht erst, dem Gedanken einer Teilhabegerechtigkeit (iustitia dis-
tributiva) Eingang in die politische Praxis zu verschaffen. Angesichts krasser
globaler Armutsverhiltnisse hat Rawls nicht viel mehr zu bieten, als verarmten
Nationen die wesentliche Verantwortung fiir ihre missliche Lage selbst zuzu-
schieben:

und von

| believe that the causes of the wealth of a people and the forms it takes lie in their po-
litical culture and in the religious, philosophical, and moral traditions that support the

On Rawls, Development and Global Justice: The Freedom of Peoples, Houndmills,
Basingstoke, Hampshire; New York 2011.

202 | Zu einer Verteidigung der Modifikationen im Konzept der original position
vgl. Terrence Kelly, »Sociological not Political: Rawls and the Reconstructive Social
Sciences. (Special Issue: Papers from the Second St. Louis Roundtable on Philosophy
of the Social Sciences, April 2000, Part 1)«, in: Philosophy of the Social Sciences, 31,
No. 1 (2001): 3-19.

203 | Vgl. dazu die Kritik bei Martha Nussbaum, Frontiers of Justice, S. 235ff. und
besonders S. 301ff.

204 | Vgl. Brian J. Shaw, »Rawls, Kant’s Doctrine of Right, and Global Distributive
Justices, in: The Journal of Politics, 67, No. 1 (2005): 220-249.

am 14.02.2026, 08:52:4

263


https://doi.org/10.14361/9783839434772-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

264

Qualitative Freiheit

basic structure of their political and social institutions, as well as in the industriousness
and cooperative talents of its members, all supported by their political virtues. (LP 108)

Die ldhmende Konsequenz ist klar: Wenn es in der Hand einer jeden Nation
liegt, ihre Biirger vor Armut zu schiitzen, dann liegt es eben auch in der Ver-
antwortung von niemandem sonst.?*®

Das Ergebnis verwundert sowohl mit Blick auf die Vergangenheit (Kolonia-
lismus, Imperialismus) als auch auf Gegenwart und Zukunft (zum Beispiel
hinsichtlich struktureller Ungerechtigkeiten im Welthandel).?® Leben wir
denn in einer Welt, in der Nationalstaaten als »rough equals« miteinander um
6konomische Vorteile und politische Gestaltung so schachern kénnen, dass
die Interessen und Rechte ihrer Biirger zureichend gewahrt werden? Oder ist
jene Quasi-Symmetrie nicht vollig fiktiv angesichts einer Welt, die militirisch
von einzelnen Staaten, dkonomisch von wenigen Nationen sowie Firmen und
finanziell von etlichen, Hedgefonds und Investmentbankern aus dem Gleich-
gewicht gebracht werden kann?*” Das weitgehend von den wohlhabenderen
Nationen der Welt geformte Global Governance-System und die daraus resul-
tierenden bisherigen wie gegenwirtigen ckonomischen Nachteile fiir &rmere
Linder haben doch vielmehr eine Welt erschaffen, die fiir die absehbare Zu-
kunft wohl doch eher durch Asymmetrie als durch Symmetrie charaktisiert
sein wird.

Insofern ist dem scharfen Urteil von Martha Nussbaum zuzustimmen: »To
assume a rough equality between parties is to assume something so grossly
false of the world as to make the resulting theory unable to address the world’s
most urgent problems.«**® Ganz im Gegenteil konstatiert Martha Nussbaum:
»We live in a world in which it is simply not true that cooperating with others on
fair terms will be advantageous to all.«**® Deshalb postuliert sie gerade fiir die

205 | Sehrrichtig notiert Martha Nussbaum mit Blick auf Rawls, dass man Fragen der
globalen Gerechtigkeit keineswegs Appelle an »thrift and virtue« (Frontiers of Justice,
S. 240) iberspielen kann. Rawls hingegen »ratified philosophically what the powerful
nations of the world, especially the United States, like to do anyway: they pretend their
system is fixed and final, and resist with might and main any demand that they change
internally, whether in matters of human rights or in environmental matters or in matters
of economic policy, either in response to the situation of the rest of the world or in
response to international treaties and agreements. [...] In the real world, however, we
see this tactic forwhat itis: an arrogant mentality that is culpably unresponsive to grave
problems. One should not grant it philosophical respectability.« (Ebenda, S. 236)

206 | Vgl. Martha Nussbaum, ebenda, S. 20f.

207 | Vgl. Martha Nussbaum, ebenda, S. 262ff.

208 | Martha Nussbaum, ebenda, S. 235.

209 | Martha Nussbaum, ebenda, S. 273.

am 14.02.2026, 08:52:4



https://doi.org/10.14361/9783839434772-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Quantitative Freiheit

wohlhabenderen Institutionen und Staaten einseitige Pflichten zur Schaffung
einer gerechteren Weltrechts- und Weltwirtschaftsordnung. Natiirlich weifd
sie: Die Michtigen und Wohlhabenden dieser Welt »pretend their system is
fixed and final, and resist with might and main any demand that they change
internally, whether in matters of human rights or in environmental matters or
in matters of economic policy, either in response to the situation of the rest of
the world or in response to international treaties and agreements.«*'° Politisch
ist derlei ernst zu nehmen; philosophisch aber nicht. Es handelt sich dabei
lediglich um eine »arrogant mentality that is culpably unresponsive to grave
problems.« Insofern, so Nussbaum mit einem Seitenhieb auf Rawls, laute die
einzig stimmige Konsequenz: »One should not grant it philosophical respec-
tability.«*

Diese Kritik unterstreicht eine generelle Schwiche von Sozialititstheorien
auf der Grundlage quantitativ-maximierender Logik. Einige Staaten dieser
Erde sind so hilfsbediirftig, dass sich fiir die reicheren Nationen die Errich-
tung eines auch ihre Interesse wahrenden Nutzentauschsystems schlicht nicht
lohnt. Hier scheitert die von Spiel- und Vertragstheorien verkiindete Logik
einer Kooperation zum Zwecke wechselseitigen Vorteils. Wer dies erkennt und
zugleich weder kosmopolitische Anarchie noch ein System der globalen Sie-
gerjustiz fiir akzeptabel erachtet, muss also jene quantitativen Kalkiile durch
qualitative Kriterien fiir ein weltbiirgerliches Miteinander iiberformen.*?
Denn kosmopolitische Rechte und Pflichten werden zwar oftmals zu Lebens-
verhiltnissen fithren, die unmittelbar auch den sie beachtenden Weltbiirgern
nutzen, aber dies ist keineswegs immer der Fall. Globale und intertemporale
Gerechtigkeitsforderungen konnen daher in letzter Konsequenz aus quanti-
tativen Tauschkalkiilen nur bestirkt, nicht begriindet werden. Sie bediirfen
einer eigenstindigen Fundierung auf der Grundlage qualitativer Freiheit: Um
einen konsistenten Liberalismus zu vertreten, hat man das Prinzip der Frei-
heit inhaltlich und nicht nur formal, qualitativ und nicht nur quantitativ zu
vertreten. Man hitte etwa zu zeigen, dass und warum der Respekt des Libera-
lismus der menschlichen Person als solcher gilt, nicht nur den Angehérigen
bestimmter Gruppen, Klassen, Ethnien oder Vorteilstauschgemeinschaften.
Nur so lisst sich die normative Kraft des Freiheitsideals gleichermaflen auf
alle Menschen beziehen und aus diesem Prinzip ein universales Ethos der Ver-
antwortung begriinden.

210 | Martha Nussbaum, ebenda, S. 236.

211 | Ebenda.

212 | Ebensofélltdas Urteil von Martha Nussbaum iiber Rawls’ Ansatz aus: »So we must
have a richer account of the purposes these very different nations pursue together.«
(Frontiers of Justice, S. 249)

am 14.02.2026, 08:52:4

205


https://doi.org/10.14361/9783839434772-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

266

Qualitative Freiheit

3.3 RESULTATE UND FOLGERUNGEN

Rawls und Hayek gelten als duferst unterschiedliche Liberale. Diese Bewer-
tungsweise orientiert sich, eher oberflichlich, an den politischen Ausrich-
tungen ihrer Lehren und {ibersieht dabei die strukturelle Ahnlichkeit beider
Ansitze. Beide versuchen, einen philosophischen Liberalismus zu vertreten,
ohne inhaltlich tiber Freiheit zu reden: Rawls, weil er Metaphysik fiirchtet, und
Hayek, weil er gegen Theorien der positiven Freiheit eingenommen ist. Thre
Primissen und Ziele unterscheiden sich, nicht aber ihr methodisches Vorge-
hen. Rawls operiert von der Annahme einer fiktionalen Verhandlungssituation
aus, Hayek setzt auf reale Prozesse historischer Entwicklung. Beide indes miss-
trauen ihren Gewihrsleuten. Rawls gingelt seine hypothetischen Entscheider
und lenkt durch prozedurale Vorgaben deren Maximierungslogik ab, wo immer
ihm deren Wahlakte nicht gefallen. Hayek weist umgekehrt faktische Entschei-
dungen als illegitim zurtick, wo sie seinen substantiellen Anliegen zuwider-
laufen. Obschon sich also der Sozialliberalismus von Rawls und der Altlibe-
ralismus von Hayek klar politisch unterscheiden, gleichen sie einander doch
in ihrer methodischen Inkonsequenz. Beide gerieten deshalb ins Kreuzfeuer
falscher Freunde und echter Gegner: Wihrend letztere sie zu mehr metho-
dologischer Konsequenz in unerwiinschter inhaltlicher Richtung aufriefen,
appelierten letztere, im Namen ihrer Grundiiberzeugungen die gewihlten Me-
thoden aufzugeben. Einig aber waren sich Kritiker wie Fans in der Zuriickwei-
sung der augenfilligen Widerspriichlichkeit der jeweiligen Ansitze.

Die Studien zu Rawls und Hayek zeigen damit mustergiiltig: Um nicht
inhaltlos zu bleiben, muss quantitatives Denken Anleihen bei qualitativen Vor-
aussetzungen machen. Wo diese Anleihen jedoch nicht ausdriicklich gemacht
werden, entstehen Probleme. Entweder wird die Konsistenz und Konsequenz
des theoretischen Ansatzes unterminiert. Dann wird ein der Sache nach qua-
litatives Programm als quantitatives, ein dem Wesen nach positiver Freiheits-
begrift als negativer, ein der Idee nach materielles Freiheitsverstindnis als
formales, ein substantielles Anliegen als blof3 prozedurales verkauft. Es resul-
tiert mithin eine Theorie, die mit ihren Pramissen in einem oft unbemerkten
Widerspruch steht. Oder aber es wird Quantitit — allen inneren Intuitionen
und dufleren Beobachtungen zum Trotz — zur qualitativen Kategorie erhoben
und damit Quantifizierbares zum alleinigen Thema von Freiheitsphilosophie
gemacht. Es resultiert eine Theorie im stets merklichen Widerspruch zur Le-
benswelt. Beides schadet dem Anliegen und Ansehen der Freiheitsidee.

Wir miissen uns daher von der stupiden Armut des Optionenzihlens 16-
sen, um fiir den stupenden Artenreichtum der Freiheit empfinglich zu wer-
den. Hartnickige Anhinger quantitativer Ansitze sprechen sich jedoch nach
wie vor gegen ein solches Vorgehen aus und behaupten, ihr Modell kénne
alle benétigten qualitativen Differenzierungen in seiner quantitativen Matrix

am 14.02.2026, 08:52:4



https://doi.org/10.14361/9783839434772-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Quantitative Freiheit

wiedergeben. Optionen seien dazu lediglich hinsichtlich ihrer quantitativen
Fruchtbarkeit (»fecundity«) zu bewerten.””* Man zihle nur die Folgeoptionen
(zweiter Ordnung), die einem eine bestimmte Option (erster Ordnung) er6ff-
ne oder verwehre, schon habe man den Multiplikator ausgemacht, mit dem
sich jede Option erster Ordnung mit (scheinbar qualitativ) konkurrierenden
Alternativen (erster Ordnung) verrechnen lasse. So kénne man getrost bei
der quantitativen Matrix verharren und zugleich qualitativen Wertdifferenzen
Rechnung tragen.

Doch dies Argument ist mit Charles Taylor als »either vacuous or false«
zuriickzuweisen.”™ Nichtssagend (vacuous) und kontraproduktiv ist die Aus-
sage, dass (qualitativ) wertvollere Freiheit stets auch (quantitativ) hoher ein-
zuschitzen sei; das ist keine Bestirkung quantitativer Ansitze, sondern die
Essenz qualitativer Freiheitstheorien: das Herausheben des begriffslogischen
Vorrangs des Qualitativen. Falsch (false) wire hingegen die Annahme, dass
das, was mehr quantitative Freiheit einrdumt, stets auch qualitativ heherwer-
tige Freiheit darstellt. Beispielsweise engen die gewodhnlichen Strafgesetze
tiber Diebstahl und Betrug den Handlungsspielraum sehr vieler Menschen
in etlichen Lebensbereichen ein. Gesetze gegen radikale politische Meinungs-
juRerung und »fringe political activity«?'® betreffen dagegen nur weit weniger
Menschen in enger umrissenen Aktionsfeldern. Dennoch beurteilen wir nicht
erstere, sondern letztere als besonders freiheitsgefihrdend. Die Qualitit, nicht
Quantitit jener Optionen gibt hier klarerweise den Ausschlag.

Martha Nussbaum mahnt daher, wir miissten endlich ausdriicklich an-
erkennen, »that some freedoms are central for political purposes, and some are
distinctly not. [...] Some lie at the heart of a view of political justice, and others
do not. Among the ones that do not lie at the core, some are simply less import-
ant, but others may be positively bad.«*'® Als Beispiel fiir die zweite Variante
fuihrt sie an: »the freedom to harass women in the workplace« (ebenda); als Bei-
spiel fur die erste: »the freedom of motorcyclists to drive without helmets« (CC
73). Kurzum: Einige Freiheiten bedeuten mehr als andere. Diese so elementare
wie essentielle Einsicht nétigt zum Uberdenken der Fundamente der genau
diese Unterscheidung verwischenden quantitativen Freiheitstheorien.

Insbesondere die materialistischen und positivistischen Grundlagen quan-
titativer Freiheitstheorien gehoren auf den Priifstand. Denn ein Freiheitsbe-
griff, der allein auf die Anzahl ungezwungen realisierbarer Priferenzen zielt,
lasst allzu leicht tibersehen, dass Freiheit ganz wesentlich auch in der — idea-
listisch und normativ motivierten — Reflexion, Kritik und Anderung unserer

213 | Vgl. Feinberg, Freedom and Fulfillment.

214 | Vgl. Charles Taylor, What’s Wrong with Negative Liberty?

215 | Vgl. Ronald Dworkin, Taking Rights Seriously, London 1977, S. 268.
216 | Martha Nussbaum, Creating Capabilities, S. 72.

am 14.02.2026, 08:52:4

267


https://doi.org/10.14361/9783839434772-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

268

Qualitative Freiheit

Priferenzen besteht. Einige wenige Priferenzen (zweiter Ordnung) konnen
zahllose Priferenzen (erster Ordnung) kritisch evaluieren und langfristig
transformieren. Man denke zum Beispiel an elementare sittliche Maximen, die
eine Vielzahl hedonistischer Vorlieben in Schach halten. Wire unserer Frei-
heit etwa geholfen, wenn aufgrund der Mehrzahl der Letzteren irgendwann
Erstere aufgehoben wiirden? Erfahren vielleicht Menschen, deren moralische
Reflexionsfihigkeit sabotiert wird, in der Befriedigung ihrer sodann unreflek-
tierten Bediirfnisse ein Hochstmafl an Freiheit?

Um diesen Einwand zu verdeutlichen, muss man gar nicht erst auf die
bei heutigen Philosophen so beliebten schrillen Gedankenexperimente (Hal-
luzinationsmaschinen, Gliicksdrogen, Parallelexistenzen etc.) zuriickgreifen.
Denken wir uns lediglich eine Gesellschaft, die immer mehr auf 6ffentliche
Medien und Bildung verzichtet und die Formung von Geist und Geschmack
zunehmend privaten Anbietern {iberldsst. Dies konnte uns ja durch kommer-
zielle Manipulation abgerichtete Biirger bescheren, die ihre Lebenszeit ar-
tig-konform im Kaufrausch vertindeln und fiir eine Politik votieren, die sich
der bestindigen Erweiterung von Konsumoptionen verschreibt. Zufolge des
quantitativen Freiheitsverstindnisses miissten nun aber diese Menschen als
freier gelten als Biirger anderer liberaler Gesellschaften, die, obschon autonom
informiert und gebildet (plus 1), etwas weniger Kaufoptionen (minus n+1) zur
Auswahl hitten.?V Will man dies ernsthaft behaupten?

Der Verabsolutierung von Wahlfreiheit muss also entgegengetreten wer-
den. Und zwar nicht allein aufgrund der Alltagserfahrung, dass uns gelegent-
lich etwas weniger quantitative Freiheit ganz genehm ist, weil uns etwa vor
uberquellenden Supermarktregalen schon mal eine Sehnsucht nach einer
»freedom from decision« beschleicht.?® Auch wire die Kritik nicht vorrangig
psychologisch und an dem Gedanken auszurichten, dass ein Zuviel an Aus-
wahlmoéglichkeiten zu tiberzogenem Individualisierungs- und Authentizitats-
zwang fithren mag, der manch’ arme Seele depressiv macht.?’ Nein, wir soll-

217 | Vgl. Dworkin, The Theory and Practice of Autonomy, S. 15.

218 | So stellt schon Quine heraus, dass wir gelegentlich nach einer »freedom of
second order: freedom from decision« verlangen; Willard van Orman Quine, Quiddities:
An Intermittently Philosophical Dictionary, Cambridge, Massachusetts 1987, S. 68.
Ausfiihrlich behandelt die psychologischen Dimensionen einer solchen Flucht vor der
Uberforderung autonomen Lebens Alain Ehrenberg, Das erschépfte Selbst: Depression
und Gesellschaft in der Gegenwart, Frankfurt a.M. 2008.

219 | Vgl. Axel Honneth, »Organized Self-Realization«, in: European Journal of Social
Theory, 7, No. 4 (2004): 463-478 und Anders Petersen, »Authentic Self-realization and
Depression, in: International Sociology, 26, No. 1 (2011): 5-24.

am 14.02.2026, 08:52:4



https://doi.org/10.14361/9783839434772-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Quantitative Freiheit

ten ganz grundsitzlich hinterfragen, ob es klug ist, Freiheit zur Wahlfreiheit
zu reduzieren und als abzihlbare Ware (»commodity«) zu konzipieren.?*

Um hier nicht missverstanden zu werden: Dass quantitative Theorien Frei-
heit zur Ware verdinglichen, ist keine Unterstellung, sondern der Sachvortrag
ihrer Verfechter. Apologeten quantitativer Ansitze prisentieren dieses Argu-
ment als ultimative Verteidigung ihrer Position: Freiheit, die aus qualitativer
Perspektive als Selbstzweck erscheine, sei in Wahrheit nur Mittel zum Zweck
(vgl. die Einleitung zu Kapitel 3). Obschon unsere Wahlfreiheit kein konkre-
tes Mittel (zu vordefinierten Zwecken) darstelle, so doch ein abstraktes Inst-
rument. Und diese Abstraktheit mache den Reiz der Sache aus. Wie Geld, so
stelle auch Freiheit ein Allzweckmittel dar, von dem man gar nicht genug haben
konne, ganz egal, was man damit anzustellen gedenke. Filschlich also werde
Freiheit fiir intrinsisch hoherwertig gehalten als die Giiter, die sie verschafft.
Tatsdchlich sei ihr Wert ganz so extrinsisch wie der Wert jener; nur eben — dies
ist die Pointe — quantitativ ungleich gréfer, da diese Ware durch ihre besagte
Abstraktheit auch zukiinftige, jetzt noch unbestimmte Nutzungen mit ein-
schlieRe.?!

Wer jedoch Freiheit wie oder geradewegs als Geld denkt, macht sie zum
Fetisch, da im Verabsolutieren ihres quantitativen Tauschwerts ihr qualitativer
Gebrauchswert vernachlissigt wird. Mehr noch: Um der postulierten Kom-
mensurabilitit zu gentigen, ist der Warenwert der Freiheit durch eine Reduk-
tion auf rein materielle Optionen zu budgetieren. Um aber Freiheit auf diese
Weise vergleichbar machen und messen zu konnen, miissen wir uns, heifdt
es, die gesamte Welt einschlieRlich unserer selbst und unserer Freiheit me-
chanisch denken: »we need to think of space and time as granular in order
to produce measurements of >the extensiveness of available action««???* Genau
dann nimlich lieRen sich alle qualitativen Werturteile restlos auf quantitativ
genaustens ermittelbare Raum-Zeit-Relationen zurtickfithren.

Welch’ verdrehte Logik: Man legt sich zuerst darauf fest, Freiheit rein
quantitativ zu betrachten. Dazu wird dann ihre Kommensurabilitit und dafiir
wiederum ihre Messbarkeit postuliert. Letztere aber erfordert eine physikali-
sche Betrachtung der Welt sowie unserer selbst. Jene lisst nun ihrerseits nur
quantitative Auswertungen, keine qualitativen Bewertungen zu. Schlussend-
lich werden deshalb alle qualitativen Aspekte der Freiheit als unwesentlich
ausgegeben, und es wird behauptet, diese kénnten verlustfrei auf quantitative
Differenzen zurtickgefithrt werden. Ein circulus vitiosus.

220 | Vgl. Dworkin, Taking Rights Seriously, S.268: »Itis very difficult to think of liberty
as a commodity.«; siehe auch Will Kymlicka, Liberalism, Community and Culture, Oxford
1989.

221 | Vgl. lan Carter, A Measure of Freedom, Oxford 1999, S. 50-52.

222 | Ebenda, S. 174.

am 14.02.2026, 08:52:4

269


https://doi.org/10.14361/9783839434772-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

270

Qualitative Freiheit

Dasselbe gilt fiir den Zwangsbegriff, den die quantitative Tradition eben-
falls rein physikalisch fassen mochte. Zuvor schon (vgl. Einleitung zu Kapitel
3) hatte ich Zweifel daran angemeldet, dass sich ein normativ reichhaltiger
Freiheitsbegriff aus einer rein physikalischen Zwangsdefinition herausklauben
lasst. Fiir gewohnlich ist die Erfahrung von Zwang ja »emphatically and tech-
nically contextual«; im realen Leben mischen sich deskriptive Aspekte gerne
mit priskriptiven.?”® Alltagserfahrungen, normative Verhaltenserwartungen
und situative Vorverstindnisse — und nicht allein physische Aspekte — definie-
ren, was freiheitsverletzende, zwingende Akte sind.

Wer beispielsweise in ein Haus einbricht und sich fremde Gegenstinde
aneignet, negiert die Besitzfreiheit der Eigentiimer. Gewaltsame, physische
Kausalitit liegt vor. Dass aber jene Gegenstinde zuerst einmal von der An-
eignung anderer durch Ziune und Winde abgegrenzt wurden, stellt ebenfalls
eine physische Kausalitit dar, welche deren Bewegungs- und Aneignungsfrei-
heit beschrinkt.?** Wer jene (rduberisch gegen das Privateigentum gerichtete)
Kausalitdt kritisiert, muss diese (schiitzend fiir das Privateigentum wirkende)
Kausalitit legitimieren. Ohne solche Legitimation herrscht ein Patt zwischen
den physischen Freiheiten beziehungsweise Zwingen der Hausbesitzer und
denen der Eindringlinge: was die einen als Minus an Freiheit beziehungsweise
Zwang erfahren, verbuchen die anderen als Plus. Wer sich mit diesem gera-
dezu Proudhonschen Patt (»Eigentum ist Diebstahl«??%) nicht zufriedengeben
mag, hat die Beweislast und muss die Rechtmifigkeit der durch das Privati-
sieren von Objekten vorgenommenen Privation aller anderen begriinden. Das
aber lisst sich klarerweise nicht physikalistisch, sondern nur ethisch leisten:
durch eine qualitative Freiheitstheorie.

Die Theorie quantitativer Freiheit gibt sich wertneutral, ist es aber nicht.
Vielmehr fillt sie in der physikalistischen Beschrinkung auf das empirisch
Zihlbare eine versteckte Wertung: eben gegen so nicht zu ermessende, aber
gleichwohl relevante Aspekte der Freiheit.*® Mit welchem Recht wird festge-
legt, dass nur kausale Einwirkungen als Freiheitsschranken gelten, nicht aber
auch Unterlassungen von Leistungen, die fir das Bewahren oder Zustande-

223 | Vgl. Alan Wertheimer, »Social Theory and the Assessment of Social Freedom, in:
Polity, 7, No. 3 (1975): 334-360.

224 | Vgl. Cohen, Self-Ownership.

225 | Proudhon, Traité du domaine de propriété, ou de la distinction des biens;
considérés principalement par rapport au domaine privé, Paris 1862, S. 37.

226 | Dazu Connolly, in The Terms of Political Discourse, S. 141: »Without the normative
point of view from which the conceptis formed we would have no basis for deciding what
»descriptive terms«to include or exclude in the definition.«

am 14.02.2026, 08:52:4



https://doi.org/10.14361/9783839434772-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Quantitative Freiheit

kommen der Freiheit Dritter unerlisslich sein kénnen??” Kénnen wir iiber-
haupt definieren, was eine Freiheitsverletzung darstellt, bevor wir uns iiber
unsere Pflichten gegeneinander verstindigt haben???® Kurz: Wertfragen geho-
ren zur Erkenntnis der Freiheit. Ohne ihre Beantwortung ist der Radius der
Freiheit nicht abzustecken, und wir kénnen nicht angeben, was wir anderen
gegeniiber mit Recht verteidigen diirfen und was wir von ihnen einzufordern
berechtigt sind.?” Der Gehalt der Freiheitsidee muss also auch aus einer Theo-
rie des Sollens, nicht allein des Seins gewonnen werden.?*°

Die quantitative Unschirfe, die man sich durch die Wendung ins Qualitati-
ve bisweilen einhandelt, ist kein Verlust an Prizision, sondern ein Gewinn an
Sachnihe. Mit Aristoteles zu sprechen: Man sollte niemals priziser sein als der
Gegenstand es erlaubt.?*! Ansonsten tauscht man ungenaue Wahrheiten gegen
prizise Falschheiten ein. Wer mit Methoden der Naturwissenschaften ein we-
sentlich geisteswissenschaftliches Phinomen untersucht, darf sich nicht wun-
dern, wenn sich dabei Aspekte verfliichtigen, welche jenseits des Materiell-
Physischen liegen. Genau an dieser kritischen Selbstreflexion jedoch mangelt
es der Theorie quantitativer Freiheit. Sie nimmt ihr reduktionistisches Bild von
der Freiheit als kommensurabler Ware fiir allzu bare Miinze.

Wo aber Freiheit als naturgegebenes Vermogen wahrgenommen wird, er-
scheinen Mitmenschen in allererster Linie als mdgliche Storer desselben.?*
Ubersehen wird die soziale Mitkonstruiertheit der Freiheit?** und es folgt die
lebensweltlich absurde Konsequenz: Je weniger individuelle Freiheit sozial be-
einflusst oder mitgestaltet wird, desto besser. Freiheit muss demnach in sou-
verdner Unabhingigkeit gesucht und jegliche Regulierung privater Freiheit

227 | Vgl. David Miller, »Reply to Oppenheime, in: Ethics, 95, No. 2 (1985): 310-314,
S. 313.

228 | »To refuse to bring these considerations into one’s deliberations about freedoms«
is to deny oneself access to the very considerations that can inform judgment about
the concept or to delude oneself by tacitly invoking the very considerations formally
eschewed.« (Connolly, The Terms of Political Discourse, S. 142)

229 | Vgl. Kristjan Kristjansson, Social Freedom: The Responsibility View, Cambridge,
England; New York 1996, S. 32.

230 | Vgl. Richard E. Flathman, The Philosophy and Politics of Freedom, Chicago 1987,
S. 105.

231 | Vgl. Aristoteles, Nicomachische Ethik 1, 3, 1049b24.

232 | »Jene individuelle Freiheit [...] 1&sst jeden Menschen im andern Menschen nicht
die Verwirklichung, sondern vielmehr die Schranke seiner Freiheit finden.« (Karl Marx
und Friedrich Engels, Werke, Berlin 1988, S. 365)

233 | Vgl. Guido De Ruggiero, The History of European Liberalism.

am 14.02.2026, 08:52:4

271


https://doi.org/10.14361/9783839434772-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

272

Qualitative Freiheit

als potentielle Negation derselben wahrgenommen werden.?* Entsprechend
zeigen die auf der Logik quantitativer Freiheit beruhenden Theorien regelmi-
Rig eine Tendenz, Schranken der privaten Wahlfreiheit so weit wie moglich
zuriickzudrangen. Das andernorts als >Nachtwichterstaat« karikierte Konzept
eines Minimalstaats erfreut sich bei Vertretern der quantitativen Freiheit also
nicht zufillig groRer Beliebtheit.?*

Quantitative Freiheitstheorien schiitzen typischerweise allein Freiheiten,
die man bereits (faktisch) hat, nicht solche, auf die man vielleicht (kontrafak-
tisch) ein Recht haben kénnte.?*® Sie orientieren sich (extensional) an Freiheit
in ihrer materiellen Ausformung — Selbstverfiigung tiber den eigenen Leib
und Besitzstand —, nicht (intensional) an ihrem ideellen Begriffssinn. Sie op-
timieren nicht nicht konkrete Lebenschancen, sondern maximieren abstrakte
Optionen — verkérpert in einklagbaren Eigentumsrechten.?*’ Die politische Ge-
meinschaft verdampft so zu einer Eigentiimer- und Anspruchsgesellschaft, die
sich statt zu allseitiger Freiheitserméglichung zum wechselseitigem Besitz-
und Forderungsschutz verbindet und verpflichtet.*® So wird im quantitativen
Liberalismus mit trauriger Folgerichtigkeit die Gemeinschaft entsolidarisiert,
wie an Hayeks Invektiven gegen Sozialpolitik und am rawlsschen Scheitern an
den Herausforderungen globaler und intergenerationaler Gerechtigkeit deut-
lich wurde.

Vertragstheoretisch aber erscheinen solche Resulte leider stimmig: Wozu
auf Menschen Riicksicht nehmen, von denen wir weder Vor- noch Nachteile
erwarten? Folglich erscheint es nur konsequent, wenn Solidaritit etwa an Na-
tionsgrenzen halt macht, wann immer nachteilige (zum Beispiel 6konomische
oder sicherheitspolitische) Riickwirkungen nicht zu erwarten sind und sich
umgekehrt keine handfesten Vorteile dadurch erlangen lassen. Fragen globaler
und intergenerationaler sozio-ckonomischer Partizipation werden im Rahmen
quantitativ-liberaler Theorien daher gerne ausgespart oder ungern und stief-
miitterlich behandelt.

234 | Vgl. John Stuart Mill, On Liberty and Other Essays, herausgegeben von: John
Gray, Oxford; New York 1991, S. 8.

235 | Vgl. Macpherson, Democratic Theory, S. 91.

236 | Vgl. Cohen, Self-Ownership.

237 | »In the profoundest sense there are no rights but property rights. [...] Each
individual, as a natural fact, is the owner of himself, the rule of his own person. Then,
»humanc« rights of the person [...] are, in effect, each man’s property right in his own
being, from this right stems his right to the material goods he has produced.« (Narveson,
The Libertarian Idea, 175); siehe auch Murray Newton Rothbard, Government and the
Economy, Kansas City Kansas 1977, S. 238.

238 | Vgl. Harold Laski, The Rise of European Liberalism, London 1962, S. 105.

am 14.02.2026, 08:52:4



https://doi.org/10.14361/9783839434772-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Quantitative Freiheit

Jedoch zeichnet sich allmihlich ein Wandel ab. Wihrend die gestrigen
Siulenheiligen des quantitativen Liberalismus noch mit einer, der rémischen
Marktregel volenti non fit inuria (deutsch: dem Einwilligenden geschieht kein
Unrecht) vorgeblich innewohnenden Magie die Wandlung des irdisch-alltig-
lichen Brotes dkonomischer Vertrige zum geheiligten Fleisch der Freiheit
herbeibeteten,? unterzieht man diese sakramentale Wandlung derzeit einer
niichternen Symbolkritik. Dass tatsichlich dem Einwilligenden kein Unrecht
geschehe, gilt nattirlich nur, wo keine »asymmetries of power« die Interessen-
lage der Vertragspartner verzerrten. Echte 6konomische Vertragsfreiheit setzt
ja »the absence of domination, not just the absence of interference« voraus;
andernfalls komme es allzu schnell zu »appaling contractual arrangementsx,
denen wir, gerade im Interesse und Namen der Freiheit, unsere Zustimmung
verweigern miissen.*® Zusehends meldet sich daher auch bei Vertretern quan-
titativer Theorien Widerstand an gegen die »libertarian thesis that only coer-
cion undermines voluntariness«.?! Aus dem lingst iiberfilligen Eingestind-
nis, dass Not nétigen kann, erwichst nun auch in den Lagern quantitativer
Freiheitstheorien eine kritische Reflexion auf die Natur 6konomischer Freiheit.
Wirtschaftsfreiheit im besonderen diirfe der Idee der Freiheit im allgemeinen
nicht zuwiderlaufen, heiflt es nun; weshalb einige angloamerikanische Libe-
rale sogar die Forderung aufstellen, »that no one may so acquire goods that
others suffer severe loss of liberty as a result.«**

In den letzten Jahrzehnten fand der zuerst von Gerald MacCallum ins posi-
tivistische Grundwasser eingeleitete Gedanke seinen Weg durch die Gesteins-
schichten angloamerikanischer Philosophie, sozialpolitische Anliegen in den
Freiheitsbegriff selbst mit aufzunehmen. So sickerte in analytische Theorien
die Idee ein, nicht vom Startpunkt ungehinderter Aktionen aus, sondern bes-
ser von der Ziellinie der verfiigbaren Optionen her zu denken. Freiheit sei we-
niger anhand des Volumens der Zu- oder Abfliisse, sondern eher durch das
allen zugingliche Gesamtreservoir an liquiden Optionen zu messen. Damit
wendete sich jedoch die FlieRrichtung des quantitativen Liberalismus gegen
den ehedem breiten Strom libertirer Marktvergétzung und erzeugte so eine
fur den Besitzindividualismus gefihrliche Untiefe. Wahrend nimlich noch bis
vor kurzem die quantitativ-liberalen Gewisser an den Sandbinken der Armut
kiihl und ruhig vorbeiflossen, erzeugen nunmehr einige aus links-libertiren
Quellen gespeisten Zufliisse eine bestindig stirker werdende, gegenliufige

239 | Vgl. Robert Nozick, Anarchy, State, and Utopia, Oxford 1975 (Originalausgabe:
1974), S. 262ff.

240 | Vgl. Philip Pettit, Republicanism: A Theory of Freedom and Government, Oxford;
New York 1997, S. 65f.

241 | Vgl. Olsaretti, Liberty, Desert and the Market, S. 149.

242 | Cohen, Self-Ownership, S. 37.

am 14.02.2026, 08:52:4

273


https://doi.org/10.14361/9783839434772-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

274

Qualitative Freiheit

Unterstromung, welche die ehedem eindeutig konservative Ausrichtung quan-
titativ-liberaler Theorien verwirbelt.

Verwirrt finden sich konservative Libertire mit kessen Fragen konfrontiert
wie zum Beispiel: »How is libertarian capitalism libertarian if it erodes the li-
berty of a large class of people?«** Auf einmal ist die Rede von einer allseitigen
Hilfe zum Autonomieerwerb** zufolge der Einsicht: »A society is as free as
its underdogs are.«** Es schwankt die stille Allianz zwischen libertirem Den-
ken und einer gegen soziale Gerechtigkeit ausgerichteten Politik. Hillel Steiner
etwa folgt der libertiren Annahme, dass sich Freiheit primir durch Besitz- und
Verfiigungsrechte verwirklicht, versetzt mit einem Schuss sozialistischer Lo-
gik. Wenn allen in gleicher Weise ein Recht auf gegenstandsbezogene Freiheit
zusteht, dann sollte auch allen dieses Recht in mehr oder weniger gleicher Men-
ge zukommen. Jeder muss also von einer quantitativ vergleichbaren Anfangs-
position aus ins Leben starten kénnen. Da eine solche Allokation der Lebens-
guiter nicht von selbst zu Stande kommt, seien entsprechende Umverteilungen
als freiheitsschaffend anzusehen und einzufordern, so Steiner.?*

Der in solchen Argumenten aufscheinende priskriptive Anspruch auf soli-
darische Unterstiitzung widerstreitet jedoch klarerweise dem deskriptiven Me-
thodenideal der quantitativen Logik, die erklirtermaflen von der Negation der
Negation bereits vorfindlicher Freiheitspositionen aus operieren will. Es geht
den Denkern des »left-libertarianism« hier ja nicht mehr um die quantitative
Ausdehnung einer faktisch gegebenen Freiheit, sondern um die Einforderung
kontrafaktischer Freiheiten. Damit aber wird unter der Hand die Matrix gewech-
selt. Die Qualitit des allen zuzugestehenden Freiheitsgrundbestandes wird der
quantitativen Logik vorgeordnet und fordert sodann deren quantitative Egalitit
ein. Damit wandelt sich das Plateau, und wir wechseln plétzlich — wie schon
bei Hayek und Rawls gesehen — von faktisch-quantitativen zu kontrafaktisch-
qualitativen Fragestellungen, die nicht nur die Zahl (»number«), sondern auch
die Art (»nature«) unserer Optionen eruieren.?’ Man redet uneingestandener-
mafen von qualitativen Primissen aus.

243 | Cohen, ebenda.

244 | Wenn wir »freedom as the non-restriction of options, rather than the absence
of impediments« ansehen, dann ist auch klar, dass gesellschaftliche Assistenz zum
Freiheitserwerb genauso zu einer liberalen Philosophie gehort wie die Verteidigung von
Freiheiten gegeniiber Beeintrdchtigungen. Stanley Isaac Benn und W.L. Weinstein, »Be-
ing Free to Act, and Being a Free Man«, in: Mind, 80, No. 318 (1971): 194-211, S. 201.
245 | Bay, The Structure of Freedom, S. 7.

246 | Vgl. Steiner, An Essay on Rights, S. 28.

247 | Vgl. Cohen, Self-Ownership, S. 53.

am 14.02.2026, 08:52:4



https://doi.org/10.14361/9783839434772-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Quantitative Freiheit

Dieser Einwand trifft auch die jiingst in Mode gekommenen Versuche des
libertarian paternalism,**® die Spitze antilibertirer Kritik durch die Integration
besonders populirer (sozial- und umweltpolitischer) Forderungen umzubie-
gen. Dabei wird versucht, die eigentlichen Interessen der Individuen besser
zu erkennen, als diese selbst. Der libertarian paternalist glaubt sich berechtigt,
ja — bis auf expliziten Widerruf seitens der Betroffenen — sogar verpflichtet, die
den Menschen (anhand des homo oeconomicus-Modells) unterstellten Interes-
sen durch staatliches Handeln zu bestirken. So sichere man den Einzelnen auf
lange Sicht mehr Freiheiten. Sich selbst {iberlassen wiirden die Individuen zu
viele (Fehl-)Entscheidungen treffen, die ihren wahren, rational-eigenniitzigen
Interessen zuwiderliefen, und so nach und nach den Raum ihrer Optionen un-
gebiihrlich reduzierten. Von diesem an 6konomischer Rationalitit orientierten
Urbild >wahrer< Interessen aus betrachtet geraten etliche vertraute Lebenswei-
sen in Verdacht, »irrational« zu sein. Diese sollen folglich keinesfalls maximiert
werden. Damit werden dann aber auch die Freiheitsverstindnisse, auf denen
sie aufbauen, abgewertet. Wer im Sinne des libertarian paternalism der indivi-
duellen Freiheit einen rational-maximierenden Eigennutz als abwahlbare de-
fault position vorgibt, betreibt wertorientierte Metaphysik — nur heimlich.

Verbramt als quantitativer Algorithmus findet somit sowohl seitens des
»left libertarianism« wie seitens des »libertarian paternalism« eine qualitative
Auswahl von angeblich mehr oder weniger >gutenc< Freiheitsformen statt. Wie
man die Sache also auch dreht und wendet, um die inhaltliche Erérterung des-
sen, was als Freiheit gelten sollte, kommt man nicht herum. Die Theorie der
Freiheit muss qualitativ ausgerichtet werden, ehe sie sich quantitativen Fragen
zuwenden kann.

248 | Zum libertarian parternalism siehe: Richard R. Thaler und Cass H. Sunstein,
»Libertarian Paternalisme, in: The American Economic Review, 93, No. 2 (2003): 175-
179. Zur aktuellen Diskussion vgl. Nick Gill und Matthew Gill, »The Limits to Libertarian
Paternalism: Two New Critiques and Seven Best practice Imperatives, in: Environment
and Planning C, 30, No. 5 (2012): 924-940; Riccardo Rebonato, Taking Liberties: A
Critical Examination of Libertarian Paternalism, 2012; Mozaffar Qizilbash, »Sugden’s
Critique of Sen’s Capability Approach and the Dangers of Libertarian Paternalisme,
in: International Review of Economics, 58, No. 1 (2011): 21-42; Jessica Pykett et al.,
»Interventions in the Political Geography of »Libertarian Paternalism«, in: Political
Geography, 30, No. 6 (2011): 301-310; Jennifer Prah Ruger, Health and Social Justice,
Oxford; New York 2010.

am 14.02.2026, 08:52:4

275


https://doi.org/10.14361/9783839434772-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

am 14.02.2026, 08:52:4



https://doi.org/10.14361/9783839434772-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

