EINLEITUNG

Die folgenden Bemerkungen sind keine Geschichte der Rezeptionsis-
thetik, sondern sie haben den Status einer systematischen Verortung des
Projektes in einer Theorieumgebung, die gegenwirtig durch rezeptions-
asthetische Ansitze dominiert ist. In dieser abgrenzenden Verhéltnisbe-
stimmung wird der Vorschlag, produktionsédsthetische Perspektiven in
der Kunstphilosophie stirker zu beriicksichtigen, zunichst nur in seinen
Umrissen und gewissermallen ex negativo sichtbar; seine Ausarbeitung
findet sich dann in den Teilen I und III.

Die sogenannte Konstanzer Schule, die den Begriff der &sthetischen
Erfahrung wieder als den Einsatzpunkt &sthetischer Theorie etabliert hat,
reagiert u.a. auf Werkisthetiken, in denen Kunstwerke als Wahrheitstréa-
ger ausgezeichnet sind. So bilden die dsthetischen Theorien Gadamers,
Heideggers und Adornos, in denen der Begriff der Wahrheit auf je ver-
schiedene Weise der zentrale Begriff fiir die Bestimmung des Kunst-
werks ist, Kontrastfolien der Konstanzer Rezeptionsisthetik. Die erste
Generation der Autoren, die sich von der Theorie dsthetischer Wahrheit
verabschiedet, fasst dsthetische Erfahrung zunichst als etwas Komple-
mentédres zum Kunstwerk auf, als etwas, das sich erwidernd aufs Kunst-
werk bezieht." Das heiBt, der Begriff des Kunstwerks wird von diesen

1 Es handelt sich hier u.a. um die Literaturwissenschaftler Wolfgang Iser
und Hans Robert JauB3, die beide kritisch an die Theorie der Konkretisation
des Krakauer Philosophen Roman Ingarden ankniipfen. Ingarden geht aus
von verschiedenen Schichten im literarischen Text, die von den Lesern in
unterschiedlichen, sich tiberlagernden, Konkretisationsweisen aktualisiert
werden. »Und die Funktion des Lesers besteht darin, sich den vom Werk
ausgehenden Suggestionen und Direktiven zu fligen und keine ganz belie-
bigen, sondern die durch das Werk suggerierten Ansichten zu aktualisie-
ren. Er ist freilich dabei durch das Werk nie vollig gebunden.« Roman In-

11

https://dol.org/10:14361/9783839407882-Intro - am 14.02.2028, 16:40:03. https://wwwiniibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839407882-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNST

Autoren als ein relativ bestimmbarer aufgefasst, nachdem die Wahr-
heitsdsthetiken noch geglaubt hatten, im Begriff der dsthetischen Wahr-
heit tiber ein absolutes Kriterium dafiir zu verfiigen, was ein Kunstwerk
sei und wie es jeweils zu deuten sei.

Relativ bestimmbar war nun das Kunstwerk durch eine an ihm ge-
machte &dsthetische Erfahrung — und es war bestimmbar als eine spezifi-
sche Grundstruktur, die eine Vorgabe fiir diese Erfahrung bereitstellt.
Zum Beispiel deutet Hans Robert JauB3, der sagt, »dass ein Kunstwerk
die durch Gewohnheit abgestumpfte Wahrnehmung der Dinge erneuern
kanng, die Farbflecken Cézannes als »Anweisung an den Betrachter,
[...] sich des gewohnten Anblicks der Dinge zu entschlagen«, also als
eine Vorgabe durchs Werk, die zur Vollendung einer »mithervorbrin-
genden« rezipientischen Aktivitit bedarf? Noch deutlicher tritt die
wechselseitige Komplementaritdt von Erfahrungs- und Werkbestim-
mung in der literaturwissenschaftlichen Wirkungsisthetik Wolfgang
Isers zutage. Hinsichtlich der Relation zwischen Rezeptionsperspektive
und Werk — zwischen dem, was dem Rezipienten als Werk entgegen-
steht, und dem, was er selbst herantragt — besteht zunichst keine gravie-
rende Differenz zwischen Gadamers hermeneutischen Ausfithrungen
iiber den »Anspruch, den der Text erhebt« und den Darlegungen Isers
iiber die »Appellstruktur des Textes«. Zwar ist es bei Gadamer die dem
Text innewohnende Wahrheit, der die Leser begegnen, wihrend es bei
Iser die Leerstellen des Textes sind, die diesen fiir seine Leser »adaptier-
fdhig machen«; das Verbindende ist dennoch, dass in beiden Theorien
eine Bestimmung des Werks iiberhaupt vorgenommen wird.” Beide, Ga-
damer und Iser, akzentuieren in dhnlicher Weise die Subjektivitit der in
Rezeptionsprozessen vollzogenen Erfahrung; diese Erfahrung erschopft
sich aber nicht in der Bestitigung von Vorurteilen und im Vollzug von
Projektionen, sondern wird vom Werk als einer entgegenstehenden
Wirklichkeit gestort und beeinflusst. Das Andere zeigt sich vom Eigenen
her, aber »erst Unterbrechung des Eigenen kann neue Perspektiven er-
offnen«, heifit es bei Gadamer, und Iser spricht von der »Fremderfah-
rung der Texte«, die »so konstruiert sind, dass sie keine der ihnen von
uns zugeschriebenen Bedeutungen restlos bestitigen«.*

garden: »Konkretisation und Rekonstruktion«, in: Rainer Warning (Hg.),
Rezeptionsésthetik, Miinchen 1975, S. 42-70, hier S. 51.

2 Hans Robert JauB3: Kleine Apologie der dsthetischen Erfahrung, Konstanz
1972, S. 14; 35.

3 Hans Georg Gadamer: »Wirkungsgeschichte und Applikation«, in: Rainer
Warning (Hg.), Rezeptionsésthetik, Miinchen 1975, S. 113-125; Wolfgang
Iser: »Die Appellstruktur der Texte«, ebd., S. 228-252.

4 H. G. Gadamer, ebd., S. 113, W. Iser, ebd., S. 249f.

12

https://dol.org/10:14361/9783839407882-Intro - am 14.02.2028, 16:40:03. https://wwwiniibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839407882-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

EINLEITUNG

Dieser Anspruch, tiberhaupt etwas zum Werk sagen zu kénnen — im
Sinne seiner Bestimmung als Quelle nichtbeliebiger Fremderfahrung —,
verliert sich im Laufe der weiteren Entwicklung der Theorie dsthetischer
Erfahrung.’ In der deutschsprachigen Debatte iiber #sthetische Erfah-
rung scheint es oft so, als gdbe es zum Status von Kunstwerken nichts
weiter zu bemerken, als dass sie als Ausldser dieser Erfahrung erkannt
werden konnen. Mit dieser momentanen Bestimmungsnot des Kunst-
werkbegriffs méchte ich mich nicht zufriedengeben. In der vorliegenden
Arbeit versuche ich deshalb, eine Definition des Werks vorzuschlagen —
und zwar eine, die davon ausgeht, dass Kunstwerke mit einem spezifi-
schen Anspruch der Kiinstler geschaffen werden. Dieser Anspruch der
Produzenten ermdglicht es, aus der zumeist von Philosophen eingenom-
menen rezipientischen Sicht Kunstwerke von anderen, ebenfalls &sthe-
tisch wahrgenommenen Gegenstinden und Situationen zu unterschei-
den, ohne nach allgemeinen Merkmalen oder Objekteigenschaften der
groBen Gruppe der Kunstwerke zu fragen, wie es die analytisch-de-
skriptive Asthetik-Debatte aus dem anglo-amerikanischen Sprachraum
vorgibt.®

Mit unterschiedlichen Blickrichtungen auf die Werke ergeben sich
verschiedene Moglichkeitshorizonte ihrer philosophischen Bestimmung.
Definiere ich Kunstwerke allein als Anldsse fiir dsthetische Erfahrung,
bestimme ich sie also blof nachtriaglich dadurch, dass sie solche Erfah-
rung ermdglicht haben, und setze ich bei alledem voraus, dass &dstheti-
sche Erfahrung als solche ein spezifischer, wiedererkennbarer Erfah-
rungsmodus ist, dann konnen prinzipiell alle Arten von Gegenstinden
und Situationen gelegentlich als Kunstwerke auftreten — sie sind es
niamlich definitionsgemil immer dann, wenn an ihnen &sthetische Er-

5 Wie kommt es dazu, dass im Laufe der Entwicklung und Ausdifferenzie-
rung des Diskurses {iber die vom Werk ausgeloste dsthetische Erfahrung
das Kunstwerk selbst immer mehr aus dem Blick geraten ist? Das mag mit
dem Zusammenspiel der Rezeptionsdsthetik mit der habermasschen Dis-
kurstheorie und einer bestimmten Lesart der Kritik der Urteilskraft von
Kant zusammenhéngen. Eine Darstellung dieser Interferenz findet man bei
Harry Lehmann: Der Diskurs &sthetischer Erfahrung in Deutschland (Ma-
nuskript fiir den Sfb 626, 2004). Lehmann rekonstruiert die historische
Entwicklung des Diskurses der dsthetischen Erfahrung aus einem system-
theoretischen Blickwinkel. Dieser theoriegeschichtlichen Fragestellung
soll hier aber nicht nachgegangen werden.

6 Die Debatte zwischen »kunstésthetischen Skeptikern« und »Neo-Essentia-
listen« tiber die Moglichkeit einer umfassenden Definition der Kunst ist
gut zusammengefasst in: Roland Bluhm/Reinold Schmiicker (Hg.), Kunst
und Kunstbegriff, Paderborn 2002.

13

https://dol.org/10:14361/9783839407882-Intro - am 14.02.2028, 16:40:03. https://wwwiniibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839407882-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNST

fahrungen gemacht wurden.” Ein solcher inflationirer Gebrauch des Be-
griffs Kunstwerk wiirde diesen ad absurdum fithren. Weil wir nicht der
ganzen (#sthetisch erfahrbaren) Welt den Status eines Kunstwerks zuer-
kennen konnen und zuerkennen wollen, muss unsere Bestimmung des
Kunstwerks tiber dessen riickschlieBende Definition als Ausloser dsthe-
tischer Erfahrungen hinausgehen. Das bedeutet aber, dass weitere Kenn-
zeichen zur philosophischen Definition von Kunstwerken gewonnen
werden miissen.

Auch wenn Vertreter der Rezeptionsésthetik der Konstanzer Schule
noch dezidiert zu Kunstwerken, d.h. zu literarischen Texten forschen
und das Werk als »Gegebenheit einer komponierten Textgestalt«®
definieren, so steht doch bei ihnen, wie in allen anderen Rezeptionsis-
thetiken, die Gegebenheit der Werke an erster Stelle, nicht die Frage,
von wem, wie und warum sie komponiert wurden.’

Die Vorentscheidung, Kunstwerke als »gegeben« zu definieren, be-
deutet implizit eine Ausblendung ihrer Produzenten aus der Theorie.

7  Vgl. Joachim Kiipper/Christoph Menke: »Einleitung, in: Dies. (Hg.), Di-
mensionen dsthetischer Erfahrung, Frankfurt/Main 2003, S. 7-15, hier S.
11: »Asthetische Erfahrung kann es dann von allem méglichen geben; sie
wird beschreibbar als eine spezifische Form des Umgangs mit Objekten,
Situationen, Personen iiberhaupt. Damit dndert sich der Sinn des Erfah-
rungsbegriffs: Asthetische Erfahrung erscheint als eine Weise, sich in der
Welt zu orientieren.«

8  W. Iser: »Die Appellstruktur der Texte«, S. 229.

9 Uber die Schwierigkeiten, die auftreten, wenn man den #sthetischen Ge-
genstand allein aus der dsthetischen Erfahrung seiner Rezipienten zu kon-
struieren versucht, zeigt sich die Rezeptionsésthetik schon in ihrem frithen
Stadium informiert: »Gewil3 hat Vodicka gegen Ingarden leichtes Spiel,
wenn er den Klassizismus der metaphysischen Qualititen und der von ih-
nen ausgelosten Ursprungsemotionen ersetzt durch das semiotische Kon-
zept eines vom Leser allererst zu konstituierenden dsthetischen Objekts.
Wenn aber nicht mehr vorgegebene metaphysische Qualitdten konkreti-
siert werden [wie bei Ingarden, Anm. von mir, J.S.], sondern nur histo-
risch je neue dsthetische Objekte, dann stellt sich die Frage nach dem Re-
levanzkriterium einer solchermaflen dem Leser als Konstitutionsleistung
iberantworteten Konkretisation.« Und: »...treibt man Lesersoziologie
oder -psychologie ohne Riickbindung an das Werksystem, so kann man
einen engeren und theoretisch gesicherten Konkretisationsbegriff [...]
nicht mehr absetzen von einem weiteren, der prinzipiell jeden Rezeptions-
vorgang subsumieren wiirde. In der Konsequenz einer Unterscheidung von
Werksystemen und Interpretationssystemen stellt sich damit die Frage, ob
Rezeptionsdsthetik nicht gut beraten wére, vorliegende Konkretisationen
und ihre Subjekte, d.h. den je historischen Leser, als Epiphdnomene zu
betrachten und also einer systematischen Analyse im Werk selbst vertex-
teter Rezeptionslenkungen nachzuordnen.« — Rainer Warning: »Rezep-
tionsésthetik als literaturwissenschaftliche Pragmatik, in: Ders. (Hg.), Re-
zeptionsésthetik, S. 9-41, hier S. 15; 25.

14

https://dol.org/10:14361/9783839407882-Intro - am 14.02.2028, 16:40:03. https://wwwiniibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839407882-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

EINLEITUNG

Diese Vernachlissigung der Kiinstler in einer Asthetik oder gar Kunst-
philosophie ist zundchst — negativ gesprochen — strukturell nicht not-
wendig, gibe es doch ganz unterschiedliche Moglichkeiten, ihre Rolle
theoretisch zu integrieren. Freilich hidngt die Bedeutung, die man den
Produzenten in einer dsthetischen Theorie dann zukommen oder auch
nicht zukommen lassen moéchte, im Einzelnen von der Art der Darstel-
Iung und Bewertung kiinstlerischer Produktion ab — insbesondere davon,
ob Produktion als subjektive Handlung oder als subjektloser Prozess
aufgefasst werden soll.'

Das positive Argument fiir eine Beriicksichtigung der Produzenten
in einer &sthetischen Theorie als Theorie der Kunst ist das folgende:
Eine Beschreibung des Kunstwerks als »gegeben« verfehlt notwendi-
gerweise die Spezifik des Kunstwerks im Verhéltnis zu beliebigen ande-
ren Gegenstdnden und Situationen, die &dsthetisch wahrgenommen wer-
den konnen. Und das fehlende Unterscheidungskriterium ist zunéchst
dasjenige des Hergestelltseins."" Der Weg, auf dem die Theorie zu den
Kunst-Produzenten kommt, ist also die Frage danach, wie — in welchem
Modus — uns Kunstwerke denn im Unterschied zu anderen Ausldosern
asthetischer Erfahrung gegeben seien. Die Antwort ist: Sie sind uns ge-
geben im Modus des Von-jemandem-Hergestelltseins, und es ist er-
staunlich genug, dass Rezeptionsidsthetiken bisher aus dieser Tatsache,
dass es Produzenten gibt, fiir die Beschreibung der dsthetischen Erfah-
rung am Kunstwerk nichts herleiten konnten. Empirisch ist ndmlich die-
ses Unterscheidungskriterium gewissermafen trivial — so trivial viel-
leicht, dass man sich iiber mogliche systematische Implikationen keine
Gedanken mehr machen mochte.

10 Eine Ausnahme unter Rezeptionsdsthetikern ist Martin Seel, der die
Produzenten hin und wieder erwéhnt, er rdumt ihnen jedoch keinerlei sys-
tematische Bedeutung ein: Wenn Seel zwischen der »Geltung der kiinstle-
rischen Artikulation« und der »Geltung des kiinstlerisch Artikulierten«
streng unterscheidet, kappt er, wenn ich das richtig verstehe, vollstdndig
die Verbindung zwischen dem Produzieren und dem, was produziert
wurde. Fiir Letzteres steht die Sichtweise des Werks, bei dem es lediglich
darauf ankommt, wie es seine Sichtweise artikuliert. Was in einem Werk
dargeboten wird, ist dagegen nicht wichtig fiir die Bewertung seiner Ge-
lungenheit: »Weil die Gelungenheit von Kunstwerken nicht gleich der Ak-
zeptierbarkeit der von ihr dargebotenen Sichten ist, besteht kein Grund zu
einer Theorie der gemischten Geltung der Kunst.« — Martin Seel: »Kunst,
Wahrheit, WelterschlieBung« in: Franz Koppe (Hg.), Perspektiven der
Kunstphilosophie, Frankfurt/Main 1991, S. 36-80, hier S. 69f.

11 Auch die Priifung von bereits vorhandenen Situationen und Gegenstdnden
zur unbearbeiteten Verwendung in einem Kunstwerk fasse ich unter den
Begriff des Herstellens bzw. Schaffens eines Kunstwerks. Der Herstel-
lungsprozess ist in diesem Fall ein Prozess des Auswihlens und Verwen-
dens.

15

https://dol.org/10:14361/9783839407882-Intro - am 14.02.2028, 16:40:03. https://wwwiniibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839407882-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNST

Ich werde im Folgenden den Anspruch der Kiinstler, ein evidentes
Werk herzustellen — ein Anspruch, der selbst jedenfalls etwas systema-
tisch anderes ist als die dsthetische Erfahrung der Rezipienten und daher
spezifische theoretische Aufmerksamkeit verdient —, als Differenzkrite-
rium fiir die Unterscheidung zwischen Kunstwerken und &sthetisch rezi-
pierten Nicht-Kunstwerken vorschlagen. Der Evidenzanspruch versteht
sich gewissermaflen als Spezifizierung des Hergestelltseins, insoweit er
zugleich die Unterscheidung des Kunstwerks von anderen hergestellten
Gegenstdanden ermoglicht. Das Wissen der Rezipienten um diesen Evi-
denzanspruch der Produzenten, so die These dieser Arbeit, bestimmt
auch den Anspruch der Rezipienten an das, was sie dsthetisch aufneh-
men, lenkt also den Modus der dsthetischen Erfahrung in Richtung auf
ein sehr spezifisches Kommunikationsverhiltnis. Davon wird spéter die
Rede sein.

Dass »die Kunst« als solche zunidchst allen gegeben ist, Kiinstlern
wie Nicht-Kiinstlern, ldsst sich im phdnomenologischen Sinne so verste-
hen, dass einem die Welt vorgegeben ist, in die man hineingeboren
wurde, und mit ihr die Kunst und ihre Werke. In dieser Hinsicht ist die
Rede von Joachim Kiipper und Christoph Menke dariiber, »wie uns
Kunst gegeben ist«, richtig. »Das aber ist sie, und zwar gleichgiiltig, ob
wir in der Position von Produzenten oder Rezipienten sind, durch unsere
Erfahrung.«'* Dem darauf folgenden Satz kann ich dann nicht mehr zu-
stimmen: »Denn auch Produzenten sind ihre Werke als kiinstlerische
Gegenstinde (und nicht als handwerkliche oder technische Produkte)
nur durch ihre — #sthetische — Erfahrung gegeben.«'® Ein »>Unterschied
ums Ganze«< besteht zwischen dem, was sowohl Kiinstlern wie auch Re-
zipienten als Kunst bzw. Kunstwerk anderer Kiinstler gegeben ist, und
dem, was Kiinstler selbst der Welt als Kunstwerk hinzufiigen. Der Un-
terschied ist wesentlich auch der Unterschied zweier Begriffe von Erfah-
rung. Gegeben sind den Kiinstlern die Kunstwerke durch dsthetische Er-
fahrungen, die sie mit ihnen machen, nur im ersten Fall. Im zweiten Fall,
dem der Produktion, ist Erfahrung in einem ganz anderen Sinn im Spiel:
die Erfahrung der eigenen Lebenswelt wird bearbeitet bzw. verarbeitet,
hineingearbeitet ins Material. Denn die eigene kiinstlerische Produktion
ist auch nicht in einem theologischen oder metaphysischen Sinn etwas
Gegebenes, sie beruht vielmehr (innerhalb eines gesetzten Rahmens
zwar) auf kiinstlerischen Entscheidungen, auf Ein- und Ausschliissen,
auf Zuwendung zu oder Abwendung von bestimmten Themen und Ma-
terialien, so wie es im zweiten Teil der vorliegenden Arbeit beschrieben

12 J. Kupper/Chr. Menke: »Einleitung«, S. 8.
13 Ebd.

16

https://dol.org/10:14361/9783839407882-Intro - am 14.02.2028, 16:40:03. https://wwwiniibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839407882-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

EINLEITUNG

wird. Das heilit, dass Kiinstlern ihre eigenen Werke wihrend der Her-
stellung als kiinstlerische Gegenstiande nicht gegeben sind, sondern dass
sie von ihnen im Prozess der Produktion geschaffen werden. Infolgedes-
sen stehen Kiinstler in einem Verhiltnis zum Werk, das von dem der
Rezipienten grundsétzlich verschieden ist. Zur Priifung des Hergestellten
konnen sich die Produzenten dann wieder in die Perspektive der Rezi-
pienten versetzen und somit probehalber auch das eigene Werk als etwas
Gegebenes auffassen, mindestens konnen sie das versuchen.'*

Es konnte eingewendet werden, dass auch im Prozess der Rezeption
biografische Erfahrung der Rezipienten aktiv mit eingebracht werde und
somit die Differenz zwischen Produktion und Rezeption doch eigentlich
nicht vorhanden sei. Selbstverstdndlich sind auch im Reagieren auf
Kunstwerke eigene Erfahrungen der Reagierenden mit im Spiel, und
diese sind aktiviert, d.h., sie werden aufgerufen. Entscheidend ist aber,
dass Erfahrungen, die in der Reaktion auf das Kunstwerk aktiviert wer-
den, von diesem veranlasst sind. Das zu verarbeitende Material oder der
zu gestaltende Augenblick in der kiinstlerischen Produktion lassen sich
hingegen nicht in derselben Weise als Ausloser und Quelle einer Erfah-
rung beschreiben. Gerade hinsichtlich des in ihr auftretenden Modus von
Erfahrung fiihrt die Analogie zwischen Produktions- und Rezeptionssi-
tuation in die Irre. In gewisser Hinsicht steht die Kiinstlerin vor dem
Nichts, wenn sie beginnt. Sie geht mit biografischer und gesellschaftli-
cher Erfahrung um, sie arbeitet in einem vorgegebenen Kontext; aber
das Material, in das ihre Erfahrungen transformatorisch hineingearbeitet
werden, auch wenn es als ein erschlossenes, als interpretiertes Material
vorliegt, wird gerade nicht als eine Gegebenheit von der Kiinstlerin er-
lebt, sondern als etwas, das es zu verdndern, mindestens zu nutzen gilt,
bzw. als etwas, das sich im Prozess verdndert. Das bedeutet, dass
Kiinstler ein anderes Verhiltnis zum eigenen Werk vor oder wihrend
seiner Entstehung haben als Rezipienten zum Kunstwerk in der Rezep-
tion. Diese den Rezipienten implizit bekannte Erfahrungsdifferenz zwi-
schen Herstellung und Rezeption, so mochte ich behaupten, modifiziert
die Rezeption von Kunstwerken insoweit, als das Hergestelltsein des
Werks auf die Erfahrungswelt der Produzentin verweist. Das ist auch
eine Erkldrung dafiir, warum wir uns von der Kunstrezeption etwas ver-
sprechen; wir versprechen uns von ihr nicht nur, dass sie unsere eigene
Erfahrung des Lebens aufruft, wie das viele Gegenstidnde oder Situatio-

14 Dass es in der Geschichte der Asthetik eine Tradition gibt, die Erfahrung
»als etwas das Kunstwerk Fundierendes [...], nicht als etwas am Kunst-
werk erst zu Machendes« begreift, kann man nachlesen bei Georg Maag:
»Erfahrung«, in: Karlheinz Barck (Hg.), Asthetische Grundbegriffe, Bd 2,
Stuttgart, Weimar 2001, S. 266-275, zit. S. 267.

17

https://dol.org/10:14361/9783839407882-Intro - am 14.02.2028, 16:40:03. https://wwwiniibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839407882-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNST

nen konnen, sondern dass sie uns am Kunstwerk mit dieser anderen, ins
Werk transformierten Erfahrung der Produzentin konfrontiert und sich
daraus neue Konstellationen eigenen Erlebens und eigener Erfahrung er-
geben. Das implizite »Versprechen« an die Rezipienten, dass sie im
Werk auf fremde Erfahrung treffen konnen, ist das Fundament dafiir,
dass Kunstwerke mehr vermogen, als uns lediglich an unsere eigenen
Erfahrungen zu erinnern. Die rezeptionsésthetische Erfahrung von Alte-
ritdt ereignet sich als Begegnung mit einem bestimmten Anderen.

MafBgeblich fiir eine Bestimmung des Kunstwerks ist zugleich, dass
biografische Erfahrung der Produzenten nur vermittelt im Kunstwerk
existiert, nicht so, wie sie sich als Erfahrung in der Welt fiir die Kiinstler
selbst darstellt. Das Ansinnen der Kiinstlerin, ein evidentes Werk zu
schaffen, richtet sich an der Tatsache aus, dass ihre Erfahrung nicht di-
rekt im Werk enthalten sein wird. Thr Ziel ist es, den Konfrontationspro-
zess zwischen ihrer Erfahrung und dem Material so zu gestalten, dass
ein Werk entsteht, das evident ist — dies bedeutet zugleich: durch das
etwas evident wird. Dieses evidente Werk soll nach der Absicht der
Kiinstlerin in einer bestimmten, aber nicht endgiiltig zu bestimmenden
Weise anschlussfihig fiir seine Rezipienten sein. Das heifit, die Art der
Gemachtheit des Kunstwerks veranlasst einen Prozess, der die Erfah-
rungen der Rezipienten ins Verhiltnis zum So-Gemachtsein des Werks
setzt. Der Unterschied zur bloen Gegebenheit anderer &sthetisch zu er-
fahrender Gegenstinde ist das Wissen der Rezipienten um den Anspruch
der Kiinstlerin, ein evidentes Werk zu schaffen. Dieses Wissen impli-
ziert das »Versprechen des Werks«, dass eigene rezipientische Erfah-
rung durch das Kunstwerk in anderer Weise konfrontiert werde als durch
andere Gegenstinde oder andere Situationen. Kurz gesprochen: Rezi-
pienten tiberpriifen das Eingelostsein des Kiinstler-Evidenzanspruchs am
Werk."”

Mein Vorschlag, die Konstruiertheit von Kunstwerken in dieser
Weise als ihre Produziertheit zu beriicksichtigen, hat weder eine Ontolo-
gie von Kunstwerken als eine vollstindige Bestimmung ihres Seins zum
Ergebnis, noch fiihrt er in die heute von vielen so gefiirchteten Gefilde
der Metaphysik.'® Vielmehr stellt er einen Aspekt, der allen Kunstwer-

15 Es handelt sich bei dem Evidenzanspruch der Kiinstler nicht um einen rein
sprachlichen Geltungsanspruch, das heifit, es kann nicht nur um die Ver-
stehbarkeit des Kunstwerks gehen. Vgl. Kap. II1.5: Evidenzanspruch und
sprachlicher Geltungsanspruch.

16 Wegen einer »metaphysischen Bestimmung« des Werks in Panik zu gera-
ten, wire ohnehin unangemessen, denn die Debatte zeigt, dass auch ausge-
sprochene Gegner der Metaphysik von anderen Diskussionsteilnehmern
gern als typische Metaphysiker aufgefasst werden. Der inflationdre und
polemische Gebrauch des Metaphysik-Vorwurfs entwertet diesen argu-

18

https://dol.org/10:14361/9783839407882-Intro - am 14.02.2028, 16:40:03. https://wwwiniibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839407882-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

EINLEITUNG

ken zu eigen ist, systematisch heraus. Uber den Evidenzanspruch hinaus
lasst sich eine Menge zu den Eigenschaften verschiedener Kunstwerke
unterschiedlicher Gattungen erzéhlen. Der Witz der (im gesamten Pro-
jekt) vorgelegten Systematik soll eben sein, dass sich unterschiedliche
Kunstbegriffe und Uberzeugungen, was Kunst sei, in sie eintragen las-
sen.'” Wenn Kunstwerke nicht im Namen einer ihnen iibergeordneten
Idee (z.B. normativ richtiger Wahrheit), sondern als Triger konkreter
Evidenzanspriiche ihrer Produzenten bestimmt werden, ist im Einzelfall
immer eine spezifische Konkretisierung des Evidenzanspruchs moglich,
ja sogar noétig. Anders gesagt: Die Evaluation des konkreten Anspruchs
einer Kiinstlerin, die Rezipienten am Werk vornehmen, beinhaltet so-
wohl die Suche nach der gestalteten Evidenz des Werks (in Bezug dar-
auf, wie das einzelne Kunstwerk gemacht ist) als auch die Suche nach
dem, was namentlich durch dieses Werk evident wird. Beides héngt na-
tiirlich zusammen.

Ein weiteres Argument dafiir, dass der Kiinstler-Evidenzanspruch
kein metaphysisches Bestimmungskriterium darstellt, ist seine empiri-
sche Uberpriifbarkeit, die ich nicht als neues Wahrheitskriterium, son-
dern zunichst als einfachsten Aufweis einer Angemessenheit in der Sa-
che verstanden wissen mochte. Die ausgiebige Einbeziehung produk-

mentativ. Vgl. z.B. Michael Hampe: »Vervollkommnung des Individuums
und Endgiiltigkeit der Metaphysik. Richard Rortys Metaphysikkritik und
die Philosophie des Pragmatismus«, in: Uwe Justus Wenzel (Hg.), Vom
Ersten und Letzten. Positionen der Metaphysik in der Gegenwartsphiloso-
phie, Frankfurt/Main 1999, S. 153-176, hier S. 155. Hampe will hier laut
eigener Auskunft »die implizite Metaphysik, die Rortys Metaphysikkritik
zugrunde liegt, explizieren«. Rorty wiederum kritisiert in dem von Hampe
besprochenen Kapitel die Metaphysik Heideggers. (Vgl. das Kap. »Selbst-
erschaffung und Affiliation: Proust, Nietzsche und Heidegger«, in: Ri-
chard Rorty: Kontingenz, Ironie und Solidaritét, Frankfurt/Main 1995, S.
162-201.) Strukturell wiederholen sich Vorwiirfe dieser Art in der Ge-
schichte der Metaphysik, die seit dem 19. Jahrhundert vielfach als eine
Verfallsgeschichte geschrieben wird. Vgl. M. Hampe, »Vervollkommnung
des Individuumsg, S. 167.

17 Der hier verfolgte Ansatz ist somit auch eine Reaktion auf einen Aufsatz
von Brigitte Hilmer, die den vielfach innerhalb der Philosophie gegen die
eigene philosophische Disziplin geduBerten Vorwurf, die Kunst zu ent-
miindigen, neu formuliert und kritisch bewertet. »Aber die begrenzte Be-
rechtigung des Entmiindigungsvorwurfs sehe ich in der Kritik an der Vor-
stellung, die Kunst hitte ein begrifflich objektivierbares Wesen unabhén-
gig von der Befassung der Philosophie mit ihr, letztere konnte einen
dritten Ort jenseits der Interaktion einnehmen, von dem aus dieses Wesen
zuginglich wire.« Vgl. Brigitte Hilmer: »Kunst als Spiegel der Philoso-
phie«, in: Andrea Kern/Ruth Sonderegger (Hg.), Falsche Gegensitze.
Zeitgenossische Positionen zur philosophischen Asthetik, Frankfurt/Main
2002, S. 112-130, hier S. 128.

19

https://dol.org/10:14361/9783839407882-Intro - am 14.02.2028, 16:40:03. https://wwwiniibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839407882-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNST

tionsdsthetischer Schriften im zweiten Kapitel weist bereits in die
Richtung einer Uberpriifung dsthetischer Theorie anhand konkreter Pro-
duzentenansichten. Wem diese nicht ausreichen, der kann den Erldute-
rungen der Auswirkungen des Kiinstler-Evidenzanspruchs auf den Re-
zeptionsvorgang nachgehen, denn die vorliegende Arbeit ist mit dem
Anspruch der phinomenologischen Uberpriifbarkeit ihrer zentralen
These verfasst. Den Anspruch der Uberpriifbarkeit erfiillt ebenfalls ein
Teilkapitel aus dem dritten Teil der Arbeit, das den Kiinstler-Evidenz-
anpruch auf dem Feld der Kunstkritik darstellt.'®

Mit der vorgeschlagenen Bestimmung von Kunstwerken durch den
Evidenzanspruch der Kiinstler ist die Annahme, auf der zeitgendssische
Rezeptionsisthetiken durchgehend griinden: man kénne, ohne metaphy-
sisch zu argumentieren, nicht mehr iiber das Kunstwerk sagen, als dass
es sich bei diesem um einen Initiator subjektiv wahrgenommenen Ge-
schehens handelt, explizit verworfen. Dem Motiv der Rezeptionsésthe-
tiker, eine solche fiir dsthetische Theorie folgenschwere generelle Unbe-
stimmbarkeit des Werks zu erklédren, soll hier kurz nachgegangen wer-
den.

In der Geschichte der Asthetik seit Mendelssohn, wie sie z.B. Chris-
toph Menke erzdhlt, werden die Begriffe der »Verfassung des #stheti-
schen Gegenstands« und der »Selbstreflexion« der Rezipienten als einer
Titigkeit, die sowohl aus aktivem sinnlichen Erfassen wie auch aus
passivem Erfahren des Wirkens von Kriften besteht, miteinander
verkniipft.

»In diesen Konsequenzen fiir Begriff wie Verfassung des dsthetischen Gegen-
standes [die sich aus einer Entsprechung von der selbstreflexiv-energetischen
Neubestimmung des dsthetischen Subjektes und seiner Lusterfahrung mit der
Neubestimmung des &sthetischen Objektes ergeben, Anm. von mir, J.S.] hat
die von Mendelssohn angestoene Neubestimmung des Schonen als Medium
der Selbstreflexion weitreichende und anhaltende Folgen fiir die moderne As-
thetik gehabt; tiber Kant und die Frithromantik bestimmt sie die Diskussion bis
heute. [...] Fiir ihre Wirkung ebenso entscheidend sind die Folgen, die sich
aus diesem Motiv fiir das Unternehmen einer philosophischen Asthetik erge-
ben. Die Asthetik — so hat sich gezeigt — kann als ein Diskurs verstanden wer-

18 Vgl. hierzu die Erlduterung metaphysischer Thesen als beobachtungsferne
Thesen, die nicht empirisch tberpriifbar sind, bei Marcus Willaschek:
»Was ist schlechte Metaphysik?«, in: U. J. Wenzel (Hg.), Vom Ersten und
Letzten, S. 131-151, hier S. 134: »Das Ganze, um dessen Bild es in der
Metaphysik geht, ist kein empirischer Gegenstand.«

20

https://dol.org/10:14361/9783839407882-Intro - am 14.02.2028, 16:40:03. https://wwwiniibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839407882-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

EINLEITUNG

den, der den spezifischen Tétigkeitssinn des »sinnlichen< Erfassens und Dar-
stellens untersucht und dabei die Wirkungsweise von Kréften freilegt.«19

Menke unterscheidet zwar einerseits zwischen den Energien, die auf das
Subjekt in der Rezeption einwirken, und deren Reflexion, andererseits
beldsst er die Bestimmung des &sthetischen Objekts bei einer Bestim-
mung, die riickwirkend als eine Entsprechung konstruiert werden muss.
In den Worten Riidiger Bubners heif3t dies: »Es gibt ein Werk nur zu-
sammen mit der Geschichte seiner Auffassung und Interpretation.«*’
Und Ruth Sonderegger zieht folgerichtig die Konsequenz aus dieser von
Menke und Bubner geteilten Pramisse der Verkniipfung der Verfassung
des dsthetischen Gegenstands mit dem Erlebnis seiner Wirkung und der
Reflexion dieses Erlebnisses: »Etwas mit Grund als Kunstwerk zu be-
zeichnen bedeutet [...], an einem Gegenstand eine unendliche &stheti-
sche Erfahrung gemacht zu haben und sie an einem endlichen Objekt
ausweisen zu konnen.«*'

Die Unendlichkeit der &sthetischen Erfahrung — eine Forderung, die
sich aus Kants »Spiel zwischen Einbildungskraft und Verstand« ergibt
und die als Charakteristikum dsthetischer Erfahrung seit der Wiederein-
fithrung Kants in die Asthetik angenommen wird, hiingt mit der Unbe-
stimmbarkeit des dsthetischen Objekts zusammen; denn wire dieses be-
stimmbar, wire seine Erfahrung endlich (und umgekehrt). Asthetische
Objekte sind endlich — wie Sonderegger zugibt und wie auch andere Re-
zeptionsisthetiker nicht leugnen wiirden.”> Dessen ungeachtet, dass das

19 Christoph Menke: Wahmehmung, Tétigkeit, Selbstreflexion: Zu Genese
und Dialektik der Asthetik, in: Andrea Kern und Ruth Sonderegger (Hg.):
Falsche Gegensitze. Zeitgendssische Positionen zur philosophischen As-
thetik, Frankfurt a.M. 2002, S. 19-48, hier S. 45.

20 Riidiger Bubner: »Zur Analyse &dsthetischer Erfahrung« (1981), in: Ders.:
Asthetische Erfahrung, Frankfurt/Main 1989, S. 2-69.

21 Ruth Sonderegger: Fiir eine Asthetik des Spiels. Hermeneutik, Dekon-
struktion und der Eigensinn der Kunst, Frankfurt/Main 2000, S. 325.

22 So nimmt zum Beispiel Martin Seel in »Kunst, Wahrheit, Welterschlie-
Bung« ausfiihrliche Gegenstandsbestimmungen vor, die als Indiz fiir die
Endlichkeit des dsthetischen Objektes gewertet werden konnten: Er zéhlt
drei Aspekte auf, die Kunstwerke als »Zeichen einer bestimmten Sicht der
Welt« charakterisieren, und nimmt so zunichst eine Werkbestimmung vor,
die er wieder einebnet, wenn er an gleicher Stelle weiter schreibt: »Diese
»Geltung¢ einer Sichtweise freilich steht und fillt mit der Geltung des
durch sie fiir wahr, wichtig und wirklich Betrachteten.« (S. 44 und S. 69)
Auch in seinem Buch Asthetik des Erscheinens widmet Seel der allgemei-
nen Bestimmung der Wahrnehmungsobjekte viel Aufmerksamkeit. In Be-
zug auf das dsthetische Erscheinen des (nicht nur kiinstlerischen) Gegen-
standes unterscheidet er »den Gegenstand« von »seinen Erscheinungen«

21

https://dol.org/10:14361/9783839407882-Intro - am 14.02.2028, 16:40:03. https://wwwiniibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839407882-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNST

Objekt als ein unbestimmbares angenommen werden muss, weil sonst
seine dsthetische Erfahrung zum Ende kédme, ist das dsthetische Kunst-
objekt doch Anlass fiir bestimmte Anspriiche, die von rezipientischer
Seite zuerst an es herangetragen werden miissen, bevor &sthetische Er-
fahrung in Gang gebracht und die Anspriiche (je nach &sthetischer Theo-
rie) erfiillt oder enttiduscht werden koénnen. Sonderegger z.B. spricht von
einer »Verhandlung von Gehalten [...], die fiir die jeweiligen spezifi-
schen Rezipienten bedeutsam sind« und die nach ihrer Identifikation
immer wieder zerstort werden: »Nur dort, wo das Bedeutsame auf dem
Spiel steht, ist seine materiale und formale Vernichtung tatsdchlich eine
solche und die gleichzeitige Unwiderlegbarkeit der Verhandlung kon-
kreter Gehalte in einem Kunstwerk auch eine Bestitigung ihrer Bedeut-
samkeit.«> Dem #quivalent sind die Geltungsanspriiche auBeristheti-
scher Diskurse, mit denen man als Rezipientin nach Menke und Iser an
Kunstwerke herantritt: »Die Kunst 16st nicht vorésthetisch diagnosti-
zierbare Aporien, sondern konfrontiert die nicht-dsthetischen Praktiken
und Diskurse erst mit einer Krisenerfahrung [...].«** »Die basale Erwar-
tung von Sinnkonstanz bildet die Voraussetzung fiir die Verarbeitung
der Ereignishaftigkeit des literarischen Textes.«*> Handelt es sich, wie
im ersten Teil nachfolgender Arbeit dargelegt, bei Albrecht Wellmer um
sprachliche Wahrheitszuschreibungen von Rezipienten an Kunstwerke —
Rezipienten suchen also im Kunstwerk nach Wahrheit —, so ist nach
Hans Robert Jaul} eine &sthetische Erfahrung auf »die Eroffnung einer
anderen Welt jenseits der Alltagswirklichkeit« gerichtet.*® Gerade nicht
die Jenseitigkeit des Alltags, sondern eine »Besinnung auf Gegenwart«
ist nach Seel und Bohrer »ein basales Moment aller dsthetischen An-
schauung«, »ein Verspiiren der eigenen Gegenwart im Vernehmen der
Gegenwart von etwas anderem; auch dies ist ein Anspruch, den man an

und »deren Spiel« (Martin Seel: Asthetik des Erscheinens, Miinchen 2000,
S. 70).

23 Ruth Sonderegger: »Kunst als Sphire der Kultur und die kulturwissen-
schaftliche Transformation der Asthetik«, in: Friedrich Jager/Burkhard
Liebsch/Jorn Riisen (Hg.), Handbuch der Kulturwissenschaft, Bd. 3: The-
men und Tendenzen, Stuttgart, Weimar 2004, S. 50-64.

24 Christoph Menke: Die Souverinitit der Kunst. Asthetische Erfahrung
nach Adorno und Derrida, Frankfurt/Main 1988, S. 287.

25 Wolfgang Iser: »Vorwort zur zweiten Auflage«, in: Ders.: Der Akt des Le-
sens, Miinchen 1984, S. IV.

26 Albrecht Wellmer: »Wahrheit, Schein, Versshnung. Adornos &sthetische
Rettung der Modernitit«, in: Ders.: Zur Dialektik von Moderne und Post-
moderne. Vernunftkritik nach Adorno, Frankfurt/Main 1985, S. 9-47;
Hans Robert JauB: Asthetische Erfahrung und literarische Hermeneutik,
Frankfurt/Main 1982.

22

https://dol.org/10:14361/9783839407882-Intro - am 14.02.2028, 16:40:03. https://wwwiniibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839407882-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

EINLEITUNG

die »Gegenwart eines Gegenstandes« (oder einer Situation) richten
kann.?’

AuBer bei Sonderegger, der es um die Besonderheit spezifisch erfah-
rener Gehalte geht, sind die Anspriiche der anderen Philosophen an die
vom Kunstwerk veranlasste édsthetische Erfahrung genereller Natur. Als
generell bezeichne ich sie deswegen, weil die genannten Philosophen
und Literaturwissenschaftler von allen Kunstwerken Gleiches, wenn
auch in konkreter Ausfithrung erwarten. Gleich ist in den genannten
Theorien die Struktur der Erfahrung des Kunstwerks als die Art und
Weise, wie das Werk in der dsthetischen Erfahrung zur Wirkung kommt.
Fiir jede Rezeption eines jeden Werks ist immer dieselbe Struktur aus-
gewiesen: Jedes Kunstwerk 16st metaphorische Wahrheitszuschreibun-
gen aus bei Wellmer, eine plétzliche Intensitdtserfahrung bei Bohrer,
eine Unterbrechung alltéiglichen Verstehens bei Menke. ™

Um die Differenz zwischen dem Besonderen einzelner Gehalte und
der allgemeinen Bestimmung des dsthetisch Erfahrenen soll es an dieser
Stelle nicht gehen, wiewohl sie so wichtig ist, dass ich spéter auf sie zu-
riickkommen werde. Bedeutsam ist fiir meine Uberlegung die Tatsache,
dass es im Rahmen der Rezeptionsiésthetik Erwartungen und Anspriiche
gibt, die speziell an Kunstwerke gerichtet werden. Die Rede von der
»Gegebenheit der Kunstwerke« erscheint dann in einem etwas anderen
Licht. Gegeben in einem strengen Sinn wiren Kunstwerke nur dann,
wiirde das berithmte kantische »interesselose Wohlgefallen« in Gang ge-

27 M. Seel: Asthetik des Erscheinens, S. 61; Karl Heinz Bohrer: Das absolute
Préisens. Die Semantik dsthetischer Zeit, Frankfurt/Main 1994.

28 In die Rede vom Evidenzanspruch der Kiinstler und von der Evidenzerfah-
rung der Rezipienten ldsst sich besser als in andere &dsthetische Modelle
eine Differenz von ésthetischen Erfahrungstypen eintragen. Denn wie Evi-
denz konkret erlebt wird, hdngt auch ab von der konkreten Struktur des
jeweiligen Werks. Das Werk kann z.B. als Stérung oder Unterbrechung
funktionieren, durch die etwas evident wird, es kann aber auch utopische
Ausblicke in seiner Erfahrung provozieren oder intensive Wahrnehmun-
gen in seinen Rezipienten hervorrufen. Worin unterscheidet sich die von
mir vorgeschlagene Bestimmung der Kunst durch den Evidenzanspruch
der Kinstler und die Evidenzerfahrung am Werk in ihrer Generalitit von
der Allgemeinheit der aufgezéhlten dsthetischen Theorien? Die Produ-
ziertheit von Kunstwerken durch Kiinstler ist zunéchst trivial; die Tatsa-
che, dass kiinstlerische Intentionen durch eine Materialitit verdndert wer-
den, ist es auch. Der Anspruch der Kiinstler, ein evidentes Werk zu produ-
zieren, verweist auf die Tatsache, dass verschiedene Produzenten diffe-
rente Strategien wihlen; somit ist der Blick fiir verschiedene mogliche
Wirkungsweisen von Werken gedffnet. Obwohl es sich auch bei der Theo-
rie des Evidenzanspruchs der Kiinstler um eine Metabestimmung handelt,
die einen Anspruch auf Generalitdt erhebt, ist diese jedenfalls mit einer
Pluralitit verschiedener Wirkungsweisen des Kunstwerks vereinbar.

23

https://dol.org/10:14361/9783839407882-Intro - am 14.02.2028, 16:40:03. https://wwwiniibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839407882-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNST

setzt, wenn man sozusagen iiber ein Kunstwerk stolperte. Noch am bes-
ten vereinbar wire solch ein Begriff der Gegebenheit mit der seelschen
Beschreibung des Erscheinens, das ja in allen Situationen und an allen
moglichen Gegenstinden erlebt werden kann. Aber gerade bei Seel fin-
det sich eine Relativierung der kantischen Interesselosigkeit:

»Am Gegenstand zeigt sich ein Spiel von Erscheinungen, das allein von einer
in diesem Sinn spielenden Wahrnehmung des Gegenstandes verfolgt werden
kann. In diesem Wahrnehmungsspiel bildet sich ein Sinn fiir die phdnomenale
Individualitit dessen, was hierbei zur Wahrnehmung kommt. Um den Sinn
dieses Sinnes zu verdeutlichen, hat Kant diese Wahrnehmung interesselos<
genannt. Im Vergleich mit theoretischen und praktischen Interessen (der Er-
kenntnis und der Verwertung) ist dies einleuchtend. Bedingung der dstheti-
schen Wahrnehmung ist ein Abstand von diesen Interessen oder zumindest
von ihrer ausschlieBlichen Verfolgung. Dieser Abstand von Interessen der
Feststellung und Festlegung ist jedoch selbst mit einem eminenten Interesse
verbunden. Daher greift jede negative Bestimmung [so also auch die des inter-
esselosen Wohlgefallens, Anm. von mir; J.S.] hier wie iiberall in der Asthetik

29
zu kurz.«

»Aktives sinnliches Erfassen« und »passives Erfahren« der » VerfaB3theit
des &sthetischen Gegenstandes« sind also nicht interesselos, sondern sie
sind immer von Anspriichen ans Kunstwerk gekennzeichnet. Wie sind
solche Anspriiche jedoch mit einer Definition des Werks vereinbar, die
darauf besteht, dass sich Kunstwerke erst in der &sthetischen Erfahrung,
die an ihnen gemacht wird, bilden, ja dass sie erst in der Erfahrung, so-
gar durch sie gegeben sein sollen?

Etwas, an das man Erwartungen richten und Anspriiche stellen kann,
muss es bereits geben, es muss einem in gewisser Weise duflerlich sein.
Soll es zur dsthetischen Erfahrung kommen, so ist es notwendig, Vor-
stellungen oder Vorurteile (wie Gadamer sagt) iiber dieses Etwas zu ha-
ben. Dies ist auch dann noch so, wenn solche Erwartungen in der Kon-
frontation nicht bestitigt werden. Dass ein Kunstwerk gegeben ist, muss
daher heiflen: Die Gegebenheit einer Sache geht ihrer dsthetischen Er-
fahrung voraus, wie immer die Weise der Gegebenheit in der subjekti-
ven dsthetischen Erfahrung modifiziert werden mag. Seel weist indirekt
auf diesen Sachverhalt hin, wenn er beschreibt, dass es zwei Moglich-
keiten gibt, sich Kunstwerken gegeniiber zu verhalten, sich auf sie ein-
zulassen oder auch nicht: »...daf; wir verlockt werden, ist hier die Sache
der Kunst und die Gabe des Kiinstlers, ob wir der Verlockung erliegen,

29 Seel: Asthetik des Erscheinens, S. 61.

24

https://dol.org/10:14361/9783839407882-Intro - am 14.02.2028, 16:40:03. https://wwwiniibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839407882-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

EINLEITUNG

das bleibt unsere Sache.«’® Auf die Vorgeordnetheit der Existenz des
Werks vor seiner dsthetischen Erfahrung verweisen aulerdem die Be-
mithungen Seels, moglichst viel zur Bestimmbarkeit von Wahrneh-
mungsobjekten (die ja nach Seel ausnahmslos potentielle Ausloser ds-
thetischer Erfahrung sind) zu sagen.”'

Auch Bubner geht davon aus, dass mit dem Werk ein »Fixpunkt in
der charakteristischen Gestalt und Singularitét jenes Anlasses #stheti-
scher Erfahrung« vorliegt, der als Ursache fiir die »Wiederholbarkeit
dieser Erfahrung« angesehen werden muss. In Frage stellt er hingegen
das Konzept des kiinstlerischen Gegenstands im husserlschen Sinn als
einer »vollen Gegebenheitc als der erfiillten Intention eines phdnome-
nologischen Sachgehalts«:

»Nun kann volle Gegebenheit einer >Sache selbst« von geringeren Graden ur-
springlicher Anschaulichkeit nur unterschieden werden, wenn sich ein Was-
Gehalt bestimmen ldsst, der in der erfiillten Intention voll da ist. Was das in
der Kunst zur Anschauung gelangende Was sein soll, das ist aber gerade das
Problem. Wie weiter unten gezeigt wird, entbehren Werke eines ein fiir alle-
mal bestimmbaren objektiven Gehalts.« 32

Die Verwechslung, die ich hier stellvertretend an Bubner fiir die Asthe-
tik der Rezeptionserfahrung aufzeigen mochte, ist auf deren (natiirlich
nicht einzulosende) Forderung zuriickzufiithren, Gehalt oder Bedeutung
von allen Kunstwerken sollten ein fiir allemal, d.h. in einer theoretischen
Explikation, objektiv aufzeigbar sein. Anzuzweifeln wire erstens Bub-
ners Unterscheidung zwischen der Erkennbarkeit alltidglich vorkommen-
der oder wissenschaftlich priasentierter Gehalte und der Unerkennbarkeit
der kiinstlerischen. Die Frage wire hier zunichst, ob strukturierte, se-
lektierte und subsumierte nichtkiinstlerische Gehalte tatséchlich »ein fiir
allemal objektiv bestimmbar« sind. Zweitens glaube ich nicht, dass Ge-
halte — wenn man denn von solchen im Kunstwerk ausgehen mochte —
nicht auch in Kunstwerken mit Hilfe von »Ordnungsleistungen der
Strukturierung, der Selektion und der Subsumtion« dargeboten werden;
ja, das Wie der Présentation ldsst sich als Ordnung, diese Ordnung wie-
derum ldsst sich als kiinstlerische Leistung beschreiben. Warum das
Wort Ordnung nicht auch hier anwendbar sein soll, ist schwer einzuse-
hen. Die eigentlich springenden Punkte sind aber drittens die Forderung,

30 M. Seel: »Kunst, Wahrheit, WelterschlieBung, S. 71.

31 M. Seel: Asthetik des Erscheinens.

32 R. Bubner: Asthetische Erfahrung, S. 245ff., S. 254. Auf unterschiedliche
Gegebenheitsweisen von Gegenstdnden in der Phanomenologie Husserls
komme ich noch ausfiihrlich im III. Teil zu sprechen.

25

https://dol.org/10:14361/9783839407882-Intro - am 14.02.2028, 16:40:03. https://wwwiniibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839407882-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNST

Gehalte von Kunstwerken sollten tiberhaupt objektiv bestimmbar sein,
und viertens die Schlussfolgerung: Wenn sie es nicht sind, dann kénnen
wir gar nichts mehr zum Kunstwerk sagen. Die Verwechslung, die in
diesem Schluss vorliegt, ist die zwischen einem »ein fiir allemal objektiv
bestimmbaren Gehalt«, der allen Kunstwerken zu eigen sein muss, und
den (konkreten) Gehalten, die durch Kunstwerke ins Spiel gebracht wer-
den und zu denen im historischen Einzelfall erst noch etwas zu sagen
wire. In dieser Arbeit plddiere ich tiberdies dafiir, nicht von Gehalten zu
sprechen, sondern von etwas, das durchs Werk evident wird. Einen An-
spruch auf dessen objektive Bestimmbarkeit und auf die universale Giil-
tigkeit dieser objektiven Bestimmung muss ich nicht erheben, um
Kunstwerke als mit einem bestimmten Anspruch geschaffene Gegen-
stinde oder Situationen zu bestimmen. Die Unbestimmbarkeit des
Werks, zu der Bubner wie angekiindigt (mit Kant) kommt und die ja
nach seiner Auskunft an der Unbestimmbarkeit eines »Was-Gehaltes«
hingt, wire also nicht mehr gar so umfassend, wiirde man zugeben, dass
sich doch etwas zu diesem Was-Gehalt von Kunstwerken sagen lisst. Es
lasst sich z.B. dariiber sagen, dass Kiinstler, die ein Werk produzieren,
einen Anspruch erheben, ein evidentes Werk zu produzieren.”® In die-
sem Anspruch auf Evidenz des entstechenden Werks ist auch der An-
spruch, dass durch das Werk etwas evident werde, enthalten. Die Rede-
weise davon, dass etwas durch das Werk evident sein soll, hat gegentiber
der Rede vom Was-Gehalt den Vorteil, dass die Art, wie etwas evident
werden soll, d.h. dessen transformative Umsetzung ins Material, die
Rede vom Sinn-Aspekt mitbestimmt. Die Rede von Gehalten scheint
dagegen eine Getrenntheit der durch das Werk vorgegebenen Anschau-
ung von dessen sinnhafter Auslegung nahezulegen, so implizit auch bei
Bubner.** Woriiber Kiinstler im Einzelnen arbeiten, muss an dieser
Stelle nicht bestimmt werden, um sagen zu kénnen, dass Kunstwerke (in
Bubners Worten) konkrete Was-Gehalte aufweisen, die mit den Ansprii-
chen ihrer Produzenten zusammenhingen. Freilich hidngen sie, um
Missverstidndnissen vorzubeugen, nicht in der Weise mit den Kiinstler-
Evidenzanspriichen zusammen, dass diese sich eins zu eins im Werk ab-
bilden wiirden. Es geht also nicht um Kiinstlerintentionen als Gehalt des

33 Vgl. Jens Kulenkampff: »Wir wissen [...] oftmals sehr genau iiber den &s-
thetischen Gegenstand Bescheid und kénnen sehr viel mehr und Genaue-
res an Beschreibung und Bestimmung leisten, als wir nach Kants Vorstel-
lung vom Spiel zwischen Einbildungskraft und Verstand eigentlich kon-
nen diirften.« Jens Kulenkampff: »Metaphysik und Asthetik: Kant zum
Beispiel«, in: Andrea Kern/Ruth Sonderegger (Hg.), Falsche Gegensitze.
Zeitgenossische Positionen zur philosophischen Asthetik, Frankfurt/Main
2002, S. 49-80, hier S. 57.

34 Vgl. Bubner: »Zur Analyse dsthetischer Erfahrung«.

26

https://dol.org/10:14361/9783839407882-Intro - am 14.02.2028, 16:40:03. https://wwwiniibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839407882-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

EINLEITUNG

Werkes, sondern es geht um das Wissen der Rezipienten, dass das
Kunstwerk mit einem Anspruch auf Evidenz geschaffen wurde, der
zugleich bedeutet, dass im Werk etwas evident ist. Dieser Anspruch ist
ein wesentliches Bestimmungskriterium fiir Kunstwerke, der sie von an-
deren dsthetisch erfahrbaren Gegenstdnden und Situationen unterschei-
det. Wie genau oder wie vollstindig sich im Einzelfall das Evidente
bestimmen lédsst, mag unterschiedlich sein. Fest steht nur, dass es bei der
Uberpriifung des Kiinstler-Evidenzanspruchs am Werk nicht allein um
(nichtésthetische) Sinnunterstellungen oder Bedeutungsanspriiche gehen
kann, wird doch immer zugleich mit unterstellt, dass etwas vom Werk
auf seine je spezifische Weise evident gemacht wird.

So kann sich, um wieder auf die mendelssohnsche und kantische
asthetische Selbstreflexion zurlickzukommen, an #sthetische Erfahrung
ebenso die Frage anschlieBen, warum welches Kunstwerk Wirkungen
erzeugt, wie es gemacht ist und welche Art von Evidenzanspruch wohl
wihrend seiner Produktion im Spiel gewesen sein mag. Diese Fragen
sind gerade so naheliegend wie diejenige nach der Bestimmung der spe-
zifischen Subjektivitdt der am Werk zu machenden Erfahrung, denn es
handelt sich ebenso um Fragen »iiber die verschiedenen Formen, in de-
nen uns als Subjekten so etwas wie eine Welt, auf die wir uns [...] be-
ziehen kénnen, iiberhaupt gegeben ist.«’> Gehen wir (unproblematisch
auch mit Kant) von der Vielheit der Formen in der Welt aus, davon, dass
Welt den Rezipienten in verschiedenen Kunstwerken je verschieden ge-
geben ist, so ist es trivial, dass alle existierenden Kunstwerke nicht
durch »ein fur allemal bestimmbare objektive Gehalte« definiert sein
konnen — aber ebenso klar ist, dass uns dies nicht davon abhalten muss,
etwas Giiltiges iiber sie zu sagen.’® Kunstwerke sind ésthetisch zu erfah-
rende »ésthetische Objekte«, die durch ihr Gemachtsein vorbestimmt
sind. Anders gesprochen: Thre Verfasstheit bestimmt als Hergestelltsein
die Rezeption mit. Dieses Hergestelltsein ldsst sich empirisch feststellen,
es lisst sich theoretisch verallgemeinern, und es impliziert die Uberprii-
fung des als konkret vorgestellten Kiinstler-Evidenzanspruchs in der Re-
zeption. Zu seiner philosophischen Bestimmung ist es notwendig, Ent-
scheidungen, die Kiinstler im Produktionsprozess treffen und die sich

35 Vgl. Andrea Kern: »Asthetischer und philosophischer Gemeinsinng, in: A.
Kern/R. Sonderegger (Hg.), Falsche Gegensitze, S. 81-111, hier S. 82.

36 Auf die Erkennbarkeit der Welt, also auch der Kunstwerke bezieht sich
auch Martin Seel mit Kant: »Nach Kants weitreichender Einsicht gehort es
zum Begriff der Realitit, als Realitit erkennbar zu sein, ganz gleichgiiltig,
wie begrenzt diese von erkennenden Wesen tatsdchlich erkannt wird.
Auch das Bestehen der »priméren< Eigenschaften von Objekten ist nur aus
der Moglichkeit ihrer Erkennbarkeit zu verstehen.« Seel: Asthetik des Er-
scheinens, S. 80f.

27

https://dol.org/10:14361/9783839407882-Intro - am 14.02.2028, 16:40:03. https://wwwiniibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839407882-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNST

auf die Verfasstheit der Kunstwerke auswirken, zu beriicksichtigen. Seel
bestitigt nur den halben Sachverhalt, wenn er Kunstwerke und »andere
Wahrnehmungsgegenstinde« folgendermafen unterscheidet: »Kunst-
werke sind Objekte eines anderen Erscheinens. Sie erfordern eine an-
dere Wahrnehmung als alle anderen Objekte der Wahrnehmung.«’” Die
Begriindung, warum Kunstwerke eine andere Wahrnehmung erfordern,
lasst sich allein aus der Rezeptionsperspektive nicht geben, wie man an
den weiteren Ausfiihrungen Seels verfolgen kann. Er muss, um die Pro-
duktion der Werke nicht als Konstitutivum zu bewerten, alle Differenz-
kriterien den Werken selbst als Aktivitit zuschreiben.

Das klingt dann so: »Kiinstlerische Objekte stellen sich in der ge-
nauen Organisation ihres Materials aus, um auf diese Weise etwas zur
Darbietung zu bringen.«’® Dem wiirde ich entgegenhalten: Kunstwerke
werden ausgestellt, in ihnen wird etwas dargeboten, man konnte auch
sagen, Kiinstler bieten die Werke und in den Werken etwas dar. Ent-
sprechend halte ich Seels Definition des Kunstwerks fiir unvollstandig:
Kunstwerke seien »Objekte, die kraft ihres individuellen Erscheinens als
Darbietungen menschlicher Verhiltnisse fungieren«.”* Was aber das
Individuelle der Herstellung und der Rezeption eines Kunstwerks aus-
macht, dazu mochte ich im weiteren Verlauf mehr sagen.

37 Ebd., S. 172.
38 Ebd., S. 176.
39 Ebd.

28

https://dol.org/10:14361/9783839407882-Intro - am 14.02.2028, 16:40:03. https://wwwiniibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839407882-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

