Interview

Personalia

»Wenn Sprache hilfsbediirftig ist, dann strebt die Informationsgesellschaft
in die Unmenschlichkeit«

André Schuller-Zwierlein im Gesprdch mit Reinhard Laube Gber sein neues Buch »Die Fragilitdt des Zugangs:
Eine Kritik der Informationsgesellschaft«

Reinhard Laube: [hr neues Buch »Die Fragilitat des Zu-
gangs« ist eine »Kritik der Informationsgesellschaft« al-
lein schon dadurch, dass es aunf ein Personen- und Sach-
register verzichtet. Ein analytisches Inbaltsverzeichnis
macht hingegen ein Lektirreangebot, von »Platon« und
den Platonischen Grundlagen (Teil I) iwber »Platons Le-
ser/innen«< (Teil 11) reflektierend bis zur »Gegenwart
und Zukunft der Informationsgesellschaft« mit Ausblick
auf die gesellschaftliche Funktion von »Bibliotheken
und Geisteswissenschaften« (Teil 111). Wer sich daraunf
einlasst, kann Begriffe wie Information und Informati-
onsgesellschaft nicht mebr naiv verwenden. Was war der
Impuls, diese umfangreiche und performative Kritik in-
formatorischer Einfalt vorzulegen?

André Schiiller-Zwierlein: Als Literaturwissenschaftler
darauf gedrillt, Begriffen zu misstrauen und hinter je-
der Bedeutungsebene weitere Komplexitit zu vermuten,
kam ich Anfang der 2000er-Jahre in ein Bibliotheks-
wesen, das Begriffe wie >Information< und >Zugang zu
Informationc relativ bedenkenlos verwendete und sich
nahtlos in technologieinspirierte politische und gesell-
schaftliche Narrative einordnete. In den ersten Berufs-
jahren habe ich — auch induziert durch meine berufliche
Praxis als Koordinator fur die Vermittlung von Infor-
mationskompetenz an der Ludwig-Maximilians-Uni-
versitat Munchen (LMU) — Schritt fur Schritt versucht,
mein Unwohlsein angesichts dieser Lage zu analysieren.
Im Jahr 2010 gab mir dann Alice Keller, jetzt Direktorin
der UB Basel, die groflartige Moglichkeit, meine Ideen
als Herausgeber einer Buchreihe im Verlag de Gruyter
in voller Breite auszuarbeiten.

In den folgenden zwolf Jahren konnte ich in der Reihe
»Age of Access? Grundfragen der Informationsgesell-
schaft« gemeinsam mit einer Vielzahl von Autor*innen
aus Wissenschaft und Praxis die vielfaltigen u.a. phy-
sischen, wirtschaftlichen, intellektuellen, sprachlichen,
psychologischen, politischen, demografischen und tech-
nischen, synchronen und diachronen Dimensionen der

ZfBB 695/2022

Zuganglichkeit bzw. gerade der Unzuganglichkeit von
Information herausarbeiten. Eine klare Analyse dieser oft
schwer sichtbaren Barrieren macht es aus meiner Sicht
moglich, den bibliothekarischen Auftrag klarer zu for-
mulieren und gesellschaftliche Vorstellungen zu prazi-
sieren — um das Reithenvorwort zu zitieren: »Erst wenn
die Dimensionen der Zuganglichkeit von Information
erforscht worden sind, kann man mit Recht von einer
Informationsgesellschaft sprechen.«

Im Laufe der Jahre wurde mir dann jedoch immer
deutlicher, dass hier noch viel mehr verborgen liegt:
namlich, dass eine Welt, die daraufhin konstruiert ist,
leichten Zugang zu suggerieren, uns aktiv immer wei-
ter dafur unempfindlich macht, dass Zugang eigentlich
schwierig und muhsam, anfillig und fragil ist; und dass
wir nicht nur >Zugang« zu >Information< brauchen, son-
dern dass auch wir selbst zuganglich sein mussen. Zu
den Bedingungen unserer Zuganglichkeit — im kogni-
tiven wie im zwischenmenschlichen Sinne — gehoren
jedoch entsprechende sprachliche und kognitive Verhal-
tensweisen. Dass die Notwendigkeit dieser Verhaltens-
weisen vielfach aus dem Blick gerat, liegt auch, so zeige
ich im Buch, an dem Leitkonzept der Information selbst
— mindestens in der Form, wie es in der Offentlichkeit
vielfach gebraucht wird. Diesem Konzept liegt, wenn
ich recht sehe, ein fehlerhaftes Verstandnis der Sprache
zugrunde — mit negativen Konsequenzen im kognitiven
wie im zwischenmenschlichen Bereich. Aber ich falle
hier quasi schon uiber meine eigenen Fufle und versuche
etwas, das das Buch — als immer wieder durchlaufbares
Erfahrungsobjekt — eigentlich verbietet, namlich eine
Zusammenfassung, eine >Information< uber seinen >In-
halt..

Um zu ihrer Frage zuruckzukommen, es gab drei
grundlegende Impulse fur das Buch: meinen Drang,
den Zusammenhang zwischen kognitivem und zwi-
schenmenschlichem Verhalten zu erkunden, der sich
beispielsweise im Phinomen des Vorurteils zeigt; ein zu-

285

Personalia

- 8m 18.01.2026, 09:52:57.



https://doi.org/10.3196/186429502069575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

nehmendes Unwohlsein in der bequemen Einrichtung
der Informationsgesellschaft angesichts politischer und
gesellschaftlicher Entwicklungen; und eine intensive
Platon-Lekture, die mir den mentalen Ausstieg aus den
gangigen Gegenwartsdiskursen erleichterte und die we-
sentlichen Ideen und Vorgehensweisen des Buches ins-
pirierte. Dass der Versuch, ein philosophisches Buch zu
schreiben, bei dem einen oder der anderen Praktiker*in
eine spottische Reaktion hervorrufen mag, habe ich mit
einem vergnuglichen Blick auf die im Buch prominent
vorkommende »lachende Thrakerin« gerne in Kauf ge-
nommen.

Das Lachen der Thrakerin ist vergiftet: »Was im Lachen
der Magd sich angekindigt hatte, war im Hass zu Ende
gegangenc, schreibt Hans Blumenberg uber eine Anek-
dote, die als »Urgeschichte der Theorie« und in ibren
weiterfihrenden Geschichten auch Chancen und Ge-
fahren theoretischer Reflexion aufzeigt. Die den Him-
mel erkundenden und irdisch stirzenden Philosophen
Thales verspottende »kluge und witzige« Thrakerin, die
das vermeintlich sichere Alltagswissen reprasentiert, ist
Gegenstand der sokratischen Gespriche in Platons » The-
aitetos«. Fir Sie haben diese Gespriche erst kirzlich —
vor ein paar Generationen — stattgefunden. Sie sind
brandaktuell und eine Werbung fur das Bewusstsein von
Komplexitit und Fragilitat des Zugangs zum Wissen der
Welt. Welchen Proviant entnebmen Sie den Platonischen
Grundlagen firr Ihre Reise in die moderne Informations-
gesellschaft?

Der platonische Proviant reicht — wenn man Platon
als Gesprachspartner ernst nimmt, ihm ausreichend zu-
hort, ihm sozusagen Hilfe leistet — fur einen langen Weg.
Um die lachende Thrakerin noch einmal aufzunehmen:
Sie steht fur mich — jenseits aller sonstigen Konnotatio-
nen — vor allem fur die gegenseitige Unzuganglichkeit,
die (scheinbare) Unvereinbarkeit zweier Perspektiven,
die ja einer der durchlaufenden Fiden im Buch ist (wir
treffen sie bei Derrida und Gadamer, bei Arendt und
Blumenberg, bei Wittgenstein und Turing, und schlief’-
lich naturlich in Lyotards différend wieder). Schon Blu-
menberg hat diese gegenseitige Unzuganglichkeit, mit-
samt ihrer Nahe zur Gewalt, in Platons Version, die sich
ja schliefllich um die Verurteilung des Philosophen zum
Tode dreht, gesehen: »die Aussichtslosigkeit der Ver-
standigung, [...] wofur das Lachen dort, das Todesurteil
hier nur die Symptome waren.«

Von Aussichtslosigkeit ist bei Platon jedoch nicht
die Rede, nur von der Schwierigkeit, sich gegenseitig zu
verstehen, von der extremen Anfalligkeit des Zugangs
zueinander. Drei eng zusammenhingende Motive sind
hier von besonderer Wichtigkeit: Das erste ist die Hilfe,
boétheia. Die meist Schriftkritik genannte Episode aus
dem Phaidros ist eine der bekanntesten Passagen in Pla-
tons Werk. Das dort vorgebrachte Argument, die Schrift
sage auf Nachfrage immer nur dasselbe, konne sich (im

286

Personalia

Gegensatz zur mundlichen Sprache) nicht selbst helfen
oder erlautern und sei so ohne den Autor oder die Au-
torin schutzlos dem Urteil eines jeden Publikums aus-
gesetzt, ist in der Literatur- und Philosophiegeschichte
vielfach interpretiert worden. Wenn man genau hin-
schaut, ist aber eine Aussage dieser Passage vernach-
lassigt worden, die von grofiter Bedeutung ist: Dass
Sprache generell — ob mundlich oder schriftlich — hilfs-
bediurftig ist. Unser Sprachverhalten hat also grundsatz-
lich zu berucksichtigen, dass man vielleicht nicht sofort
versteht (oder verstanden wird), dass man den Auflerun-
gen des anderen Menschen, und auch den eigenen, hel-
fen muss, sie erlautern oder sogar erst weiterentwickeln
muss, damit sie verstanden werden. Zuganglichkeit, ge-
genseitiges Verstehen, ist nicht selbstverstandlich, son-
dern fragil — sie muss immer erst erarbeitet werden. Hier
wird eine Sprachauffassung deutlich, die sich von der
der Informationsgesellschaft fundamental unterscheidet:
Wenn Sprache grundsatzlich hilfsbedurftig ist, kann die
Vorstellung problemlos abrufbarer und aufnehmbarer
Information keine gesellschaftliche Leitfunktion uber-
nehmen. Vielmehr muss unser Sprach- und Verstehens-
verhalten als leitend in den Blick rucken.

Ein weiterer Punkt ist hieran noch bemerkenswert:
Miundliches Verstehen in der Prasenz des anderen Men-
schen ist ebenso anfallig wie die diachrone Kommunika-
tion an folgende Generationen uber Texte — das Leben
miteinander und das Leben nacheinander, das Miteinan-
der-Sprechen und das Lesen sind also eng miteinander
verbunden. Platon liefert uns entsprechend vielerlei Si-
tuationen, in denen die Aussagen einer Person nur noch
uber die Schrift interpretiert werden konnen oder wo ein
Denker dem Tode (und damit dem Umschlagen seines
Denkens in die Schrift) nahe ist. Hier rucken also das
Lesen und der Umgang mit der kulturellen Uberliefe-
rung — bibliothekarische Kernthemen - in den Blick und
verbinden sich plotzlich mit den ethischen Themen des
Umgangs miteinander und des gegenseitigen Verstehens.

Ein zweiter Punkt ist eng mit der Hilfe verbunden:
Fur Platon ist auch scholé eine Grundbedingung des
Verstehens. Die gangige Ubersetzung >Mufle< weckt al-
lerdings nur bedingt die richtigen Konnotationen - in
diesem platonischen Konzept stecken eine ganze Reihe
verschiedener kognitiver Aspekte, etwa die ausschlief-
liche Konzentration auf etwas. Vor allem bedeutet der
Begriff aber, dass es fur das (gegenseitige) Verstehen aus-
reichend Zeit benotigt: In Platons Dialogen muss man
sich immerzu versichern, dass man ausreichend Mufie
hat, und es wimmelt nur so von Beispielen, wo fur die
weitere Erorterung — trotz erreichter Aporien — keine
Zeit bleibt. Im Theaitetos, der die nicht ganz so kleine
Frage >Was ist Wissen?< diskutiert, durchsetzt Zeitman-
gel das ganze Gesprach — wie man schliefflich merkt vor
dem Hintergrund, dass Sokrates am Ende des Gespra-
ches zu Gericht muss, wo er zum Tode verurteilt wird.
Dem ruhig dahinrinnenden Bachlein im Phaidros steht

2fBB 695/2022

- 8m 18.01.2026, 09:52:57.



https://doi.org/10.3196/186429502069575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

ZfBB 695/2022

im Theaitetos das wegrinnende Wasser der Wasseruhr
gegenuber, mit der in Griechenland vor Gericht die Re-
dezeit gemessen wurde: Die Zeit des Gerichts ist nicht
die Zeit des Gesprachs, sie erlaubt es nur eingeschranke,
sich zu verteidigen, sich selbst zu helfen. Hier merkt
man schon den engen Zusammenhang der Konzepte
Hilfe und Mufle.

In Platons Dialogen braucht es viel Zeit, um Argu-
mente Schritt fur Schritt gemeinsam zu durchlaufen,
ithnen Hilfe zu leisten, sie zu prufen, Vorheriges wieder
aufzunehmen oder ganz von vorne anzufangen. Kleine
Probleme werden unermesslich grof}, jede Frage ver-
zweigt sich in weitere. Beide, bo€theia und schol€, in-
volvieren somit eine dritte kognitive Grundbedingung,
den Respekt vor Komplexitat — die Default-Vermutung,
dass sich hinter jedem Urteil, das ich zunachst falle, je-
der Aussage, die ich mache, weitere Komplexitat ver-
birgt, die es notwendig macht, offen zu sein fur Revi-
sionen der eigenen Aussage, des eigenen Urteils. Nur
wenn wir also dem Gegenuber (Text oder Person) aus-
reichend Hilfestellung leisten (oder diese sich selbst),
wenn wir dafur genugend Zeit lassen und hinter jedem
Urteil noch Raum fur weitere Komplexitat lassen, sind
die Grundbedingungen fur das gegenseitige Verstehen
und fur die Wahrheitssuche gegeben. Dass diese fur Pla-
ton unabdingbaren kognitiven Grundbedingungen und
Verhaltensweisen unter den Bedingungen der Informa-
tionsgesellschaft kein leichtes Spiel haben, zeigt der drit-
te Teil des Buches, zuvor werden aber im zweiten Teil,
mit der Hilfe von Platons Leser*innen im 20. und 21.
Jahrhundert, die ethischen Konsequenzen dieser und
anderer platonischer Konzepte, wie der Vorstellung des
menschlichen Innenraums oder des Denkens als innerer
Dialog, herausgearbeitet.

Aber jetzt habe ich im eiligen Lauf durch die The-
men schon viel zu viel Zeit in Anspruch genommen
— auch unser Gesprach hat ja Grenzen, die Wasseruhr
lauft, und am Ende wird das Ganze in die Schrift um-
schlagen und sich nicht mehr selbst helfen konnen. Die
Leser*innen werden uns also selbst Hilfe leisten mus-
sen, mit ausreichend Zeit, Konzentration und Respekt
vor Komplexitit ...

Die Zeit missen wir uns nebhmen, um die von Ihnen ak-
tivierten Kategorien von Hilfe, Mufle und Komplexitat
nachvollziehen zu konnen — auch wenn wir uns damit
nicht nur der Beobachtung durch Thraker*innen aus-
setzen. Wenn ich Sie richtig verstebe, re-problematisieren
Sie auf diese Weise eingefahrene Sichtweisen mit Bezug
auf soziale, zeitliche und sachliche Dimensionen von
Kommunikation in Abgrenzung zu Strategien barba-
rischer Eindeutigkeiten, die sich im hermeneutischen
Ernstfall konkurrierend wund entdifferenzierend auf
Informationsressourcen beziehen. Sie testen die Tragfa-
bigkeit Ihrer Perspektive und der erarbeiteten Begriffe
an »Platons Leser/innen« im 20. Jabhrbundert, bevor im

letzten Kapitel der bibliothekarische Gegenwartsbezug
explizit wird. Herausgreifen mochte ich Falle wie »Eich-
manns Gedankenlosigkeit«, »Orwells ewige Gegenwart«
sowie »Gadamer und das Verstehen«. Beginnen mochte
ich mit einer der radikalsten Komplexitatsverweigerun-
gen und -bekimpfungen im 20. Jabr-hundert. Warum
ist Adolf Eichmanns »Gedankenlosigkeit« in Hannah
Arendts »Bericht von der Banalitit des Bosen« fur Sie
treffend, auch auf dem Weg zu einer Kritik der Informa-
tionsgesellschaft?

Nun, im Buch sehen wir bereits bei Levinas eine
ethische Konzeption der platonischen boétheia, also
der Notwendigkeit, Menschen, denen wir begegnen, zu
helfen und thnen Raum zu lassen, sich selbst zu helfen,
also ihre eigene Komplexitat deutlich zu machen; alles
andere gerat zur gedanklichen Reduktion, die reale Ge-
walt nach sich zieht. Hannah Arendt beschreibt diese
Verbindung von gedanklicher und realer Gewalt mit
Bezug auf eine andere platonische Konzeption, die ihr
gesamtes Werk durchzieht, von den Origins of Totali-
tarianism Uber das Eichmann-Buch bis hin zu ihrem
letzten Werk: die Vorstellung des Denkens als innerem
Dialog. Sie sieht den Menschen als ein innerlich plurales
Wesen, der nach aulen einheitlich auftreten muss und
vor allem durch die Wahrnehmung anderer Menschen
vereinfacht wird. Diese innere Pluralitat ruhrt aus dem
Denken her: Arendt fasst Denken, Platons Vorstellung
aus dem Theaitetos aufnehmend, durchweg als inneren
Dialog auf, in dem man jedes Urteil, jede Aussage selbst
immer wieder hinterfragt und aus verschiedenen Per-
spektiven beleuchtet, ebenso kritisch wie empathisch.

In ihrem letzten Buch stellt sie sich dann explizit die
Frage, was eigentlich das Bose mit dem Denken zu tun
hat, und kommt zu dem Schluss, dass es vor allem ein
Mangel an Denken, an selbstdialogischer Hinterfragung
und an dem Einnehmen anderer Perspektiven ist, der zu
realer Gewalt fuhrt. Genau dies stellt sie bei Eichmann
fest: Fern davon, ein genialischer Bosewicht zu sein,
ist er in ithren Augen vor allem durch einen Mangel an
Nachdenken und Selbsthinterfragung gepragt, durch
»seine nahezu totale Unfahigkeit, jemals eine Sache vom
Gesichtspunkt des anderen her zu sehen«. Hierbei spielt
auch ideologische und klischeehafte Sprache eine wich-
tige Rolle: Denken ist als Dialog sprachgebunden, so
Arendt, fur Eichmann hingegen ist (wie er sagt), Amts-
sprache seine einzige Sprache, zudem beschreibt Arendt
seine von Klischees und Phrasen Uberladene Sprache:
»Eichmanns heldenhafter Kampf mit der deutschen
Sprache, in dem er regelmaflig unterlag«. Sie sieht hier
einen Zusammenhang zwischen mangelnder gedankli-
cher und sprachlicher Komplexitat, zwischen der Selbst-
reduktion und Reduktion anderer. Als Schlussfolge-
rung hieraus stellt sie eine Forderung auf, die den Ruf
der Aufklarung zum Selberdenken noch verscharft — es
konne nicht nur jede/r selbst denken, sondern der innere
Dialog miisse von jeder/jedem gefordert werden.

287

Personalia

- 8m 18.01.2026, 09:52:57.



https://doi.org/10.3196/186429502069575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

In ihrem Totalitarismus-Buch hatte sie deutlich ge-
macht, dass der Totalitarismus genau dieser inneren
Pluralitit und dem eigenen Nachdenken entgegenwirkt,
eine »rectification of thought« und eine totale Verein-
heitlichung der Realitat anstrebt (auch durch die Spra-
che, wie wir bei Orwell sehen), ein Streamlining der
Menschen, das sie deindividualisiert, auf einzelne Kenn-
zeichen reduziert und als Massen definiert. Daruber
hinaus hebe er auch die Grenze zwischen Privat- und
offentlichem Leben auf und lasse so dem Individuum
weder Zeit noch Raum fur den inneren Dialog. Schon
Platon hatte deutlich gemacht, dass es hierfur Zeit und
Weltabgewandtheit bzw. Konzentration benotigt; der
Totalitarismus, so Arendt, verhindert dies absichtlich
und systematisch, er lasst keine schole, keinen geistigen
Innenraum fur Pluralitat, sondern umgibt den Men-
schen wie ein Sandsturm, der in jede Ritze dringt. Die
Ideologie, gepragt durch ihren »claim to total explanat-
ion«, mache schliefllich unabhingig von der Realitat und
eigenes Denken unnotig bzw. unerwunscht.

Wir sehen, wie hier eine platonische Vorstellung im
modernen Kontext eine fundamentale ethische Bedeu-
tung erhalt: Die Vorstellung des inneren Dialogs ist so
zentral, weil sie einerseits deutlich macht, wie kritisches
Denken funktioniert und warum es wichtig ist, ande-
rerseits zeigt, was passiert, wenn wir die Pluralitat und
Komplexitat des anderen Menschen durch vereinfachte
Wahrnehmung reduzieren. Wie bei Levinas entsteht
hier aus gedanklicher Gewalt reale Gewalt. Wenn wir
uns nun erinnern, dass wir in einer Gegenwart leben, die
die Kategorisierung der Welt und der Menschen in aus-
wertbare Information idealisiert, beginnen wir zu ah-
nen, warum das Bild der Informationsgesellschaft einer
Uberprufung bedarf, einer Kritik im kantischen Sinne,
also eine Auslotung ihrer Grenzen ebenso wie ihrer Po-
tenziale.

Lassen Sie uns die Grenzen und Potenziale des Infor-
mationsbegriffs ebenso im Blick bebalten wie die Kom-
plexitar des Denkens, der auch moderne Institutionen
gerecht werden miissen, unterstitzt durch eine wissens-
soziologische »Kritik der komplexitatsvergessenden Ver-
nunft« (Armin Nassehi). Zum Totalitarismus gehort
aber auch die Dystopie einer Zeitvorstellung, die prasen-
tistisch Uberlieferung und ibr Reflexionsangebot auflost.
Sie veranschaulichen das u. a. am Beispiel unseres bedau-
ernswerten Kollegen Winston Smith, den George Orwell
in seinem Roman »1984« als Archivar auftreten lisst.
Uberlieferungen und die Bewahrung ihrer Zeitdimen-
sionen sind ebenso fragil wie potenziell subversiv. Worin
bestebt der Angriff auf die Zukunft in Orwells endloser
Gegenwart?

Orwells 7984 ist ein vielfaltiges Buch, das man ge-
nau lesen sollte, nicht nur als plakatives Beispiel einer
Uberwachungs-Dystopie, die dem Individuum — wie bei
Arendt — keinen Raum fur den inneren Dialog lasst. In

288

Personalia

meinem Buch hilft der Roman dabei zu zeigen, dass der
Zugang zueinander, ob mundlich oder schriftlich, nicht
nur naturgemaf fragil ist, sondern auch oft aktiv ange-
griffen wird. Fur Bibliothekar*innen ist der Roman von
zentraler Bedeutung: Er macht in untuberhorbarer Form
deutlich, dass zwischen der Vernichtung von Kulturgut,
der Veranderung von historischen Informationen, der
systematischen Etablierung von Fake News, der Berei-
nigung der Sprache und der spurlosen Beseitigung von
Individuen ein fliefender Ubergang, ein Kontinuum be-
stehen kann.

Es gilt dabei zu realisieren, dass wir es hier nicht nur
mit einer bedrohlichen Fiktion zu tun haben, einer Dys-
topie der Vernichtung der Vergangenheit, wie wir sie aus
der Literatur- und Philosophiegeschichte kennen, ange-
fangen mit Platons Politeia, wo die Dichter*innen aus
Gesellschaft und kulturellem Gedachtnis ausgestofien
werden sollen, Uber Ray Bradburys Fabrenbeit 451 bis
hin zu Gegenwartsschriftsteller*innen wie Hari Kunzru
(Memory Palace) und Cécile Wajsbrot (Le Bruit du
temps). Zensur und systematische Vernichtung von Kul-
turgut finden real statt — wie man im von Michael Holl-
mann und mir herausgegebenen Band Diachrone Zu-
ganglichkeit als Prozess ebenso nachlesen kann wie bei
Richard Ovenden (Burning the Books), man aber auch
aus Meldungen Uber Aussonderungsprozesse in der
Ukraine und dem Verbot von Orwells Buch etwa in
Belarus entnehmen kann. Es ist jedoch nicht nur die
Vernichtung von Kulturgut real: Das gesamte oben be-
schriebene Kontinuum hat real stattgefunden — Arendts
Analysen der totalitairen Regimes des 20. Jahrhunderts
belegen dies ebenso wie die Geschichte der Vernich-
tungslager.

Der wesentliche Punkt hierbei zeigt sich jedoch eben-
so in Orwells Buch wie in Jean-Frangois Lyotards Werk
Le Différend, das das Kapitel beschlieffit: Der Angriff
auf das kulturelle Gediachtnis, auf das Leben nacheinan-
der, ist gleichzeitig ein Angriff auf das Miteinander, auf
das menschliche Zusammenleben in Gegenwart und Zu-
kunft. Die Vereinheitlichung des kulturellen Gedacht-
nisses ist ein wesentliches Instrument zur Beeinflussung
des gegenwirtigen und zukunftigen Zusammenlebens —
die Komplexitat und Vielfalt der Vergangenheit wird auf
eine idealisierte Gegenwart geeicht, die kritische Funk-
tion des Speichergedachtnisses, auf die Aleida Assmann
aufmerksam gemacht hat, verunmoglicht. Jegliche Alter-
nativen, jegliche individuellen Stimmen werden mund-
tot gemacht. Lyotard zeigt schlieflich, wie die Schein-
logik der Holocaust-Leugnung diese Vernichtung noch
steigert, und wie dieselben logischen Dilemmata auch
im zwischenmenschlichen Diskurs zu Ausschluss und
Machtlosigkeit von Stimmen fuhren konnen. Synchro-
nes und diachrones menschliches Zusammenleben, syn-
chrone und diachrone Zuganglichkeit, Zuganglichkeit
von >Information< und Zuganglichkeit zu Menschen
sind, so zeigt sich, eng verbunden. Der Umgang mit

2fBB 695/2022

- 8m 18.01.2026, 09:52:57.



https://doi.org/10.3196/186429502069575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

ZfBB 695/2022

der Vergangenheit wie mit der Gegenwart erfordert die
Bereitschaft zur Hilfe, auch fur das Schweigen und das
Nichtgesagte, gewidmete ausschliefliche Zeit sowie den
Respekt fur Komplexitat.

Mit Ihrem Pladoyer fur Zeithorizonte und Zeitbegriffe
der kulturellen Uberlieferung demonstrieren Sie zu-
gleich die evolutionare Unwabrscheinlichkeit dieser
kulturellen Hervorbringungen, die durch kriegerische,
machtbewusste oder einfach nur unreflektierte und be-
queme Gegenwartsbeziige gefabrdet sind. Der Regelfall
sind fragile Uberlieferungen und latente Vernichtungen.
Erbalt und Zugiange sind voraussetzungsreich, machen
Arbeit und berithren eine soziale Dimension, die Sie mit
Gadamers existenzialer Aufwertung von Verstehen und
Gesprach ansprechen. Nun entkoppelt Gadamer Verste-
hen von der Frage der Methodizitat der Forschung, um
in der Nachfolge Heideggers die menschliche Existenz-
weise iwberbaupt als Verstehen zu begreifen und in ei-
nem Uberlieferungs-, nein Traditionszusammenhang zu
grundieren. Worin besteht fur Sie die Attraktivitat dieses
Ansatzes?

Gadamer nimmt als grofler Platon-Leser dessen Fa-
den auf und arbeitet u.a. mit den Motiven der Hilfe und
des inneren Dialogs weiter. Er sieht Verstehen in der
Tat als Existenzweise, als Grundhaltung, mit der wir der
Welt begegnen — Menschen wie Texten, im Miteinander
wie im Nacheinander. Gadamer ist vor allem in Litera-
tur- und Geschichtswissenschaft rezipiert worden, die
ethische Bedeutung seines Hauptwerks Wahrbeit und
Methode ist allerdings zu selten hervorgehoben worden.
Diese ist jedoch zentral fur mein Buch: Gadamer zeigt,
dass bei Menschen wie bei Texten der Zugang muhsam
ist und erst erarbeitet werden muss. Die Schwierigkeit
des Sich-Verstehens ist das Thema meines Kapitels, das
sich mit dem Dialog zwischen Gadamer und Derrida
beschaftigt, welcher mit Derridas Verstandnis suchen-
den Nachruf auf Gadamer endet — einem sehr bewe-
genden Text, der intensiv die Frage des Verstehens von
Menschen und Texten thematisiert.

Fur Gadamer ist Verstehen »kein nur reprodukti-
ves, sondern stets auch ein produktives Verhalten«. Es
geht hier nicht um die reine einmalige Informations-
entnahme aus einem Text, sondern um eine dialogische
Begegnung mit dem Text, die grundsatzlich eigene Of-
fenheit und Zuganglichkeit erfordert: »Wer einen Text
verstehen will, ist vielmehr bereit, sich von ihm etwas
sagen zu lassenc, also die eigenen Vorstellungen in der
Auseinandersetzung mit dem Text zu hinterfragen. Die
Uberlieferung wird so zu einem Kommunikationspart-
ner; die Lesenden erfahren die Texte, erproben sich
an ihnen, mussen in dieser wiederholten Auseinander-
setzung auch dazulernen konnen und durfen nicht ein
sofortiges Verstandnis der >vorliegenden Informations
voraussetzen. Bei Menschen wie bei Texten gilt: »Der
Anspruch, den anderen vorgreifend zu verstehen, erfullt

die Funktion, sich den Anspruch des anderen in Wahr-
heit vom Leibe zu halten.

Mit dieser Auffassung hat Gadamer sicherlich mein
Buch stark gepragt, das nicht versucht, die Ansatze der
vorkommenden Denker*innen abschliefend zu resu-
mieren, sondern klassischen philosophischen Texten neu
begegnet, sie als Stimmen jenseits bekannter Interpreta-
tionen ernst nimmt, sie von Anfang bis Ende durchgeht
und den Dialog aus der Position der Gegenwart heraus
mit ihnen aufnimmt, um sich von ihnen etwas sagen
zu lassen. Denn wir sind, wie Gadamer sagt, in einem
»hermeneutischen Universums, in dem wir im synchro-
nen und diachronen Dialog mit Menschen und Tex-
ten immer weiter dazulernen. Lesen ist aus Gadamers
Sicht ein »unendlicher Prozefi«, der nicht mit einmali-
ger Informationsentnahme endet; Verstandnis entsteht
erst schrittweise, beim Lesen, wie beim prasentischen
Dialog ist erst eine schrittweise Herausbildung einer
gemeinsamen Sprache notwendig. Gadamer sieht diese
wiederholte, vorsichtige und schrittweise Kalibrierung
der Gesprachspartner*innen als die eigentliche Leistung
der Sprache an — ganz in der Tradition der platonischen
Hilfe. Er erlaubt uns damit einen Ausblick auf das, was
durch die Vorstellung einer einmaligen, einfachen Infor-
mationsentnahme verdeckt wird, und auf die ethischen
wie kognitiven Konsequenzen dieser Vorstellung.

Ist das »hermeneutische Universum« Hans-Georg Ga-
damers aber nicht iberaus voraussetzungsreich, stabili-
siert durch einen normativen Begriff von Tradition und
einer Aufwertung von »Verstehen« und »Gesprach« unter
Lebensbedingungen der antiken Polis, adaptiert in einer
Heidelberger Lebens- und Gelehrtenwelt, die letztlich
ohne einen Begriff von moderner Gesellschaft, Wissen-
schaft und Informationsanforderungen auskommt? Die
bibliotheks- und informationswissenschaftliche Litera-
tur bietet uns ja einen relationalen, reflektierten und re-
versiblen Informationsbegriff, der sich von der naiven
Vorstellung der schlichten Informationsubertragung lost.
Mit skalierbaren Informationsdienstleistungen und der
bibliotheksfachlichen Weiterentwicklung der Wissens-
und Forschungsinfrastruktur sind doch Funktionen und
Services der modernen Gesellschaft benannt, die mit der
Ausdifferenzierung von Begriffen wie Daten, Informa-
tionen und Wissen, aber aunch durch Vermittlung von
Kompetenzen, angemessener Kommunikationen und An-
wendungsbereiche die von Ihnen dargestellten »Schat-
tenseiten der Informationsgesellschaft« reflektieren. Kann
uns nicht ein Informationsbegriff, der Ihre Kritik pro-
duktiv aufgreift, belfen, eine Spannweite von Daten-
erbebungen bis zu Reflexionsprozessen darzustellen und
die Bibliothek als gesellschaftlichen Aktenr, auch im
Kampf gegen Desinformationen zu profilieren?

Ich beginne einmal mit der ersten Frage. In meinem
Buch stelle ich ja nicht Gadamers >Lehre< (als fertiges
Produkt) dar und schliefle mich ihr an, sondern weise

289

Personalia

- 8m 18.01.2026, 09:52:57.



https://doi.org/10.3196/186429502069575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

anhand einer Lekture von Derridas Nachruf auf Gada-
mer auf die Schwierigkeit hin, Zugang zu Texten und
Menschen zu gewinnen. Diese bereits bei Platon im
Zentrum stehende Schwierigkeit — und die ethische wie
kognitive Notwendigkeit, sich entsprechend Muhe zu
geben — bleibt in einer >modernen< Gesellschaft (sind wir
wirklich so modern? und in welcher Hinsicht eigent-
lich?) von hochster Bedeutung. Meine Lekturen von
Platons Leser*innen haben — Uber verschiedene zeitge-
bundene Kontexte hinausgehend — intensiv belegt, was
im kognitiven wie im zwischenmenschlichen Bereich
verlorengeht, wenn man diese Fragilitat des Zugangs
vernachlassigt und die organisatorische Grammatik, also
das Denken in Termini des Einteilens, Zahlens, Holens
und Bringens, auf alle Lebensbereiche ausweitet. Meine
Lekturen aktueller wissenschaftlicher Analysen, etwa
der Soziologen Hartmut Rosa und Steffen Mau oder
des Wirtschaftsnobelpreistragers Amartya Sen, erge-
ben, dass die Tendenzen der Gegenwart gerade dort-
hin laufen, Ideale der Transparenz, des sofortigen Ver-
stehens und der Zeiteffizienz zu befordern und so die
Aspekte der Hilfsbedurftigkeit der Sprache, der Mufle
und der Komplexitat zu vernachlassigen. Ich beschreibe
schlief§lich, wie der sowohl in der breiten Offentlichkeit
als auch in Theorien der Informationsgesellschaft ver-
wendete Informationsbegriff genau diese problemati-
schen Entwicklungen unterstutzt. Insofern belegt das
Buch gerade das, worauf Gadamer hinweist, dass nam-
lich die Texte der Vergangenheit uns trotz veranderter
Kontexte durchaus etwas zu sagen haben — und dass die
Gegenwart gut daran tut, sich etwas sagen zu lassen.

Zu Threr zweiten Frage, ob man den Informations-
begriff nicht in anderer Form weiterbenutzen kann: Zu-
nachst einmal ist meine Kritik ja, wie gesagt, so gemeint,
dass man die Potenziale und Grenzen, die Positiva und
die Negativa dieser Vorstellung ausleuchtet — nicht, dass
man sie abschafft. Wir leben in dieser >Informations-
gesellschaft¢, ob wir es wollen oder nicht, und werden
Realitat und Diskurs so schnell nicht verandern. Wir
mussen uns jedoch ihrer Gefahren bewusst sein. Ob sich
der Begriff der Information besonders eignet, um auf
die Probleme aufmerksam zu machen, die ich in mei-
nem Buch schildere (und ich schildere sie ja als seit jeher
auftauchende Tendenzen, die nur durch Mechanismen
und Begriffe der heutigen Welt befordert werden), be-
zweifele ich, denn diesem Begriff liegt eine Tendenz zur
Objektifizierung zugrunde; diese lenkt davon ab, dass es
vor allem um das geht, was in unseren eigenen Kopfen
passiert, um unser kognitives und sprachliches Verhal-
ten und die dazugehorigen Kompetenzen. Wahrend der
Begriff sicherlich, wie Sie sagen, eine wichtige Funktion
im Sprachspiel >Information vs Desinformation« hat, das
im politischen Kontext der letzten Jahre drastisch an Be-
deutung zunimmt, sollte man hier auch auf die Grenzen
seiner Einsetzbarkeit sehen — reicht er wirklich aus, um
die radikalen Phinomene zu beschreiben, die in unserer

290

Personalia

Gegenwart vorkommen, etwa scheinlogische Verknup-
fungen wahrer Tatsachen, die spiegelverkehrte Verwen-
dung historischer Begriffe, systematische Gegennarra-
tive, das Unterdrucken von alternativen Stimmen und
vieles andere mehr? Auch in diesem Bereich geht es aus
meiner Sicht vor allem darum, kognitive und sprachliche
Kompetenzen zu schulen, um entsprechende geistige
Resilienz zu erzeugen. Ich stimme Thnen aber zu, dass
sich Bibliotheken gerade in diesem Bereich, im Kampf
gegen >Desinformations, als gesellschaftliche Akteure
profilieren konnen und sollten.

Mit der Historisierung von Gadamers Hermeneutik
méchte ich lediglich die Grenzen tradierter Kategori-
en zur Beschreibung von funktional ausdifferenzierten,
komplexen Gesellschaften markieren, obne die kritische
Bedeutung von Sprache, Gesprach und Verstehen im
Geiste der Humanitat zu leugnen. Das Insistieren aunf
zentraler Steuerung und Eindeutigkeit ist aus Sicht unser
beider Perspektiven eine Reaktion auf Komplexitit und
Kontingenz der Moderne, die zugleich antimodern und
totalitar ist. Hier mochte ich einen Satz von Ihnen ver-
orten, mit dem unser Gesprach iberschrieben ist und der
zugleich in Ibr zentrales Kapitel iwber »Geistige Resilienz:
Die gesellschaftliche Bedeutung von Bibliotheken und
Geisteswissenschaften« einfubrt: »Wenn Sprache bilfs-
bedurftig ist, dann strebt die Informationsgesellschaft
in die Unmenschlichkeir«. Welche gesellschaftliche Rolle
mitssen Bibliotheken annebmen, um mit ibren Kompe-
tenzen und Handlungsfeldern humanisierende und zivi-
lisierende Widerstandigkeit zu entfalten?

Dass sich unser Zugang zueinander und zu Texten
zusetzt, ist ein immer wiederkehrender Prozess, fur den
es keine einmalige Losung gibt, vielmehr muss perma-
nent dagegen angekampft werden. Wenn Zuganglichkeit
laufend verschwindet, muss dauerhaft Resilienz, Wider-
standsfahigkeit, gegen die (kognitiv und ethisch) okklu-
dierenden Krifte aufgebaut werden. Dementsprechend
hilft hier keine Theorie, sondern es gilt aktiv Tugenden,
Praktiken, Kompetenzen zu trainieren. Bibliotheken
sehe ich hier gleichzeitig als Vermittler von resilienten
Kompetenzen und als Schutzraum fur resiliente Prakti-
ken. Bibliotheken sollten also nicht nur Texte fur Men-
schen zuganglich machen, sondern auch Menschen fur
Texte (und damit, letztlich, fureinander).

Zu diesen Kompetenzen gehort sicherlich die Infor-
mationskompetenz im klassischen Sinne, die ich ins-
besondere als Vermittlung des Respekts vor Komple-
xitat verstehe; ebenso notwendig sind jedoch etwa die
Textkompetenz (als Respekt vor der Komplexitat der
Textformen und -medien), Kompetenzen in Bezug auf
die kulturelle Uberlieferung (etwa die Kenntnis von
Okklusions- und Kanonisierungsprozessen) sowie die
Lesekompetenz, die neben grundlegenden Dekodie-
rungsfahigkeiten, der Fahigkeit zur Aufnahme von In-
formationen und der Kenntnis verschiedener Lesestra-

2fBB 695/2022

- 8m 18.01.2026, 09:52:57.



https://doi.org/10.3196/186429502069575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

ZfBB 695/2022

tegien und -medien auch hohere Lesekompetenzen und
Trainingspraktiken beinhaltet, wie das kritische, das im-
mersive und das nicht-strategische Lesen — Anne Man-
gen, Adriaan van der Weel, Miha Kovac und ich werden
dies demnachst in einem Manifest zu hoheren Lesekom-
petenzen ausfuhrlicher beschreiben.

Bibliotheken vermitteln diese Kompetenzen jedoch
nicht nur in Kursen und Gesprichen, sondern auch
durch ihre Natur als Raum, der fur diese Praktiken re-
serviert ist: Sie sind der einzige legitimierte Denkraum
in unserer Gesellschaft. Sie konnen Muflekompetenz
(die Kunst, sich fur etwas Zeit zu nehmen) und Konzen-
trationskompetenz vermitteln. Thre Gestaltung sollte die
verschiedenen Dimensionen der Zuganglichkeit ernst
nehmen und dementsprechend fur den aktiven Dialog
ebenso wie fur die ausschliefliche Konzentration per-
fekte Bedingungen schaffen. Als Prasenzbibliotheken
konnen sie Vielfalt aktiv inszenieren und damit den Re-
spekt vor Komplexitat fordern. Schlieflich sollten sie
freiheitliche Raume in jeder Hinsicht sein, von Werbe-
freiheit und Datenschutz bis hin zur Verteidigung der
Gedanken- und Wissenschaftsfreiheit, ohne Lenkung
und Einschrankung der Lesenden (dass dies nicht selbst-
verstandlich ist, wird in einer der nachsten Ausgaben
der ZfBB zum Thema Bibliotheken und Demokratie
diskutiert werden).

Um diese Schutzfunktion fur resiliente Praktiken
dauerhaft aufrechterhalten zu konnen, benotigen Bi-
bliotheken entsprechend eigene Resilienz — hierzu ge-
hort sicherlich in besonderem Mafle die gesetzliche
Verankerung ihrer gesellschaftlichen Funktionen, an der
es derzeit noch vielfach mangelt. Gleichzeitig gilt es je-
doch massiv in IT-Sicherheit und manipulationsresisten-
te Langzeitarchivierung zu investieren, um den Kampf
gegen Manipulation nicht nur im Bereich der Desinfor-
mation, sondern auch im Bereich der Manipulation von
Daten und der Beeinflussung von wissenschaftlicher
Arbeit (z.B. Predatory Journals, Forschungsdaten) noch
intensiver aufnehmen zu konnen. Denn Bibliotheken
tragen gemeinsam mit den Geisteswissenschaften eine
strukturelle Verantwortung, kognitive und ethische Re-
silienz in der Gesellschaft zu fordern und die Okklusion
des Zugangs zueinander zu verhindern. So verteidigen
sie nicht die Vergangenheit, sondern die Zukunft.

Aber bevor ich hier in apodiktische Aussagen verfalle,
lade ich die Leser*innen dieses Interviews lieber ein, das
Buch selbst mit Mufle durchzulesen (gern mehrfach), es
zu hinterfragen und sich von ihm hinterfragen zu lassen.
Unser Gesprach — dessen Wasseruhr jetzt leider ablauft
und das nun endgultig in die Schrift umschlagen muss
— hat hoffentlich hierfur den Boden bereitet. Ich bedan-
ke mich bei Thnen, lieber Herr Laube, ganz herzlich fur
Thre Zeit, Thre ausschliefiliche Konzentration, Thre Hilfe
und den Respekt vor der Komplexitat des Buches!

Interviewpartner

Dr. André Schuller-Zwierlein, Direktor der
Universitatsbibliothek Regensburg,
UniversitatsstraBe 31, 93053 Regensburg,
Telefon +49 941 943-3900,
Andre.Schueller-Zwierlein@bibliothek.uni-
regensburg.de

Foto: Harald Kloth, Universitatsbibliothek Regensburg

Dr. Reinhard Laube, Direktor der Herzogin

Anna Amalia Bibliothek, Klassik Stiftung Weimar,
Burgplatz 4, 99423 Weimar,

Telefon +49 3643 545-200,
Reinhard.Laube@klassik-stiftung.de

Foto: Heike Werner

Personalia 291

- 8m 18.01.2026, 09:52:57.



mailto:Andre.Schueller-Zwierlein@bibliothek.uni- regensburg.de
mailto:Andre.Schueller-Zwierlein@bibliothek.uni- regensburg.de
mailto:Reinhard.Laube@klassik-stiftung.de
https://doi.org/10.3196/186429502069575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
mailto:Reinhard.Laube@klassik-stiftung.de

