
ZfBB 69 5/2022 285Personalia

Zugänglichkeit bzw. gerade der Unzugänglichkeit von 
Information herausarbeiten. Eine klare Analyse dieser oft 
schwer sichtbaren Barrieren macht es aus meiner Sicht 
möglich, den bibliothekarischen Auftrag klarer zu for-
mulieren und gesellschaftliche Vorstellungen zu präzi-
sieren – um das Reihenvorwort zu zitieren: »Erst wenn 
die Dimensionen der Zugänglichkeit von Information 
erforscht worden sind, kann man mit Recht von einer 
Informationsgesellschaft sprechen.« 

Im Laufe der Jahre wurde mir dann jedoch immer 
deutlicher, dass hier noch viel mehr verborgen liegt: 
nämlich, dass eine Welt, die daraufhin konstruiert ist, 
leichten Zugang zu suggerieren, uns aktiv immer wei-
ter dafür unempfindlich macht, dass Zugang eigentlich 
schwierig und mühsam, anfällig und fragil ist; und dass 
wir nicht nur ›Zugang‹ zu ›Information‹ brauchen, son-
dern dass auch wir selbst zugänglich sein müssen. Zu 
den Bedingungen unserer Zugänglichkeit – im kogni
tiven wie im zwischenmenschlichen Sinne – gehören 
jedoch entsprechende sprachliche und kognitive Verhal-
tensweisen. Dass die Notwendigkeit dieser Verhaltens-
weisen vielfach aus dem Blick gerät, liegt auch, so zeige 
ich im Buch, an dem Leitkonzept der Information selbst 
– mindestens in der Form, wie es in der Öffentlichkeit 
vielfach gebraucht wird. Diesem Konzept liegt, wenn 
ich recht sehe, ein fehlerhaftes Verständnis der Sprache 
zugrunde – mit negativen Konsequenzen im kognitiven 
wie im zwischenmenschlichen Bereich. Aber ich falle 
hier quasi schon über meine eigenen Füße und versuche 
etwas, das das Buch – als immer wieder durchlaufbares 
Erfahrungsobjekt – eigentlich verbietet, nämlich eine 
Zusammenfassung, eine ›Information‹ über seinen ›In-
halt‹. 

Um zu ihrer Frage zurückzukommen, es gab drei 
grundlegende Impulse für das Buch: meinen Drang, 
den Zusammenhang zwischen kognitivem und zwi-
schenmenschlichem Verhalten zu erkunden, der sich 
beispielsweise im Phänomen des Vorurteils zeigt; ein zu- 

Reinhard Laube: Ihr neues Buch »Die Fragilität des Zu-
gangs« ist eine »Kritik der Informationsgesellschaft« al-
lein schon dadurch, dass es auf ein Personen- und Sach-
register verzichtet. Ein analytisches Inhaltsverzeichnis 
macht hingegen ein Lektüreangebot, von »Platon« und 
den Platonischen Grundlagen (Teil I) über »Platons Le-
ser/innen« (Teil II) reflektierend bis zur »Gegenwart 
und Zukunft der Informationsgesellschaft« mit Ausblick 
auf die gesellschaftliche Funktion von »Bibliotheken 
und Geisteswissenschaften« (Teil III). Wer sich darauf 
einlässt, kann Begriffe wie Information und Informati-
onsgesellschaft nicht mehr naiv verwenden. Was war der 
Impuls, diese umfangreiche und performative Kritik in-
formatorischer Einfalt vorzulegen?
André Schüller-Zwierlein: Als Literaturwissenschaftler 
darauf gedrillt, Begriffen zu misstrauen und hinter je-
der Bedeutungsebene weitere Komplexität zu vermuten, 
kam ich Anfang der 2000er-Jahre in ein Bibliotheks-
wesen, das Begriffe wie ›Information‹ und ›Zugang zu 
Information‹ relativ bedenkenlos verwendete und sich 
nahtlos in technologieinspirierte politische und gesell-
schaftliche Narrative einordnete. In den ersten Berufs-
jahren habe ich – auch induziert durch meine berufliche 
Praxis als Koordinator für die Vermittlung von Infor-
mationskompetenz an der Ludwig-Maximilians-Uni-
versität München (LMU) – Schritt für Schritt versucht, 
mein Unwohlsein angesichts dieser Lage zu analysieren. 
Im Jahr 2010 gab mir dann Alice Keller, jetzt Direktorin 
der UB Basel, die großartige Möglichkeit, meine Ideen 
als Herausgeber einer Buchreihe im Verlag de Gruyter 
in voller Breite auszuarbeiten. 

In den folgenden zwölf Jahren konnte ich in der Reihe 
»Age of Access? Grundfragen der Informationsgesell-
schaft« gemeinsam mit einer Vielzahl von Autor*innen 
aus Wissenschaft und Praxis die vielfältigen u. a. phy-
sischen, wirtschaftlichen, intellektuellen, sprachlichen, 
psychologischen, politischen, demografischen und tech-
nischen, synchronen und diachronen Dimensionen der 

Personalia

Interview

»Wenn Sprache hilfsbedürftig ist, dann strebt die Informationsgesellschaft 
in die Unmenschlichkeit«

André Schüller-Zwierlein im Gespräch mit Reinhard Laube über sein neues Buch »Die Fragilität des Zugangs: 
Eine Kritik der Informationsgesellschaft«

https://doi.org/10.3196/186429502069575 - am 18.01.2026, 09:52:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.3196/186429502069575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


ZfBB 69 5/2022286 Personalia

Gegensatz zur mündlichen Sprache) nicht selbst helfen 
oder erläutern und sei so ohne den Autor oder die Au-
torin schutzlos dem Urteil eines jeden Publikums aus-
gesetzt, ist in der Literatur- und Philosophiegeschichte 
vielfach interpretiert worden. Wenn man genau hin-
schaut, ist aber eine Aussage dieser Passage vernach-
lässigt worden, die von größter Bedeutung ist: Dass 
Sprache generell – ob mündlich oder schriftlich – hilfs-
bedürftig ist. Unser Sprachverhalten hat also grundsätz-
lich zu berücksichtigen, dass man vielleicht nicht sofort 
versteht (oder verstanden wird), dass man den Äußerun-
gen des anderen Menschen, und auch den eigenen, hel-
fen muss, sie erläutern oder sogar erst weiterentwickeln 
muss, damit sie verstanden werden. Zugänglichkeit, ge-
genseitiges Verstehen, ist nicht selbstverständlich, son-
dern fragil – sie muss immer erst erarbeitet werden. Hier 
wird eine Sprachauffassung deutlich, die sich von der 
der Informationsgesellschaft fundamental unterscheidet: 
Wenn Sprache grundsätzlich hilfsbedürftig ist, kann die 
Vorstellung problemlos abrufbarer und aufnehmbarer 
Information keine gesellschaftliche Leitfunktion über-
nehmen. Vielmehr muss unser Sprach- und Verstehens-
verhalten als leitend in den Blick rücken. 

Ein weiterer Punkt ist hieran noch bemerkenswert: 
Mündliches Verstehen in der Präsenz des anderen Men-
schen ist ebenso anfällig wie die diachrone Kommunika-
tion an folgende Generationen über Texte – das Leben 
miteinander und das Leben nacheinander, das Miteinan-
der-Sprechen und das Lesen sind also eng miteinander 
verbunden. Platon liefert uns entsprechend vielerlei Si-
tuationen, in denen die Aussagen einer Person nur noch 
über die Schrift interpretiert werden können oder wo ein 
Denker dem Tode (und damit dem Umschlagen seines 
Denkens in die Schrift) nahe ist. Hier rücken also das 
Lesen und der Umgang mit der kulturellen Überliefe-
rung – bibliothekarische Kernthemen – in den Blick und 
verbinden sich plötzlich mit den ethischen Themen des 
Umgangs miteinander und des gegenseitigen Verstehens.

Ein zweiter Punkt ist eng mit der Hilfe verbunden: 
Für Platon ist auch scholē eine Grundbedingung des 
Verstehens. Die gängige Übersetzung ›Muße‹ weckt al-
lerdings nur bedingt die richtigen Konnotationen – in 
diesem platonischen Konzept stecken eine ganze Reihe 
verschiedener kognitiver Aspekte, etwa die ausschließ-
liche Konzentration auf etwas. Vor allem bedeutet der 
Begriff aber, dass es für das (gegenseitige) Verstehen aus- 
reichend Zeit benötigt: In Platons Dialogen muss man 
sich immerzu versichern, dass man ausreichend Muße 
hat, und es wimmelt nur so von Beispielen, wo für die 
weitere Erörterung – trotz erreichter Aporien – keine 
Zeit bleibt. Im Theaitetos, der die nicht ganz so kleine 
Frage ›Was ist Wissen?‹ diskutiert, durchsetzt Zeitman-
gel das ganze Gespräch – wie man schließlich merkt vor 
dem Hintergrund, dass Sokrates am Ende des Gesprä-
ches zu Gericht muss, wo er zum Tode verurteilt wird. 
Dem ruhig dahinrinnenden Bächlein im Phaidros steht 

nehmendes Unwohlsein in der bequemen Einrichtung 
der Informationsgesellschaft angesichts politischer und 
gesellschaftlicher Entwicklungen; und eine intensive 
Platon-Lektüre, die mir den mentalen Ausstieg aus den 
gängigen Gegenwartsdiskursen erleichterte und die we-
sentlichen Ideen und Vorgehensweisen des Buches ins-
pirierte. Dass der Versuch, ein philosophisches Buch zu 
schreiben, bei dem einen oder der anderen Praktiker*in 
eine spöttische Reaktion hervorrufen mag, habe ich mit 
einem vergnüglichen Blick auf die im Buch prominent 
vorkommende »lachende Thrakerin« gerne in Kauf ge-
nommen. 

Das Lachen der Thrakerin ist vergiftet: »Was im Lachen 
der Magd sich angekündigt hatte, war im Hass zu Ende 
gegangen«, schreibt Hans Blumenberg über eine Anek-
dote, die als »Urgeschichte der Theorie« und in ihren 
weiterführenden Geschichten auch Chancen und Ge-
fahren theoretischer Reflexion aufzeigt. Die den Him-
mel erkundenden und irdisch stürzenden Philosophen 
Thales verspottende »kluge und witzige« Thrakerin, die 
das vermeintlich sichere Alltagswissen repräsentiert, ist 
Gegenstand der sokratischen Gespräche in Platons »The-
aitetos«. Für Sie haben diese Gespräche erst kürzlich –  
vor ein paar Generationen – stattgefunden. Sie sind 
brandaktuell und eine Werbung für das Bewusstsein von 
Komplexität und Fragilität des Zugangs zum Wissen der 
Welt. Welchen Proviant entnehmen Sie den Platonischen 
Grundlagen für Ihre Reise in die moderne Informations-
gesellschaft?

Der platonische Proviant reicht – wenn man Platon 
als Gesprächspartner ernst nimmt, ihm ausreichend zu-
hört, ihm sozusagen Hilfe leistet – für einen langen Weg. 
Um die lachende Thrakerin noch einmal aufzunehmen: 
Sie steht für mich – jenseits aller sonstigen Konnotatio-
nen – vor allem für die gegenseitige Unzugänglichkeit, 
die (scheinbare) Unvereinbarkeit zweier Perspektiven, 
die ja einer der durchlaufenden Fäden im Buch ist (wir 
treffen sie bei Derrida und Gadamer, bei Arendt und 
Blumenberg, bei Wittgenstein und Turing, und schließ-
lich natürlich in Lyotards différend wieder). Schon Blu-
menberg hat diese gegenseitige Unzugänglichkeit, mit-
samt ihrer Nähe zur Gewalt, in Platons Version, die sich 
ja schließlich um die Verurteilung des Philosophen zum 
Tode dreht, gesehen: »die Aussichtslosigkeit der Ver-
ständigung, […] wofür das Lachen dort, das Todesurteil 
hier nur die Symptome waren.«

Von Aussichtslosigkeit ist bei Platon jedoch nicht 
die Rede, nur von der Schwierigkeit, sich gegenseitig zu 
verstehen, von der extremen Anfälligkeit des Zugangs 
zueinander. Drei eng zusammenhängende Motive sind 
hier von besonderer Wichtigkeit: Das erste ist die Hilfe,  
boētheia. Die meist Schriftkritik genannte Episode aus 
dem Phaidros ist eine der bekanntesten Passagen in Pla-
tons Werk. Das dort vorgebrachte Argument, die Schrift 
sage auf Nachfrage immer nur dasselbe, könne sich (im 

https://doi.org/10.3196/186429502069575 - am 18.01.2026, 09:52:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.3196/186429502069575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


ZfBB 69 5/2022 287Personalia

letzten Kapitel der bibliothekarische Gegenwartsbezug 
explizit wird. Herausgreifen möchte ich Fälle wie »Eich-
manns Gedankenlosigkeit«, »Orwells ewige Gegenwart«  
sowie »Gadamer und das Verstehen«. Beginnen möchte 
ich mit einer der radikalsten Komplexitätsverweigerun-
gen und -bekämpfungen im 20. Jahr-hundert. Warum 
ist Adolf Eichmanns »Gedankenlosigkeit« in Hannah 
Arendts »Bericht von der Banalität des Bösen« für Sie 
treffend, auch auf dem Weg zu einer Kritik der Informa-
tionsgesellschaft?

Nun, im Buch sehen wir bereits bei Levinas eine 
ethische Konzeption der platonischen boētheia, also 
der Notwendigkeit, Menschen, denen wir begegnen, zu 
helfen und ihnen Raum zu lassen, sich selbst zu helfen, 
also ihre eigene Komplexität deutlich zu machen; alles 
andere gerät zur gedanklichen Reduktion, die reale Ge-
walt nach sich zieht. Hannah Arendt beschreibt diese 
Verbindung von gedanklicher und realer Gewalt mit  
Bezug auf eine andere platonische Konzeption, die ihr 
gesamtes Werk durchzieht, von den Origins of Totali-
tarianism über das Eichmann-Buch bis hin zu ihrem 
letzten Werk: die Vorstellung des Denkens als innerem 
Dialog. Sie sieht den Menschen als ein innerlich plurales 
Wesen, der nach außen einheitlich auftreten muss und 
vor allem durch die Wahrnehmung anderer Menschen 
vereinfacht wird. Diese innere Pluralität rührt aus dem 
Denken her: Arendt fasst Denken, Platons Vorstellung 
aus dem Theaitetos aufnehmend, durchweg als inneren 
Dialog auf, in dem man jedes Urteil, jede Aussage selbst 
immer wieder hinterfragt und aus verschiedenen Per
spektiven beleuchtet, ebenso kritisch wie empathisch. 

In ihrem letzten Buch stellt sie sich dann explizit die 
Frage, was eigentlich das Böse mit dem Denken zu tun 
hat, und kommt zu dem Schluss, dass es vor allem ein 
Mangel an Denken, an selbstdialogischer Hinterfragung 
und an dem Einnehmen anderer Perspektiven ist, der zu 
realer Gewalt führt. Genau dies stellt sie bei Eichmann 
fest: Fern davon, ein genialischer Bösewicht zu sein, 
ist er in ihren Augen vor allem durch einen Mangel an 
Nachdenken und Selbsthinterfragung geprägt, durch 
»seine nahezu totale Unfähigkeit, jemals eine Sache vom 
Gesichtspunkt des anderen her zu sehen«. Hierbei spielt 
auch ideologische und klischeehafte Sprache eine wich-
tige Rolle: Denken ist als Dialog sprachgebunden, so 
Arendt, für Eichmann hingegen ist (wie er sagt), Amts-
sprache seine einzige Sprache, zudem beschreibt Arendt 
seine von Klischees und Phrasen überladene Sprache: 
»Eichmanns heldenhafter Kampf mit der deutschen 
Sprache, in dem er regelmäßig unterlag«. Sie sieht hier 
einen Zusammenhang zwischen mangelnder gedankli-
cher und sprachlicher Komplexität, zwischen der Selbst-
reduktion und Reduktion anderer. Als Schlussfolge-
rung hieraus stellt sie eine Forderung auf, die den Ruf 
der Aufklärung zum Selberdenken noch verschärft – es 
könne nicht nur jede/r selbst denken, sondern der innere 
Dialog müsse von jeder/jedem gefordert werden.

im Theaitetos das wegrinnende Wasser der Wasseruhr 
gegenüber, mit der in Griechenland vor Gericht die Re-
dezeit gemessen wurde: Die Zeit des Gerichts ist nicht 
die Zeit des Gesprächs, sie erlaubt es nur eingeschränkt, 
sich zu verteidigen, sich selbst zu helfen. Hier merkt 
man schon den engen Zusammenhang der Konzepte 
Hilfe und Muße. 

In Platons Dialogen braucht es viel Zeit, um Argu-
mente Schritt für Schritt gemeinsam zu durchlaufen, 
ihnen Hilfe zu leisten, sie zu prüfen, Vorheriges wieder 
aufzunehmen oder ganz von vorne anzufangen. Kleine 
Probleme werden unermesslich groß, jede Frage ver-
zweigt sich in weitere. Beide, boētheia und scholē, in-
volvieren somit eine dritte kognitive Grundbedingung, 
den Respekt vor Komplexität – die Default-Vermutung, 
dass sich hinter jedem Urteil, das ich zunächst fälle, je-
der Aussage, die ich mache, weitere Komplexität ver-
birgt, die es notwendig macht, offen zu sein für Revi-
sionen der eigenen Aussage, des eigenen Urteils. Nur 
wenn wir also dem Gegenüber (Text oder Person) aus-
reichend Hilfestellung leisten (oder diese sich selbst), 
wenn wir dafür genügend Zeit lassen und hinter jedem 
Urteil noch Raum für weitere Komplexität lassen, sind 
die Grundbedingungen für das gegenseitige Verstehen 
und für die Wahrheitssuche gegeben. Dass diese für Pla-
ton unabdingbaren kognitiven Grundbedingungen und 
Verhaltensweisen unter den Bedingungen der Informa-
tionsgesellschaft kein leichtes Spiel haben, zeigt der drit-
te Teil des Buches, zuvor werden aber im zweiten Teil, 
mit der Hilfe von Platons Leser*innen im 20. und 21. 
Jahrhundert, die ethischen Konsequenzen dieser und 
anderer platonischer Konzepte, wie der Vorstellung des 
menschlichen Innenraums oder des Denkens als innerer 
Dialog, herausgearbeitet.

Aber jetzt habe ich im eiligen Lauf durch die The-
men schon viel zu viel Zeit in Anspruch genommen 
– auch unser Gespräch hat ja Grenzen, die Wasseruhr 
läuft, und am Ende wird das Ganze in die Schrift um-
schlagen und sich nicht mehr selbst helfen können. Die 
Leser*innen werden uns also selbst Hilfe leisten müs-
sen, mit ausreichend Zeit, Konzentration und Respekt 
vor Komplexität …

Die Zeit müssen wir uns nehmen, um die von Ihnen ak-
tivierten Kategorien von Hilfe, Muße und Komplexität 
nachvollziehen zu können – auch wenn wir uns damit 
nicht nur der Beobachtung durch Thraker*innen aus- 
setzen. Wenn ich Sie richtig verstehe, re-problematisieren  
Sie auf diese Weise eingefahrene Sichtweisen mit Bezug 
auf soziale, zeitliche und sachliche Dimensionen von 
Kommunikation in Abgrenzung zu Strategien barba-
rischer Eindeutigkeiten, die sich im hermeneutischen 
Ernstfall konkurrierend und entdifferenzierend auf 
Informationsressourcen beziehen. Sie testen die Tragfä-
higkeit Ihrer Perspektive und der erarbeiteten Begriffe 
an »Platons Leser/innen« im 20. Jahrhundert, bevor im 

https://doi.org/10.3196/186429502069575 - am 18.01.2026, 09:52:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.3196/186429502069575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


ZfBB 69 5/2022288 Personalia

meinem Buch hilft der Roman dabei zu zeigen, dass der 
Zugang zueinander, ob mündlich oder schriftlich, nicht 
nur naturgemäß fragil ist, sondern auch oft aktiv ange-
griffen wird. Für Bibliothekar*innen ist der Roman von 
zentraler Bedeutung: Er macht in unüberhörbarer Form 
deutlich, dass zwischen der Vernichtung von Kulturgut, 
der Veränderung von historischen Informationen, der 
systematischen Etablierung von Fake News, der Berei-
nigung der Sprache und der spurlosen Beseitigung von 
Individuen ein fließender Übergang, ein Kontinuum be-
stehen kann. 

Es gilt dabei zu realisieren, dass wir es hier nicht nur 
mit einer bedrohlichen Fiktion zu tun haben, einer Dys-
topie der Vernichtung der Vergangenheit, wie wir sie aus 
der Literatur- und Philosophiegeschichte kennen, ange-
fangen mit Platons Politeia, wo die Dichter*innen aus 
Gesellschaft und kulturellem Gedächtnis ausgestoßen 
werden sollen, über Ray Bradburys Fahrenheit 451 bis 
hin zu Gegenwartsschriftsteller*innen wie Hari Kunzru  
(Memory Palace) und Cécile Wajsbrot (Le Bruit du 
temps). Zensur und systematische Vernichtung von Kul-
turgut finden real statt – wie man im von Michael Holl-
mann und mir herausgegebenen Band Diachrone Zu-
gänglichkeit als Prozess ebenso nachlesen kann wie bei 
Richard Ovenden (Burning the Books), man aber auch 
aus Meldungen über Aussonderungsprozesse in der  
Ukraine und dem Verbot von Orwells Buch etwa in 
Belarus entnehmen kann. Es ist jedoch nicht nur die 
Vernichtung von Kulturgut real: Das gesamte oben be-
schriebene Kontinuum hat real stattgefunden – Arendts 
Analysen der totalitären Regimes des 20. Jahrhunderts 
belegen dies ebenso wie die Geschichte der Vernich-
tungslager.

Der wesentliche Punkt hierbei zeigt sich jedoch eben-
so in Orwells Buch wie in Jean-François Lyotards Werk 
Le Différend, das das Kapitel beschließt: Der Angriff 
auf das kulturelle Gedächtnis, auf das Leben nacheinan-
der, ist gleichzeitig ein Angriff auf das Miteinander, auf 
das menschliche Zusammenleben in Gegenwart und Zu-
kunft. Die Vereinheitlichung des kulturellen Gedächt-
nisses ist ein wesentliches Instrument zur Beeinflussung 
des gegenwärtigen und zukünftigen Zusammenlebens –  
die Komplexität und Vielfalt der Vergangenheit wird auf  
eine idealisierte Gegenwart geeicht, die kritische Funk-
tion des Speichergedächtnisses, auf die Aleida Assmann 
aufmerksam gemacht hat, verunmöglicht. Jegliche Alter- 
nativen, jegliche individuellen Stimmen werden mund-
tot gemacht. Lyotard zeigt schließlich, wie die Schein-
logik der Holocaust-Leugnung diese Vernichtung noch 
steigert, und wie dieselben logischen Dilemmata auch 
im zwischenmenschlichen Diskurs zu Ausschluss und 
Machtlosigkeit von Stimmen führen können. Synchro-
nes und diachrones menschliches Zusammenleben, syn-
chrone und diachrone Zugänglichkeit, Zugänglichkeit 
von ›Information‹ und Zugänglichkeit zu Menschen 
sind, so zeigt sich, eng verbunden. Der Umgang mit 

In ihrem Totalitarismus-Buch hatte sie deutlich ge-
macht, dass der Totalitarismus genau dieser inneren 
Pluralität und dem eigenen Nachdenken entgegenwirkt, 
eine »rectification of thought« und eine totale Verein-
heitlichung der Realität anstrebt (auch durch die Spra-
che, wie wir bei Orwell sehen), ein Streamlining der 
Menschen, das sie deindividualisiert, auf einzelne Kenn-
zeichen reduziert und als Massen definiert. Darüber 
hinaus hebe er auch die Grenze zwischen Privat- und 
öffentlichem Leben auf und lasse so dem Individuum 
weder Zeit noch Raum für den inneren Dialog. Schon 
Platon hatte deutlich gemacht, dass es hierfür Zeit und 
Weltabgewandtheit bzw. Konzentration benötigt; der 
Totalitarismus, so Arendt, verhindert dies absichtlich 
und systematisch, er lässt keine scholē, keinen geistigen 
Innenraum für Pluralität, sondern umgibt den Men-
schen wie ein Sandsturm, der in jede Ritze dringt. Die 
Ideologie, geprägt durch ihren »claim to total explanat
ion«, mache schließlich unabhängig von der Realität und 
eigenes Denken unnötig bzw. unerwünscht.

Wir sehen, wie hier eine platonische Vorstellung im 
modernen Kontext eine fundamentale ethische Bedeu-
tung erhält: Die Vorstellung des inneren Dialogs ist so 
zentral, weil sie einerseits deutlich macht, wie kritisches 
Denken funktioniert und warum es wichtig ist, ande-
rerseits zeigt, was passiert, wenn wir die Pluralität und 
Komplexität des anderen Menschen durch vereinfachte  
Wahrnehmung reduzieren. Wie bei Levinas entsteht 
hier aus gedanklicher Gewalt reale Gewalt. Wenn wir 
uns nun erinnern, dass wir in einer Gegenwart leben, die 
die Kategorisierung der Welt und der Menschen in aus-
wertbare Information idealisiert, beginnen wir zu ah-
nen, warum das Bild der Informationsgesellschaft einer 
Überprüfung bedarf, einer Kritik im kantischen Sinne, 
also eine Auslotung ihrer Grenzen ebenso wie ihrer Po-
tenziale.

Lassen Sie uns die Grenzen und Potenziale des Infor
mationsbegriffs ebenso im Blick behalten wie die Kom-
plexität des Denkens, der auch moderne Institutionen 
gerecht werden müssen, unterstützt durch eine wissens
soziologische »Kritik der komplexitätsvergessenden Ver
nunft« (Armin Nassehi). Zum Totalitarismus gehört 
aber auch die Dystopie einer Zeitvorstellung, die präsen-
tistisch Überlieferung und ihr Reflexionsangebot auflöst. 
Sie veranschaulichen das u. a. am Beispiel unseres bedau-
ernswerten Kollegen Winston Smith, den George Orwell 
in seinem Roman »1984« als Archivar auftreten lässt. 
Überlieferungen und die Bewahrung ihrer Zeitdimen
sionen sind ebenso fragil wie potenziell subversiv. Worin 
besteht der Angriff auf die Zukunft in Orwells endloser 
Gegenwart?

Orwells 1984 ist ein vielfältiges Buch, das man ge-
nau lesen sollte, nicht nur als plakatives Beispiel einer 
Überwachungs-Dystopie, die dem Individuum – wie bei 
Arendt – keinen Raum für den inneren Dialog lässt. In 

https://doi.org/10.3196/186429502069575 - am 18.01.2026, 09:52:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.3196/186429502069575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


ZfBB 69 5/2022 289Personalia

die Funktion, sich den Anspruch des anderen in Wahr-
heit vom Leibe zu halten«.

Mit dieser Auffassung hat Gadamer sicherlich mein 
Buch stark geprägt, das nicht versucht, die Ansätze der 
vorkommenden Denker*innen abschließend zu resü-
mieren, sondern klassischen philosophischen Texten neu 
begegnet, sie als Stimmen jenseits bekannter Interpreta-
tionen ernst nimmt, sie von Anfang bis Ende durchgeht 
und den Dialog aus der Position der Gegenwart heraus 
mit ihnen aufnimmt, um sich von ihnen etwas sagen 
zu lassen. Denn wir sind, wie Gadamer sagt, in einem 
»hermeneutischen Universum«, in dem wir im synchro-
nen und diachronen Dialog mit Menschen und Tex-
ten immer weiter dazulernen. Lesen ist aus Gadamers 
Sicht ein »unendlicher Prozeß«, der nicht mit einmali-
ger Informationsentnahme endet; Verständnis entsteht 
erst schrittweise, beim Lesen, wie beim präsentischen 
Dialog ist erst eine schrittweise Herausbildung einer 
gemeinsamen Sprache notwendig. Gadamer sieht diese 
wiederholte, vorsichtige und schrittweise Kalibrierung 
der Gesprächspartner*innen als die eigentliche Leistung 
der Sprache an – ganz in der Tradition der platonischen 
Hilfe. Er erlaubt uns damit einen Ausblick auf das, was 
durch die Vorstellung einer einmaligen, einfachen Infor-
mationsentnahme verdeckt wird, und auf die ethischen 
wie kognitiven Konsequenzen dieser Vorstellung.

Ist das »hermeneutische Universum« Hans-Georg Ga-
damers aber nicht überaus voraussetzungsreich, stabili-
siert durch einen normativen Begriff von Tradition und 
einer Aufwertung von »Verstehen« und »Gespräch« unter 
Lebensbedingungen der antiken Polis, adaptiert in einer 
Heidelberger Lebens- und Gelehrtenwelt, die letztlich 
ohne einen Begriff von moderner Gesellschaft, Wissen-
schaft und Informationsanforderungen auskommt? Die 
bibliotheks- und informationswissenschaftliche Litera
tur bietet uns ja einen relationalen, reflektierten und re
versiblen Informationsbegriff, der sich von der naiven 
Vorstellung der schlichten Informationsübertragung löst. 
Mit skalierbaren Informationsdienstleistungen und der 
bibliotheksfachlichen Weiterentwicklung der Wissens- 
und Forschungsinfrastruktur sind doch Funktionen und 
Services der modernen Gesellschaft benannt, die mit der  
Ausdifferenzierung von Begriffen wie Daten, Informa
tionen und Wissen, aber auch durch Vermittlung von 
Kompetenzen, angemessener Kommunikationen und An- 
wendungsbereiche die von Ihnen dargestellten »Schat-
tenseiten der Informationsgesellschaft« reflektieren. Kann 
uns nicht ein Informationsbegriff, der Ihre Kritik pro-
duktiv aufgreift, helfen, eine Spannweite von Daten
erhebungen bis zu Reflexionsprozessen darzustellen und 
die Bibliothek als gesellschaftlichen Akteur, auch im 
Kampf gegen Desinformationen zu profilieren?

Ich beginne einmal mit der ersten Frage. In meinem 
Buch stelle ich ja nicht Gadamers ›Lehre‹ (als fertiges 
Produkt) dar und schließe mich ihr an, sondern weise 

der Vergangenheit wie mit der Gegenwart erfordert die 
Bereitschaft zur Hilfe, auch für das Schweigen und das 
Nichtgesagte, gewidmete ausschließliche Zeit sowie den 
Respekt für Komplexität.

Mit Ihrem Plädoyer für Zeithorizonte und Zeitbegriffe  
der kulturellen Überlieferung demonstrieren Sie zu-
gleich die evolutionäre Unwahrscheinlichkeit dieser 
kulturellen Hervorbringungen, die durch kriegerische,  
machtbewusste oder einfach nur unreflektierte und be-
queme Gegenwartsbezüge gefährdet sind. Der Regelfall 
sind fragile Überlieferungen und latente Vernichtungen. 
Erhalt und Zugänge sind voraussetzungsreich, machen 
Arbeit und berühren eine soziale Dimension, die Sie mit 
Gadamers existenzialer Aufwertung von Verstehen und 
Gespräch ansprechen. Nun entkoppelt Gadamer Verste-
hen von der Frage der Methodizität der Forschung, um 
in der Nachfolge Heideggers die menschliche Existenz
weise überhaupt als Verstehen zu begreifen und in ei-
nem Überlieferungs-, nein Traditionszusammenhang zu 
grundieren. Worin besteht für Sie die Attraktivität dieses 
Ansatzes?

Gadamer nimmt als großer Platon-Leser dessen Fa-
den auf und arbeitet u. a. mit den Motiven der Hilfe und 
des inneren Dialogs weiter. Er sieht Verstehen in der 
Tat als Existenzweise, als Grundhaltung, mit der wir der 
Welt begegnen – Menschen wie Texten, im Miteinander 
wie im Nacheinander. Gadamer ist vor allem in Litera-
tur- und Geschichtswissenschaft rezipiert worden, die 
ethische Bedeutung seines Hauptwerks Wahrheit und 
Methode ist allerdings zu selten hervorgehoben worden. 
Diese ist jedoch zentral für mein Buch: Gadamer zeigt, 
dass bei Menschen wie bei Texten der Zugang mühsam 
ist und erst erarbeitet werden muss. Die Schwierigkeit 
des Sich-Verstehens ist das Thema meines Kapitels, das 
sich mit dem Dialog zwischen Gadamer und Derrida 
beschäftigt, welcher mit Derridas Verständnis suchen-
den Nachruf auf Gadamer endet – einem sehr bewe-
genden Text, der intensiv die Frage des Verstehens von 
Menschen und Texten thematisiert.

Für Gadamer ist Verstehen »kein nur reprodukti-
ves, sondern stets auch ein produktives Verhalten«. Es 
geht hier nicht um die reine einmalige Informations-
entnahme aus einem Text, sondern um eine dialogische 
Begegnung mit dem Text, die grundsätzlich eigene Of-
fenheit und Zugänglichkeit erfordert: »Wer einen Text 
verstehen will, ist vielmehr bereit, sich von ihm etwas 
sagen zu lassen«, also die eigenen Vorstellungen in der 
Auseinandersetzung mit dem Text zu hinterfragen. Die 
Überlieferung wird so zu einem Kommunikationspart-
ner; die Lesenden erfahren die Texte, erproben sich  
an ihnen, müssen in dieser wiederholten Auseinander-
setzung auch dazulernen können und dürfen nicht ein 
sofortiges Verständnis der ›vorliegenden Information‹ 
voraussetzen. Bei Menschen wie bei Texten gilt: »Der 
Anspruch, den anderen vorgreifend zu verstehen, erfüllt 

https://doi.org/10.3196/186429502069575 - am 18.01.2026, 09:52:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.3196/186429502069575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


ZfBB 69 5/2022290 Personalia

Gegenwart vorkommen, etwa scheinlogische Verknüp-
fungen wahrer Tatsachen, die spiegelverkehrte Verwen-
dung historischer Begriffe, systematische Gegennarra-
tive, das Unterdrücken von alternativen Stimmen und 
vieles andere mehr? Auch in diesem Bereich geht es aus 
meiner Sicht vor allem darum, kognitive und sprachliche 
Kompetenzen zu schulen, um entsprechende geistige 
Resilienz zu erzeugen. Ich stimme Ihnen aber zu, dass 
sich Bibliotheken gerade in diesem Bereich, im Kampf 
gegen ›Desinformation‹, als gesellschaftliche Akteure 
profilieren können und sollten.

Mit der Historisierung von Gadamers Hermeneutik 
möchte ich lediglich die Grenzen tradierter Kategori-
en zur Beschreibung von funktional ausdifferenzierten, 
komplexen Gesellschaften markieren, ohne die kritische 
Bedeutung von Sprache, Gespräch und Verstehen im 
Geiste der Humanität zu leugnen. Das Insistieren auf 
zentraler Steuerung und Eindeutigkeit ist aus Sicht unser 
beider Perspektiven eine Reaktion auf Komplexität und 
Kontingenz der Moderne, die zugleich antimodern und 
totalitär ist. Hier möchte ich einen Satz von Ihnen ver-
orten, mit dem unser Gespräch überschrieben ist und der 
zugleich in Ihr zentrales Kapitel über »Geistige Resilienz: 
Die gesellschaftliche Bedeutung von Bibliotheken und 
Geisteswissenschaften« einführt: »Wenn Sprache hilfs- 
bedürftig ist, dann strebt die Informationsgesellschaft  
in die Unmenschlichkeit«. Welche gesellschaftliche Rolle 
müssen Bibliotheken annehmen, um mit ihren Kompe-
tenzen und Handlungsfeldern humanisierende und zivi-
lisierende Widerständigkeit zu entfalten?

Dass sich unser Zugang zueinander und zu Texten 
zusetzt, ist ein immer wiederkehrender Prozess, für den 
es keine einmalige Lösung gibt, vielmehr muss perma-
nent dagegen angekämpft werden. Wenn Zugänglichkeit 
laufend verschwindet, muss dauerhaft Resilienz, Wider-
standsfähigkeit, gegen die (kognitiv und ethisch) okklu-
dierenden Kräfte aufgebaut werden. Dementsprechend 
hilft hier keine Theorie, sondern es gilt aktiv Tugenden, 
Praktiken, Kompetenzen zu trainieren. Bibliotheken 
sehe ich hier gleichzeitig als Vermittler von resilienten 
Kompetenzen und als Schutzraum für resiliente Prakti-
ken. Bibliotheken sollten also nicht nur Texte für Men-
schen zugänglich machen, sondern auch Menschen für 
Texte (und damit, letztlich, füreinander). 

Zu diesen Kompetenzen gehört sicherlich die Infor-
mationskompetenz im klassischen Sinne, die ich ins
besondere als Vermittlung des Respekts vor Komple-
xität verstehe; ebenso notwendig sind jedoch etwa die 
Textkompetenz (als Respekt vor der Komplexität der 
Textformen und -medien), Kompetenzen in Bezug auf 
die kulturelle Überlieferung (etwa die Kenntnis von 
Okklusions- und Kanonisierungsprozessen) sowie die 
Lesekompetenz, die neben grundlegenden Dekodie-
rungsfähigkeiten, der Fähigkeit zur Aufnahme von In-
formationen und der Kenntnis verschiedener Lesestra-

anhand einer Lektüre von Derridas Nachruf auf Gada-
mer auf die Schwierigkeit hin, Zugang zu Texten und 
Menschen zu gewinnen. Diese bereits bei Platon im 
Zentrum stehende Schwierigkeit – und die ethische wie 
kognitive Notwendigkeit, sich entsprechend Mühe zu 
geben – bleibt in einer ›modernen‹ Gesellschaft (sind wir 
wirklich so modern? und in welcher Hinsicht eigent-
lich?) von höchster Bedeutung. Meine Lektüren von 
Platons Leser*innen haben – über verschiedene zeitge-
bundene Kontexte hinausgehend – intensiv belegt, was 
im kognitiven wie im zwischenmenschlichen Bereich 
verlorengeht, wenn man diese Fragilität des Zugangs 
vernachlässigt und die organisatorische Grammatik, also 
das Denken in Termini des Einteilens, Zählens, Holens 
und Bringens, auf alle Lebensbereiche ausweitet. Meine 
Lektüren aktueller wissenschaftlicher Analysen, etwa 
der Soziologen Hartmut Rosa und Steffen Mau oder 
des Wirtschaftsnobelpreisträgers Amartya Sen, erge-
ben, dass die Tendenzen der Gegenwart gerade dort-
hin laufen, Ideale der Transparenz, des sofortigen Ver-
stehens und der Zeiteffizienz zu befördern und so die 
Aspekte der Hilfsbedürftigkeit der Sprache, der Muße 
und der Komplexität zu vernachlässigen. Ich beschreibe 
schließlich, wie der sowohl in der breiten Öffentlichkeit 
als auch in Theorien der Informationsgesellschaft ver
wendete Informationsbegriff genau diese problemati
schen Entwicklungen unterstützt. Insofern belegt das 
Buch gerade das, worauf Gadamer hinweist, dass näm-
lich die Texte der Vergangenheit uns trotz veränderter 
Kontexte durchaus etwas zu sagen haben – und dass die 
Gegenwart gut daran tut, sich etwas sagen zu lassen.

Zu Ihrer zweiten Frage, ob man den Informations-
begriff nicht in anderer Form weiterbenutzen kann: Zu-
nächst einmal ist meine Kritik ja, wie gesagt, so gemeint, 
dass man die Potenziale und Grenzen, die Positiva und 
die Negativa dieser Vorstellung ausleuchtet – nicht, dass 
man sie abschafft. Wir leben in dieser ›Informations-
gesellschaft‹, ob wir es wollen oder nicht, und werden 
Realität und Diskurs so schnell nicht verändern. Wir 
müssen uns jedoch ihrer Gefahren bewusst sein. Ob sich 
der Begriff der Information besonders eignet, um auf 
die Probleme aufmerksam zu machen, die ich in mei-
nem Buch schildere (und ich schildere sie ja als seit jeher 
auftauchende Tendenzen, die nur durch Mechanismen 
und Begriffe der heutigen Welt befördert werden), be-
zweifele ich, denn diesem Begriff liegt eine Tendenz zur 
Objektifizierung zugrunde; diese lenkt davon ab, dass es 
vor allem um das geht, was in unseren eigenen Köpfen 
passiert, um unser kognitives und sprachliches Verhal-
ten und die dazugehörigen Kompetenzen. Während der 
Begriff sicherlich, wie Sie sagen, eine wichtige Funktion 
im Sprachspiel ›Information vs Desinformation‹ hat, das 
im politischen Kontext der letzten Jahre drastisch an Be-
deutung zunimmt, sollte man hier auch auf die Grenzen 
seiner Einsetzbarkeit sehen – reicht er wirklich aus, um 
die radikalen Phänomene zu beschreiben, die in unserer 

https://doi.org/10.3196/186429502069575 - am 18.01.2026, 09:52:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.3196/186429502069575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


ZfBB 69 5/2022 291Personalia

tegien und -medien auch höhere Lesekompetenzen und 
Trainingspraktiken beinhaltet, wie das kritische, das im-
mersive und das nicht-strategische Lesen – Anne Man-
gen, Adriaan van der Weel, Miha Kovac und ich werden 
dies demnächst in einem Manifest zu höheren Lesekom-
petenzen ausführlicher beschreiben. 

Bibliotheken vermitteln diese Kompetenzen jedoch 
nicht nur in Kursen und Gesprächen, sondern auch 
durch ihre Natur als Raum, der für diese Praktiken re-
serviert ist: Sie sind der einzige legitimierte Denkraum 
in unserer Gesellschaft. Sie können Mußekompetenz 
(die Kunst, sich für etwas Zeit zu nehmen) und Konzen-
trationskompetenz vermitteln. Ihre Gestaltung sollte die 
verschiedenen Dimensionen der Zugänglichkeit ernst 
nehmen und dementsprechend für den aktiven Dialog 
ebenso wie für die ausschließliche Konzentration per-
fekte Bedingungen schaffen. Als Präsenzbibliotheken 
können sie Vielfalt aktiv inszenieren und damit den Re-
spekt vor Komplexität fördern. Schließlich sollten sie 
freiheitliche Räume in jeder Hinsicht sein, von Werbe-
freiheit und Datenschutz bis hin zur Verteidigung der 
Gedanken- und Wissenschaftsfreiheit, ohne Lenkung 
und Einschränkung der Lesenden (dass dies nicht selbst-
verständlich ist, wird in einer der nächsten Ausgaben 
der ZfBB zum Thema Bibliotheken und Demokratie 
diskutiert werden). 

Um diese Schutzfunktion für resiliente Praktiken 
dauerhaft aufrechterhalten zu können, benötigen Bi
bliotheken entsprechend eigene Resilienz – hierzu ge-
hört sicherlich in besonderem Maße die gesetzliche 
Verankerung ihrer gesellschaftlichen Funktionen, an der 
es derzeit noch vielfach mangelt. Gleichzeitig gilt es je-
doch massiv in IT-Sicherheit und manipulationsresisten-
te Langzeitarchivierung zu investieren, um den Kampf 
gegen Manipulation nicht nur im Bereich der Desinfor-
mation, sondern auch im Bereich der Manipulation von 
Daten und der Beeinflussung von wissenschaftlicher 
Arbeit (z. B. Predatory Journals, Forschungsdaten) noch 
intensiver aufnehmen zu können. Denn Bibliotheken 
tragen gemeinsam mit den Geisteswissenschaften eine 
strukturelle Verantwortung, kognitive und ethische Re-
silienz in der Gesellschaft zu fördern und die Okklusion 
des Zugangs zueinander zu verhindern. So verteidigen 
sie nicht die Vergangenheit, sondern die Zukunft. 

Aber bevor ich hier in apodiktische Aussagen verfalle, 
lade ich die Leser*innen dieses Interviews lieber ein, das 
Buch selbst mit Muße durchzulesen (gern mehrfach), es 
zu hinterfragen und sich von ihm hinterfragen zu lassen. 
Unser Gespräch – dessen Wasseruhr jetzt leider abläuft 
und das nun endgültig in die Schrift umschlagen muss 
– hat hoffentlich hierfür den Boden bereitet. Ich bedan-
ke mich bei Ihnen, lieber Herr Laube, ganz herzlich für 
Ihre Zeit, Ihre ausschließliche Konzentration, Ihre Hilfe 
und den Respekt vor der Komplexität des Buches!

Dr. André Schüller-Zwierlein, Direktor der  
Universitätsbibliothek Regensburg,  
Universitätsstraße 31, 93053 Regensburg,  
Telefon +49 941 943-3900,  
Andre.Schueller-Zwierlein@bibliothek.uni- 
regensburg.de
Foto: Harald Kloth, Universitätsbibliothek Regensburg

Dr. Reinhard Laube, Direktor der Herzogin  
Anna Amalia Bibliothek, Klassik Stiftung Weimar,  
Burgplatz 4, 99423 Weimar,  
Telefon +49 3643 545-200,  
Reinhard.Laube@klassik-stiftung.de
Foto: Heike Werner

Interviewpartner

https://doi.org/10.3196/186429502069575 - am 18.01.2026, 09:52:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

mailto:Andre.Schueller-Zwierlein@bibliothek.uni- regensburg.de
mailto:Andre.Schueller-Zwierlein@bibliothek.uni- regensburg.de
mailto:Reinhard.Laube@klassik-stiftung.de
https://doi.org/10.3196/186429502069575
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
mailto:Reinhard.Laube@klassik-stiftung.de

