
 

 

„Verantwortlichkeit des Geistes“ vs. Engagement 

Die Sartre-Debatte im Merkur (1947–1948) 

Hanna Klessinger 

Als konservativ oder traditionalistisch gilt der 1947 von Hans Paeschke gegründete 
Merkur1 insbesondere wegen des programmatisch lancierten ‚Geistes‘-Begriffs, wie 
er auch im Untertitel deutsche Zeitschrift für europäisches Denken anklingt. Gleich im 
Eröffnungsheft wird er durch Paeschkes Essay Verantwortlichkeit des Geistes2 einge-
führt. Im Vorwort des zehnten Heftes schreiben sich die Herausgeber Paeschke und 
Joachim Moras die Teilhabe am „geistigen Gespräch in Europa“3 auf die Fahnen. 
Der Merkur ist außerdem ein charakteristisches Beispiel für die konzeptionellen 
und personellen Kontinuitäten im kulturellen Feld der Nachkriegszeit sowie für die 
spezifische Spannung zwischen Traditionsbezug und programmatischem Neuan-
fang.4  

Die folgende Untersuchung widmet sich den konzeptionell entscheidenden An-
fangsjahren des Merkur von 1947 bis 1949. Geprüft wird die programmatische  
Europa-Idee der Herausgeber exemplarisch im Lichte der Debatte um den franzö-
sischen Existentialisten Jean-Paul Sartre. Als Kultautor der jüngeren Generation 
und engagierter Intellektueller ist Sartre dem Traditionalismus des Merkur span-
nungsvoll entgegengesetzt. Um zu zeigen, wie der Bezug auf diesen ‚fremden‘ Au-
tor zugleich der eigenen Profilschärfung dient, werde ich ein exemplarisches Rezep-
tionszeugnis analysieren: Eva Rechels Übersetzung von Sartres kommunistischem 
Drama Die schmutzigen Hände, die in kommentierten Auszügen 1948 im Merkur er-
schien.5 In einer Text-Kontext-Interpretation soll der Merkur-Begriff der ‚Verant-
wortlichkeit des Geistes‘ mit dem französisch geprägten des ‚engagements‘ vergli-
chen werden. Die schmutzigen Hände stellen eine politische Tat ins Zentrum, deren 
‚Heldenhaftigkeit‘ sowohl innerhalb des Dramas selbst als auch im Rezeptionskon-
                                                            
1  Laut Detlev Schöttger: Zeitschriften in der Bundesrepublik, in: Horst A. Glaser (Hg.): 

Deutsche Literatur zwischen 1945 und 1995. Eine Sozialgeschichte, Bern 1997, S. 249–260, 
kann der Merkur als „einflussreichste, dauerhafteste und mit mehr als 1000 Seiten pro Jahr 
umfangreichste Zeitschrift der Nachkriegszeit“ (ebd., S. 255) gelten.  

2  Hans Paeschke: Verantwortlichkeit des Geistes, in: Merkur 1, 1947, S. 100–110.  
3  Hans Paeschke/Joachim Moras: An unsere Leser, in: Merkur 2, 1948, S. 481–484, hier 

S. 482.  
4  In meiner 2011 erschienenen Studie zu den Lyrikpublikationen in den ersten zehn Jahr-

gängen des Merkur habe ich – mit Bezug zu Pierre Bourdieus Feldtheorie – zu zeigen ver-
sucht, wie eine mittlere Generation unter den Nachkriegslyrikern (die – wie der Herausge-
ber Hans Paeschke – alle um 1910 geboren wurden) zu ästhetischen Wortführern im 
Merkur avanciert. Vgl. Hanna Klessinger: Bekenntnis zur Lyrik. Hans Egon Holthusen, 
Karl Krolow, Heinz Piontek und die Literaturpolitik der Zeitschrift Merkur in den Jahren 
1947 bis 1956, Göttingen 2011. 

5  Jean-Paul Sartre: Schmutzige Hände, in: Merkur 2, 1948, S. 528–553. 

https://doi.org/10.5771/9783956507120-347 - am 13.01.2026, 04:55:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507120-347
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


HANNA KLESSINGER 

 

348 

text des Merkur und seines Geistesbegriffs kritisch reflektiert wird. Um die spezifi-
sche Gestaltung und Funktion der Sartre-Rezeption im Merkur erörtern zu können, 
beziehe ich mich auf neuere Ansätze der Kulturtransfer-Forschung. 

Unter Kulturtransfer sollen hier nicht nur die Anfänge dieses Ansatzes, mar-
kiert durch die grundlegenden Arbeiten von Michel Espagne und Michael  
Werner,6 verstanden werden, sondern auch aktuelle Weiterentwicklungen der 
Theorie. Vor allem das bisher wenig beachtete Modell des kanadischen Litera-
turwissenschaftlers Robert Dion7 ist insofern weiterführend – vor allem auch für 
das hier untersuchte Fallbeispiel –, als es die Transfertheorie mit der Intertextuali-
tät kombiniert. Es bietet dadurch eine verbesserte Heuristik, um Aneignungsfor-
men differenziert zu untersuchen. Dion schlägt eine Typisierung der Transfer-
zeugnisse vor und unterscheidet vier Formen des intertextuellen Transfers: 
1.) „traductions“ [Übersetzungen], 2.) „discours d’accompagnement“ [begleiten-
de Kommentare], 3.) „appropriation créative“ [kreative Aneignung], 4.) „dis-
sémination intertextuelle et interculturelle“ [intertextuelle und interkulturelle 
Streuung], also eine Form der Hybridisierung der Prätexte im Zielkontext. Diese 
Formen können, wie zu zeigen sein wird, in unterschiedlicher Kombination – 
und Intensität – auftreten. Dions Modell erlaubt also, Transferzeugnisse zu klas-
sifizieren, Mischformen oder Hybridisierungen zu erfassen sowie schließlich, die 
Intensität des intertextuellen Bezugs zu skalieren.  

Das „geistige[] Gespräch in Europa“:8 

Zeugnisse des innereuropäischen Kulturtransfers im Merkur sind zunächst zahlrei-
che Übersetzungen, etwa Auszüge aus aktuellen Werken von André Gide und 
T. S. Eliot. Flankiert werden die Übersetzungen von Kommentaren (Überset-
zeranmerkungen, Kritiken, literarischen und philosophischen Essays), welche die 
kreativen Aneignungsprozesse im Zielkontext widerspiegeln und die Rezeptions-
zeugnisse in einen Dialog mit anderen Quellen bringen.  

Paeschke konzipierte die ersten Jahrgänge seiner Zeitschrift in der Tradition des 
„diskutierenden Forums“.9 Hierbei orientierte er sich an Vorbildern wie der Nouvelle 

                                                            
6  Als wegweisend für die Kulturtransferforschung gelten bis heute: Michel Espagne/Michael 

Werner (Hg.): Transferts. Les relations interculturelles dans l'espace franco-allemand (XVIIIe 
et XIXe siècle), Paris 1988; sowie Michel Espagne: Les transferts culturels franco-allemands, 
Paris 1999.  

7  Robert Dion: L’Allemagne de Liberté. Sur la germanophilie des intéllectuels québecois, Ot-
tawa 2007. Die Anregung, Dions Modell für die intertextuelle Analyse von Transferzeug-
nissen heranzuziehen, verdanke ich Louise-Hélène Filion: Nouvelles perspectives sur 
l’intertextualité interculturelle: „Théorie de la Reférencialité“ et „critique spatiale“, in: 
Christiane Sollte-Gresser u. a. (Hg.): Zwischen Transfer und Vergleich. Theorien und Me-
thoden der Literatur- und Kulturbeziehungen aus deutsch-französischer Perspektive, Stutt-
gart 2013, S. 137–150, hier S. 137.  

8  Paeschke/Moras: Leser (Anm. 3), S. 482. 

https://doi.org/10.5771/9783956507120-347 - am 13.01.2026, 04:55:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507120-347
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


„VERANTWORTLICHKEIT DES GEISTES“ VS. ENGAGEMENT 

 

349 

Révue Française:10 In der dialogischen, oft spannungsreichen Komposition der ein-
zelnen Hefte sollte sich die Situation des intellektuellen Europa spiegeln bezie-
hungsweise dialogisch ausagieren. Dieses Kompositionsprinzip offenbart sich be-
reits im Gründungsheft, das mit Gotthold Ephraim Lessings aufklärerischer 
Streitschrift Über eine Aufgabe im Teutschen Merkur11 eröffnet und damit das Vorbild 
von Christoph Martin Wielands Zeitschrift – und die Debattenkultur der Aufklä-
rung – deutlich markiert. Aktuelle Themen wie die atomare Bedrohung, die Rudolf 
Kassners Im Hinblick auf die Atombombe12 aufwirft, stehen neben jüngerer Dichtung 
im Banne des Kriegs wie Hans Egon Holthusens Gedicht Heimkehr13 und Joachim 
Günthers Kriegstagebuch Das letzte Jahr.14 Den Rahmen zum Lessing-Auftakt 
schließt dann ein programmatischer Aufsatz des Herausgebers Paeschke mit dem 
Titel Verantwortlichkeit des Geistes.15 

Außerdem diagnostizierte der Schweizer Europavisionär Denis de Rougemont 
im selben Heft Die Krankheit Europas – „Europa sieht schlecht aus; das muß man 
zugeben“ –,16 um sogleich in einem transformierten Zitat an seine traditionelle 
„Sendung in der Welt“17 zu erinnern:  

[U]nd ich fordere Sie auf, es mit mir zu sagen: 
Je pense donc j’en suis! 
Ich denke, also gehöre ich ihm zu!18 

De Rougemonts Appell spiegelt die treibende Idee des Merkur einer geistigen Ge-
meinschaft, die den europäischen Einigungsprozess vorantreiben soll. Die Ten-
denz, sich dabei an eine ältere Traditionslinie anzuschließen, bestimmt in besonde-
rem Maße die kulturelle, philosophisch-literarische Europa-Idee, die der Merkur in 
seinen frühen Heften lanciert.  

Die ersten Hefte evozieren in diesem Kontext wiederholt eine goldene Genera-
tion der klassischen Moderne in Europa: Im zweiten Heft erinnert etwa Ernst Ro-
bert Curtius in einem Beitrag zu Hermann Hesse19 an ein „höchst lebendiges Euro-
pa des Geistes“, das „über alle Politik, aller Politik entgegen“ eine geistige Elite über 
„persönliche Beziehungen“20 verband. Zu ihr zählt Curtius etwa T. S. Eliot, Rainer 

                                                                                                                                                
9  Karl H. Bohrer: Hans Paeschke und der Merkur. Erinnerung und Gegenwart, in: Merkur 

45, 1991, S. 991–996, hier S. 994.  
10  Zu diesem Vorbild vgl. ebd.  
11  Gotthold Ephraim Lessing: Über eine Aufgabe im Teutschen Merkur, in: Merkur 1, 1947, 

S. 1–7.  
12  Rudolf Kassner: Im Hinblick auf die Atombombe, in: Merkur 1, 1947, S. 7–17.  
13  Hans E. Holthusen: Heimkehr, in: Merkur 1, 1947, S. 26–27. 
14  Joachim Günther: Das letzte Jahr, in: Merkur 1, 1947, S. 60–78. 
15  Paeschke: Verantwortlichkeit (Anm. 2), S. 100–110. 
16  Denis de Rougemont: Die Krankheit Europas, in: Merkur 1, 1947, S. 17–26, hier S. 17.  
17  Ebd., S. 26.  
18  Ebd.  
19  Ernst R. Curtius: Hermann Hesse, in: Merkur 1, 1947, S. 170–185. 
20  Ebd., S. 171.  

https://doi.org/10.5771/9783956507120-347 - am 13.01.2026, 04:55:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507120-347
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


HANNA KLESSINGER 

 

350 

Maria Rilke, Paul Valéry, Thomas Mann und André Gide.21 Diese prominente Lis-
te wird in den ersten Jahrgängen des Merkur beständig wiederholt und ergänzt: 
Paul Valéry, Friedrich Nietzsche, Max Scheler, Hugo von Hofmannsthal, Rudolf 
Kassner, T. S. Eliot, so lautet die Ahnenreihe in Paeschkes Epitaph Paul Valéry,22 
ebenfalls im zweiten Heft: „Mit diesen Namen seien einige aus der Reihe derer be-
zeichnet, die nicht müde wurden, den Prozeß des modernen, überwachen Be-
wusstseins zu Ende zu denken“,23 so Paeschke, um in den folgenden Heften mit 
Rudolf Kassners Erinnerungen aus Berlin (Heft 5) und Paris (Heft 6) einen Zeitzeu-
gen der europäischen Moderne mit Anekdoten zu Mallarmés legendärem Salon 
und seiner Bekanntschaft mit André Gide zu Wort kommen zu lassen.  

Sowohl in den Beiträgern der Hefte als auch in der verzweigten Korrespondenz, 
wie sie das in Marbach verwahrte Verlagsarchiv dokumentiert, zeigt sich ein weit-
verzweigtes Netzwerk europäischer Intellektueller und Künstler einer älteren, für 
die Herausgeber vorbildhaften Generation, die auch als entscheidende Mittler im 
Kulturtransfer wirkten.24 Zum Botschafter der europäischen Kulturtradition und 
zum Mentor des Zeitschriftenunternehmens wurde beispielsweise Ernst Robert 
Curtius, einst ein prägender universitärer Lehrer von Joachim Moras. Ein Auszug 
seiner Studie Europäische Literatur und lateinisches Mittelalter eröffnete programma-
tisch das vierte Heft des Merkur.25 Eine prominente Figur der älteren Generation 
wie Curtius garantierte symbolisches Kapital, konnte aber auch Kontakte vermit-
teln, etwa zu T. S. Eliot in England (den er übersetzt hatte und persönlich gut 
kannte) oder zu André Gide. Durch den Vorabdruck einzelner Kapitel aus Gides 
Altersroman Thesée (1946), in der Übersetzung von Curtius,26 wurde der französi-
sche Literaturnobelpreisträger (1947) auch in den Folgejahren zur entscheidenden 
Identifikationsfigur für den deutsch-französischen Austausch innerhalb der Zeit-
schrift. Die Auszüge aus Theseus dienten auch dazu, in ästhetischer Hinsicht einen 
europäischen Klassizismus zu aktualisieren, worauf die beigegebenen Anmerkun-
gen des Übersetzers zielen:27 Curtius verweist auf Gides Technik, sein Dichtertum 
in der griechischen Mythologie zu spiegeln. In diesem Sinne deutet er auch den 
folgenden Schlusssatz des Romans, den er am Ende seiner Anmerkung bereits zi-
tierend vorwegnimmt, als Vermächtnis des Autors Gide:  

                                                            
21  Vgl. ebd., bes. S. 170–171.  
22  Hans Paeschke: Epitaph Paul Valéry, in: Merkur 1, 1947, S. 270–281. 
23  Ebd., S. 271.  
24  Hans-Jürgen Lüsebrink: Der Kulturtransferansatz, in: Sollte-Gresser u. a. (Hg.): Zwischen 

Transfer und Vergleich (Anm. 7), S. 37–50 zählt eine „Prosografie der Übersetzer und ande-
rer kultureller Mittlerfiguren“ (ebd., S. 42) im Kontext von Institutionen und Publikati-
onsorganen zu den Desideraten der Kulturtransfer-Forschung.  

25  Ernst R. Curtius: Europäische Literatur und lateinisches Mittelalter, in: Merkur 1, 1947, 
S. 481–497. 

26  André Gide: Theseus, in: Merkur 1, 1947, S. 829–842 [Teil I] und Merkur 2, 1948, S. 415–
425 [Teil II].  

27  Gide: Theseus (Anm. 26), S. 829, Fußnote 1.  

https://doi.org/10.5771/9783956507120-347 - am 13.01.2026, 04:55:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507120-347
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


„VERANTWORTLICHKEIT DES GEISTES“ VS. ENGAGEMENT 

 

351 

Ich habe die Güter der Erde genossen. Ich freue mich zu denken, daß die Menschen 
nach mir glücklicher, besser und freier sein und es mir danken werden. Zum Wohl der 
zukünftigen Menschheit habe ich mein Werk geschaffen. Mein Leben ist vollendet.28   

Praktische Netzwerk- und Mittlerarbeit, wie sie die verschwiegene Seite des Ar-
chivs dokumentiert, offenbart das folgende Beispiel: 

C’est l’esprit du „bon européen“ dans son meilleur sens que nous cherchons, encore une 
fois, a representer [sic.] et c’est dans ce but que nos meilleurs esprits comme Ernst Ro-
bert Curtius und Rudolf Kassner se sont rallies a notre tache [sic.].29  

Mit diesen Worten bat Paeschke André Gide, den er als „Cher Maitre“30 [sic] und 
als Verkörperung dieses guten Europäers anspricht, bereits 1947 brieflich um die 
Mitarbeit am Merkur. Mit Unterstützung ihrer Mentoren versuchen die Herausge-
ber in Briefen dieser Art intellektuelle Netzwerke zu reaktivieren, die in die Zwi-
schenkriegszeit und bis in die Jahrhundertwende zurückreichen. Die Vermittlerrolle 
der älteren Autoren wird deutlich, wenn Paeschke beispielsweise darauf verweist, 
Curtius habe ihm Gides aktuelle Adresse in der Schweiz übermittelt.31 

Das symbolische Kapital persönlicher Kontakte innerhalb des Netzwerkes be-
zeugt auch Paeschkes bekenntnishaftes Epitaph Paul Valéry32 im zweiten Heft, in 
dem er den 1947 verstorbenen Dichter als Vorbild der geistigen Haltung im Merkur 
würdigt:  

[Deshalb] kann nur die wachsamste, die skeptische Intelligenz heute die Flamme der 
Humanität weitergeben. Ihre Träger sind jene, die Valéry (in einem unvergessenen 
Mahn- und Trostwort, das er mir 1938 schrieb) die ‚bienheureux infortunés‘ ihrer Zeit 
getauft hat.33  

Auffallend ist die persönliche Beglaubigung, die diese Traditionslinie durch das 
Briefzitat erhält. Sein Epitaph legte Paeschke übrigens auch der brieflichen Kon-
taktaufnahme mit Gide bei.34  

Betrachtet man die ersten Jahrgänge des Merkur unter der Perspektive des Kul-
turtransfers, so lassen sich zwei Phasen ausmachen: Die ersten neun Hefte dienen 
der weltanschaulichen und ästhetischen Orientierung; mit dem zehnten Heft, das 
im April 1948 mit dem Wechsel zur deutschen Verlagsanstalt und dem nun monat-
lichen Erscheinen zusammenfällt, beginnt eine zweite Phase: Die gewonnene und 
nun klarer konturierte Haltung wird weiter erprobt. Die Zeitschrift öffnet sich für 
neue Autoren und Positionen. Hier spielt – in der internationalen, europäischen 
Perspektive – die Auseinandersetzung mit dem Existentialismus eine entscheidende 
Rolle.  

                                                            
28  Ebd. Curtius zitiert die Sätze am Ende seiner Anmerkung.  
29  Hans Paeschke an André Gide, Briefentwurf o. D. [1947], masch, DLA Marbach.  
30  Ebd.  
31  Hans Paeschke an André Gide, Brief vom 27. November 1947, DLA Marbach.  
32  Paeschkes: Epitaph (Anm. 22), S. 270–281.  
33  Ebd., S. 281.  
34  Vgl. Hans Paeschke an André Gide (wie Anm. 29).  

https://doi.org/10.5771/9783956507120-347 - am 13.01.2026, 04:55:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507120-347
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


HANNA KLESSINGER 

 

352 

Fallbeispiel: Sartres Die schmutzigen Hände (1948) 

Der Existentialismus gilt zu Recht als philosophische und weltanschauliche Leit-
vorstellung im ‚europäischen Denken‘ der Nachkriegszeit.35 Kennwörter wie Sein, 
Zeit, Dasein, Geworfenheit, Sein zum Tode, Unbehaustheit, Angst, Entscheidung 
beherrschten die intellektuellen Debatten,36 allerdings mit generationsspezifischen 
Unterschieden; während die jüngere Generation sich in den 1950er Jahren für den 
französischen Existentialismus begeisterte, der zu einer regelrechten Mode wurde, 
hielten sich die älteren Autoren – in kritischer Distanz zu einer littérature engagée – 
an die Tradition der deutschen Existenzphilosophie der 1920er Jahre. Die Autoren 
der mittleren Generation, die in den 1950er Jahren in ihren 40ern waren, haben 
auch hier eine Zwischen- und Mittlerstellung inne. Die deutsche Existenzphiloso-
phie von Jaspers und Heidegger gehörten – wie die Dichtung Rilkes – zu ihren ent-
scheidenden Bildungserlebnissen, die sie, auch unter Rückgriff auf ihre Verbindun-
gen zur älteren Generation, zu aktuellen Entwicklungen in Beziehung setzten.   

Eine aufschlussreiche Konstellation bietet in diesem Zusammenhang das 
zehnte Heft des Merkur vom April 1948: Auf Paeschkes und Moras’ editorischen 
Rechenschaftsbericht An unsere Leser37 folgt hier ein Auszug aus Jean-Paul Sartres 
jüngstem Drama Die schmutzigen Hände in der Übersetzung von Eva Rechel.38 Im 
Kontext der ersten Jahrgänge der Zeitschrift nimmt sich Sartres kommunistisches 
Drama wie ein Belastungstest ihrer geistigen Haltung aus. Während das Vorwort 
den Merkur-Begriff der Verantwortlichkeit gegen denjenigen des engagements in 
Stellung bringt und sich dabei explizit auf André Gide als Gewährsmann beruft, 
führt das aktuelle Stück des engagierten Intellektuellen Sartre just eine Auseinan-
dersetzung mit den Aporien des politischen Engagements vor – anhand einer po-
litischen Tat.  

                                                            
35  Obwohl der Erfolg des französischen Existentialismus in der deutschen Nachkriegsliteratur 

stets betont wird, ist die spezifische Bedeutung Jean-Paul Sartres erstaunlicherweise noch 
wenig erforscht. Lediglich Mechthild Rahner: „Tout est neuf ici, tout est à recom-
mencer….“. Die Rezeption des französischen Existentialismus im kulturellen Feld West-
deutschlands (1945–1949), Würzburg 1993, beschäftigt sich – mit einem feldtheoretischen 
Ansatz – eingehender mit der Wirkung des Existentialismus im Feld der deutschen Nach-
kriegsliteratur. Zu Sartre im Merkur finden sich jedoch nur verstreute knappe Hinweise, et-
wa zur Rezeption des Engagement-Konzepts, vgl. ebd., S. 176–178. Die deutsche Sartre-
Rezeption in den Zeitschriften Die Wandlung und Die Quelle untersucht Jürgen Wertheimer: 
Une saison en purgatoire. Aspekte der Sartre-Rezeption, in: Gerhard Hay (Hg.): Zur litera-
rischen Situation 1945–49, Kronberg 1977, S. 270–284. 

36  Zum Sartre-Kult im Deutschland der frühen Nachkriegszeit vgl. die Erinnerungen des 
Zeitzeugen Otto Friedrich Bollnow: Französischer Existentialismus, Stuttgart 1965. Jean 
Améry: Gegenstand – Widerstand. Frankreich in den ersten Nachkriegsjahren, in: ders.: 
Gestalten und Gestaltungen der westlichen Zivilisation seit Kriegsende, Olten/Freiburg i 
Br. 1991, S. 21–66, erinnert sich, wie Sartre im Zuge der „zeitweise beunruhigenden“ (ebd., 
S. 31) Existentialismus-Mode als „Messias“ (ebd.) verehrt wurde.  

37  Paeschke/Moras: Leser (Anm. 3), S. 481–484. 
38  Sartre: Schmutzige Hände (Anm. 5), S. 528–553. 

https://doi.org/10.5771/9783956507120-347 - am 13.01.2026, 04:55:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507120-347
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


„VERANTWORTLICHKEIT DES GEISTES“ VS. ENGAGEMENT 

 

353 

Um die spannungsvolle Konstellation zwischen Sartres Stück und dem Merkur – 
als signifikantes Beispiel im deutsch-französischen Kulturtransfer – angemessen 
würdigen zu können, sei zunächst der Publikationskontext genauer betrachtet: Im 
Vorwort An unsere Leser ziehen die Herausgeber im zehnten Heft der Zeitschrift Bi-
lanz, um zugleich den zukünftigen Kurs der nunmehr als Monatsschrift etablierten 
Zeitschrift zu skizzieren – mit dem erklärten Ziel, „an jedem geistigen Gespräch in 
Europa“ als klar konturierte Stimme aktiv „teilzunehmen“:39  

Indem wir […] uns weigern, uns (mit dem nun in Frankreich gängig gewordenen Be-
griff) zu „engagieren“, müßten wir uns im gleichen Augenblick mit dem Vorwurf des 
„Escapismus“ (wie man heute in England sagt) auseinandersetzen. Es wird in unseren 
Heften Gelegenheit genug sein, zu begründen, warum wir es als Zeichen eines kräftige-
ren Verantwortungsgefühls betrachten, wenn man es vorzieht, sich die Entscheidung sel-
ber, und das heißt allerdings von Fall zu Fall, vorzubehalten.40 

Intellektuelle Freiheit des einzelnen wird hier – ganz der Grundhaltung der Merku-
rischen skeptischen Intelligenz entsprechend – moralisch höher gewertet als das, 
wie suggeriert wird, indoktrinierte politische Engagement. Mit dem Hinweis auf 
die je eigene, freie und verantwortlich zu tragende Entscheidung wird gleichzeitig 
ein Schlüsselbegriff existentialistischer Philosophie aufgerufen und im Folgenden 
auf seinen existenzphilosophischen ‚Ursprung‘ zurückgeführt, indem er – ohne je-
den politischen oder lebenspraktischen Bezug – rein formal als Inbegriff menschli-
cher Existenz selbst verstanden wird. Dieser Standpunkt wird in signifikanter Weise 
unter Rückgriff auf den Ahnherren André Gide profiliert:  

Warum wir mit André Gide meinen, daß „schon viel gewonnen wäre, wenn man die Ju-
gend davon überzeugte, daß sie sich im Grunde aus einem Gehenlassen und aus Träg-
heit engagiert … wenn man sie überzeugte, daß es nicht darum geht, dies zu sein oder 
das, sondern – zu sein.“41 

Das Vorwort des Heftes, in dem der Sartre-Abdruck folgt, bietet sogleich eine signi-
fikante Hybridisierung [bzw. dissémination] existentialistischer Begriffe: Der Exis-
tenz-Begriff, der bei Sartre als humanistischer Begriff das (politische) Engagement 
bedingt,42 wird mithilfe existenzphilosophisch älterer Traditionen wieder aus die-
sem Bezug gelöst und als ungebunden ‚reine‘ Existenz vorgestellt. Die Idee eines 
passiven Engagements „aus Trägheit“ kontrastiert wiederum mit Sartres Idee des 

                                                            
39  Paeschke/Moras: Leser (Anm. 3), S. 482. 
40  Ebd., S. 483. 
41  Ebd., S. 483–484. 
42  In seinem wirkmächtigen Vortrag L’existentialisme est un humanisme, gehalten am 29.Oktober 

1945 in der Pariser Salle des Centraux, fasste Sartre seine Philosophie des Existentialismus 
allgemeinverständlich zusammen, Jean-Paul Sartre: L’existentialisme est un humanisme, 
Paris 1946. Als Humanismus weist Sartre den Existentialismus aus, indem er den Bezug 
zur menschlichen Praxis betont: „[L]’homme n’est rien d’autre que ce qu’il se fait.“ (Ebd., 
S. 22). Im konkreten Handeln realisiere sich menschliche Freiheit, aber nicht als reine 
Willkür, sondern als Engagement gegenüber der gesamten Menschheit: „[N]otre responsa-
bilité […] engage l’humanité entière“ (ebd., S. 26).  

https://doi.org/10.5771/9783956507120-347 - am 13.01.2026, 04:55:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507120-347
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


HANNA KLESSINGER 

 

354 

Engagements aus Freiheit. Ein Mitläufer, der sich lediglich „aus Trägheit“ engagiert, 
wäre aus Sartres Perspektive Beispiel einer „mauvaise foi“43 [Unaufrichtigkeit], 
womit wir – im Kontext des Vorworts noch unausgesprochen – mitten in der Prob-
lemkonstellation des Dramas Die schmutzigen Hände gelandet sind, in dem ein jun-
ger politisch engagierter Intellektueller – je nach Perspektive – als Mitläufer oder als 
Held erscheint.    

Les mains sales44 ist das umstrittenste und erfolgreichste Stück Sartres. Es hat die 
unterschiedlichsten, teils widersprechenden Deutungen erfahren. Das siebenaktige 
Stück spielt im Kreis einer kommunistischen Widerstandsgruppe in dem fiktiven, 
von deutschen Truppen besetzten osteuropäischen Land Illyrien zur Zeit des Zwei-
ten Weltkriegs. Die Rahmenhandlung spielt in den letzten Kriegswochen 1945, die 
Binnenhandlung 1943. Im Zentrum des Dramas steht eine Spieler-Gegenspieler-
Konstellation, mit der zwei Richtungen kommunistischer Politik einander gegen-
überstehen: Der Pragmatiker oder Realpolitiker Hoederer will in einem entschei-
denden Moment des Widerstandskampfs mit den faschistischen Regenten und der 
bürgerlich-nationalen Widerstandspartei Pentagon koalieren – bis zum Sieg der Ro-
ten Armee über die deutschen Besatzer. Um dies zu verhindern, will das gegneri-
sche Lager seiner eigenen Partei ihn liquidieren. Den Auftrag zum Mord erhält der 
junge bürgerliche Intellektuelle Hugo, ein erst kürzlich in die Partei eingetretener 
Idealist und Ideologe – der zwar prinzipientreu, aber handlungsunfähig ist – bis zu 
dem Moment, als der vitalistische Hoederer sich für Hugos Frau Jessica zu interes-
sieren beginnt und Hugo ihn letztlich im Affekt (aus Eifersucht) erschießt.  

Die um diesen zentralen Konflikt gesetzte Rahmenhandlung spielt nach der 
Entlassung Hugos aus dem Gefängnis: Die Strategie des getöteten Hoederer ist 
mittlerweile zur offiziellen Linie der Partei geworden. Hugo soll das politische 
Motiv seines Mordes widerrufen, hält aber bis zuletzt an seinen Prinzipien fest, 
woraufhin er seinerseits liquidiert wird, damit aber – je nach Lesart – zugleich 
seine Tat eigenverantwortlich auf sich nehmen und erstmals aus Freiheit handeln 
kann.  

Der Merkur bringt nun die Akte 5 und 6 des siebenaktigen Dramas – und da-
mit den dramatischen Höhepunkt der Binnenhandlung, in der sich Hugos Un-
entschlossenheit in Gesprächen mit seiner Frau und dem eloquenten Hoederer 
offenbart und der mit dem tödlichen Schuss endet. Dass es sich beim Abdruck 

                                                            
43  In seinem 1943 erschienenen Hauptwerk L’être et le néant widmet Sartre der „mauvaise foi“ 

als Flucht vor der menschlichen Freiheit ein ganzes Teilkapitel. Vgl. Jean-Paul Sartre: L’être 
et le néant, Paris 411953, S. 85–111. Berühmt geworden ist das Beispiel eines übereifrigen 
Kaffeehauskellners, das Sartre zur Illustration einer Flucht in vorgefertigte Rollenmuster 
anführt (vgl. ebd., S. 98–100).  

44  Die Uraufführung von Les mains sales fand – etwa zeitgleich mit dem Erscheinen der deut-
schen Teilübersetzung im Merkur – am 2. April 1948 am Pariser Théâtre Antoine statt. Die 
deutsche Erstaufführung der Bühnenfassung in der Übersetzung von Eva Rechel folgte am 
6. November 1948 am Schauspielhaus Zürich in der Regie von Oskar Wälterlin. Die Fran-
zösische Erstausgabe erschien im selben Jahr bei Gallimard: Jean-Paul Sartre: Les mains sa-
les. Pièce en sept tableaux, Paris 1948.  

https://doi.org/10.5771/9783956507120-347 - am 13.01.2026, 04:55:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507120-347
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


„VERANTWORTLICHKEIT DES GEISTES“ VS. ENGAGEMENT 

 

355 

der Szenen im Merkur um eine Aneignung [appropriation] des fremden Textes 
im Zielkontext handelt, offenbart bereits die Vorbemerkung, offenbar aus der Fe-
der der Herausgeber Paeschke und Moras. Dieser begleitende Kommentar [dis-
cours d’accompagnement] relativiert sogleich den konkreten politischen Gehalt 
des Stückes und zieht dafür den Autor selbst heran: „‚Ein Drama über die Politik 
mehr denn ein politisches Drama‘, so kennzeichnet der Autor selbst Les Mains 
Sales.“45  

Das im leserlenkenden Kommentar neu kontextualisierte (aus seinem ursprüng-
lichen Zusammenhang gerissene) Zitat kann so als aneignende Leserlenkung wir-
ken. Denn im Folgenden wird die Handlung zusammengefasst – unter der Per-
spektive einer Spannung zwischen Engagement und Verantwortung: 

Der Tatmensch Hoederer glaubt an die Identität von engagement und Verantwortung 
und wird von der Partei geopfert, da er sich diese Identität in einer selbständigen Aktion 
bestätigen will. Der Intellektuelle Hugo sucht im engagement Befreiung von der eigenen 
Verantwortung, um diese als unabdingbar zu erkennen und im Selbstopfer auf sich zu 
nehmen.46 

Das wie im Vorwort An unsere Leser klein geschriebene „engagement“ steht hier für 
die Partei und die durch sie vertretene politische Sache; der Begriff der Verantwor-
tung ist hingegen gedacht als individuelle moralische Verantwortlichkeit aus geisti-
ger Freiheit – ganz im Sinne der leitenden Haltung des Merkur. Derart in den Kon-
text der Zeitschrift – über Kernbegriffe ihrer Debatte – integriert, antwortet Sartres 
Stück scheinbar natürlich auf diesen Kontext. Durch Selektion und aneignenden 
Kommentar wird im Kontext des Merkur zudem nicht etwa der Protagonist Hugo, 
sondern sein Gegenspieler Hoederer zur Identifikationsfigur des idealtypischen 
‚Merkurianers‘. Er kritisiert den blinden Gehorsam prinzipientreuer Parteimitglie-
der wie Hugo: 

HOEDERER – […] Sie sind ganz stur, mußt du wissen: sie bekommen die Ideen fix und 
fertig geliefert, und dann glauben sie daran wie an den lieben Gott. Für uns ist das weni-
ger einfach, aus prinzipiellen Gründen auf einen Mann zu schießen, weil wir die Ideen 
selber machen und die Rezepte kennen: wir sind niemals ganz sicher, ob wir auch wirk-
lich recht haben. Bist du sicher, daß du recht hast? 

HUGO – Ganz sicher.47 

Im Namen der „Verantwortlichkeit des Geistes“ hatte Paeschke bereits im ersten 
Heft des Merkur den „Mut zur Distanz gegenüber allen angeblich endgültigen 
Lösungen“ gefordert.48  

Hoederers Humanismus hebt sich – in dieser Perspektive – von Hugos intel-
lektueller Lebensferne glorreich ab, etwa in dem folgenden Vorwurf: „Du hast die 

                                                            
45  Sartre: Schmutzige Hände (Anm. 5), S. 528. 
46  Ebd. 
47  Ebd., S. 548.  
48  Paeschke: Verantwortlichkeit (Anm. 2), S. 105. 

https://doi.org/10.5771/9783956507120-347 - am 13.01.2026, 04:55:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507120-347
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


HANNA KLESSINGER 

 

356 

Menschen nicht lieb, Hugo. Du liebst nur deine Prinzipien.“49 Hugo wiederum 
liefert die psychologische Begründung seiner Haltung, die aus dem selbstmitlei-
digen Minderwertigkeitskomplex des Intellektuellen erwächst: „Ich bin nicht fürs 
Leben gemacht, ich weiß nicht, was Leben heißt, und habe kein Verlangen da-
nach. Ich bin überflüssig, ich habe keinen Platz auf der Welt und bin allen im 
Wege: niemand liebt mich, und niemand vertraut auf mich.“50 Seine Aussage 
scheint die im Vorwort zitierte Diagnose Gides zu bestätigen, die jungen Enga-
gierten litten an Lebensferne. In dieser Perspektive hebt sich Hoederers Antwort 
an seinen zukünftigen Mörder (der die Waffe bei sich trägt) glorreich von der 
Larmoyanz seines Gegenspielers ab: „Ich vertraue auf dich.“51 

Setzt man Zitate wie diese also zu den Ideen des Merkur in Beziehung, so liest 
sich Sartres Drama wie ein Gedankenspiel rund um den Merkurischen skepti-
schen Individualismus einer ‚Verantwortlichkeit des Geistes‘. Ausgeblendet wird 
dann jedoch, dass Hoederers Handeln einem ausdrücklichen Machtkalkül folgt 
(„Und immer gibt es nur einen einzigen Zweck: die Macht“52) und dass er seine 
Menschenkenntnis auch manipulatorisch einsetzt, was etwa auch ein anderes 
Licht auf sein Vertrauensbekenntnis gegenüber Hugo werfen kann. Auch das 
vermeintliche Selbstopfer Hugos am Ende des Dramas, das deutlich ambivalen-
ter gestaltet ist, als die vordergründig existentialistische Deutung suggeriert, lässt 
sich in diesem Rezeptionskontext nicht kritisch prüfen, da die Szene nicht mehr 
Teil des abgedruckten Stückauszuges ist.  

Abschließend lässt sich festhalten: Die Auseinandersetzung mit Sartre erscheint 
im Kontext der Zeitschrift als Prüfstein. Das ‚geistige Forum‘ will sich neuen Posi-
tionen öffnen – und zugleich im Dialog (der die Mechanismen der Aneignung 
spiegelt) die eigene traditionsbewusste und auf intellektueller Unabhängigkeit be-
harrenden Haltung explizit und implizit deutlich machen. Im Lichte der Kultur-
transfertheorie zeigt das Beispiel der kommentierten Teilübersetzung von Sartres 
Die schmutzigen Hände signifikant, wie Fremdes zur Selbstbestätigung aufgerufen 
wird: Mittels aneignender Umdeutung und Hybridisierung existentialistischer Be-
griffe wird Sartre an die Linie der Traditionalisten angenähert. In einer selektiven 
Rezeption wird das Opfer Hoederer zum Helden geistiger Unabhängigkeit, wo-
hingegen der späte Befreiungsschlag des jungen Täters Hugo, der sich ursprüng-
lich nur „aus Trägheit“ engagiert und aus Zufall gemordet hatte, ausgespart und 
damit in den Hintergrund gedrängt wird.  

Dass eine schillernde Figur wie Sartre, der sich immer wieder ganz handfest 
politisch engagierte, sich jedoch nicht so ohne weiteres als ‚Geistesheld‘ in die 
Ahnenreihe des Merkurs eingemeinden lässt, wurde in der Folge rasch bewusst. In 
Thierry Maulnier (Jahrgang 1909) fand der Merkur dann einen Publizisten der 

                                                            
49  Sartre: Schmutzige Hände (Anm. 5), S. 543.  
50  Ebd., S. 549. 
51  Ebd. 
52  Ebd., S. 541.  

https://doi.org/10.5771/9783956507120-347 - am 13.01.2026, 04:55:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507120-347
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


„VERANTWORTLICHKEIT DES GEISTES“ VS. ENGAGEMENT 

 

357 

mittleren Generation, der einige Hefte später in seinem kritischen Essay Jean-Paul 
Sartre und der Selbstmord der Literatur53 den künstlerischen Sartre gegen den politi-
schen ausspielte und damit die Skepsis gegenüber engagierter Kunst im Merkur 
bestätigte – zugunsten der ‚geistigen‘ Unabhängigkeit des Ästhetischen:  

Die Definition des engagement, die uns Sartre liefert, und die Definition der Literatur, die 
er aus dieser Definition des engagement ableitet, verkennen beide die wesentliche Zwei-
deutigkeit des literarischen Phänomens, das der Geschichte angehört und gleichzeitig der 
Geschichte enthoben ist.54 

 

                                                            
53  Thierry Maulnier: Jean-Paul Sartre und der Selbstmord der Literatur, in: Merkur 3, 1949, 

S. 609–616. 
54  Ebd., S. 616.  

https://doi.org/10.5771/9783956507120-347 - am 13.01.2026, 04:55:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507120-347
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


https://doi.org/10.5771/9783956507120-347 - am 13.01.2026, 04:55:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507120-347
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

