»Die haben alles, was sie zum Leben brauchen.«
Eine empirische Perspektive auf Antisemitismus
unter jungen Kindern

Saba-Nur Cheema

»Kinder haben doch keine Vorurteile!l« So oder dhnlich waren die Reaktionen
auf unsere empirische Studie, in der es um die Erforschung von antisemitischen
Differenzpraktiken unter Kindern geht. Das ist nicht iiberraschend: Trotz der
wissenschaftlich unumstrittenen Erkenntnis, dass Kinder bereits im frithen Alter
soziale Kategorisierungen vornehmen, hilt sich die Erzihlung des >unschuldigen
Kindes< — verkniipft mit der Unfihigkeit der Kinder, Vorurteile oder Differenzen
zu artikulieren — wie eine Binsenweisheit (vgl. Diehm in diesem Band). Unter der
Primisse der interdiszipliniren und sozialkonstruktivistisch inspirierten child-
hood studies, die sich ab Mitte der 1980er Jahre in den USA, Grof$britannien und in
skandinavischen Lindern entwickelten, wird unter anderem dieser Topos heraus-
gefordert, da Kindheit als eigenstindige Lebensphase begriffen und Kindern Agency
zugeschrieben wird. Demnach wiirden Kinder ihre Wirklichkeit aktiv mitgestalten
und ko-konstruieren. Dabei steht im Zentrum die Frage, wie und unter welchen
Bedingungen sich die Agency der Kinder zeigt (vgl. Bollig/Kelle 2014: 267). Und
welche Rolle dabei diskursive Praktiken des Unterscheidens spielen, ist die Aus-
gangsfrage des vorliegenden Textes. Denn ausgehend von dieser Frage erforschten
wir im Projekt »Antisemitismus in pidagogischen Kontexten. Religios codierte
Differenzkonstruktionen in der frithen und mittleren Kindheit« (2021-2024), wie
sich antisemitische Differenzkonstruktionen unter jungen Kindern duflern (vgl.
Rensch-Kruse et al. 2024)." Unsere qualitativ-empirische Forschung ist der sozial-
wissenschaftlich informierten erziehungswissenschaftlichen Kindheitsforschung

1 Die Forschungsstudie ist ein Teilprojekt vom BMBF geforderten interdisziplindren Verbund-
projekt»Antisemitismus in padagogischen Kontexten — Religios codierte Differenzkonstruk-
tioneninder frithen und mittleren Kindheit« (2021-2024), angesiedelt an der Goethe-Univer-
sitat Frankfurt. Es wurde von Isabell Diehm (1 2023), Benjamin Rensch-Kruse, Yasmine Gold-
horn und mir verantwortet. Bei dem vorliegenden Text handelt es sich um die Prasentation
meiner ersten Ergebnisse der empirischen Studie im Kontext der laufenden Dissertation.

- am 14.02.2026, 08:28:26.



https://doi.org/10.14361/9783839472712-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

54

Teil I: Antisemitische Differenzkonstruktionen in der friihen Kindheit

zuzuordnen. Wir fithrten Gruppendiskussionen mit Kindern, Interviews mit pid-
agogischen Fachkriften (siehe Goldhorn in diesem Band) sowie mit Elternteilen
durch.

Im vorliegenden Beitrag wird anhand einer Gesprichssequenz aus der Grup-
pendiskussion mit Kindern exemplarisch diskutiert, inwiefern mit der Auffassung
der kindlichen Agency antisemitische Differenzierungspraktiken unter Kindern in-
terpretiert werden kdnnen. Der Beitrag beginnt mit (I) drei theoretischen Einfiih-
rungen in (1) die Agency aus der Kindheitsforschung, (2) das Konzept des doing diffe-
rence und (3) die Differenzpraxis des von mir genannten »antisemitischen Othering..
Im (II) empirischen Teil stelle ich das (1) methodische Vorgehen meiner qualitativ-
empirischen Studie und (2) die fir den vorliegenden Text relevante Gesprichsse-
quenz vor. Daran anschliefRend folgt (3) die Interpretation des Beispiels aus der Em-
pirie. Der Text endet mit einem Resiimee (I11).

| Theoretische Konzepte
1 Das Konzept der Agency aus der Kindheitsforschung

Die neue interdisziplinire Kindheitsforschung, die sich seit den 1980er Jahren eta-
bliert hat, ist als Erweiterung der wissenschaftlichen Auffassungen iiber Kindheit zu
verstehen. Eine Erweiterung insofern, weil sie die Phase der Kindheit nicht mehr le-
diglich als Vorbereitung auf das Erwachsenwerden versteht, sondern als eigenstan-
dige Lebensphase (vgl. u.a. Honig 1999a; Heinzel 2000). Auch in der erziehungswis-
senschaftlichen Forschung wird seit einigen Jahren die erwachsenenzentrierte und
primir erziehungsobjekthafte Perspektive auf Kindheit hinterfragt und sich an der
Pramisse des aktiven Kindes der soziologischen Kindheitsforschung orientiert (vgl.
Thole et al. 2013:31). Im deutschen Sprachraum entstand so eine erziehungswissen-
schaftliche Kindheitsforschung, die an das (internationale) Programm der sozial-
wissenschaftlichen Kindheitsforschung anschlie8t und es »als Theorie und Empi-
rie der pidagogischen Institutionalisierung von Kindheit« auslegt (Neumann 2013:
143). Durch diese »empirische Wende« (vgl. Diehm in diesem Band) ist nicht nur
die Verschrinkung zwischen den Erziehungswissenschaften mit der Kindheitsfor-
schung, sondern auch eine mit der Migrationsforschung entstanden, die die inter-
disziplinire Auseinandersetzung mit Themenkomplexen wie Migration, Ungleich-
heit und Bildung erméglicht.

Der Anspruch der Kindheitsforschung ist, mehr mit Kindern anstatt iiber Kin-
der zu forschen. Der Wandel, ihre Sichtweisen und Bediirfnisse zu erfassen, ist da-
mit Bestandteil von zahlreichen methodologischen Uberlegungen verbunden mit
der Frage, ob und wie die Perspektive von Kindern einbezogen werden kann (u.a.
Honig 1999b; Honig/Lange/Leu 1999; Behnken/Zinnecker 2001; Heinzel 2000). Doch

- am 14.02.2026, 08:28:26.



https://doi.org/10.14361/9783839472712-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Saba-Nur Cheema: »Die haben alles, was sie zum Leben brauchen.«

selbstkritisch wird unter Kindheitsforschenden festgestellt, dass die Forschung er-
wachsenenzentriert bleibt, denn selbst die Vorstellung, dass Kinder in Forschungs-
situationen als »Experten ihrer Lebenswelt angesehen und behandelt werden sol-
len« (Heinzel 2000: 27) ist eine These von Erwachsenen. Entsprechend ist es not-
wendig, in jeder Forschung mit Kindern die generationale Differenz zu reflektie-
ren (vgl. Alanen 1997). Was die Auswahl der Methoden betrifft, bedient man sich in
der Kindheitsforschung den klassischen Methoden der Sozialforschung, wie Inter-
views oder Gruppendiskussionen, die allerdings entsprechend angepasst werden
(Mey/Schwentesius 2019: 27). Doch die Methoden kénnen nicht einfach in die Kind-
heitsforschung >importiert« werden. Denn die Prinzipien in der qualitativen For-
schung und die Anwendung der Verfahren sind basierend auf den Méglichkeiten der
Kommunikation zwischen Erwachsenen entstanden. Diese »adultzentrischen For-
schungsprinzipien« (ebd.) bediirfen einer Reflexion, denn unabhingig des metho-
dischen Verfahrens besteht ein Konsens, dass die Forschung mit Kindern nie swirk-
lich« die Perspektive der Kinder einnehmen kann, noch wird dadurch die Welt mit
»den Augen der Kinder« (ebd.: 34) betrachtet.

Die zentrale Primisse der sozialkonstruktivistisch inspirierten Kindheits-
forschung ist, dass Kinder nicht als unfertige Wesen oder >kleine Erwachsene«
betrachtet werden, sondern als Akteure ihrer Umwelt und Konstrukteure ihres
Lebens (vgl. Bithler-Niederberger 2005; Honig 1999a; Alanen 1997; Qvortrup 1994).
Dieses Konzept der Agency hat einen prominenten Stellwert, es gilt als »eines der
Schliisselkonzepte, wenn nicht das Schliisselkonzept der childhood studies« (James/
James 2012: 3). Der Ausdruck Agency ist dabei als ein »Schirm- und Containerbe-
griff« zu verstehen, der »eine allgemeine sozialtheoretische Primisse markiert, die
ganz unterschiedliche empirische Auslegungen stimuliert hat« (Bollig/Kelle 2014:
266). Im deutschen Sprachraum wird entweder auch von Agency gesprochen oder es
wird die Wendung »Kinder als Akteure« beschrieben. Dabei wird zwischen Kind-
heit und Kindern differenziert: »Auf der einen Seite analysiert man die staatlichen,
rechtlichen und institutionellen oder diskursiven Konstruktionen von Kindheit,
auf der anderen Seite betrachtet man Kinder als Akteure in eigenem Recht und in
eigener Lebenswirklichkeit« (Kelle 2005: 145). Insofern liegt dem Ansatz auch das
Zusammendenken von Structure und Agency zugrunde, denn die Akteurschaft des
Kindes als Kind ist limitiert durch die Strukturen der generationalen Ordnung (vgl.
Bollig/Kelle 2014: 266).

Das Konzept der Agency der Kinder wird haufig fir seine Vagheit kritisiert, dem
eine stringente Bestimmung fehlen wiirde (vgl. Helfferich 2012). Es sei unklar, was
die Eigenstindigkeit der Kinder auszeichne und welcher Grad von Eigenstindig-
keit welchen Einfluss auf die soziale Wirklichkeit habe (Bluebond-Langner/Korbin
2007: 242). Gegen diese Kritik ist zunichst einzuwenden, dass es den Vertretern je-
ner Kindheitsforschung primir darum ging, Kindern eine Kompetenz zuzuschrei-
ben - und zwar als Antithese zu der Auffassung, Kinder seien passive Wesen. Da-

- am 14.02.2026, 08:28:26.

55


https://doi.org/10.14361/9783839472712-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

56

Teil I: Antisemitische Differenzkonstruktionen in der friihen Kindheit

bei wird mit skompetent« nicht etwa >gelungenes< Handeln gemeint. Es geht »viel-
mehr um die heuristische Annahme, dass die Teilhabe an kinderkulturellen Prak-
tiken Kompetenzen ebenso verlangt, wie hervorbringt« (Bollig/Kelle 2014: 264). Mit
Blick auf die generationale Differenz wird mit der Zuschreibung der Kinder als kom-
petent an eine eigenstindige Kinderkultur gedacht, die der Erwachsenenkultur ge-
geniibersteht. Dieser Ansatz entspricht der Idee der Kinderkulturen, wie zum Bei-
spiel bei William A. Corsaro (1992), der die Kinderwelt als eine mit eigenstindigen
kulturellen Praktiken begreift, in der die Interaktion unter Gleichaltrigen, die »peer
culture« zentral sei. Corsaro spricht dabei von einem Prozess der »interpretive repro-
duction« (Corsaro 2012: 21) und weist auf gleich zwei Aspekte hin: mit interpretativ
wird die innovative und kreative Eigenleistung des Kindes betont, mit reproduzie-
ren wird deutlich gemacht, dass Kinder nicht nur passiv die Gesellschaft und Kultur
konsumieren - sondern mitgestalten.

Mit einer praxistheoretischen Auffassung von Agency werden Kinder »als Parti-
zipanden der Praktiken und damit auch der Ordnungen, die diese herstellen« (Bol-
lig/Kelle, 2014: 274), verstanden. Damit gehen Selbstpositionierungen von Kindern
einher, die sie »aktiv und situativ« (ebd.) miteinbringen. Mit dieser Definition be-
deutet Agency also nicht nur, dass sie eine inkorporierte Eigenschaft von Kindern als
Personen ist. Sie meint auch, dass Agency als »Effekt von Praktiken« (ebd.: 277) und
damit prozesshaft sowie situativ variabel zu begreifen ist.

2 Die Praxis des doing difference unter Kindern

In der erziehungswissenschaftlichen Differenzforschung wird der »Zusammen-
hang von Differenzproduktion und Prozessen pidagogischer Ordnungsbildungen«
(Diehm/Kuhn/Machold 2017: 1f) seit mehreren Jahren erforscht.” Differenzen, die
gleichzeitig Ungleichheit produzieren, werden dabei als konstruiert und sozial
erzeugt erachtet (vgl. Mecheril/PléfRer 2009). Der berithmt gewordene Ausdruck
doing gender beschreibt genau diesen Prozess, den die Soziologen Candace West

2 In den Erziehungswissenschaften ist der Blick auf Differenz unausweichlich mit sozialen Un-
gleichheitsstrukturen verbunden. Helma Lutz und Norbert Wenning (2001) arbeiteten 13 bi-
polare hierarchische Differenzlinien heraus, die soziale Ungleichheit verstirken und in der
kritischen Erziehungswissenschaft erforscht werden. Die Linien sind als Ordnungskategorien
moderner Cesellschaften zu verstehen. Sie beschreiben Kategorien (z.B. Ceschlecht) sowie
Grunddualismen (z.B. mannlich-weiblich), die hierarchisch funktionieren: Norm versus Ab-
weichung (ebd.: 20). Damit ist jede Kategorie von einem strukturellen Machtverhiltnis in-
nerhalb der Gesellschaft gekennzeichnet. Der gemeinsame Blick auf Differenz und Macht
ist neuer und letztlich auf das gesteigerte Bewusstsein einer pluralen Gesellschaft zuriickzu-
fithren, welches ein neues Verstandnis von Toleranz hervorbrachte (vgl. Diehm/Radtke 1999;
Lutz/Wenning 2001)

- am 14.02.2026, 08:28:26.



https://doi.org/10.14361/9783839472712-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Saba-Nur Cheema: »Die haben alles, was sie zum Leben brauchen.«

und Don Zimmermann (1987) fir die konstruierte Vorstellung von Geschlecht for-
mulierten. Geschlecht wird dabei nicht als etwas verstanden, »was jemand hat oder
ist, sondern als etwas, was jemand tut. [...] Was lange Zeit als Eigenschaft einzelner
Personen oder Personengruppen betrachtet wurde, wird jetzt als gegenseitiger
Prozess aller an einer Interaktion Beteiligten definiert, als Prozess, in welchem
ohne Unterbrechung und wechselseitig gemeinsame Bedeutungen hervorgebracht
werden« (Tervooren 2006: 15). Doing gender sei demnach ein alltiglicher Prozess
sozialer Interaktionen, der auch als »powerful reinforcer and legitimator of hierarchical
arrangements« (West/Zimmermann 1987: 146) fungiert. West und Fenstermaker
erweiterten im Jahr 1995 das Konzept mit doing difference auf weitere Differenzver-
hiltnisse, denn, so die Autorinnen, um soziale Ungleichheit zu verstehen, reiche
die Kritik an der Re-Produktion der Geschlechterdifferenz und -verhiltnisse nicht
aus (West/Fenstermaker 1995: 9). So spezifizierte zum Beispiel Isabell Diehm (2000
und in diesem Band) mit Blick auf Ethnisierungsprozesse die Praxis des doing ethni-
city, um den sozialen Umgang (hier: unter jungen Kindern) mit ethnisch codierten
Unterscheidungen zu beschreiben.’ In diesem Zusammenhang setzte sich in der
Differenzforschung die Perspektive durch, dass nicht nur eine Differenzkategorie in
alltdglichen Handlungen und Interaktionen relevant ist. So ist aus dem feministi-
schen Diskurs tiber Fragen von Ungleichheit und Differenz unter Frauen die heute
viel zitierte Triade von race, class, gender entstanden, die das Zusammenwirken die-
ser Differenzlinien analysiert. Das meint auch das Konzept der »Intersektionalititx,
welches den »komplexen Wechselwirkungen zwischen ungleichheitsgenerierenden
Differenzkategorien« gerecht werden will (Mecheril/PloRer 2009: 201).*

Im Zusammenhang mit dem Konzept der Agency von Kindern, die praxistheore-
tisch unter anderem als Effekt von sozialen Praktiken zu konzipieren ist (vgl. Bollig/
Kelle 2014), stellt sich die Frage, ob (und wie) sich Differenzierungspraktiken unter

3 Damit nutzt Diehm explizit nicht den essentialistischen Begriff der >Ethnie, der als Grup-
penbezeichnung fiir Menschen verwendet wird, die sich in Sprache, Kultur und Religion dh-
neln wiirden und damit eine »problematische Ndhe zum anthropologischen Rassebegriff«
(Machold/Wienand 2021: 30) aufweist. So wird >Ethnizitidtcheute »nicht mehr als soziale Tat-
sache und somit essentialistisch verstanden, sondern als eine soziale Konstruktion basierend
aufsgesellschaftlich situierten sozialen Dynamiken bzw. Praktiken« (Diehm et al. 2017: 12)
gesehen.

4 Begrifflich geht das Konzept der Intersektionalitit zurick auf die Juristin Kimberle Crenshaw,
die die Schnittstellen und damit die gegenseitige Beeinflussung von Differenzkategorien —
z.B. Klasse, Geschlecht, Alter, Sexualitat, race — betonte (Crenshaw 1989). Zwar ist jede Kate-
gorie auch fiir sich allein wirksam, doch erhilt die eine durch die andere eine »zusitzliche
Verankerung« (vgl. Diehm/Radtke 1999: 95). In diesem Zusammenhang wird auch tiber das
sogenannte Differenzdilemma (vgl. Kiesel 1996) diskutiert, indem davon ausgegangen wird,
dass die Anerkennung von Differenz die Reproduktion der Differenz mit sich bringt.

- am 14.02.2026, 08:28:26.

57


https://doi.org/10.14361/9783839472712-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

58

Teil I: Antisemitische Differenzkonstruktionen in der friihen Kindheit

Kindern duflern. Aus einer rein entwicklungspsychologischen Perspektive ist em-
pirisch bereits erforscht, dass sich soziale Kategorisierungen in der frithen Kind-
heit entwickeln (vgl. u.a. Aboud 1988; Bigler/Liben 2007). Doch nicht nur die Em-
pirie aus der Entwicklungspsychologie, auch Studien der sozial- und erziehungs-
wissenschaftlichen Kindheitsforschung ergeben, dass Kinder an unterschiedlichen
Ausdriicken des doing difference — z.B. doing gender (Breidenstein/Kelle 1998; Thorne
1993); doing ethnicity (Diehm 2000; Diehm/Kuhn 2005, 2006), doing race (van Ausdale/
Feagin 2001; MacNaughton/Davis 2009); doing background (Machold/Wienand 2021)
— beteiligt sind. Sie zeigen eindriicklich, wie Kinder bereits im Vorschulalter soziale
Kategorisierungen ausdriicken und diese im Sinne der Agency als aktive Mitgestalter
und Ko-Konstrukteure interpretieren.

3 Die Wahrnehmung der Religionsanderen und »antisemitisches Othering«

Eine weitere und in der Differenzforschung noch vergleichsweise weniger beachte-
te Kategorie ist Religion, was sich im Zuge der zunehmenden religiosen Pluralisie-
rung der Gesellschaft allmihlich verindert (vgl. Rensch-Kruse 2024:12f). Im Zusam-
menhang des hier zugrundeliegenden Forschungsprojektes ging es um die Frage,
inwiefern sich die Differenz zum Religionsanderen — nach Paul Mecheril und Oscar
Thomas-Olalde (2011; 2020), die bezugnehmend auf die Praxis des Othering Religi-
onsminderheiten (insb. Muslime) beschreiben - in der sozialen Praxis von Kindern
duflert. Dabei spiele Religion — in Abgrenzung von einer theologischen als auch re-
ligionssoziologischen Herangehensweise — als ein Identitits- und Zugehorigkeits-
merkmal und damit als soziale Kategorie eine wirksame Rolle, in der auch die »zeit-
und raumrelative Option der sozialen Adressierung, Identifikation und des Verste-
hens« (Mecheril/Thomas-Olalde 2020: 109) bedeutsam sind. So verstanden ist Reli-
gion aus differenztheoretischen Uberlegungen relevant, da sie zur diskursiven Ab-
grenzung der Religionsanderen dient: »Religion« wird mit Andersheit (Otherness) ver-
bunden; die>andere Religion<ist in diesen diskursiven Topoi die >Religion der Ande-
ren¢, womit die Andersheit der Anderen als quasi-religiose Setzung festgelegt wird«
(ebd. 2011: 46). Mit dem Ausdruck der Religionsanderen wird hervorgehoben, dass es
sich um eine aktive Abgrenzung des >Eigenen< vom >Anderen«< handelt, wie im Kon-
zept der Andersmachung bzw. >Veranderung< (:Othering<) aus der rassismustheo-
retischen Auseinandersetzung.’ Mecheril und Thomas-Olalde (2020) sprechen im

5 Othering beschreibt die Konstruktion von Anderen in einer hierarchisierten Gesellschaft,
die zu einer Legitimation hegemonialer Ordnungen dient. Gerade wenn es um >den Islamc«
bzw. >die Muslime« geht, wird eine kulturalistische Argumentation angewendet, indem es
die Vorstellung einer homogenen sislamischen Kultur und Lebensweise« gibt. In der Rassis-
musforschung wird dieser Prozess auch als Kulturrassismus bezeichnet, in dem an die Stel-
le der >Rasse«-Vokabel nun das Wort >Kultur< getreten ist (vgl. Memmi 1999; Balibar 1990).
Dieser kulturelle Differenzialismus basiert auf einem essenzialistischen Wahrnehmungssys-

- am 14.02.2026, 08:28:26.



https://doi.org/10.14361/9783839472712-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Saba-Nur Cheema: »Die haben alles, was sie zum Leben brauchen.«

Zusammenhang der Markierung von Religionsanderen spiter auch von sreligiose[m]
Otherings, das darin bestehe, dass »bestimmte (selbstartikulierte oder zugeschriebe-
ne) religiose Zugehorigkeiten als Ausdruck gesellschaftlichen Andersseins und als
Hinweis auf die Legitimitit spezifischer Behandlungsweisen« (ebd.: 109) zu inter-
pretieren seien. Damit wird Othering nicht nur als ein »sozialpsychologisches Phi-
nomen der Abgrenzung und Distinktion« (Riegel 2016: 54) begriffen, sondern auch
als eine »spezielle Form der Kommunikation« (Freuding 2022:333). Dies betone wie-
derum die soziale Praxis des »Different-Machens« (Riegel 2016: 58).

In der erziehungswissenschaftlichen Migrationsforschung bezieht man sich
in diesem Zusammenhang primir auf antimuslimische Diskurse, da sich Religion
als soziale Differenz, das religiose Othering, im deutschsprachigen Diskursraum
seit Jahrzehnten besonders stark auf >den Islam< und >die Muslime« konzentriert.
Inwiefern das Konzept der Religionsanderen bzw. des religiésen Othering auf eine
bestimmte Wahrnehmung von Juden iibertragen werden kann, um damit antisemi-
tische Differenzierungspraktiken zu untersuchen, lisst sich an unterschiedlichen
Aspekten diskutieren. Zwar ist der Ursprung der Judenfeindschaft im christlich
motivierten Antijudaismus eindeutig religios begriindet gewesen. Jedoch inderte
sich dies ab Ende des 19. Jahrhunderts, als der rassistisch motivierte Antisemitis-
mus immer mehr Zuspruch fand (vgl. Benz 2004; Bergmann 2006). Der wesentliche
Unterschied zwischen Antijudaismus und modernem heutigen Antisemitismus
ist, dass Juden nicht mehr (primar) als sreligiés Andere« gesehen werden. Daran
andert sich allerdings nichts an der Funktion des Phinomens (vgl. Koerrenz 2021:
133). Die »religiose Unterfiitterung durch den christlichen Antijudaismus« wirkt
weiter, jedoch wurde die Judenfeindschaft nach dem Mittelalter rassentheoretisch
begriindet (Bergmann 2006: 39). Dabei wurden antijiidische Vorurteile und Ressen-
timents »zunehmend von der Realitit gesellschaftlicher Provenienz entkoppelt [...],
bis sie schliefllich zur vollkommenen Abstraktion« wurden (Salzborn 2010: 120). In
der Abstraktion liegt das Entscheidende, denn es ging nicht (mehr) um reale Juden
als andere Religionsgruppe, die als Projektionsobjekte fungierten, sondern um
fiktive Juden, die »lediglich durch den Antisemiten definiert« (ebd.: 123f) werden. In
ihrer abstrakten Rolle wiirden Juden nun in der nationalen Gesellschaftsordnung,
so Klaus Holz, die »Figur des Dritten« (Holz 2004) ausmachen. Holz empirische
Analysen iiber antisemitische Texte zeigen, dass die Konstruktion des »Juden als
Dritten« ein konstitutives Merkmal des modernen Antisemitismus ist. Die >Judenc
wiirden weder zum >Wir< gehoren noch die Rolle des >snormalen Fremden« — wie >die
Muslime« — personifizieren, sondern sie gelten als konstitutive Aufienseiter: »Er ist
weder das eine noch das andere, weder Inlinder, noch Auslinder.« (Holz 2004: 43)
und: »Sie [Die>Judend sind Innen nicht zugehorig und haben Auflen keinen Ort im

tem, das von einer gegebenen >Kultur< und einer Verabsolutierung von >kulturellem Erbe«
ausgeht, das einem Natur-Status dhnelt (vgl. Al-Azmeh 1996: 5f).

- am 14.02.2026, 08:28:26.

59


https://doi.org/10.14361/9783839472712-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

60

Teil I: Antisemitische Differenzkonstruktionen in der friihen Kindheit

Sinne von Volk/Staat/Nation« (ebd.: 54). Dabei verkérpere der >Jude« die »Negation
der Unterscheidung zwischen der eigenen und den anderen >Nationen« (Holz 2004:
45). Die binire Unterscheidung im Rassismus — Holz beschreibt die Zuordnung
zweier konstruierter Gruppen auch als »symmetrische Konstruktion« (ebd.: 49) —
zwischen einer >Wir-Gruppe« und einer Fremdgruppe, ist die Grundlage fiir die
Entwicklung der Figur des Dritten (ebd.: 52f.). Aus der Sicht der jeweiligen Wir-
Gruppe wiirde die Konstruktion »[Eigene Nation vs. Andere Nationen] vs. [Jude]«
(ebd.: 55, Herv. i. O.) entstehen, in der >Judenc« als die Dritten die Gefahr darstellen,
die nationale Ordnung zu zerstéren. In anderen Worten: Juden wird eine paradoxe
Rolle zugeschrieben, denn sie sind die »ein- und ausgeschlossenen Dritten« (ebd.:
56). Sie gehoren nicht dazu, sind allerdings konstitutiv fiir die Imagination einer
biniren Ordnung zwischen >Wir< und >Fremdens, die dem Konzept des Othering
zugrunde liegt. In diesem Bild der antisemitischen Konstruktion von Juden als
Dritte (Holz 2004) zeigt sich deutlich, weshalb der auf »binidre[r] Spaltung« (Hall
2000) basierende rassistische Prozess des Othering in seinem originiren Kontext
nicht auf Antisemitismus iibertragbar ist. Wihrend, nach Hall, im rassistischen
Diskurs »zwei binir entgegengesetzte Gruppen« (Hall 2000: 14) konstruiert werden,
in der die ausgegrenzte Gruppe das Gegenteil der positiv konnotierten Eigengrup-
pe verkérpert, wird im antisemitischen Weltbild >der Jude« als Aufenseiter in
diesem Bild konstruiert. Denn die rassistisch Veranderten werden im Macht- und
Herrschaftsverhiltnis eingebunden, da sie beherrscht und unterdriickt werden. In
diesem herrschaftskritischen Konzept, aus dem das Othering entwickelt wurde,
lasst sich die antisemitische Logik nicht >reininterpretieren<. In erster Linie geht
es in der rassistisch begriindeten Konstruktion der sWir«-Gruppe (die sogenannte
Dominanzgesellschaft, vgl. Rommelspacher 1998) zur Abgrenzung von >Anderenc
(den rassifizierten >Fremden) in der Gesellschaft. Wiirde man den Antisemitismus
einfach als Rassismus iibersetzen, wiirde dies, unter anderem, zu einer »begriffli-
chen Entspezifizierung des Antisemitismus« (Elbe 2022: 3) fithren. Holz formuliert
dies zugespitzt wie folgt: »Juden spielen dagegen in einer anderen Liga« (Holz 2004:
52). Denn die Feindbildkonstruktion im Antisemitismus geht iber rassistische
Motivationen hinaus: Juden werden nicht nur als >Fremdkorper< abgewertet, ihnen
wird auch eine gefihrliche Macht zugeschrieben, was unter anderem im Bild des
»Strippenziehers« deutlich wird. Wihrend also Macht und Uberlegenheit in der
rassistischen Logik den >Unterdriickenden«< zugeschrieben werden, gelten diese Ei-
genschaften im antisemitischen Weltbild wiederum fiir Juden — und der Antisemit
gilt als >Opfer< oder gar sohnmichtig¢. So bergen machtkritische Perspektiven auf
das rassistische Othering gar das Potenzial, antisemitische Stereotype zu reprodu-
zieren, weshalb postkoloniale Ansitze in diesem Zusammenhang hiufig in Kritik
stehen (Vgl. Elbe 2022; Mendel/Uhlig 2017).

Doch ist die Verwendung des Ausdrucks >antisemitisches Othering« neuerdings
in padagogisch-programmatischen sowie zivilgesellschaftlichen Kontexten, selten

- am 14.02.2026, 08:28:26.



https://doi.org/10.14361/9783839472712-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Saba-Nur Cheema: »Die haben alles, was sie zum Leben brauchen.«

in wissenschaftlichen Analysen zu vernehmen (vgl. Koerrenz 2021; Woppowa 2024).
Beispielsweise spricht Koerrenz (2021: 136) in seinem Versuch die Logik des Antise-
mitismus mit der Theorie des Othering zu verbinden von antisemitischen Othering
als »spezielle Variante« sowie als »eine der festgefahrensten und folgenreichsten Va-
rianten« des Othering. Auch er unterscheidet die »rassistischen Bestimmungen des
Anders-Seins«von der Logik des Antisemitismus, die »sowohl (kultur-)geschichtlich
als auch systematisch eine eigene und andere Form des Othering« (ebd.: 136, sie-
he Fufdnote 11) bedeute. Insofern bestehe, trotz der historischen und strukturellen
Unterschiede zwischen Antisemitismus und dem Konzept des Othering, eine »enge
Beziehung zwischen antisemitischen Vorurteilen und Othering-Praktiken« (Wop-
powa 2024: 118). Dabei bleibe allerdings relevant, die grundlegenden Unterschiede
in der Anwendung deutlich zu machen.

Aus diesen theoretischen Uberlegungen lisst sich festhalten, dass antisemiti-
sche Differenzierungspraktiken als eine bestimmte Form des Othering beschrieben
werden konnen. Ich beschreibe diese Differenzwahrnehmung und -konstruktion
als eine Praxis des antisemitischen Othering, die ich wie folgt definiere:

Antisemitisches Othering beschreibt die diskursive Praxis der Veranderung von Juden: sie wer-

den als andersartig, >fremds, méchtig, iiberlegen und/oder bedrohlich konstruiert, weil sie Ju-
den sind. Dabei findet eine Abgrenzung und Distanzierung vom >Eigenenc statt. Anders als
in der bindren Logik rassistischen Otherings gehoren sie weder zum >Wir< noch zur Kategorie
des >normalen Fremden<— sondern erscheinen als konstitutive AufSenseiter, als iiberméchtige
mitunter unsichtbare dritte Figur.

Il Empirischer Teil
1 Methodologie der empirischen Studie

Im vorliegenden Text wird anhand einer Gesprichssequenz aus der qualitativ-em-
pirischen Studie die Frage nach Agency und antisemitischem Othering bei Kindern
exemplarisch diskutiert. Bisher liegen in den Erziehungs- und Sozialwissenschaf-
ten keine empirischen Studien tiber die Wahrnehmung von Religionsanderen oder
moglichen Ausdriicken von antisemitischem Othering vor. Ausgehend von der
Primisse, dass Kinder als Akteure zu begreifen sind, ging es in unserem For-
schungsprojekt darum, inwiefern sich antisemitische Differenzierungspraktiken
unter ihnen duflern. Fiir unsere Forschung fithrten wir neun Gruppendiskus-
sionen mit 36 (nichtjiidischen) Kindern aus insgesamt vier Kindertagesstitten

- am 14.02.2026, 08:28:26.

61


https://doi.org/10.14361/9783839472712-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

62

Teil I: Antisemitische Differenzkonstruktionen in der friihen Kindheit

durch.® Hiufiger als Gruppendiskussionen werden in der Forschung mit Kindern
teilnehmende Beobachtung durchgefithrt (siehe u.a. Machold/Wienand 2021; Ra-
madan 2020; Stockinger 2017; van Ausdale/Feagin 2001). Doch neuere Studien
heben das Potenzial von Gruppendiskussion in der Kindheitsforschung hervor
(z.B. Brenneke/Tervooren 2019). So biete das inszenierte Setting die Moglichkeit,
Kommunikationsformen und Imaginationen der Kinder aufzurufen und entspre-
chend zu rekonstruieren (ebd.: 232). Kinder seien in der Lage, sich auf das Format
einer Gruppendiskussion einzulassen und »eigene Themen zu setzen bzw. ge-
setzte Themen in spezifischer Weise zu ko-konstruieren« (ebd.). Im vorliegenden
Forschungszusammenhang begannen die Gruppendiskussionen mit dem Ein-
stiegssatz: »Wir mochten mit Euch iiber Religionen sprechen«. So sollte es moglich
werden, tiber unterschiedliche Religionen bzw. Religionsgruppen (insbesondere:
die >Religionsanderens) zu sprechen. Auch wenn das zentrale Forschungsinteresse
bei der Wahrnehmung von Juden lag, wurde bewusst allgemein begonnen. Zur
Vorbereitung des Gesprichs wurden mehrere kommunikationsunterstiitzende
oder -anregende Hilfsmittel mitgebracht, darunter auch unterschiedliche Bilder.
Auf den Bildern waren unter anderem religiose Symbole zu sehen, wie beispiels-
weise eine Synagoge, eine Moschee, ein Davidsstern, eine Kippa und/oder ein
Kopftuch. Die Materialien sollten die Motivation und Diskussion stimulieren sowie
eine Abwechslung und Auflockerung bringen (siehe dazu Vogl 2015: 68). Zentral
bei den Uberlegungen der Auswahl der Hilfsmittel war, welches Material in der
Gruppendiskussion mit Kindern ein Gesprich iiber die Wahrnehmung von Juden
unterstiitzen kann, ohne dabei antisemitische Stereotypen zu reproduzieren. Im
Laufe des Forschungsprozesses wurde dies regelmifiig reflektiert, das Material
angereichert und variiert.

Angelehnt an das offene Kodierverfahren der Grounded Theory (Strauss/Corbin
1996), wurden konkrete Erzihlpassagen der Gruppendiskussionen ausgewertet und
interpretiert. Anhand von praxistheoretischen Grundannahmen iiber soziale Prak-
tiken wurden die diskursiven Differenzpraktiken analysiert, um sie (auch) als einen
Ausdruck von Agency zu verstehen. Der praxistheoretische Zugang bietet sich fir
die Analyse der Gruppendiskussionen mit Blick auf antisemitische Differenzprak-
tiken an, da in der Praxistheorie diskursive und nichtdiskursive Praktiken (Reck-
witz 2008) als »Produktion und Reproduktion des Sozialen« (Schifer 2017) begriffen
werden. Das Soziale wird dabei kulturell definiert: »gesellschaftlich zirkulierende
Praktiken und inkorporierte Wissensordnungen« (ebd.: 2) ermdglichen das Verste-
hen des Sozialen. Daher wird fiir die Analyse Antisemitismus nicht nur als Ideologie
oder Semantik begriffen, sondern auch als Wissensordnung, kultureller Code (Vol-

6 Die Religionszugehdérigkeit wurde nicht erfragt. Haufiger erwdhnten Kinder im Laufe des Ge-
sprachs, ob und welcher Religion sie sich zugehérig fihlen/erzogen werden.

- am 14.02.2026, 08:28:26.



https://doi.org/10.14361/9783839472712-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Saba-Nur Cheema: »Die haben alles, was sie zum Leben brauchen.«

kov 2000)” und Handlungspraxis. Im Folgenden wird eine Passage einer Diskussion
unter vier jungen Kindern analysiert.

2 Gesprachssequenz: »Die haben alles, was sie zum Leben brauchen. «

Beschreibung

In einem Gesprich mit vier Kindern — Marlene (6 Jahre), Sina (6 Jahre), Paula (6
Jahre), Kira (4 Jahre) — saflen wir, zwei Erwachsene, in einem Sitzkreis im Turnraum
einer stidtischen Kita. Die Gruppendiskussion dauerte etwa zwanzig Minuten®
und begann mit der Information, dass wir »iiber Religion« sprechen werden. Die-
se Information fithrte unter den Kindern zu unterschiedlichen Assoziationen,
die sie durch- und nacheinander duflerten: sie sprachen iiber den anstehenden
schulischen Religionsunterricht (Marlene, Sina und Paula stehen kurz vor der Ein-
schulung); sie sprachen dariiber, dass es Kriege und Kampfer gibt (Paula erklirte
zuvor, dass Religionen verschiedene Linder seien) und erwihnen in diesem Zusam-
menhang den russischen Angriffskrieg auf die Ukraine; im Zuge des Austauschs
iiber den Krieg berichten Marlene und Sina von Erzihlungen ihrer Grofeltern.’
Geplant war, den Kindern unterschiedliche Bilder als Stimuli zu zeigen und sie
zu fragen, was sie auf den Bildern (er)kennen. Dabei iiberwog die Beteiligung von
Marlene, Sina und Paula, die auch unter- und miteinander diskutierten. Kira hat
sich bis zum Ende des Gesprichs kaum beteiligt. Das erste Bild, das die Kinder
sehen, zeigt eine Bar Mitzwa: ein Junge und ein Mann schauen auf eine ausgerollte
Thora. Beide tragen die Kippa als Kopfbedeckung und den Gebetsmantel (Tallit).
Im Hintergrund ist eine Menora zu sehen. Als erstes meldet sich Paula zu Wort,
die feststellt, dass »die« beiden Menschen »Kopftiicher« authaben. Marlene sagt
daraufhin, dass es sich um »ein Land« handele und sagt anschliefend: »Da ist
der Berg, wo Gott den einen Mann die drei Schriften vergeben hat.« Offensichtlich
kennt Marlene die biblische Geschichte des Berges Sinai, der in dieser Erzdhlung als
Ort der Offenbarung der Zehn Gebote von Gott an Moses vorkommt. Auf Nachfrage,
woher sie dies kenne, berichtet Marlene vom »Arche Noah Buch«, das ihre Mutter

7 Der Ausdruck des Antisemitismus als»kultureller Code«von Shulamit Volkov bezieht sich auf
den spezifischen historischen Kontext des Antisemitismus im spaten 19.Jahrhundert (Volkov
2000). In der Antisemitismusforschung —z.B. in der kulturwissenschaftlich oder erziehungs-
wissenschaftlich informierten (u.a. Baier/Grimm 2022; Scherr/Schauble 2007) —wird der Aus-
druck allerdings auch auf aktuelle Erscheinungsformen des Antisemitismus angewendet.

8 Insgesamt verbrachten wir etwa 45 Minuten mit der Kindergruppe. Die Gruppendiskussion
dauerte knapp zwanzig Minuten.

9 Diese Themen werden hier nicht mehr ausgefiihrt, gleichzeitig ist dieser erste Teil — bevor
es zum Einsatz der Stimuli kommt — nicht irrelevant fiir die Gesamtanalyse der Gruppendis-
kussion. Aufgrund des begrenzten Umfangs dieses Beitrags, wird der Fokus auf antisemitis-
musrelevante Sequenzen gesetzt.

- am 14.02.2026, 08:28:26.

63


https://doi.org/10.14361/9783839472712-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

64

Teil I: Antisemitische Differenzkonstruktionen in der friihen Kindheit

ihr jeden Abend vorlesen wiirde. Marlene hat hiufiger stolz Biicher als Quelle ihrer
Informationen genannt. Sie erginzt auf das Bild zeigend, dass »die Leute von einer
Stadt wegziehen mussten und deshalb zu Fu zum Berg« gelaufen sind. Damit
erwihnt sie die biblische Geschichte der Flucht aus Agypten bis zum Berg Sinai. Sie
erzihlt sehr klar und deutlich und endet hiufig mit der Aussage, dies wisse sie aus
ihren Biichern, die ihre Mutter vorlesen wiirde. Welcher konkrete Aspekt des Bildes
Marlene zu dieser Interpretation und Rekonstruktion ihr bekannter Geschichte
bringt, bleibt unklar: ob nun die Kippa, der Tallit, die Menora oder die ausgerollte
Thora fir sie bekannte und damit relevante Symbole gewesen sind. Marlene ver-
bindet die Symbole und Szene auf dem Bild nicht ausdriicklich bzw. verbal mit
dem Judentum als Religion oder jiidischen Menschen. Diese Verbindung geschieht
erst durch eine Information von auflen (den Forschenden) denn bezugnehmend
auf Paulas Bemerkung, die beiden Personen auf dem Bild wiirden »Kopftiicher«
tragen, wird die Kippa als Kopfbedeckung im Judentum fiir Juden erwihnt (»Eine
Kippa tragen Menschen, die an das Judentum glauben...«). An dieser Stelle geht das
Gesprich wie folgt weiter, das nun insbesondere mit Blick auf die Aussagen von
Marlene analysiert wird:

SNC: Eine Kippa tragen Menschen, die an das Judentum glauben. Habt ihr schon
mal vom Judentum oder von Juden gehort? [...]

Sina: Ich weifd nix davon aber.

Paula: Ich weifd auch nix davon aber. Also die Juden kriegen so kleine Kopfm{itzen,
weil die glauben an Juden.

Marlene: Und die Juden, die glauben auch an den Buddha.

SNC: Die glauben an den Buddha?

Marlene: Ich hab ... ich hab ganz viele Biicher. und-

Sina: Ich hab die Bibel. Die Kinderbibel.

Marlene: Und die Juden... Die haben alles was sie zum Leben brauchen und sie
machen auch Kampfsport.(..) Das ist eigentlich, also, Bewegungen, das ist fiir die
Sport.

SNC: Mhm, und die haben alles, was Sie zum Leben brauchen? Woher weifdt du
das?

Paula: Sie hat ganz viele Biicher.

SNC: Steht das in den Biichern? Dass sie alles haben —

Marlene: Aber Mama liest sie mir immer vor.

SNC: Deine Mama liest dir vor. Kennst du auch Juden?

Marlene schiittelt den Kopf [Zwischengesprich]

Marlene: Ach ja ich meinte die haben alles, was sie zum Leben brauchen und bei
denen (zeigt auf ein anderes Bild) wusste ich nicht so genau.

SNC: Wer sind >die<denn?

Marlene: Weif ich nicht.

- am 14.02.2026, 08:28:26.



https://doi.org/10.14361/9783839472712-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Saba-Nur Cheema: »Die haben alles, was sie zum Leben brauchen.«

SNC: Aber woher weifdt du, dass die alles haben, was sie brauchen?
Marlene: Die haben Geld, Kampfsport. Also das steht in einem Buch von mir.

Analyse

Zunichst einmal ist die Selbstpositionierung der Kinder als wissend bzw. unwis-
send auffillig. Doch wird dies auch von der Frage (»Habt ihr schon mal ... gehdrt«)
initiiert. Marlene teilt nicht nur mit, dass sie etwas weif$, sondern auch was sie weif3.
Wihrend also Sina und Paula ihr Nichtwissen (»Ich weifd nix davon«/»Ich weifd auch
nix davon«) mitteilen, erwihnt Marlene erneut ihr Wissen aus ihren Biichern. Dies
imponiert den anderen Kindern, denn allein in dieser dargestellten Sequenz bezie-
hen sich Sina und Paula auf die Aussagen von Marlene iiber ihre Biicher. So erzahlt
zum Beispiel Sina, dass sie die »Kinderbibel« hat und Paula wiederholt spiter, dass
Marlene »ganz viele Biicher« habe.

Paula wiederholt ihre vorherige Bemerkung korrigierend, indem sie nun von
»Kopfmiitzen« spricht. Es klingt so, als wiirde sie das neu Gehorte nun in eigenen
Worten wiederholen: »Also die Juden kriegen so kleine Kopfmiitzen, weil die glau-
ben an Juden.« Hier bezieht sie sich auf den Ausdruck von mir (»..die an das Juden-
tum glauben«), und da sie moglicherweise das Wort >Judentum« noch nicht kannte,
spricht sie von einem Glauben »an Judenx.

Marlene steigt an dieser Stelle ein. Zunichst einmal erklirt sie, dass Juden an
den Buddha glauben, doch kommentiert dies auf Nachfrage nicht weiter. Marlene
blickt wihrend des Sprechens nach oben, schaut nachdenklich und spricht dabei
langsam, klar und deutlich. Aufgrund ihrer lichelnd und zugleich nachdenklichen
Mimik kénnte man interpretieren, dass sie sich iiber die These, Juden glauben an
den Buddha, selbst nicht sicher ist. Doch die Aussage an sich ist insofern interes-
sant, weil Marlene offensichtlich mit unterschiedlichen Glaubensvorstellungen be-
reits konfrontiert gewesen scheint, sodass sBuddha<im Zusammenhang mit >Glau-
be«und >Religion« fir sie Sinn ergibt. Anschliefiend kommt es zu einer antisemitis-
musrelevanten Aussage, die Marlene dreimal wiederholt. Es handelt sich um eine
unmittelbare Aussage nach der vorherigen, die Kinder sprechen zum Teil gleichzei-
tig. Das heif3t sie reagiert auf »Juden« mit folgender Aussage: »Die haben alles, was
sie zum Leben brauchen«, was beim dritten Mal - man kdnnte sagen, unverbliumt -
konkretisiert wird mit: »Die haben Geld«.

Dieser erste Teil ihrer Aussage reproduziert das bekannte antisemitische Ste-
reotyp des >reichen Juden¢, welches das Vorurteil schiirt, Juden seien reich und fi-
nanziell itberlegen. Damit einher geht hiufig das Bild des »gierigen Geldjudens, der
als skrupellos dargestellt wird sowie die Vorstellung, dass Juden — aufgrund ihres
Geldes — besondere Machthitten. Dieses Stereotyp wird durch ein weiteres erginzt,
wenn Marlene von »Kampfsport« spricht, den Juden »machen« bzw. »haben« wiir-
den. Diese Idee wird von ihr ausgefithrt, wenn sie erklirt, dass es um Bewegungen
geht, die fiir »die« (gemeint sind Juden) Sport sei. Ob Marlene dabei an »Krav Ma-

- am 14.02.2026, 08:28:26.

65


https://doi.org/10.14361/9783839472712-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

66

Teil I: Antisemitische Differenzkonstruktionen in der friihen Kindheit

ga« dachte — hebriisch fiir »Kontaktkampfx, eine Technik, die in der israelischen
Armee zur Selbstverteidigung gelehrt wird — bleibt offen. Urspriinglich wurde die
Nahkampftechnik im 20. Jahrhundert von einem ungarischen Juden entwickelt, da-
mit sich Juden vor antisemitischen Ubergriffen schiitzen kénnen. Es kénnte also ein
Hinweis auf die (Notwendigkeit der) Selbstverteidigung von Juden vor Antisemitis-
mus sein. Marlene spricht allerdings auch von einem »Land«, sodass an dieser Stelle
auch Assoziationen rund um den Staat Israel und die Rolle des Militirs — verbunden
mit dem speziellen Kampfsport — méglich wiren. Wenn sie dann von »Bewegungen«
und »Sport« spricht, wird der Kampfsport als nichts Besonderes heruntergespielt
oder als etwas Normales, Alltagliches fiir Juden erklirt. Der Kampf, kimpfen bzw.
kampferisch sein wird damit zu einem Attribut von Juden. Dass Juden aggressivund
bose seien, ist ein antisemitisches Narrativ, das bis ins Mittelalter zuriickzufithren
ist (u.a. Benz 2004; Bergmann 2006). lhnen wurde unterstellt, dass sie unter sich
bleiben wiirden, um nur sich untereinander zu unterstiitzen — im Verborgenen und
in Abgrenzung zum Rest der Gesellschaft. So wurden sie fiir Missstinde in der Ge-
sellschaft — von der Pest bis zu Kindesentfithrungen im Mittelalter — verantwortlich
gemacht. Dieser Verschworungsglaube setzt sich heute insbesondere fort im israel-
bezogenen Antisemitismus. Die Konstruktion von Juden mit Kampf sport — und da-
mit zusammenhingenden Assoziationen wie Aggression als auch die Bereitschaft,
Gewalt anzuwenden — erscheint vor diesem Hintergrund, in Kombination mit dem
ersten Teil der Aussage, als antisemitismusrelevant, ggfs. auch mit Blick auf israel-
bezogenen Antisemitismus.™

3 Interpretation: Antisemitisches Othering und die Agency der Kinder

Die hier analysierte Gesprichssequenz lisst sich in zwei Momente von Differenz-
praktiken einteilen, welche von Kindern im Sinne der Agency (mit-)gestaltet werden:
zunichst einmal geht es um (1) religiose Differenz, wenn Marlene tiber das Bild und
die darin enthaltene jidische Symbolik (u.a. Thora, Menora, Tallit) sowie iiber bi-
blische Geschichten spricht. Die Wahrnehmung von religidser Differenz verstehe ich
hier nicht als die Praxis des Differentmachens im Sinne des doing difference. Religiose
Differenz meint zunichst das Wissen um unterschiedliche Religionen, was an und
fiir sich keine hierarchisierende Differenzierungspraxis darstellt. Kinder, die eine

10 MitBlickauf die Ausgangsfrage unserer Forschung, inwiefern Kinder als Akteure an diskursi-
ven Praktiken des Unterscheidens beteiligt sind, ist nicht relevant, was die Kinder in der dar-
gestellten Situation erlebt haben oder wie sie sind. Angelehnt an die praxistheoretische Pra-
misse, dass handelnde Subjekte auch »als Produkte diskursiver und nicht-diskursiver Prakti-
ken« (Schafer 2017:13) zu verstehen sind, geht es daher um die Entwicklung einer Lesart, die
die Praktiken der Kinder in verschiedenen Theoretisierungen identifiziert. Darauf aufbau-
end werden empirisch begriindete Aussagen iiber antisemitismusrelevante Differenzpraxen
(antisemitisches Othering) unter Kindern gemacht.

- am 14.02.2026, 08:28:26.



https://doi.org/10.14361/9783839472712-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Saba-Nur Cheema: »Die haben alles, was sie zum Leben brauchen.«

Idee iiber ihre eigene vorhandene oder nicht vorhandene religiése Zugehorigkeit
haben, haben vermutlich auch die Vorstellung, dass es andere Religionen gibt (wie
bei Ramadan 2020 und Stockinger 2017 diskutiert). In diesem Zusammenhang un-
terschied der amerikanische Psychologe David Elkin (1964) zwischen Kennen (oder:
Wissen) und Verstehen: »The child knows much more than he understands about his
religious identity« (ebd. 1964: 40).

Im zweiten Moment der Differenz geht es um die antisemitismusrelevanten
Aussagen von Marlene, in dem das doing difference angewendet wird: es geht um
die diskursive Praxis des (2) antisemitischen Othering. Die Veranderung der Juden
geschieht im vorliegenden Fall durch zwei stereotype Zuschreibungen: »Juden sind
reich« und »Juden sind aggressiv«. Durch Marlenes Aussage »Die haben Geld«
wird eine Abgrenzung zu anderen sozialen Gruppen vollzogen, indem nahegelegt
wird, andere Gruppen hitten weniger oder kein Geld — ein dominantes Narrativ
im Antisemitismus. Das Bild des >reichen Juden< korrespondiert mit dem Phan-
tasma der >jiidischen Machts, indem Juden als iibermichtig konstruiert werden,
die anderen - aufer sich selbst — nur schaden wollten. Im klassischen Konzept
des postkolonialistischen Othering gelten Macht und Uberlegenheit als Attribute
derjenigen, die die Veranderung und Abgrenzung praktizieren. Historisch gesehen
meint dies die damaligen Kolonialmichte, die sich den Kolonisierten iiberlegen
fithlten. Doch dies lisst sich nicht auf die antisemitische Diskurspraxis iibertragen:
im antisemitischen Othering wird Macht und Uberlegenheit Juden zugeschrieben,
wie die Aussage von Marlene zeigt. Diese Konstruktion bringt das Bild der eigenen
Ohnmacht und Unterlegenheit unausweichlich mit sich, was sich aber nicht explizit
in Marlenes Aussage findet. Doch die stereotype Zuschreibung des >michtigen Ju-
den<«wird durch die zweite gestirkt: Juden wiirden »Kampfsport« machen. Gerade
weil beide Bilder wie in einer Aufzihlung jedes Mal gemeinsam auftauchen, wird
das Phantasma der >jidischen Macht« — und damit die eigene Ohnmacht — gefes-
tigt: ihnen wird nicht nur materielle Macht zugeschrieben, sondern auch physische
Uberlegenheit. Im Dialog um das Bild lassen sich auch antisemitische Diskurse
bezogen auf Israel interpretieren. So duflert Marlene auch »ein Landc, sobald sie
das Bild sieht. Die zwei Stereotype lassen sich ebenfalls auf antisemitische Ressen-
timents gegeniiber dem Staat Israel formulieren: die »jiidische Weltverschworung«
wird damit auf Israel itbertragen gemeinsam mit der Vorstellung, dass es finanziell
michtig ist und die Weltgeschehnisse beeinflusse oder gar lenke; die bedeutsame
Rolle des Militirs in Israel wird im antisemitischen Kontext nicht als notwendige
Selbstverteidigung (bezogen auf Marlenes Aussage iiber »Kampfsport« und den
moglichen Bezug zur israelischen Nahkampftechnik »Krav Maga«) aufgrund der
unmittelbaren Bedrohung der Nachbarlinder gesehen, sondern mit einer aggres-
siven, bosen und gar kolonialen Absicht Israels (und damit: der Juden) erklirt.
Gerade im israelbezogenen Antisemitismus zeigt sich hiufig, wie in Artikulatio-
nen judenfeindlicher Vorstellungen Juden oft nicht explizit »als Juden« angegriffen

- am 14.02.2026, 08:28:26.

67


https://doi.org/10.14361/9783839472712-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

68

Teil I: Antisemitische Differenzkonstruktionen in der friihen Kindheit

werden, sondern es zu einer »Umwegkommunikation« (Bergmann/Heitmeyer
2005) kommt. So werden antisemitische Ressentiments auf den Staat Israel — als
politische Organisationsform eines jitdischen Kollektivs — iibertragen, ohne Juden
offen und direkt abzuwerten. Insofern kann sich das antisemitische Othering auch
auf den Staat Israel beziehen. In der Diskussion mit den Kindern geschieht dies
allerdings auf eine kontrare Art: es ist nicht die Rede von Israel — Marlene erwihnt
allerdings »ein Land« — sondern explizit von Juden. Und dies geht wiederum auf
den expliziten Hinweis der Forschenden zuriick, die die Personen auf dem Bild als
Juden beschreibt. Es bleibt offen, wie Marlene reagiert hitte, wenn der Staat Israel
erwihnt worden wire. Insofern hilft der Ausdruck der Umwegkommunikation im
vorliegenden Zusammenhang primir dafiir, die synonymartige Verwendung von
>Israel« und >Judenc in antisemitischen Diskurspraktiken hervorzuheben, was sich
im vorliegenden Gesprichskontext moglicherweise zeigte.

Erwdhnenswert ist, wie Marlene ihre Aussage sprachlich verindert. Das Bild der
smichtigen Juden< wird von ihr mehrmals gedufRert. So wird aus »Die haben alles,
was sie zum Leben brauchen« spiter »Die haben Geld«. In diesem Kontrast wirkt
die erste Formulierung schon fast euphemistisch. Diese Umschreibung bei Marle-
ne erinnert an das Narrativ des »Antisemitismustabu«: im wissenschaftlichen und
offentlichen Diskurs wird hiufig von einem »Antisemitismustabu« gesprochen, wo-
mit die offizielle Achtung des Antisemitismus nach 1945 gemeint ist.” Jedoch wer-
den antisemitische Auflerungen weniger explizit geduflert: es ist es das »innuendo«,
die versteckte Andeutung, die fiir den Antisemitismus konstitutiv ist, wie Adorno es
formulierte (vgl. Adorno 1972: 405f). Eine solche versteckte Andeutung duflert sich
bei Marlene im Sprechen iiber Juden als eine Gruppe, die »alles, was sie zum Leben
brauchen«haben, die allerdings kurze Zeit spiter mit den Worten »Die haben Geld«
iberhaupt keine Andeutung mehr bleibt.

Wenn Kinder im Sinne des Konzepts von Agency »als Partizipanden der Prakti-
ken und damit auch der Ordnungen, die diese herstellen, zu verstehen sind« (Bollig/
Kelle 2014: 274), dann zeigt die analysierte Sequenz exemplarisch, wie sie — im Sinne
einer Kinderkultur —an Differenzierungspraktiken partizipieren und ihre Interpre-
tationen duflern. Es ist dabei nicht nur eine »eigenstindige Kinderkultur« zu beob-
achten, wie beispielsweise Corsaro (1992) die Kommunikation der Kinder iiber ihre
Werte und Vorstellungen in der Interaktion mit Gleichaltrigen nennt (vgl. dazu Cor-
saro 1992: 162). Mit der Anwesenheit von zwei Forschenden, die das Gesprich ein-
fithrten und begleiteten, ist in gewisser Weise von einer Mischform aus einer »Kul-
tur fur Kinder« und einer »Kultur von Kindern« (Lenzen 2001) zu sprechen. Wih-
rend »Kultur fir Kinder«klassischerweise structure meint, also von Erwachsenen ge-

11 Gleichzeitigistallerdings eine zunehmende Enttabuisierung von judenfeindlichen Aussagen
zu beobachten. Zur Kritik tiber die vermeintliche »Tabuisierung« von Antisemitismus in der
Offentlichkeit (vgl. Dondera 2019).

- am 14.02.2026, 08:28:26.



https://doi.org/10.14361/9783839472712-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Saba-Nur Cheema: »Die haben alles, was sie zum Leben brauchen.«

schaffene Angebote und Bedingungen fiir Kinder, driickt »Kultur von Kindern« die
Agency, also die Mit- und Ausgestaltung der Kinder aus, die »zumindest potentiell
subversivist« (Hiemesch 2020:96). Corsaro zeigte, wie Kinder auf kreative Weise In-
formationen - die sie unter anderem aus der Erwachsenenwelt bekommen — aneig-
nen, um ihre eigene »unique peer culture« (1992:168) zu generieren. Kinder, so zeigt die
vorliegende Analyse, sind an der »Hervorbringung von Kinderpositionen in ithrem
Alltag permanent beteiligt« (Bollig/Kelle 2014: 274). Dass ihre eigene Kultur (Agency)
von der von Erwachsenen fir sie geschaffenen (structure) abhingt, verunmoglicht
nicht das Potenzial, dass Kinder Differenzpraxen wahrnehmen - im Gegenteil. Ge-
rade weil die Praktiken des Kinderalltags »nicht ohne gesellschaftliche Eingebun-
denheit betrachtet werden konnen« (Klaas et al. 2011: 12), liegt es nahe, dass Kinder
Vorurteilskonstruktionen, Differenzen und antisemitische Narrative (in ihren Wor-
ten) ausdriicken — ganz im Sinne der Agency, die die eigenstindige Interpretation
der Kinder hervorhebt. Und so interpretiert Marlene ihr >Wissenc itber Juden, in-
dem sie biblische Geschichten und antisemitische Bilder reproduziert. Genau dies
sind die innovativen und kreativen Eigenleistungen der Kinder, die dem passiven
Bild des Kindes, welches die Gesellschaft und Kultur nur konsumieren wiirde, ent-
gegenstehen.

Il Resiimee

Der Anspruch Kinder als Akteure anzuerkennen, bedeutet auch, Kinder als eine so-
ziale Gruppe und Forschungssubjekte mit >eigener Stimmex« zu begreifen (vgl. Bol-
lig/Kelle 2014: 265). Dieses Verstindnis liegt der Forschung iiber Differenzpraxen
unter Kindern zugrunde. Die Vorstellung, dass Kinder eine gewisse Agency besit-
zen, impliziert ihre Fihigkeit, ihre Vorstellungen und Ideen auf eine Art zu duflern,
wie sie ihre Umwelt erfahren und interpretieren. Dieses Bild ist nicht vollig neu, hat
doch Klaus Hurrelmann (1983) in seinen Theorien der Sozialisation bereits durch den
Ausdruck des »produktiv realititsverarbeitenden Subjekts« das Spannungsverhilt-
nis zwischen Individuum und Gesellschaft beschrieben. Eine Implikation daraus ist
auch, dass sich entwickelnde Kinder nicht nur eigenstindige Wesen sind, sondern
sich aktiv mitihrerinneren und duleren Realitit auseinandersetzen. Ein Teil der du-
fSeren Realitit sind zweifelsohne Differenzpraktiken, die jedes Kind je nach Lebens-
situation und Kontext in unterschiedlicher Weise erfihrt. Antisemitismus ist eine
von vielen Differenzkategorien, eine Form des doing difference, die in der Gesellschaft
virulent und omniprasent sind. Diskursive Praktiken des Unterscheidens, wie bei-
spielsweise das antisemitische Othering, gehoren nicht nur zum Alltag von Juden,
die direkt betroffen sind, sie spielen eine konstitutive Rolle in Gesellschaft, Politik,
Medien und pidagogischen Kontexten. Vor diesem Hintergrund scheint es eine Ba-
nalitit festzustellen, dass auch Kinder antisemitische Differenzkonstruktionen se-

- am 14.02.2026, 08:28:26.

69


https://doi.org/10.14361/9783839472712-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

70

Teil I: Antisemitische Differenzkonstruktionen in der friihen Kindheit

hen, héren oder auf eine andere Art erfahren. Die analysierte Sequenz mit Marlenes
Aussagen zeigt die kindliche Interpretation und Reproduktion auf eine exemplari-
sche Weise. Wie sich solche Konstruktionen bereits in der frithen Kindheitsphase
dufern, sollte gerade in der erziehungswissenschaftlichen Forschung weitererar-
beitet werden. Pidagogische Kontexte bieten den Rahmen fiir Bildungsarbeit gegen
Antisemitismus und andere Formen von Menschenfeindlichkeit. Es braucht mehr
Erkenntnisse, wie sich Othering Prozesse unter Kindern dufiern, um entsprechende
pidagogische Antworten zu entwickeln.

Literatur

Aboud, Frances E. (1988): Children and Prejudice. Oxford: Basil Blackwell.

Adorno, Theodor W. (1972): »Anti-Semitism and Fascist Propagandac, in: Theodor
W. Adorno (Hg.), Gesammelte Schriften: Bd. 8, Frankfurt a.M.: Suhrkamp,
S. 397—408.

Alanen, Leena (1997): »Soziologie der Kindheit als Projekt: Perspektiven fiir die
Forschungx, in: Zeitschrift fiir Sozialisationsforschung und Erziehungswissen-
schaft17, S. 162-171.

Al-Azmeh, Aziz (1996): Islams and Modernities, London: Verso Books.

Baier, Jakob/Grimm, Marc (2022): Antisemitismus in Jugendkulturen. Erschei-
nungsformen und Gegenstrategien, Frankfurt a.M.: Wochenschau Verlag.

Balibar, Etienne (1990): »Gibt es einen >Neo-Rassismus<?«, in: Etienne Balibar/
Immanuel Wallerstein (Hg.), Rasse, Klasse, Nation. Ambivalente Identititen,
Hamburg: Argument Verlag, S. 5-20.

Behnken, Imbke/Zinnecker, Jirgen (2001): Kinder. Kindheit. Lebensgeschichte. Ein
Handbuch, Seelze-Velber: Kallmeyersche Verlagsbuchhandlung.

Benz, Wolfgang (2004): Was ist Antisemitismus?, Miinchen: C. H. Beck.

Bergmann, Werner (2006): Geschichte des Antisemitismus, Miinchen: C. H. Beck.

Bergmann, Werner/Heitmeyer, Wilhelm (2005): »Communicating Anti-Semitism —
Are the sBoundaries of the Speakable« Shifting?«, in: Moshe Zuckermann (Hg.),
Tel Aviver Jahrbuch fiir deutsche Geschichte: Bd. 30, Géttingen: Wallstein Ver-
lag, S. 72-89.

Bigler, Rebecca S./Liben, Lynn S. (2007): »Developmental Intergroup Theory: Ex-
plaining and Reducing Children’s Social Stereotyping and Prejudicex, in: Cur-
rent Directions in Psychological Science 16, S. 162-166.

Bluebond, Myra/Korbin, Jille E. (2007): »Challenges and Opportunities in the An-
thropology of Childhoods: An Introduction to>Children, Childhoods, and Child-
hood Studies«, in American Antropologist 109, S. 241-246.

Bollig Sabine/Kelle, Helga (2014): »Kinder als Akteure oder als Partizipanden von
Praktiken? Zu den Herausforderungen fiir eine akteurszentrierte Kindheitsso-

- am 14.02.2026, 08:28:26.



https://doi.org/10.14361/9783839472712-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Saba-Nur Cheema: »Die haben alles, was sie zum Leben brauchen.«

ziologie durch Praxistheorien, in: Zeitschrift fiir Soziologie der Erziehung und
Sozialisation 34, S. 263—279.

Breidenstein, Georg/Kelle, Helga (1998): Geschlechteralltag in der Schulklasse. Eth-
nographische Studien zur Gleichaltrigenkultur. Weinheim: Juventa.

Brenneke, Britta/Tervooren, Anja (2019): »Gruppendiskussionen mit Kindern am
Ubergang vom Elementar- zum Primarbereich. Methodologische Diskussio-
nen und forschungspraktische Herausforderungenc, in: Florian Hartnack (Hg.),
Qualitative Forschung mit Kindern, Wiesbaden: Springer VS, S. 193—235.

Biithler-Niederberger, Doris (2005): Die Macht der Unschuld. Das Kind als Chiffre,
Wiesbaden: Springer VS.

Corsaro, William A. (1992): »Interpretive Reproduction in Children’s Peer Chul-
tures, in: Social Psychology Quarterly 55, S. 160-177.

Corsaro, William A. (2012): »Interpretive Reproduction in Childrer’s Play«, in: Amer-
ican Journal of Play 4, S. 488-504.

Crenshaw, Kimberle (1989): »Demarginalizing the Intersection of Race and Sex: A
Black Feminist Critique of Antidiscrimination Doctrine, Feminist Theory and
Antiracist Politics«, in: University of Chicago Legal Forum, S. 139-167.

Diehm, Isabell (2000): »Erziehung und Toleranz. Handlungstheoretische Implika-
tionen Interkultureller Pidagogik, in: Zeitschrift fiir Pidagogik 46, S. 251-274.

Diehm, Isabell/Kuhn, Melanie (2005): »Ethnische Unterscheidungen in der frithen
Kindheit«, in: Franz Hamburger/Tarek Badawia/Merle Hummrich (Hg.), Migra-
tion und Bildung. Uber das Verhiltnis von Anerkennung und Zumutung in der
Einwanderungsgesellschaft, Wiesbaden: Springer VS, S. 221-231.

Diehm, Isabell/Kuhn, Melanie (2006): »Doing Race/Doing Ethnicity in der frithen
Kindheit. (Sozial-)Pidagogische Konstruktionen vom Kind und ihre Irritation
durch Empirie«, in: Hans U. Otto/Mark Schrodter (Hg.), Soziale Arbeit in der
Migrationsgesellschaft, Sonderheft neue praxis 8, S. 140-151.

Diehm, Isabell/Kuhn, Melanie/Macholg, Claudia (2017): »Differenz und Ungleich-
heit in der Erziehungswissenschaft — einleitende Uberlegungenc, in: Isabell
Diehm/Melanie Kuhn/Claudia Machold (Hg.), Differenz — Ungleichheit — Erzie-
hungswissenschaft. Verhiltnisbestimmungen im (Inter-)Diszipliniren, Wies-
baden: Springer VS, S. 1-27.

Diehm, Isabell/Radtke, Frank-O. (1999): Erziehung und Migration. Eine Einfithrung,
Stuttgart: Kohlhammer.

Dondera, Carla (2019): »Was gesagt werden muss: Giinter Grass und der inszenier-
te Tabubruch, in: Samuel Salzborn (Hg.), Antisemitismus seit 9/11. Ereignisse,
Debatten, Kontroversen, Baden-Baden: Nomos, S. 65—87.

Elbe, Ingo (2022): Postkolonialismus und Antisemitismus. Bibliographie und Ein-
leitung zur Kritik postkolonialer und postmodern-antirassistischer Thematisie-
rungen von Antisemitismus, Holocaust, Judentum und Zionismus. Working Pa-
per #006 des >Centrum fiir Antisemitismus- und Rassismusstudien< (CARS).

- am 14.02.2026, 08:28:26.

n


https://doi.org/10.14361/9783839472712-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

72

Teil I: Antisemitische Differenzkonstruktionen in der friihen Kindheit

Elkin, David (1964): »Age changes in the meaning of religious identityx, in: Review
of Religious Research 6, S. 36—40.

Freuding, Janosch (2022): Fremdheitserfahrungen und Othering. Ordnungen des
>Eigenen< und >Fremdenc in interreligiéser Bildung, Bielefeld: transcript.

Heinzel, Friedrike (2000): »Methoden und Zuginge der Kindheitsforschung im
Uberblicke, in: Friederike Heinzel (Hg.), Methoden der Kindheitsforschung.
Ein Uberblick iiber Forschungszuginge zur kindlichen Perspektive, Weinheim:
Beltz Juventa, S. 21-36.

Helfferich, Cornelia (2012): »Einleitungs, in: Stephanie Bethmann/Cornelia Helffe-
rich/Heiko Hoffmann/Debora Niermann (Hg.), Agency. Die Analyse von Hand-
lungsfihigkeit und Handlungsmacht in qualitativer Sozialforschung und Ge-
sellschaftstheorie, Weinheim: Beltz Juventa, S. 9-39.

Hiemesch, Wiebke (2020): »Kinderkulturen und ihre Materialititen. Uberlegungen
zu Artefakten als Gegenstand von Forschung und historischem Lernenc, in: Se-
bastian Barsch/Jérg van Norden (Hg.), Historisches Lernen und Materielle Kul-
tur Von Dingen und Objekten in der Geschichtsdidaktik, Bielefeld: transcript,
S. 91-110.

Holz, Klaus (2004): »Die antisemitische Figur des Dritten in der nationalen Ordnung
der Welt, in: Christina von Braun/Eva-Maria Ziege (Hg.), Das bewegliche Vor-
urteil. Aspekte des internationalen Antisemitismus, Wiirzburg: Konigshausen
& Neumann, S. 43—-61.

Honig, Michael-S. (1999a): Entwurf einer Theorie der Kindheit, Frankfurt a.M.:
Suhrkamp.

Honig, Michael-S./Lange, Andreas/Leu, Hans R. (1999): Aus der Perspektive von Kin-
dern? Zur Methodologie der Kindheitsforschung, Weinheim: Beltz Juventa.
Honig, Michael-S. (1999b): »Forschung >vom Kinde aus<? Perspektivitit in der Kind-
heitsforschung, in: Michael-S. Honig/Andreas Lange/Hans R. Leu (Hg.), Aus
der Perspektive von Kindern? Zur Methodologie der Kindheitsforschung, Wein-

heim: Beltz Juventa, S. 33-50.

Hurrelmann, Klaus (1983): »Das Modell des produktiv realititsverarbeitenden Sub-
jekts in der Sozialisationsforschung, in: Zeitschrift fiir Sozialisationsforschung
und Erziehungssoziologie 3, S. 91-103.

James, Allison/James, Adrian (2012): Key Concepts in Childhood Studies, Thousand
Oaks: Sage.

Kelle, Helga (2005): »Kinder in der Schule. Zum Zusammenhang von Schulpidago-
gik und Kindheitsforschungs, in: Georg Breidenstein/Annedore Prengel (Hg.),
Schulforschung und Kindheitsforschung - ein Gegensatz?, Wiesbaden: VS Ver-
lag fir Sozialwissenschaften, S. 139-160.

Kiesel, Doron (1996): Das Dilemma der Differenz. Zur Kritik des Kulturalismus in
der interkulturellen Pidagogik, Frankfurt a.M.: Cooperative.

- am 14.02.2026, 08:28:26.



https://doi.org/10.14361/9783839472712-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Saba-Nur Cheema: »Die haben alles, was sie zum Leben brauchen.«

Klaas, Marcel/Fliigel, Alexandra/Hoffmann, Rebecca/Bernasconi, Bernadette (Hg.)
(2011): Kinderkultur(en). Wiesbaden: VS Verlag fir Sozialwissenschaften.

Koerrenz, Ralf (2021): »Semitismus und Antisemitismus. Uber aktives und passives
Othering, in: Zeitschrift fiir Pidagogik und Theologie 73, S. 130-150.

Lenzen, Dieter (2001): »Kinderkultur«, in: Dieter Lenzen (Hg.), Pidagogische
Grundbegriffe: Bd 2. Jugend bis Zeugnis, Reinbek: Rohwolt, S. 823-829.

Lutz, Helma/Wenning, Norbert (Hg.) (2001): Unterschiedlich verschieden. Diffe-
renz in der Erziehungswissenschaft, Opladen: Leske und Budrich.

Machold, Claudia/Wienand, Carmen (2021): Die Herstellung von Differenz in der
Grundschule. Eine Langzeitethnographie. Weinheim: Beltz Juventa.

MacNaughton, Glenda/Davis, Karina (2009): >Race« and Early Childhood Education.
An International Approach to Identity, Politics, and Pedagogy, New York: Pal-
grave Mcmillian.

Mecheril Paul/Thomas-Olalde, Oscar (2020): »Religioln als Differenzierungsoption.
Die Identifikation migrationsgesellschaftlicher Anderer«, in: Bernhard Griim-
me/Thomas Schlag/Norbert Ricken (Hg.), Heterogenitit. Eine Herausforderung
fir Religionspiddagogik und Erziehungswissenschaft, Religionspidagogik in-
novativ: Bd. 37, Stuttgart: Kohlhammer, S. 109-123.

Mecheril, Paul/PloRer, Melanie (2009): »Differenz«, in: Sabine Andresen (Hg.),
Handbuch Erziehungswissenschaften, Weinheim: Beltz, S. 194-208.

Mecheril, Paul/Thomas-Olalde, Oscar (2011): »Die Religion der Anderen. Anmerkun-
gen zu Subjektivierungspraxen der Gegenwart, in: Brigit Allenbach/Cordula
Weisskoppel/Merle Hummrich/Urmila Goel (Hg.), Jugend, Migration und Re-
ligion. Interdisziplinire Perspektiven, Baden-Baden: Nomos, S. 35-66.

Memmi, Albert (1999): »Kolonialismus und Rassismus«, in: Christoph Burgmer
(Hg.), Rassismus in der Diskussion, Berlin: Espresso Verlag, S. 45-49.

Mendel, Meron/Uhlig, Tom David (2017): »Challenging Postcolonial: Antisemitis-
muskritische Perspektiven auf postkoloniale Theorie«, in: Meron Mendel/Astrid
Messerschmidt (Hg.), Fragiler Konsens. Antisemitismuskritische Bildungin der
Migrationsgesellschaft, Frankfurt a.M.: Campus Verlag, S. 249-267.

Mey, Giinter/Schwentesius, Anja (2019): »Methoden der qualitativen Kindheitsfor-
schung, in: Florian Hartnack (Hg.), Qualitative Forschung mit Kindern. Her-
ausforderungen, Methoden und Konzepte, Wiesbaden: VS Verlag fiir Sozialwis-
senschaften, S. 3—48.

Neumann, Sascha (2013): »Kindheit und soziale Ungleichheit. Perspektiven einer er-
ziehungs-wissenschaftlichen Kindheitsforschungc, in: Susanna Siebholz/Edina
Schneider/Susann Busse/Sabine Sandring/Anne Schippling (Hg.), Prozesse so-
zialer Ungleichheit. Bildung im Diskurs, Wiesbaden: VS Verlag fiir Sozialwis-
senschaften, S. 141-151.

Qvortrup, Jens (1994): »Childhood matters. An introduction, in: Jens Qvortrup/
Marjatta Bardy/Giovanni Sgritta/Helmut Wintersberger (Hg.), Childhood Mat-

- am 14.02.2026, 08:28:26.

13


https://doi.org/10.14361/9783839472712-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

74

Teil I: Antisemitische Differenzkonstruktionen in der friihen Kindheit

ters. Social Theory, Practics and Politics. European Centre, Vienna, Alderhot:
Avebury, S. 1-24.

Ramadan, Ebtisam (2020): Religiose Differenz in der frithen Kindheit. Islami-
sche und evangelische Kindertagesstitten im pidagogischen Alltag, Wiesbaden:
Springer VS.

Reckwitz, Andreas (2008): »Praktiken und Diskurse. Eine sozialtheoretische und
methodologische Relation«, in: Herbert Kalthoff/Stefan Hirschauer/Gesa Lin-
demann (Hg.), Theoretische Empirie. Zur Relevanz qualitativer Forschung,
Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 188—209.

Rensch-Kruse, Benjamin (2024): Religion — Profession — Subjekt(ivierung). Bio-
graphische Positionierungen angehender Pidagog:innen im erziehungswissen-
schaftlichen Diskurs. Wiesbaden: Springer VS.

Rensch-Kruse, Benjamin/Cheema, Saba-N./Goldhorn, Yasmine/Diehm, Isabell
(2024): »Antisemitismus unter jungen Kindern. Forschungsgrundlagen und -re-
flexionen im Kontext einer Differenzforschung in Einrichtungen der frithen
Kindheit«, in: Emra Ilgiin-Birhimeoglu/Seyran Bostanci (Hg.), Elementarpid-
agogik in der Migrationsgesellschaft. Theoretische und empirische Zuginge zu
einer rassismuskritischen Pidagogik, Weinheim/Basel: Beltz, S. 79-95.

Riegel, Christine (2016): Bildung — Intersektionalitit — Othering. Pidagogisches
Handeln in widerspriichlichen Verhiltnissen, Bielefeld: transcript.

Rommelspacher, Birgit (1998): Dominanzkultur. Texte zu Fremdheit und Macht,
Berlin: Orlanda Frauenverlag.

Said, Edward (1978): Orientalism. London/New York: Vintage Books.

Salzborn, Samuel (2010): Antisemitismus als negative Leitidee der Moderne, Frank-
furt/New York: Campus Verlag.

Schifer, Hilmar (2017): »Praxistheorie als Kultursoziologie, in: Stephan Moebious/
Frithjof Nungesser/Katharina Scherke (Hg.), Handbuch Kultursoziologie. Wies-
baden: Springer VS, S. 1-22.

Scherr, Albert/Schiuble, Barbara (2007): >Ich hab« nichts gegen Juden aber ...
Ausgangsbedingungen und Perspektiven gesellschaftspolitischer Bildungsar-
beit gegen Antisemitismus, Berlin: Amadeu Antonio Stiftung.

Stockinger, Helena (2017): Umgang mit religiser Differenz im Kindergarten. Eine
ethnographische Studie an Einrichtungen in katholischer und islamischer Tra-
gerschaft, Miinster: Waxmann.

Strauss, Anselm/Corbin, Juliet (1996): Grounded Theory: Grundlagen qualitativer So-
zialforschung. Weinheim: Beltz.

Tervooren, Anja (2006): Im Spielraum von Geschlecht und Begehren. Ethnographie
der ausgehenden Kindheit: Bd. 31, Miinchen: Juventa.

Thole, Werner/Gébel, Sabrina/Milbradt, Bjorn (2013): »Kinder und Kindheiten im
Blick unterschiedlicher Fachkulturen«, in Margrit Stamm/Doris Edelmann

- am 14.02.2026, 08:28:26.



https://doi.org/10.14361/9783839472712-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Saba-Nur Cheema: »Die haben alles, was sie zum Leben brauchen.«

(Hg.), Handbuch frithkindliche Bildungsforschung, Wiesbaden: Springer VS,
S.23-36

Thorne, Barrie (1993): Gender play: Girls and boys in school, New Jersey: Rutgers Uni-
versity Press.

van Ausdale, Debra/Feagin Joe R. (2001): The first R. How Children Learn Race and
Racism, Lanham u.a.: Rowman & Littlefield.

Vogl, Susanne (2015): Interviews mit Kindern fithren- eine praxisorientierte Einfith-
rung, Weinheim: Beltz Juventa.

Volkov, Shulamit (2000): Antisemitismus als kultureller Code: Zehn Essays, Min-
chen: C. H. Beck.

West, Candace/Fenstermaker, Sarah (1995): »Doing Difference«, in Gender and So-
ciety 9, S. 8-37.

West, Candace/Zimmerman Don (1987): »Doing Gender, in: Gender and Society 1,
S. 125-151.

Woppowa, Jan (2024): »Othering als performative Falle. Ein kritischer Blick auf un-
terrichtsnahe Reportagen und Wissenssendungen zum Judentum. Religions-
pidagogische Beitrigec, in: Journal for Religion in Education 47, S. 115-124.

- am 14.02.2026, 08:28:26.

75


https://doi.org/10.14361/9783839472712-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

- am 14.02.2026, 08:28:26.



https://doi.org/10.14361/9783839472712-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

