
»Die haben alles, was sie zum Leben brauchen.« 

Eine empirische Perspektive auf Antisemitismus 

unter jungen Kindern 

Saba-Nur Cheema 

»Kinder haben doch keine Vorurteile!« So oder ähnlich waren die Reaktionen 
auf unsere empirische Studie, in der es um die Erforschung von antisemitischen 
Differenzpraktiken unter Kindern geht. Das ist nicht überraschend: Trotz der 
wissenschaftlich unumstrittenen Erkenntnis, dass Kinder bereits im frühen Alter 
soziale Kategorisierungen vornehmen, hält sich die Erzählung des ›unschuldigen 
Kindes‹ – verknüpft mit der Unfähigkeit der Kinder, Vorurteile oder Differenzen 
zu artikulieren – wie eine Binsenweisheit (vgl. Diehm in diesem Band). Unter der 
Prämisse der interdisziplinären und sozialkonstruktivistisch inspirierten child
hood studies, die sich ab Mitte der 1980er Jahre in den USA, Großbritannien und in 
skandinavischen Ländern entwickelten, wird unter anderem dieser Topos heraus
gefordert, da Kindheit als eigenständige Lebensphase begriffen und Kindern Agency 
zugeschrieben wird. Demnach würden Kinder ihre Wirklichkeit aktiv mitgestalten 
und ko-konstruieren. Dabei steht im Zentrum die Frage, wie und unter welchen 
Bedingungen sich die Agency der Kinder zeigt (vgl. Bollig/Kelle 2014: 267). Und 
welche Rolle dabei diskursive Praktiken des Unterscheidens spielen, ist die Aus
gangsfrage des vorliegenden Textes. Denn ausgehend von dieser Frage erforschten 
wir im Projekt »Antisemitismus in pädagogischen Kontexten. Religiös codierte 
Differenzkonstruktionen in der frühen und mittleren Kindheit« (2021–2024), wie 
sich antisemitische Differenzkonstruktionen unter jungen Kindern äußern (vgl. 
Rensch-Kruse et al. 2024).1 Unsere qualitativ-empirische Forschung ist der sozial
wissenschaftlich informierten erziehungswissenschaftlichen Kindheitsforschung 

1 Die Forschungsstudie ist ein Teilprojekt vom BMBF geförderten interdisziplinären Verbund
projekt »Antisemitismus in pädagogischen Kontexten – Religiös codierte Differenzkonstruk
tionen in der frühen und mittleren Kindheit« (2021–2024), angesiedelt an der Goethe-Univer
sität Frankfurt. Es wurde von Isabell Diehm († 2023), Benjamin Rensch-Kruse, Yasmine Gold
horn und mir verantwortet. Bei dem vorliegenden Text handelt es sich um die Präsentation 
meiner ersten Ergebnisse der empirischen Studie im Kontext der laufenden Dissertation. 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-004 - am 14.02.2026, 06:28:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


54 Teil I: Antisemitische Differenzkonstruktionen in der frühen Kindheit 

zuzuordnen. Wir führten Gruppendiskussionen mit Kindern, Interviews mit päd
agogischen Fachkräften (siehe Goldhorn in diesem Band) sowie mit Elternteilen 
durch. 

Im vorliegenden Beitrag wird anhand einer Gesprächssequenz aus der Grup
pendiskussion mit Kindern exemplarisch diskutiert, inwiefern mit der Auffassung 
der kindlichen Agency antisemitische Differenzierungspraktiken unter Kindern in
terpretiert werden können. Der Beitrag beginnt mit (I) drei theoretischen Einfüh
rungen in (1) die Agency aus der Kindheitsforschung, (2) das Konzept des doing diffe
rence und (3) die Differenzpraxis des von mir genannten ›antisemitischen Othering‹. 
Im (II) empirischen Teil stelle ich das (1) methodische Vorgehen meiner qualitativ- 
empirischen Studie und (2) die für den vorliegenden Text relevante Gesprächsse
quenz vor. Daran anschließend folgt (3) die Interpretation des Beispiels aus der Em
pirie. Der Text endet mit einem Resümee (III). 

I Theoretische Konzepte 

1 Das Konzept der Agency aus der Kindheitsforschung 

Die neue interdisziplinäre Kindheitsforschung, die sich seit den 1980er Jahren eta
bliert hat, ist als Erweiterung der wissenschaftlichen Auffassungen über Kindheit zu 
verstehen. Eine Erweiterung insofern, weil sie die Phase der Kindheit nicht mehr le
diglich als Vorbereitung auf das Erwachsenwerden versteht, sondern als eigenstän
dige Lebensphase (vgl. u.a. Honig 1999a; Heinzel 2000). Auch in der erziehungswis
senschaftlichen Forschung wird seit einigen Jahren die erwachsenenzentrierte und 
primär erziehungsobjekthafte Perspektive auf Kindheit hinterfragt und sich an der 
Prämisse des aktiven Kindes der soziologischen Kindheitsforschung orientiert (vgl. 
Thole et al. 2013: 31). Im deutschen Sprachraum entstand so eine erziehungswissen
schaftliche Kindheitsforschung, die an das (internationale) Programm der sozial
wissenschaftlichen Kindheitsforschung anschließt und es »als Theorie und Empi
rie der pädagogischen Institutionalisierung von Kindheit« auslegt (Neumann 2013: 
143). Durch diese »empirische Wende« (vgl. Diehm in diesem Band) ist nicht nur 
die Verschränkung zwischen den Erziehungswissenschaften mit der Kindheitsfor
schung, sondern auch eine mit der Migrationsforschung entstanden, die die inter
disziplinäre Auseinandersetzung mit Themenkomplexen wie Migration, Ungleich
heit und Bildung ermöglicht. 

Der Anspruch der Kindheitsforschung ist, mehr mit Kindern anstatt über Kin
der zu forschen. Der Wandel, ihre Sichtweisen und Bedürfnisse zu erfassen, ist da
mit Bestandteil von zahlreichen methodologischen Überlegungen verbunden mit 
der Frage, ob und wie die Perspektive von Kindern einbezogen werden kann (u.a. 
Honig 1999b; Honig/Lange/Leu 1999; Behnken/Zinnecker 2001; Heinzel 2000). Doch 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-004 - am 14.02.2026, 06:28:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Saba-Nur Cheema: »Die haben alles, was sie zum Leben brauchen.« 55 

selbstkritisch wird unter Kindheitsforschenden festgestellt, dass die Forschung er
wachsenenzentriert bleibt, denn selbst die Vorstellung, dass Kinder in Forschungs
situationen als »Experten ihrer Lebenswelt angesehen und behandelt werden sol
len« (Heinzel 2000: 27) ist eine These von Erwachsenen. Entsprechend ist es not
wendig, in jeder Forschung mit Kindern die generationale Differenz zu reflektie
ren (vgl. Alanen 1997). Was die Auswahl der Methoden betrifft, bedient man sich in 
der Kindheitsforschung den klassischen Methoden der Sozialforschung, wie Inter
views oder Gruppendiskussionen, die allerdings entsprechend angepasst werden 
(Mey/Schwentesius 2019: 27). Doch die Methoden können nicht einfach in die Kind
heitsforschung ›importiert‹ werden. Denn die Prinzipien in der qualitativen For
schung und die Anwendung der Verfahren sind basierend auf den Möglichkeiten der 
Kommunikation zwischen Erwachsenen entstanden. Diese »adultzentrischen For
schungsprinzipien« (ebd.) bedürfen einer Reflexion, denn unabhängig des metho
dischen Verfahrens besteht ein Konsens, dass die Forschung mit Kindern nie ›wirk
lich‹ die Perspektive der Kinder einnehmen kann, noch wird dadurch die Welt mit 
»den Augen der Kinder« (ebd.: 34) betrachtet. 

Die zentrale Prämisse der sozialkonstruktivistisch inspirierten Kindheits
forschung ist, dass Kinder nicht als unfertige Wesen oder ›kleine Erwachsene‹ 
betrachtet werden, sondern als Akteure ihrer Umwelt und Konstrukteure ihres 
Lebens (vgl. Bühler-Niederberger 2005; Honig 1999a; Alanen 1997; Qvortrup 1994). 
Dieses Konzept der Agency hat einen prominenten Stellwert, es gilt als »eines der 
Schlüsselkonzepte, wenn nicht das Schlüsselkonzept der childhood studies« (James/ 
James 2012: 3). Der Ausdruck Agency ist dabei als ein »Schirm- und Containerbe
griff« zu verstehen, der »eine allgemeine sozialtheoretische Prämisse markiert, die 
ganz unterschiedliche empirische Auslegungen stimuliert hat« (Bollig/Kelle 2014: 
266). Im deutschen Sprachraum wird entweder auch von Agency gesprochen oder es 
wird die Wendung »Kinder als Akteure« beschrieben. Dabei wird zwischen Kind
heit und Kindern differenziert: »Auf der einen Seite analysiert man die staatlichen, 
rechtlichen und institutionellen oder diskursiven Konstruktionen von Kindheit, 
auf der anderen Seite betrachtet man Kinder als Akteure in eigenem Recht und in 
eigener Lebenswirklichkeit« (Kelle 2005: 145). Insofern liegt dem Ansatz auch das 
Zusammendenken von Structure und Agency zugrunde, denn die Akteurschaft des 
Kindes als Kind ist limitiert durch die Strukturen der generationalen Ordnung (vgl. 
Bollig/Kelle 2014: 266). 

Das Konzept der Agency der Kinder wird häufig für seine Vagheit kritisiert, dem 
eine stringente Bestimmung fehlen würde (vgl. Helfferich 2012). Es sei unklar, was 
die Eigenständigkeit der Kinder auszeichne und welcher Grad von Eigenständig
keit welchen Einfluss auf die soziale Wirklichkeit habe (Bluebond-Langner/Korbin 
2007: 242). Gegen diese Kritik ist zunächst einzuwenden, dass es den Vertretern je
ner Kindheitsforschung primär darum ging, Kindern eine Kompetenz zuzuschrei
ben – und zwar als Antithese zu der Auffassung, Kinder seien passive Wesen. Da

https://doi.org/10.14361/9783839472712-004 - am 14.02.2026, 06:28:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


56 Teil I: Antisemitische Differenzkonstruktionen in der frühen Kindheit 

bei wird mit ›kompetent‹ nicht etwa ›gelungenes‹ Handeln gemeint. Es geht »viel
mehr um die heuristische Annahme, dass die Teilhabe an kinderkulturellen Prak
tiken Kompetenzen ebenso verlangt, wie hervorbringt« (Bollig/Kelle 2014: 264). Mit 
Blick auf die generationale Differenz wird mit der Zuschreibung der Kinder als kom
petent an eine eigenständige Kinderkultur gedacht, die der Erwachsenenkultur ge
genübersteht. Dieser Ansatz entspricht der Idee der Kinderkulturen, wie zum Bei
spiel bei William A. Corsaro (1992), der die Kinderwelt als eine mit eigenständigen 
kulturellen Praktiken begreift, in der die Interaktion unter Gleichaltrigen, die »peer 
culture« zentral sei. Corsaro spricht dabei von einem Prozess der »interpretive repro
duction« (Corsaro 2012: 21) und weist auf gleich zwei Aspekte hin: mit interpretativ 
wird die innovative und kreative Eigenleistung des Kindes betont, mit reproduzie
ren wird deutlich gemacht, dass Kinder nicht nur passiv die Gesellschaft und Kultur 
konsumieren – sondern mitgestalten. 

Mit einer praxistheoretischen Auffassung von Agency werden Kinder »als Parti
zipanden der Praktiken und damit auch der Ordnungen, die diese herstellen« (Bol
lig/Kelle, 2014: 274), verstanden. Damit gehen Selbstpositionierungen von Kindern 
einher, die sie »aktiv und situativ« (ebd.) miteinbringen. Mit dieser Definition be
deutet Agency also nicht nur, dass sie eine inkorporierte Eigenschaft von Kindern als 
Personen ist. Sie meint auch, dass Agency als »Effekt von Praktiken« (ebd.: 277) und 
damit prozesshaft sowie situativ variabel zu begreifen ist. 

2 Die Praxis des doing difference unter Kindern 

In der erziehungswissenschaftlichen Differenzforschung wird der »Zusammen
hang von Differenzproduktion und Prozessen pädagogischer Ordnungsbildungen« 
(Diehm/Kuhn/Machold 2017: 1f) seit mehreren Jahren erforscht.2 Differenzen, die 
gleichzeitig Ungleichheit produzieren, werden dabei als konstruiert und sozial 
erzeugt erachtet (vgl. Mecheril/Plößer 2009). Der berühmt gewordene Ausdruck 
doing gender beschreibt genau diesen Prozess, den die Soziologen Candace West 

2 In den Erziehungswissenschaften ist der Blick auf Differenz unausweichlich mit sozialen Un
gleichheitsstrukturen verbunden. Helma Lutz und Norbert Wenning (2001) arbeiteten 13 bi
polare hierarchische Differenzlinien heraus, die soziale Ungleichheit verstärken und in der 
kritischen Erziehungswissenschaft erforscht werden. Die Linien sind als Ordnungskategorien 
moderner Gesellschaften zu verstehen. Sie beschreiben Kategorien (z.B. Geschlecht) sowie 
Grunddualismen (z.B. männlich-weiblich), die hierarchisch funktionieren: Norm versus Ab
weichung (ebd.: 20). Damit ist jede Kategorie von einem strukturellen Machtverhältnis in
nerhalb der Gesellschaft gekennzeichnet. Der gemeinsame Blick auf Differenz und Macht 
ist neuer und letztlich auf das gesteigerte Bewusstsein einer pluralen Gesellschaft zurückzu
führen, welches ein neues Verständnis von Toleranz hervorbrachte (vgl. Diehm/Radtke 1999; 
Lutz/Wenning 2001) 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-004 - am 14.02.2026, 06:28:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Saba-Nur Cheema: »Die haben alles, was sie zum Leben brauchen.« 57 

und Don Zimmermann (1987) für die konstruierte Vorstellung von Geschlecht for
mulierten. Geschlecht wird dabei nicht als etwas verstanden, »was jemand hat oder 
ist, sondern als etwas, was jemand tut. […] Was lange Zeit als Eigenschaft einzelner 
Personen oder Personengruppen betrachtet wurde, wird jetzt als gegenseitiger 
Prozess aller an einer Interaktion Beteiligten definiert, als Prozess, in welchem 
ohne Unterbrechung und wechselseitig gemeinsame Bedeutungen hervorgebracht 
werden« (Tervooren 2006: 15). Doing gender sei demnach ein alltäglicher Prozess 
sozialer Interaktionen, der auch als »powerful reinforcer and legitimator of hierarchical 
arrangements« (West/Zimmermann 1987: 146) fungiert. West und Fenstermaker 
erweiterten im Jahr 1995 das Konzept mit doing difference auf weitere Differenzver
hältnisse, denn, so die Autorinnen, um soziale Ungleichheit zu verstehen, reiche 
die Kritik an der Re-Produktion der Geschlechterdifferenz und -verhältnisse nicht 
aus (West/Fenstermaker 1995: 9). So spezifizierte zum Beispiel Isabell Diehm (2000 
und in diesem Band) mit Blick auf Ethnisierungsprozesse die Praxis des doing ethni
city, um den sozialen Umgang (hier: unter jungen Kindern) mit ethnisch codierten 
Unterscheidungen zu beschreiben.3 In diesem Zusammenhang setzte sich in der 
Differenzforschung die Perspektive durch, dass nicht nur eine Differenzkategorie in 
alltäglichen Handlungen und Interaktionen relevant ist. So ist aus dem feministi
schen Diskurs über Fragen von Ungleichheit und Differenz unter Frauen die heute 
viel zitierte Triade von race, class, gender entstanden, die das Zusammenwirken die
ser Differenzlinien analysiert. Das meint auch das Konzept der »Intersektionalität«, 
welches den »komplexen Wechselwirkungen zwischen ungleichheitsgenerierenden 
Differenzkategorien« gerecht werden will (Mecheril/Plößer 2009: 201).4 

Im Zusammenhang mit dem Konzept der Agency von Kindern, die praxistheore
tisch unter anderem als Effekt von sozialen Praktiken zu konzipieren ist (vgl. Bollig/ 
Kelle 2014), stellt sich die Frage, ob (und wie) sich Differenzierungspraktiken unter 

3 Damit nutzt Diehm explizit nicht den essentialistischen Begriff der ›Ethnie‹, der als Grup
penbezeichnung für Menschen verwendet wird, die sich in Sprache, Kultur und Religion äh
neln würden und damit eine »problematische Nähe zum anthropologischen Rassebegriff« 
(Machold/Wienand 2021: 30) aufweist. So wird ›Ethnizität‹ heute »nicht mehr als soziale Tat
sache und somit essentialistisch verstanden, sondern als eine soziale Konstruktion basierend 
auf ›gesellschaftlich situierten sozialen Dynamiken bzw. Praktiken‹« (Diehm et al. 2017: 12) 
gesehen. 

4 Begrifflich geht das Konzept der Intersektionalität zurück auf die Juristin Kimberle Crenshaw, 
die die Schnittstellen und damit die gegenseitige Beeinflussung von Differenzkategorien – 
z.B. Klasse, Geschlecht, Alter, Sexualität, race – betonte (Crenshaw 1989). Zwar ist jede Kate
gorie auch für sich allein wirksam, doch erhält die eine durch die andere eine »zusätzliche 
Verankerung« (vgl. Diehm/Radtke 1999: 95). In diesem Zusammenhang wird auch über das 
sogenannte Differenzdilemma (vgl. Kiesel 1996) diskutiert, indem davon ausgegangen wird, 
dass die Anerkennung von Differenz die Reproduktion der Differenz mit sich bringt. 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-004 - am 14.02.2026, 06:28:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


58 Teil I: Antisemitische Differenzkonstruktionen in der frühen Kindheit 

Kindern äußern. Aus einer rein entwicklungspsychologischen Perspektive ist em
pirisch bereits erforscht, dass sich soziale Kategorisierungen in der frühen Kind
heit entwickeln (vgl. u.a. Aboud 1988; Bigler/Liben 2007). Doch nicht nur die Em
pirie aus der Entwicklungspsychologie, auch Studien der sozial- und erziehungs
wissenschaftlichen Kindheitsforschung ergeben, dass Kinder an unterschiedlichen 
Ausdrücken des doing difference – z.B. doing gender (Breidenstein/Kelle 1998; Thorne 
1993); doing ethnicity (Diehm 2000; Diehm/Kuhn 2005, 2006), doing race (van Ausdale/ 
Feagin 2001; MacNaughton/Davis 2009); doing background (Machold/Wienand 2021) 
– beteiligt sind. Sie zeigen eindrücklich, wie Kinder bereits im Vorschulalter soziale 
Kategorisierungen ausdrücken und diese im Sinne der Agency als aktive Mitgestalter 
und Ko-Konstrukteure interpretieren. 

3 Die Wahrnehmung der Religionsanderen und ›antisemitisches Othering‹ 

Eine weitere und in der Differenzforschung noch vergleichsweise weniger beachte
te Kategorie ist Religion, was sich im Zuge der zunehmenden religiösen Pluralisie
rung der Gesellschaft allmählich verändert (vgl. Rensch-Kruse 2024: 12f). Im Zusam
menhang des hier zugrundeliegenden Forschungsprojektes ging es um die Frage, 
inwiefern sich die Differenz zum Religionsanderen – nach Paul Mecheril und Oscar 
Thomas-Olalde (2011; 2020), die bezugnehmend auf die Praxis des Othering Religi
onsminderheiten (insb. Muslime) beschreiben – in der sozialen Praxis von Kindern 
äußert. Dabei spiele Religion – in Abgrenzung von einer theologischen als auch re
ligionssoziologischen Herangehensweise – als ein Identitäts- und Zugehörigkeits
merkmal und damit als soziale Kategorie eine wirksame Rolle, in der auch die »zeit- 
und raumrelative Option der sozialen Adressierung, Identifikation und des Verste
hens« (Mecheril/Thomas-Olalde 2020: 109) bedeutsam sind. So verstanden ist Reli
gion aus differenztheoretischen Überlegungen relevant, da sie zur diskursiven Ab
grenzung der Religionsanderen dient: »›Religion‹ wird mit Andersheit (Otherness) ver
bunden; die ›andere Religion‹ ist in diesen diskursiven Topoi die ›Religion der Ande
ren‹, womit die Andersheit der Anderen als quasi-religiöse Setzung festgelegt wird« 
(ebd. 2011: 46). Mit dem Ausdruck der Religionsanderen wird hervorgehoben, dass es 
sich um eine aktive Abgrenzung des ›Eigenen‹ vom ›Anderen‹ handelt, wie im Kon
zept der Andersmachung bzw. ›Veranderung‹ (›Othering‹) aus der rassismustheo
retischen Auseinandersetzung.5 Mecheril und Thomas-Olalde (2020) sprechen im 

5 Othering beschreibt die Konstruktion von Anderen in einer hierarchisierten Gesellschaft, 
die zu einer Legitimation hegemonialer Ordnungen dient. Gerade wenn es um ›den Islam‹ 
bzw. ›die Muslime‹ geht, wird eine kulturalistische Argumentation angewendet, indem es 
die Vorstellung einer homogenen ›islamischen Kultur und Lebensweise‹ gibt. In der Rassis
musforschung wird dieser Prozess auch als Kulturrassismus bezeichnet, in dem an die Stel
le der ›Rasse‹-Vokabel nun das Wort ›Kultur‹ getreten ist (vgl. Memmi 1999; Balibar 1990). 
Dieser kulturelle Differenzialismus basiert auf einem essenzialistischen Wahrnehmungssys

https://doi.org/10.14361/9783839472712-004 - am 14.02.2026, 06:28:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Saba-Nur Cheema: »Die haben alles, was sie zum Leben brauchen.« 59 

Zusammenhang der Markierung von Religionsanderen später auch von ›religiöse[m] 
Othering‹, das darin bestehe, dass »bestimmte (selbstartikulierte oder zugeschriebe
ne) religiöse Zugehörigkeiten als Ausdruck gesellschaftlichen Andersseins und als 
Hinweis auf die Legitimität spezifischer Behandlungsweisen« (ebd.: 109) zu inter
pretieren seien. Damit wird Othering nicht nur als ein »sozialpsychologisches Phä
nomen der Abgrenzung und Distinktion« (Riegel 2016: 54) begriffen, sondern auch 
als eine »spezielle Form der Kommunikation« (Freuding 2022: 333). Dies betone wie
derum die soziale Praxis des »Different-Machens« (Riegel 2016: 58). 

In der erziehungswissenschaftlichen Migrationsforschung bezieht man sich 
in diesem Zusammenhang primär auf antimuslimische Diskurse, da sich Religion 
als soziale Differenz, das religiöse Othering, im deutschsprachigen Diskursraum 
seit Jahrzehnten besonders stark auf ›den Islam‹ und ›die Muslime‹ konzentriert. 
Inwiefern das Konzept der Religionsanderen bzw. des religiösen Othering auf eine 
bestimmte Wahrnehmung von Juden übertragen werden kann, um damit antisemi
tische Differenzierungspraktiken zu untersuchen, lässt sich an unterschiedlichen 
Aspekten diskutieren. Zwar ist der Ursprung der Judenfeindschaft im christlich 
motivierten Antijudaismus eindeutig religiös begründet gewesen. Jedoch änderte 
sich dies ab Ende des 19. Jahrhunderts, als der rassistisch motivierte Antisemitis
mus immer mehr Zuspruch fand (vgl. Benz 2004; Bergmann 2006). Der wesentliche 
Unterschied zwischen Antijudaismus und modernem heutigen Antisemitismus 
ist, dass Juden nicht mehr (primär) als ›religiös Andere‹ gesehen werden. Daran 
ändert sich allerdings nichts an der Funktion des Phänomens (vgl. Koerrenz 2021: 
133). Die »religiöse Unterfütterung durch den christlichen Antijudaismus« wirkt 
weiter, jedoch wurde die Judenfeindschaft nach dem Mittelalter rassentheoretisch 
begründet (Bergmann 2006: 39). Dabei wurden antijüdische Vorurteile und Ressen
timents »zunehmend von der Realität gesellschaftlicher Provenienz entkoppelt […], 
bis sie schließlich zur vollkommenen Abstraktion« wurden (Salzborn 2010: 120). In 
der Abstraktion liegt das Entscheidende, denn es ging nicht (mehr) um reale Juden 
als andere Religionsgruppe, die als Projektionsobjekte fungierten, sondern um 
fiktive Juden, die »lediglich durch den Antisemiten definiert« (ebd.: 123f) werden. In 
ihrer abstrakten Rolle würden Juden nun in der nationalen Gesellschaftsordnung, 
so Klaus Holz, die »Figur des Dritten« (Holz 2004) ausmachen. Holz empirische 
Analysen über antisemitische Texte zeigen, dass die Konstruktion des »Juden als 
Dritten« ein konstitutives Merkmal des modernen Antisemitismus ist. Die ›Juden‹ 
würden weder zum ›Wir‹ gehören noch die Rolle des ›normalen Fremden‹ – wie ›die 
Muslime‹ – personifizieren, sondern sie gelten als konstitutive Außenseiter: »Er ist 
weder das eine noch das andere, weder Inländer, noch Ausländer.« (Holz 2004: 43) 
und: »Sie [Die ›Juden‹] sind Innen nicht zugehörig und haben Außen keinen Ort im 

tem, das von einer gegebenen ›Kultur‹ und einer Verabsolutierung von ›kulturellem Erbe‹ 
ausgeht, das einem Natur-Status ähnelt (vgl. Al-Azmeh 1996: 5f). 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-004 - am 14.02.2026, 06:28:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


60 Teil I: Antisemitische Differenzkonstruktionen in der frühen Kindheit 

Sinne von Volk/Staat/Nation« (ebd.: 54). Dabei verkörpere der ›Jude‹ die »Negation 
der Unterscheidung zwischen der eigenen und den anderen ›Nationen‹« (Holz 2004: 
45). Die binäre Unterscheidung im Rassismus – Holz beschreibt die Zuordnung 
zweier konstruierter Gruppen auch als »symmetrische Konstruktion« (ebd.: 49) – 
zwischen einer ›Wir-Gruppe‹ und einer Fremdgruppe, ist die Grundlage für die 
Entwicklung der Figur des Dritten (ebd.: 52f.). Aus der Sicht der jeweiligen Wir- 
Gruppe würde die Konstruktion »[Eigene Nation vs. Andere Nationen] vs. [Jude]« 
(ebd.: 55, Herv. i. O.) entstehen, in der ›Juden‹ als die Dritten die Gefahr darstellen, 
die nationale Ordnung zu zerstören. In anderen Worten: Juden wird eine paradoxe 
Rolle zugeschrieben, denn sie sind die »ein- und ausgeschlossenen Dritten« (ebd.: 
56). Sie gehören nicht dazu, sind allerdings konstitutiv für die Imagination einer 
binären Ordnung zwischen ›Wir‹ und ›Fremden‹, die dem Konzept des Othering 
zugrunde liegt. In diesem Bild der antisemitischen Konstruktion von Juden als 
Dritte (Holz 2004) zeigt sich deutlich, weshalb der auf »binäre[r] Spaltung« (Hall 
2000) basierende rassistische Prozess des Othering in seinem originären Kontext 
nicht auf Antisemitismus übertragbar ist. Während, nach Hall, im rassistischen 
Diskurs »zwei binär entgegengesetzte Gruppen« (Hall 2000: 14) konstruiert werden, 
in der die ausgegrenzte Gruppe das Gegenteil der positiv konnotierten Eigengrup
pe verkörpert, wird im antisemitischen Weltbild ›der Jude‹ als Außenseiter in 
diesem Bild konstruiert. Denn die rassistisch Veranderten werden im Macht- und 
Herrschaftsverhältnis eingebunden, da sie beherrscht und unterdrückt werden. In 
diesem herrschaftskritischen Konzept, aus dem das Othering entwickelt wurde, 
lässt sich die antisemitische Logik nicht ›reininterpretieren‹. In erster Linie geht 
es in der rassistisch begründeten Konstruktion der ›Wir‹-Gruppe (die sogenannte 
Dominanzgesellschaft, vgl. Rommelspacher 1998) zur Abgrenzung von ›Anderen‹ 
(den rassifizierten ›Fremden‹) in der Gesellschaft. Würde man den Antisemitismus 
einfach als Rassismus übersetzen, würde dies, unter anderem, zu einer »begriffli
chen Entspezifizierung des Antisemitismus« (Elbe 2022: 3) führen. Holz formuliert 
dies zugespitzt wie folgt: »Juden spielen dagegen in einer anderen Liga« (Holz 2004: 
52). Denn die Feindbildkonstruktion im Antisemitismus geht über rassistische 
Motivationen hinaus: Juden werden nicht nur als ›Fremdkörper‹ abgewertet, ihnen 
wird auch eine gefährliche Macht zugeschrieben, was unter anderem im Bild des 
›Strippenziehers‹ deutlich wird. Während also Macht und Überlegenheit in der 
rassistischen Logik den ›Unterdrückenden‹ zugeschrieben werden, gelten diese Ei
genschaften im antisemitischen Weltbild wiederum für Juden – und der Antisemit 
gilt als ›Opfer‹ oder gar ›ohnmächtig‹. So bergen machtkritische Perspektiven auf 
das rassistische Othering gar das Potenzial, antisemitische Stereotype zu reprodu
zieren, weshalb postkoloniale Ansätze in diesem Zusammenhang häufig in Kritik 
stehen (Vgl. Elbe 2022; Mendel/Uhlig 2017). 

Doch ist die Verwendung des Ausdrucks ›antisemitisches Othering‹ neuerdings 
in pädagogisch-programmatischen sowie zivilgesellschaftlichen Kontexten, selten 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-004 - am 14.02.2026, 06:28:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Saba-Nur Cheema: »Die haben alles, was sie zum Leben brauchen.« 61 

in wissenschaftlichen Analysen zu vernehmen (vgl. Koerrenz 2021; Woppowa 2024). 
Beispielsweise spricht Koerrenz (2021: 136) in seinem Versuch die Logik des Antise
mitismus mit der Theorie des Othering zu verbinden von antisemitischen Othering 
als »spezielle Variante« sowie als »eine der festgefahrensten und folgenreichsten Va
rianten« des Othering. Auch er unterscheidet die »rassistischen Bestimmungen des 
Anders-Seins« von der Logik des Antisemitismus, die »sowohl (kultur-)geschichtlich 
als auch systematisch eine eigene und andere Form des Othering« (ebd.: 136, sie
he Fußnote 11) bedeute. Insofern bestehe, trotz der historischen und strukturellen 
Unterschiede zwischen Antisemitismus und dem Konzept des Othering, eine »enge 
Beziehung zwischen antisemitischen Vorurteilen und Othering-Praktiken« (Wop
powa 2024: 118). Dabei bleibe allerdings relevant, die grundlegenden Unterschiede 
in der Anwendung deutlich zu machen. 

Aus diesen theoretischen Überlegungen lässt sich festhalten, dass antisemiti
sche Differenzierungspraktiken als eine bestimmte Form des Othering beschrieben 
werden können. Ich beschreibe diese Differenzwahrnehmung und -konstruktion 
als eine Praxis des antisemitischen Othering, die ich wie folgt definiere: 

Antisemitisches Othering beschreibt die diskursive Praxis der Veranderung von Juden: sie wer
den als andersartig, ›fremd‹, mächtig, überlegen und/oder bedrohlich konstruiert, weil sie Ju
den sind. Dabei findet eine Abgrenzung und Distanzierung vom ›Eigenen‹ statt. Anders als 
in der binären Logik rassistischen Otherings gehören sie weder zum ›Wir‹ noch zur Kategorie 
des ›normalen Fremden‹ – sondern erscheinen als konstitutive Außenseiter, als übermächtige 
mitunter unsichtbare dritte Figur. 

II Empirischer Teil 

1 Methodologie der empirischen Studie 

Im vorliegenden Text wird anhand einer Gesprächssequenz aus der qualitativ-em
pirischen Studie die Frage nach Agency und antisemitischem Othering bei Kindern 
exemplarisch diskutiert. Bisher liegen in den Erziehungs- und Sozialwissenschaf
ten keine empirischen Studien über die Wahrnehmung von Religionsanderen oder 
möglichen Ausdrücken von antisemitischem Othering vor. Ausgehend von der 
Prämisse, dass Kinder als Akteure zu begreifen sind, ging es in unserem For
schungsprojekt darum, inwiefern sich antisemitische Differenzierungspraktiken 
unter ihnen äußern. Für unsere Forschung führten wir neun Gruppendiskus
sionen mit 36 (nichtjüdischen) Kindern aus insgesamt vier Kindertagesstätten 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-004 - am 14.02.2026, 06:28:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


62 Teil I: Antisemitische Differenzkonstruktionen in der frühen Kindheit 

durch.6 Häufiger als Gruppendiskussionen werden in der Forschung mit Kindern 
teilnehmende Beobachtung durchgeführt (siehe u.a. Machold/Wienand 2021; Ra
madan 2020; Stockinger 2017; van Ausdale/Feagin 2001). Doch neuere Studien 
heben das Potenzial von Gruppendiskussion in der Kindheitsforschung hervor 
(z.B. Brenneke/Tervooren 2019). So biete das inszenierte Setting die Möglichkeit, 
Kommunikationsformen und Imaginationen der Kinder aufzurufen und entspre
chend zu rekonstruieren (ebd.: 232). Kinder seien in der Lage, sich auf das Format 
einer Gruppendiskussion einzulassen und »eigene Themen zu setzen bzw. ge
setzte Themen in spezifischer Weise zu ko-konstruieren« (ebd.). Im vorliegenden 
Forschungszusammenhang begannen die Gruppendiskussionen mit dem Ein
stiegssatz: »Wir möchten mit Euch über Religionen sprechen«. So sollte es möglich 
werden, über unterschiedliche Religionen bzw. Religionsgruppen (insbesondere: 
die ›Religionsanderen‹) zu sprechen. Auch wenn das zentrale Forschungsinteresse 
bei der Wahrnehmung von Juden lag, wurde bewusst allgemein begonnen. Zur 
Vorbereitung des Gesprächs wurden mehrere kommunikationsunterstützende 
oder -anregende Hilfsmittel mitgebracht, darunter auch unterschiedliche Bilder. 
Auf den Bildern waren unter anderem religiöse Symbole zu sehen, wie beispiels
weise eine Synagoge, eine Moschee, ein Davidsstern, eine Kippa und/oder ein 
Kopftuch. Die Materialien sollten die Motivation und Diskussion stimulieren sowie 
eine Abwechslung und Auflockerung bringen (siehe dazu Vogl 2015: 68). Zentral 
bei den Überlegungen der Auswahl der Hilfsmittel war, welches Material in der 
Gruppendiskussion mit Kindern ein Gespräch über die Wahrnehmung von Juden 
unterstützen kann, ohne dabei antisemitische Stereotypen zu reproduzieren. Im 
Laufe des Forschungsprozesses wurde dies regelmäßig reflektiert, das Material 
angereichert und variiert. 

Angelehnt an das offene Kodierverfahren der Grounded Theory (Strauss/Corbin 
1996), wurden konkrete Erzählpassagen der Gruppendiskussionen ausgewertet und 
interpretiert. Anhand von praxistheoretischen Grundannahmen über soziale Prak
tiken wurden die diskursiven Differenzpraktiken analysiert, um sie (auch) als einen 
Ausdruck von Agency zu verstehen. Der praxistheoretische Zugang bietet sich für 
die Analyse der Gruppendiskussionen mit Blick auf antisemitische Differenzprak
tiken an, da in der Praxistheorie diskursive und nichtdiskursive Praktiken (Reck
witz 2008) als »Produktion und Reproduktion des Sozialen« (Schäfer 2017) begriffen 
werden. Das Soziale wird dabei kulturell definiert: »gesellschaftlich zirkulierende 
Praktiken und inkorporierte Wissensordnungen« (ebd.: 2) ermöglichen das Verste
hen des Sozialen. Daher wird für die Analyse Antisemitismus nicht nur als Ideologie 
oder Semantik begriffen, sondern auch als Wissensordnung, kultureller Code (Vol

6 Die Religionszugehörigkeit wurde nicht erfragt. Häufiger erwähnten Kinder im Laufe des Ge
sprächs, ob und welcher Religion sie sich zugehörig fühlen/erzogen werden. 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-004 - am 14.02.2026, 06:28:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Saba-Nur Cheema: »Die haben alles, was sie zum Leben brauchen.« 63 

kov 2000)7 und Handlungspraxis. Im Folgenden wird eine Passage einer Diskussion 
unter vier jungen Kindern analysiert. 

2 Gesprächssequenz: »Die haben alles, was sie zum Leben brauchen.« 

Beschreibung 
In einem Gespräch mit vier Kindern – Marlene (6 Jahre), Sina (6 Jahre), Paula (6 
Jahre), Kira (4 Jahre) – saßen wir, zwei Erwachsene, in einem Sitzkreis im Turnraum 
einer städtischen Kita. Die Gruppendiskussion dauerte etwa zwanzig Minuten8 
und begann mit der Information, dass wir »über Religion« sprechen werden. Die
se Information führte unter den Kindern zu unterschiedlichen Assoziationen, 
die sie durch- und nacheinander äußerten: sie sprachen über den anstehenden 
schulischen Religionsunterricht (Marlene, Sina und Paula stehen kurz vor der Ein
schulung); sie sprachen darüber, dass es Kriege und Kämpfer gibt (Paula erklärte 
zuvor, dass Religionen verschiedene Länder seien) und erwähnen in diesem Zusam
menhang den russischen Angriffskrieg auf die Ukraine; im Zuge des Austauschs 
über den Krieg berichten Marlene und Sina von Erzählungen ihrer Großeltern.9 
Geplant war, den Kindern unterschiedliche Bilder als Stimuli zu zeigen und sie 
zu fragen, was sie auf den Bildern (er)kennen. Dabei überwog die Beteiligung von 
Marlene, Sina und Paula, die auch unter- und miteinander diskutierten. Kira hat 
sich bis zum Ende des Gesprächs kaum beteiligt. Das erste Bild, das die Kinder 
sehen, zeigt eine Bar Mitzwa: ein Junge und ein Mann schauen auf eine ausgerollte 
Thora. Beide tragen die Kippa als Kopfbedeckung und den Gebetsmantel (Tallit). 
Im Hintergrund ist eine Menora zu sehen. Als erstes meldet sich Paula zu Wort, 
die feststellt, dass »die« beiden Menschen »Kopftücher« aufhaben. Marlene sagt 
daraufhin, dass es sich um »ein Land« handele und sagt anschließend: »Da ist 
der Berg, wo Gott den einen Mann die drei Schriften vergeben hat.« Offensichtlich 
kennt Marlene die biblische Geschichte des Berges Sinai, der in dieser Erzählung als 
Ort der Offenbarung der Zehn Gebote von Gott an Moses vorkommt. Auf Nachfrage, 
woher sie dies kenne, berichtet Marlene vom »Arche Noah Buch«, das ihre Mutter 

7 Der Ausdruck des Antisemitismus als »kultureller Code« von Shulamit Volkov bezieht sich auf 
den spezifischen historischen Kontext des Antisemitismus im späten 19.Jahrhundert (Volkov 
2000). In der Antisemitismusforschung – z.B. in der kulturwissenschaftlich oder erziehungs
wissenschaftlich informierten (u.a. Baier/Grimm 2022; Scherr/Schäuble 2007) – wird der Aus
druck allerdings auch auf aktuelle Erscheinungsformen des Antisemitismus angewendet. 

8 Insgesamt verbrachten wir etwa 45 Minuten mit der Kindergruppe. Die Gruppendiskussion 
dauerte knapp zwanzig Minuten. 

9 Diese Themen werden hier nicht mehr ausgeführt, gleichzeitig ist dieser erste Teil – bevor 
es zum Einsatz der Stimuli kommt – nicht irrelevant für die Gesamtanalyse der Gruppendis
kussion. Aufgrund des begrenzten Umfangs dieses Beitrags, wird der Fokus auf antisemitis

musrelevante Sequenzen gesetzt. 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-004 - am 14.02.2026, 06:28:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


64 Teil I: Antisemitische Differenzkonstruktionen in der frühen Kindheit 

ihr jeden Abend vorlesen würde. Marlene hat häufiger stolz Bücher als Quelle ihrer 
Informationen genannt. Sie ergänzt auf das Bild zeigend, dass »die Leute von einer 
Stadt wegziehen mussten und deshalb zu Fuß zum Berg« gelaufen sind. Damit 
erwähnt sie die biblische Geschichte der Flucht aus Ägypten bis zum Berg Sinai. Sie 
erzählt sehr klar und deutlich und endet häufig mit der Aussage, dies wisse sie aus 
ihren Büchern, die ihre Mutter vorlesen würde. Welcher konkrete Aspekt des Bildes 
Marlene zu dieser Interpretation und Rekonstruktion ihr bekannter Geschichte 
bringt, bleibt unklar: ob nun die Kippa, der Tallit, die Menora oder die ausgerollte 
Thora für sie bekannte und damit relevante Symbole gewesen sind. Marlene ver
bindet die Symbole und Szene auf dem Bild nicht ausdrücklich bzw. verbal mit 
dem Judentum als Religion oder jüdischen Menschen. Diese Verbindung geschieht 
erst durch eine Information von außen (den Forschenden) denn bezugnehmend 
auf Paulas Bemerkung, die beiden Personen auf dem Bild würden »Kopftücher« 
tragen, wird die Kippa als Kopfbedeckung im Judentum für Juden erwähnt (»Eine 
Kippa tragen Menschen, die an das Judentum glauben…«). An dieser Stelle geht das 
Gespräch wie folgt weiter, das nun insbesondere mit Blick auf die Aussagen von 
Marlene analysiert wird: 

SNC: Eine Kippa tragen Menschen, die an das Judentum glauben. Habt ihr schon 
mal vom Judentum oder von Juden gehört? […] 
Sina: Ich weiß nix davon aber. 
Paula: Ich weiß auch nix davon aber. Also die Juden kriegen so kleine Kopfmützen, 
weil die glauben an Juden. 
Marlene: Und die Juden, die glauben auch an den Buddha. 
SNC: Die glauben an den Buddha? 
Marlene: Ich hab … ich hab ganz viele Bücher. und- 
Sina: Ich hab die Bibel. Die Kinderbibel. 
Marlene: Und die Juden… Die haben alles was sie zum Leben brauchen und sie 
machen auch Kampfsport.(…) Das ist eigentlich, also, Bewegungen, das ist für die 
Sport. 
SNC: Mhm, und die haben alles, was Sie zum Leben brauchen? Woher weißt du 
das? 
Paula: Sie hat ganz viele Bücher. 
SNC: Steht das in den Büchern? Dass sie alles haben – 
Marlene: Aber Mama liest sie mir immer vor. 
SNC: Deine Mama liest dir vor. Kennst du auch Juden? 
Marlene schüttelt den Kopf [Zwischengespräch] 
Marlene: Ach ja ich meinte die haben alles, was sie zum Leben brauchen und bei 
denen (zeigt auf ein anderes Bild) wusste ich nicht so genau. 
SNC: Wer sind ›die‹ denn? 
Marlene: Weiß ich nicht. 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-004 - am 14.02.2026, 06:28:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Saba-Nur Cheema: »Die haben alles, was sie zum Leben brauchen.« 65 

SNC: Aber woher weißt du, dass die alles haben, was sie brauchen? 
Marlene: Die haben Geld, Kampfsport. Also das steht in einem Buch von mir. 

Analyse 
Zunächst einmal ist die Selbstpositionierung der Kinder als wissend bzw. unwis
send auffällig. Doch wird dies auch von der Frage (»Habt ihr schon mal … gehört«) 
initiiert. Marlene teilt nicht nur mit, dass sie etwas weiß, sondern auch was sie weiß. 
Während also Sina und Paula ihr Nichtwissen (»Ich weiß nix davon«/»Ich weiß auch 
nix davon«) mitteilen, erwähnt Marlene erneut ihr Wissen aus ihren Büchern. Dies 
imponiert den anderen Kindern, denn allein in dieser dargestellten Sequenz bezie
hen sich Sina und Paula auf die Aussagen von Marlene über ihre Bücher. So erzählt 
zum Beispiel Sina, dass sie die »Kinderbibel« hat und Paula wiederholt später, dass 
Marlene »ganz viele Bücher« habe. 

Paula wiederholt ihre vorherige Bemerkung korrigierend, indem sie nun von 
»Kopfmützen« spricht. Es klingt so, als würde sie das neu Gehörte nun in eigenen 
Worten wiederholen: »Also die Juden kriegen so kleine Kopfmützen, weil die glau
ben an Juden.« Hier bezieht sie sich auf den Ausdruck von mir (»…die an das Juden
tum glauben«), und da sie möglicherweise das Wort ›Judentum‹ noch nicht kannte, 
spricht sie von einem Glauben »an Juden«. 

Marlene steigt an dieser Stelle ein. Zunächst einmal erklärt sie, dass Juden an 
den Buddha glauben, doch kommentiert dies auf Nachfrage nicht weiter. Marlene 
blickt während des Sprechens nach oben, schaut nachdenklich und spricht dabei 
langsam, klar und deutlich. Aufgrund ihrer lächelnd und zugleich nachdenklichen 
Mimik könnte man interpretieren, dass sie sich über die These, Juden glauben an 
den Buddha, selbst nicht sicher ist. Doch die Aussage an sich ist insofern interes
sant, weil Marlene offensichtlich mit unterschiedlichen Glaubensvorstellungen be
reits konfrontiert gewesen scheint, sodass ›Buddha‹ im Zusammenhang mit ›Glau
be‹ und ›Religion‹ für sie Sinn ergibt. Anschließend kommt es zu einer antisemitis
musrelevanten Aussage, die Marlene dreimal wiederholt. Es handelt sich um eine 
unmittelbare Aussage nach der vorherigen, die Kinder sprechen zum Teil gleichzei
tig. Das heißt sie reagiert auf »Juden« mit folgender Aussage: »Die haben alles, was 
sie zum Leben brauchen«, was beim dritten Mal – man könnte sagen, unverblümt – 
konkretisiert wird mit: »Die haben Geld«. 

Dieser erste Teil ihrer Aussage reproduziert das bekannte antisemitische Ste
reotyp des ›reichen Juden‹, welches das Vorurteil schürt, Juden seien reich und fi
nanziell überlegen. Damit einher geht häufig das Bild des ›gierigen Geldjuden‹, der 
als skrupellos dargestellt wird sowie die Vorstellung, dass Juden – aufgrund ihres 
Geldes – besondere Macht hätten. Dieses Stereotyp wird durch ein weiteres ergänzt, 
wenn Marlene von »Kampfsport« spricht, den Juden »machen« bzw. »haben« wür
den. Diese Idee wird von ihr ausgeführt, wenn sie erklärt, dass es um Bewegungen 
geht, die für »die« (gemeint sind Juden) Sport sei. Ob Marlene dabei an »Krav Ma

https://doi.org/10.14361/9783839472712-004 - am 14.02.2026, 06:28:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


66 Teil I: Antisemitische Differenzkonstruktionen in der frühen Kindheit 

ga« dachte – hebräisch für »Kontaktkampf«, eine Technik, die in der israelischen 
Armee zur Selbstverteidigung gelehrt wird – bleibt offen. Ursprünglich wurde die 
Nahkampftechnik im 20. Jahrhundert von einem ungarischen Juden entwickelt, da
mit sich Juden vor antisemitischen Übergriffen schützen können. Es könnte also ein 
Hinweis auf die (Notwendigkeit der) Selbstverteidigung von Juden vor Antisemitis
mus sein. Marlene spricht allerdings auch von einem »Land«, sodass an dieser Stelle 
auch Assoziationen rund um den Staat Israel und die Rolle des Militärs – verbunden 
mit dem speziellen Kampfsport – möglich wären. Wenn sie dann von »Bewegungen« 
und »Sport« spricht, wird der Kampfsport als nichts Besonderes heruntergespielt 
oder als etwas Normales, Alltägliches für Juden erklärt. Der Kampf, kämpfen bzw. 
kämpferisch sein wird damit zu einem Attribut von Juden. Dass Juden aggressiv und 
böse seien, ist ein antisemitisches Narrativ, das bis ins Mittelalter zurückzuführen 
ist (u.a. Benz 2004; Bergmann 2006). Ihnen wurde unterstellt, dass sie unter sich 
bleiben würden, um nur sich untereinander zu unterstützen – im Verborgenen und 
in Abgrenzung zum Rest der Gesellschaft. So wurden sie für Missstände in der Ge
sellschaft – von der Pest bis zu Kindesentführungen im Mittelalter – verantwortlich 
gemacht. Dieser Verschwörungsglaube setzt sich heute insbesondere fort im israel
bezogenen Antisemitismus. Die Konstruktion von Juden mit Kampf sport – und da
mit zusammenhängenden Assoziationen wie Aggression als auch die Bereitschaft, 
Gewalt anzuwenden – erscheint vor diesem Hintergrund, in Kombination mit dem 
ersten Teil der Aussage, als antisemitismusrelevant, ggfs. auch mit Blick auf israel
bezogenen Antisemitismus.10 

3 Interpretation: Antisemitisches Othering und die Agency der Kinder 

Die hier analysierte Gesprächssequenz lässt sich in zwei Momente von Differenz
praktiken einteilen, welche von Kindern im Sinne der Agency (mit-)gestaltet werden: 
zunächst einmal geht es um (1) religiöse Differenz, wenn Marlene über das Bild und 
die darin enthaltene jüdische Symbolik (u.a. Thora, Menora, Tallit) sowie über bi
blische Geschichten spricht. Die Wahrnehmung von religiöser Differenz verstehe ich 
hier nicht als die Praxis des Differentmachens im Sinne des doing difference. Religiöse 
Differenz meint zunächst das Wissen um unterschiedliche Religionen, was an und 
für sich keine hierarchisierende Differenzierungspraxis darstellt. Kinder, die eine 

10 Mit Blick auf die Ausgangsfrage unserer Forschung, inwiefern Kinder als Akteure an diskursi
ven Praktiken des Unterscheidens beteiligt sind, ist nicht relevant, was die Kinder in der dar
gestellten Situation erlebt haben oder wie sie sind. Angelehnt an die praxistheoretische Prä
misse, dass handelnde Subjekte auch »als Produkte diskursiver und nicht-diskursiver Prakti
ken« (Schäfer 2017: 13) zu verstehen sind, geht es daher um die Entwicklung einer Lesart, die 
die Praktiken der Kinder in verschiedenen Theoretisierungen identifiziert. Darauf aufbau
end werden empirisch begründete Aussagen über antisemitismusrelevante Differenzpraxen 
(antisemitisches Othering) unter Kindern gemacht. 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-004 - am 14.02.2026, 06:28:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Saba-Nur Cheema: »Die haben alles, was sie zum Leben brauchen.« 67 

Idee über ihre eigene vorhandene oder nicht vorhandene religiöse Zugehörigkeit 
haben, haben vermutlich auch die Vorstellung, dass es andere Religionen gibt (wie 
bei Ramadan 2020 und Stockinger 2017 diskutiert). In diesem Zusammenhang un
terschied der amerikanische Psychologe David Elkin (1964) zwischen Kennen (oder: 
Wissen) und Verstehen: »The child knows much more than he understands about his 
religious identity« (ebd. 1964: 40). 

Im zweiten Moment der Differenz geht es um die antisemitismusrelevanten 
Aussagen von Marlene, in dem das doing difference angewendet wird: es geht um 
die diskursive Praxis des (2) antisemitischen Othering. Die Veranderung der Juden 
geschieht im vorliegenden Fall durch zwei stereotype Zuschreibungen: »Juden sind 
reich« und »Juden sind aggressiv«. Durch Marlenes Aussage »Die haben Geld« 
wird eine Abgrenzung zu anderen sozialen Gruppen vollzogen, indem nahegelegt 
wird, andere Gruppen hätten weniger oder kein Geld – ein dominantes Narrativ 
im Antisemitismus. Das Bild des ›reichen Juden‹ korrespondiert mit dem Phan
tasma der ›jüdischen Macht‹, indem Juden als übermächtig konstruiert werden, 
die anderen – außer sich selbst – nur schaden wollten. Im klassischen Konzept 
des postkolonialistischen Othering gelten Macht und Überlegenheit als Attribute 
derjenigen, die die Veranderung und Abgrenzung praktizieren. Historisch gesehen 
meint dies die damaligen Kolonialmächte, die sich den Kolonisierten überlegen 
fühlten. Doch dies lässt sich nicht auf die antisemitische Diskurspraxis übertragen: 
im antisemitischen Othering wird Macht und Überlegenheit Juden zugeschrieben, 
wie die Aussage von Marlene zeigt. Diese Konstruktion bringt das Bild der eigenen 
Ohnmacht und Unterlegenheit unausweichlich mit sich, was sich aber nicht explizit 
in Marlenes Aussage findet. Doch die stereotype Zuschreibung des ›mächtigen Ju
den‹ wird durch die zweite gestärkt: Juden würden »Kampfsport« machen. Gerade 
weil beide Bilder wie in einer Aufzählung jedes Mal gemeinsam auftauchen, wird 
das Phantasma der ›jüdischen Macht‹ – und damit die eigene Ohnmacht – gefes
tigt: ihnen wird nicht nur materielle Macht zugeschrieben, sondern auch physische 
Überlegenheit. Im Dialog um das Bild lassen sich auch antisemitische Diskurse 
bezogen auf Israel interpretieren. So äußert Marlene auch »ein Land«, sobald sie 
das Bild sieht. Die zwei Stereotype lassen sich ebenfalls auf antisemitische Ressen
timents gegenüber dem Staat Israel formulieren: die »jüdische Weltverschwörung« 
wird damit auf Israel übertragen gemeinsam mit der Vorstellung, dass es finanziell 
mächtig ist und die Weltgeschehnisse beeinflusse oder gar lenke; die bedeutsame 
Rolle des Militärs in Israel wird im antisemitischen Kontext nicht als notwendige 
Selbstverteidigung (bezogen auf Marlenes Aussage über »Kampfsport« und den 
möglichen Bezug zur israelischen Nahkampftechnik »Krav Maga«) aufgrund der 
unmittelbaren Bedrohung der Nachbarländer gesehen, sondern mit einer aggres
siven, bösen und gar kolonialen Absicht Israels (und damit: der Juden) erklärt. 
Gerade im israelbezogenen Antisemitismus zeigt sich häufig, wie in Artikulatio
nen judenfeindlicher Vorstellungen Juden oft nicht explizit ›als Juden‹ angegriffen 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-004 - am 14.02.2026, 06:28:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


68 Teil I: Antisemitische Differenzkonstruktionen in der frühen Kindheit 

werden, sondern es zu einer »Umwegkommunikation« (Bergmann/Heitmeyer 
2005) kommt. So werden antisemitische Ressentiments auf den Staat Israel – als 
politische Organisationsform eines jüdischen Kollektivs – übertragen, ohne Juden 
offen und direkt abzuwerten. Insofern kann sich das antisemitische Othering auch 
auf den Staat Israel beziehen. In der Diskussion mit den Kindern geschieht dies 
allerdings auf eine konträre Art: es ist nicht die Rede von Israel – Marlene erwähnt 
allerdings »ein Land« – sondern explizit von Juden. Und dies geht wiederum auf 
den expliziten Hinweis der Forschenden zurück, die die Personen auf dem Bild als 
Juden beschreibt. Es bleibt offen, wie Marlene reagiert hätte, wenn der Staat Israel 
erwähnt worden wäre. Insofern hilft der Ausdruck der Umwegkommunikation im 
vorliegenden Zusammenhang primär dafür, die synonymartige Verwendung von 
›Israel‹ und ›Juden‹ in antisemitischen Diskurspraktiken hervorzuheben, was sich 
im vorliegenden Gesprächskontext möglicherweise zeigte. 

Erwähnenswert ist, wie Marlene ihre Aussage sprachlich verändert. Das Bild der 
›mächtigen Juden‹ wird von ihr mehrmals geäußert. So wird aus »Die haben alles, 
was sie zum Leben brauchen« später »Die haben Geld«. In diesem Kontrast wirkt 
die erste Formulierung schon fast euphemistisch. Diese Umschreibung bei Marle
ne erinnert an das Narrativ des »Antisemitismustabu«: im wissenschaftlichen und 
öffentlichen Diskurs wird häufig von einem »Antisemitismustabu« gesprochen, wo
mit die offizielle Ächtung des Antisemitismus nach 1945 gemeint ist.11 Jedoch wer
den antisemitische Äußerungen weniger explizit geäußert: es ist es das »innuendo«, 
die versteckte Andeutung, die für den Antisemitismus konstitutiv ist, wie Adorno es 
formulierte (vgl. Adorno 1972: 405f). Eine solche versteckte Andeutung äußert sich 
bei Marlene im Sprechen über Juden als eine Gruppe, die »alles, was sie zum Leben 
brauchen« haben, die allerdings kurze Zeit später mit den Worten »Die haben Geld« 
überhaupt keine Andeutung mehr bleibt. 

Wenn Kinder im Sinne des Konzepts von Agency »als Partizipanden der Prakti
ken und damit auch der Ordnungen, die diese herstellen, zu verstehen sind« (Bollig/ 
Kelle 2014: 274), dann zeigt die analysierte Sequenz exemplarisch, wie sie – im Sinne 
einer Kinderkultur –an Differenzierungspraktiken partizipieren und ihre Interpre
tationen äußern. Es ist dabei nicht nur eine »eigenständige Kinderkultur« zu beob
achten, wie beispielsweise Corsaro (1992) die Kommunikation der Kinder über ihre 
Werte und Vorstellungen in der Interaktion mit Gleichaltrigen nennt (vgl. dazu Cor
saro 1992: 162). Mit der Anwesenheit von zwei Forschenden, die das Gespräch ein
führten und begleiteten, ist in gewisser Weise von einer Mischform aus einer »Kul
tur für Kinder« und einer »Kultur von Kindern« (Lenzen 2001) zu sprechen. Wäh
rend »Kultur für Kinder« klassischerweise structure meint, also von Erwachsenen ge

11 Gleichzeitig ist allerdings eine zunehmende Enttabuisierung von judenfeindlichen Aussagen 
zu beobachten. Zur Kritik über die vermeintliche »Tabuisierung« von Antisemitismus in der 
Öffentlichkeit (vgl. Dondera 2019). 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-004 - am 14.02.2026, 06:28:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Saba-Nur Cheema: »Die haben alles, was sie zum Leben brauchen.« 69 

schaffene Angebote und Bedingungen für Kinder, drückt »Kultur von Kindern« die 
Agency, also die Mit- und Ausgestaltung der Kinder aus, die »zumindest potentiell 
subversiv ist« (Hiemesch 2020: 96). Corsaro zeigte, wie Kinder auf kreative Weise In
formationen – die sie unter anderem aus der Erwachsenenwelt bekommen – aneig
nen, um ihre eigene »unique peer culture« (1992: 168) zu generieren. Kinder, so zeigt die 
vorliegende Analyse, sind an der »Hervorbringung von Kinderpositionen in ihrem 
Alltag permanent beteiligt« (Bollig/Kelle 2014: 274). Dass ihre eigene Kultur (Agency) 
von der von Erwachsenen für sie geschaffenen (structure) abhängt, verunmöglicht 
nicht das Potenzial, dass Kinder Differenzpraxen wahrnehmen – im Gegenteil. Ge
rade weil die Praktiken des Kinderalltags »nicht ohne gesellschaftliche Eingebun
denheit betrachtet werden können« (Klaas et al. 2011: 12), liegt es nahe, dass Kinder 
Vorurteilskonstruktionen, Differenzen und antisemitische Narrative (in ihren Wor
ten) ausdrücken – ganz im Sinne der Agency, die die eigenständige Interpretation 
der Kinder hervorhebt. Und so interpretiert Marlene ihr ›Wissen‹ über Juden, in
dem sie biblische Geschichten und antisemitische Bilder reproduziert. Genau dies 
sind die innovativen und kreativen Eigenleistungen der Kinder, die dem passiven 
Bild des Kindes, welches die Gesellschaft und Kultur nur konsumieren würde, ent
gegenstehen. 

III Resümee 

Der Anspruch Kinder als Akteure anzuerkennen, bedeutet auch, Kinder als eine so
ziale Gruppe und Forschungssubjekte mit ›eigener Stimme‹ zu begreifen (vgl. Bol
lig/Kelle 2014: 265). Dieses Verständnis liegt der Forschung über Differenzpraxen 
unter Kindern zugrunde. Die Vorstellung, dass Kinder eine gewisse Agency besit
zen, impliziert ihre Fähigkeit, ihre Vorstellungen und Ideen auf eine Art zu äußern, 
wie sie ihre Umwelt erfahren und interpretieren. Dieses Bild ist nicht völlig neu, hat 
doch Klaus Hurrelmann (1983) in seinen Theorien der Sozialisation bereits durch den 
Ausdruck des »produktiv realitätsverarbeitenden Subjekts« das Spannungsverhält
nis zwischen Individuum und Gesellschaft beschrieben. Eine Implikation daraus ist 
auch, dass sich entwickelnde Kinder nicht nur eigenständige Wesen sind, sondern 
sich aktiv mit ihrer inneren und äußeren Realität auseinandersetzen. Ein Teil der äu
ßeren Realität sind zweifelsohne Differenzpraktiken, die jedes Kind je nach Lebens
situation und Kontext in unterschiedlicher Weise erfährt. Antisemitismus ist eine 
von vielen Differenzkategorien, eine Form des doing difference, die in der Gesellschaft 
virulent und omnipräsent sind. Diskursive Praktiken des Unterscheidens, wie bei
spielsweise das antisemitische Othering, gehören nicht nur zum Alltag von Juden, 
die direkt betroffen sind, sie spielen eine konstitutive Rolle in Gesellschaft, Politik, 
Medien und pädagogischen Kontexten. Vor diesem Hintergrund scheint es eine Ba
nalität festzustellen, dass auch Kinder antisemitische Differenzkonstruktionen se

https://doi.org/10.14361/9783839472712-004 - am 14.02.2026, 06:28:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


70 Teil I: Antisemitische Differenzkonstruktionen in der frühen Kindheit 

hen, hören oder auf eine andere Art erfahren. Die analysierte Sequenz mit Marlenes 
Aussagen zeigt die kindliche Interpretation und Reproduktion auf eine exemplari
sche Weise. Wie sich solche Konstruktionen bereits in der frühen Kindheitsphase 
äußern, sollte gerade in der erziehungswissenschaftlichen Forschung weitererar
beitet werden. Pädagogische Kontexte bieten den Rahmen für Bildungsarbeit gegen 
Antisemitismus und andere Formen von Menschenfeindlichkeit. Es braucht mehr 
Erkenntnisse, wie sich Othering Prozesse unter Kindern äußern, um entsprechende 
pädagogische Antworten zu entwickeln. 

Literatur 

Aboud, Frances E. (1988): Children and Prejudice. Oxford: Basil Blackwell. 
Adorno, Theodor W. (1972): »Anti-Semitism and Fascist Propaganda«, in: Theodor 

W. Adorno (Hg.), Gesammelte Schriften: Bd. 8, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 
S. 397–408. 

Alanen, Leena (1997): »Soziologie der Kindheit als Projekt: Perspektiven für die 
Forschung«, in: Zeitschrift für Sozialisationsforschung und Erziehungswissen
schaft 17, S. 162–171. 

Al-Azmeh, Aziz (1996): Islams and Modernities, London: Verso Books. 
Baier, Jakob/Grimm, Marc (2022): Antisemitismus in Jugendkulturen. Erschei

nungsformen und Gegenstrategien, Frankfurt a.M.: Wochenschau Verlag. 
Balibar, Étienne (1990): »Gibt es einen ›Neo-Rassismus‹?«, in: Étienne Balibar/ 

Immanuel Wallerstein (Hg.), Rasse, Klasse, Nation. Ambivalente Identitäten, 
Hamburg: Argument Verlag, S. 5–20. 

Behnken, Imbke/Zinnecker, Jürgen (2001): Kinder. Kindheit. Lebensgeschichte. Ein 
Handbuch, Seelze-Velber: Kallmeyersche Verlagsbuchhandlung. 

Benz, Wolfgang (2004): Was ist Antisemitismus?, München: C. H. Beck. 
Bergmann, Werner (2006): Geschichte des Antisemitismus, München: C. H. Beck. 
Bergmann, Werner/Heitmeyer, Wilhelm (2005): »Communicating Anti-Semitism – 

Are the ›Boundaries of the Speakable‹ Shifting?«, in: Moshe Zuckermann (Hg.), 
Tel Aviver Jahrbuch für deutsche Geschichte: Bd. 30, Göttingen: Wallstein Ver
lag, S. 72–89. 

Bigler, Rebecca S./Liben, Lynn S. (2007): »Developmental Intergroup Theory: Ex
plaining and Reducing Children’s Social Stereotyping and Prejudice«, in: Cur
rent Directions in Psychological Science 16, S. 162–166. 

Bluebond, Myra/Korbin, Jille E. (2007): »Challenges and Opportunities in the An
thropology of Childhoods: An Introduction to ›Children, Childhoods, and Child
hood Studies‹«, in American Antropologist 109, S. 241–246. 

Bollig Sabine/Kelle, Helga (2014): »Kinder als Akteure oder als Partizipanden von 
Praktiken? Zu den Herausforderungen für eine akteurszentrierte Kindheitsso

https://doi.org/10.14361/9783839472712-004 - am 14.02.2026, 06:28:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Saba-Nur Cheema: »Die haben alles, was sie zum Leben brauchen.« 71 

ziologie durch Praxistheorien«, in: Zeitschrift für Soziologie der Erziehung und 
Sozialisation 34, S. 263–279. 

Breidenstein, Georg/Kelle, Helga (1998): Geschlechteralltag in der Schulklasse. Eth
nographische Studien zur Gleichaltrigenkultur. Weinheim: Juventa. 

Brenneke, Britta/Tervooren, Anja (2019): »Gruppendiskussionen mit Kindern am 
Übergang vom Elementar- zum Primarbereich. Methodologische Diskussio
nen und forschungspraktische Herausforderungen«, in: Florian Hartnack (Hg.), 
Qualitative Forschung mit Kindern, Wiesbaden: Springer VS, S. 193–235. 

Bühler-Niederberger, Doris (2005): Die Macht der Unschuld. Das Kind als Chiffre, 
Wiesbaden: Springer VS. 

Corsaro, William A. (1992): »Interpretive Reproduction in Children’s Peer Chul
tures«, in: Social Psychology Quarterly 55, S. 160–177. 

Corsaro, William A. (2012): »Interpretive Reproduction in Children’s Play«, in: Amer
ican Journal of Play 4, S. 488–504. 

Crenshaw, Kimberle (1989): »Demarginalizing the Intersection of Race and Sex: A 
Black Feminist Critique of Antidiscrimination Doctrine, Feminist Theory and 
Antiracist Politics«, in: University of Chicago Legal Forum, S. 139–167. 

Diehm, Isabell (2000): »Erziehung und Toleranz. Handlungstheoretische Implika
tionen Interkultureller Pädagogik«, in: Zeitschrift für Pädagogik 46, S. 251–274. 

Diehm, Isabell/Kuhn, Melanie (2005): »Ethnische Unterscheidungen in der frühen 
Kindheit«, in: Franz Hamburger/Tarek Badawia/Merle Hummrich (Hg.), Migra
tion und Bildung. Über das Verhältnis von Anerkennung und Zumutung in der 
Einwanderungsgesellschaft, Wiesbaden: Springer VS, S. 221–231. 

Diehm, Isabell/Kuhn, Melanie (2006): »Doing Race/Doing Ethnicity in der frühen 
Kindheit. (Sozial-)Pädagogische Konstruktionen vom Kind und ihre Irritation 
durch Empirie«, in: Hans U. Otto/Mark Schrödter (Hg.), Soziale Arbeit in der 
Migrationsgesellschaft, Sonderheft neue praxis 8, S. 140–151. 

Diehm, Isabell/Kuhn, Melanie/Macholg, Claudia (2017): »Differenz und Ungleich
heit in der Erziehungswissenschaft – einleitende Überlegungen«, in: Isabell 
Diehm/Melanie Kuhn/Claudia Machold (Hg.), Differenz – Ungleichheit – Erzie
hungswissenschaft. Verhältnisbestimmungen im (Inter-)Disziplinären, Wies
baden: Springer VS, S. 1–27. 

Diehm, Isabell/Radtke, Frank-O. (1999): Erziehung und Migration. Eine Einführung, 
Stuttgart: Kohlhammer. 

Dondera, Carla (2019): »Was gesagt werden muss: Günter Grass und der inszenier
te Tabubruch«, in: Samuel Salzborn (Hg.), Antisemitismus seit 9/11. Ereignisse, 
Debatten, Kontroversen, Baden-Baden: Nomos, S. 65–87. 

Elbe, Ingo (2022): Postkolonialismus und Antisemitismus. Bibliographie und Ein
leitung zur Kritik postkolonialer und postmodern-antirassistischer Thematisie

rungen von Antisemitismus, Holocaust, Judentum und Zionismus. Working Pa
per #006 des ›Centrum für Antisemitismus- und Rassismusstudien‹ (CARS). 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-004 - am 14.02.2026, 06:28:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


72 Teil I: Antisemitische Differenzkonstruktionen in der frühen Kindheit 

Elkin, David (1964): »Age changes in the meaning of religious identity«, in: Review 
of Religious Research 6, S. 36–40. 

Freuding, Janosch (2022): Fremdheitserfahrungen und Othering. Ordnungen des 
›Eigenen‹ und ›Fremden‹ in interreligiöser Bildung, Bielefeld: transcript. 

Heinzel, Friedrike (2000): »Methoden und Zugänge der Kindheitsforschung im 
Überblick«, in: Friederike Heinzel (Hg.), Methoden der Kindheitsforschung. 
Ein Überblick über Forschungszugänge zur kindlichen Perspektive, Weinheim: 
Beltz Juventa, S. 21–36. 

Helfferich, Cornelia (2012): »Einleitung«, in: Stephanie Bethmann/Cornelia Helffe
rich/Heiko Hoffmann/Debora Niermann (Hg.), Agency. Die Analyse von Hand
lungsfähigkeit und Handlungsmacht in qualitativer Sozialforschung und Ge
sellschaftstheorie, Weinheim: Beltz Juventa, S. 9–39. 

Hiemesch, Wiebke (2020): »Kinderkulturen und ihre Materialitäten. Überlegungen 
zu Artefakten als Gegenstand von Forschung und historischem Lernen«, in: Se
bastian Barsch/Jörg van Norden (Hg.), Historisches Lernen und Materielle Kul
tur Von Dingen und Objekten in der Geschichtsdidaktik, Bielefeld: transcript, 
S. 91–110. 

Holz, Klaus (2004): »Die antisemitische Figur des Dritten in der nationalen Ordnung 
der Welt«, in: Christina von Braun/Eva-Maria Ziege (Hg.), Das bewegliche Vor
urteil. Aspekte des internationalen Antisemitismus, Würzburg: Königshausen 
& Neumann, S. 43–61. 

Honig, Michael-S. (1999a): Entwurf einer Theorie der Kindheit, Frankfurt a.M.: 
Suhrkamp. 

Honig, Michael-S./Lange, Andreas/Leu, Hans R. (1999): Aus der Perspektive von Kin
dern? Zur Methodologie der Kindheitsforschung, Weinheim: Beltz Juventa. 

Honig, Michael-S. (1999b): »Forschung ›vom Kinde aus‹? Perspektivität in der Kind
heitsforschung«, in: Michael-S. Honig/Andreas Lange/Hans R. Leu (Hg.), Aus 
der Perspektive von Kindern? Zur Methodologie der Kindheitsforschung, Wein
heim: Beltz Juventa, S. 33–50. 

Hurrelmann, Klaus (1983): »Das Modell des produktiv realitätsverarbeitenden Sub
jekts in der Sozialisationsforschung«, in: Zeitschrift für Sozialisationsforschung 
und Erziehungssoziologie 3, S. 91–103. 

James, Allison/James, Adrian (2012): Key Concepts in Childhood Studies, Thousand 
Oaks: Sage. 

Kelle, Helga (2005): »Kinder in der Schule. Zum Zusammenhang von Schulpädago
gik und Kindheitsforschung«, in: Georg Breidenstein/Annedore Prengel (Hg.), 
Schulforschung und Kindheitsforschung – ein Gegensatz?, Wiesbaden: VS Ver
lag für Sozialwissenschaften, S. 139–160. 

Kiesel, Doron (1996): Das Dilemma der Differenz. Zur Kritik des Kulturalismus in 
der interkulturellen Pädagogik, Frankfurt a.M.: Cooperative. 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-004 - am 14.02.2026, 06:28:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Saba-Nur Cheema: »Die haben alles, was sie zum Leben brauchen.« 73 

Klaas, Marcel/Flügel, Alexandra/Hoffmann, Rebecca/Bernasconi, Bernadette (Hg.) 
(2011): Kinderkultur(en). Wiesbaden: VS Verlag für Sozialwissenschaften. 

Koerrenz, Ralf (2021): »Semitismus und Antisemitismus. Über aktives und passives 
Othering«, in: Zeitschrift für Pädagogik und Theologie 73, S. 130–150. 

Lenzen, Dieter (2001): »Kinderkultur«, in: Dieter Lenzen (Hg.), Pädagogische 
Grundbegriffe: Bd 2. Jugend bis Zeugnis, Reinbek: Rohwolt, S. 823–829. 

Lutz, Helma/Wenning, Norbert (Hg.) (2001): Unterschiedlich verschieden. Diffe
renz in der Erziehungswissenschaft, Opladen: Leske und Budrich. 

Machold, Claudia/Wienand, Carmen (2021): Die Herstellung von Differenz in der 
Grundschule. Eine Langzeitethnographie. Weinheim: Beltz Juventa. 

MacNaughton, Glenda/Davis, Karina (2009): ›Race‹ and Early Childhood Education. 
An International Approach to Identity, Politics, and Pedagogy, New York: Pal
grave Mcmillian. 

Mecheril Paul/Thomas-Olalde, Oscar (2020): »Religioln als Differenzierungsoption. 
Die Identifikation migrationsgesellschaftlicher Anderer«, in: Bernhard Grüm
me/Thomas Schlag/Norbert Ricken (Hg.), Heterogenität. Eine Herausforderung 
für Religionspädagogik und Erziehungswissenschaft, Religionspädagogik in
novativ: Bd. 37, Stuttgart: Kohlhammer, S. 109–123. 

Mecheril, Paul/Plößer, Melanie (2009): »Differenz«, in: Sabine Andresen (Hg.), 
Handbuch Erziehungswissenschaften, Weinheim: Beltz, S. 194–208. 

Mecheril, Paul/Thomas-Olalde, Oscar (2011): »Die Religion der Anderen. Anmerkun
gen zu Subjektivierungspraxen der Gegenwart«, in: Brigit Allenbach/Cordula 
Weissköppel/Merle Hummrich/Urmila Goel (Hg.), Jugend, Migration und Re
ligion. Interdisziplinäre Perspektiven, Baden-Baden: Nomos, S. 35–66. 

Memmi, Albert (1999): »Kolonialismus und Rassismus«, in: Christoph Burgmer 
(Hg.), Rassismus in der Diskussion, Berlin: Espresso Verlag, S. 45–49. 

Mendel, Meron/Uhlig, Tom David (2017): »Challenging Postcolonial: Antisemitis
muskritische Perspektiven auf postkoloniale Theorie«, in: Meron Mendel/Astrid 
Messerschmidt (Hg.), Fragiler Konsens. Antisemitismuskritische Bildung in der 
Migrationsgesellschaft, Frankfurt a.M.: Campus Verlag, S. 249–267. 

Mey, Günter/Schwentesius, Anja (2019): »Methoden der qualitativen Kindheitsfor
schung«, in: Florian Hartnack (Hg.), Qualitative Forschung mit Kindern. Her
ausforderungen, Methoden und Konzepte, Wiesbaden: VS Verlag für Sozialwis
senschaften, S. 3–48. 

Neumann, Sascha (2013): »Kindheit und soziale Ungleichheit. Perspektiven einer er
ziehungs-wissenschaftlichen Kindheitsforschung«, in: Susanna Siebholz/Edina 
Schneider/Susann Busse/Sabine Sandring/Anne Schippling (Hg.), Prozesse so
zialer Ungleichheit. Bildung im Diskurs, Wiesbaden: VS Verlag für Sozialwis
senschaften, S. 141–151. 

Qvortrup, Jens (1994): »Childhood matters. An introduction«, in: Jens Qvortrup/ 
Marjatta Bardy/Giovanni Sgritta/Helmut Wintersberger (Hg.), Childhood Mat

https://doi.org/10.14361/9783839472712-004 - am 14.02.2026, 06:28:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


74 Teil I: Antisemitische Differenzkonstruktionen in der frühen Kindheit 

ters. Social Theory, Practics and Politics. European Centre, Vienna, Alderhot: 
Avebury, S. 1–24. 

Ramadan, Ebtisam (2020): Religiöse Differenz in der frühen Kindheit. Islami
sche und evangelische Kindertagesstätten im pädagogischen Alltag, Wiesbaden: 
Springer VS. 

Reckwitz, Andreas (2008): »Praktiken und Diskurse. Eine sozialtheoretische und 
methodologische Relation«, in: Herbert Kalthoff/Stefan Hirschauer/Gesa Lin
demann (Hg.), Theoretische Empirie. Zur Relevanz qualitativer Forschung, 
Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 188–209. 

Rensch-Kruse, Benjamin (2024): Religion – Profession – Subjekt(ivierung). Bio
graphische Positionierungen angehender Pädagog:innen im erziehungswissen
schaftlichen Diskurs. Wiesbaden: Springer VS. 

Rensch-Kruse, Benjamin/Cheema, Saba-N./Goldhorn, Yasmine/Diehm, Isabell 
(2024): »Antisemitismus unter jungen Kindern. Forschungsgrundlagen und -re
flexionen im Kontext einer Differenzforschung in Einrichtungen der frühen 
Kindheit«, in: Emra Ilgün-Birhimeoğlu/Seyran Bostancı (Hg.), Elementarpäd
agogik in der Migrationsgesellschaft. Theoretische und empirische Zugänge zu 
einer rassismuskritischen Pädagogik, Weinheim/Basel: Beltz, S. 79–95. 

Riegel, Christine (2016): Bildung – Intersektionalität – Othering. Pädagogisches 
Handeln in widersprüchlichen Verhältnissen, Bielefeld: transcript. 

Rommelspacher, Birgit (1998): Dominanzkultur. Texte zu Fremdheit und Macht, 
Berlin: Orlanda Frauenverlag. 

Said, Edward (1978): Orientalism. London/New York: Vintage Books. 
Salzborn, Samuel (2010): Antisemitismus als negative Leitidee der Moderne, Frank

furt/New York: Campus Verlag. 
Schäfer, Hilmar (2017): »Praxistheorie als Kultursoziologie«, in: Stephan Moebious/ 

Frithjof Nungesser/Katharina Scherke (Hg.), Handbuch Kultursoziologie. Wies
baden: Springer VS, S. 1–22. 

Scherr, Albert/Schäuble, Barbara (2007): ›Ich hab‹ nichts gegen Juden aber …‹. 
Ausgangsbedingungen und Perspektiven gesellschaftspolitischer Bildungsar
beit gegen Antisemitismus, Berlin: Amadeu Antonio Stiftung. 

Stockinger, Helena (2017): Umgang mit religiöser Differenz im Kindergarten. Eine 
ethnographische Studie an Einrichtungen in katholischer und islamischer Trä
gerschaft, Münster: Waxmann. 

Strauss, Anselm/Corbin, Juliet (1996): Grounded Theory: Grundlagen qualitativer So
zialforschung. Weinheim: Beltz. 

Tervooren, Anja (2006): Im Spielraum von Geschlecht und Begehren. Ethnographie 
der ausgehenden Kindheit: Bd. 31, München: Juventa. 

Thole, Werner/Göbel, Sabrina/Milbradt, Björn (2013): »Kinder und Kindheiten im 
Blick unterschiedlicher Fachkulturen«, in Margrit Stamm/Doris Edelmann 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-004 - am 14.02.2026, 06:28:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Saba-Nur Cheema: »Die haben alles, was sie zum Leben brauchen.« 75 

(Hg.), Handbuch frühkindliche Bildungsforschung, Wiesbaden: Springer VS, 
S. 23–36 

Thorne, Barrie (1993): Gender play: Girls and boys in school, New Jersey: Rutgers Uni
versity Press. 

van Ausdale, Debra/Feagin Joe R. (2001): The first R. How Children Learn Race and 
Racism, Lanham u.a.: Rowman & Littlefield. 

Vogl, Susanne (2015): Interviews mit Kindern führen- eine praxisorientierte Einfüh
rung, Weinheim: Beltz Juventa. 

Volkov, Shulamit (2000): Antisemitismus als kultureller Code: Zehn Essays, Mün
chen: C. H. Beck. 

West, Candace/Fenstermaker, Sarah (1995): »Doing Difference«, in Gender and So
ciety 9, S. 8–37. 

West, Candace/Zimmerman Don (1987): »Doing Gender«, in: Gender and Society 1, 
S. 125–151. 

Woppowa, Jan (2024): »Othering als performative Falle. Ein kritischer Blick auf un
terrichtsnahe Reportagen und Wissenssendungen zum Judentum. Religions
pädagogische Beiträge«, in: Journal for Religion in Education 47, S. 115−124. 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-004 - am 14.02.2026, 06:28:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839472712-004 - am 14.02.2026, 06:28:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

